
ISSN 0223-5498

ä

ALTERNATIVES
NON VIOLE] Ty



La tradition chrétienne
au cœur

Le monde étudiant
Dossier coordonné par

CHRISTIAN MELLON

Les étudiants et leurs milieux BERNARD BENSOUSSAN
La vie étudiante MICHEL CLÉMENCIN
Les aumôneries d'étudiants- témoignage recueilli
par CHRISTIAN MELLON



ÉDITORIAL

‘

e 15 août 1997, l’Inde va fêter le cinquantième anniversaire
de son indépendance. Quelques mois plus tard, le 30 janvier 1998, ce

sera le cinquantième anniversaire de la mort de Mohandas Gandhi.

L’Inde et Gandhi sont victimes de clichés qui ont la vie dure en

Occident. L'Union indienne, où habite aujourd’hui près de 1/6° de la

population mondiale, n’a nullement l’apanage de la misère, de
l’immobilisme social ou d’une faible expansion économique. Grâce à la stabilité de ses

institutions démocratiques, l’Inde se développe à grands pas, malgré des tensions régio-
nalistes persistantes et une droite nationaliste hindoue inquiétante, comme l’ont montré
les élections générales de 1996!

S’il est vrai que le nom de Gandhi évoque en Occident aussi bien l’indépendance de
l’Inde qu’un personnage hors du commun, il faut bien constater que cet homme et son

action non-violente sont pour ainsi dire oubliés en Inde, à l’exception d’un dessinateur de

Bombay qui a prétendu avoir retrouvé récemment quelques-unes des cendres du Mahätma,
et qui les a immergées le 30 janvier 1997 dans le Gange, probablement pour se faire un

coup de publicité en direction des pays occidentaux, comme futur homme politique”.
Gandhi se présente pour les historiens comme une personne attachante mais aussi fort

complexe. De plus, son action non-violente, pour libérer l’Inde du joug de l’Empire britan-

nique, demeure lié en Europe à tant de clichés qu’il convient de restituer quelques vérités.

Né dans une famille plutôt aisée, Gandhi a fait des études de droit à Londres. C’est là

qu’il s’intéresse vraiment pour la première fois aux religions, à commencer par l’hin-

douisme, puisque c’est à Londres qu’il va lire pour la première fois la Baghavad Gîta. Il
s’intéresse également à la Bible et au Coran. Du moins, il n’en retient que ce qu’il veut en

retenir, exactement comme pour les textes hindous et bouddhiques. La question religieuse
se laisse difficilement appréhender chez Gandhi, tant il affirme des options parfois
diverses selon les époques de sa vie et ses auditoires, comme par exemple au sujet de la

Publié avec le concours du Gentre National du Livre



édito

réincarnation à laquelle il dit croire et ne pas croire.
En beaucoup de domaines la pensée de Gandhi est

fort complexe à saisir, car cet homme est, par sa cul-

ture, autant un asiatique qu’un occidental.

C’est son action non-violente qui retient avant

tout notre attention dans ce numéro d’ANV. Gandhi
n’a pas réussi ses campagnes d’action parce que les
Indiens seraient non-violents par nature. À vrai dire,
la non-violence n’est pas plus naturelle au peuple
indien qu’elle ne l’est aux autres peuples. La violen-
ce se présente au contraire comme une donnée cen-

trale de la culture indienne d’hier et d’aujourd’hui*.
Par ailleurs, Gandhi n’a pas eu affaire à des gent-

lemen britanniques, mais à des colonisateurs le plus
souvent aussi bornés et cruels que tout autre coloni-
sateur. Notre leader indien a connu de nombreux

séjours en prison, mais surtout les Britanniques ont

réprimé de multiples fois des manifestations non-vio-

lentes, faisant des centaines de morts et de blessés,
comme en 1919, à Amritsar.

Le pouvoir britannique a toujours cherché à divi-
ser pour mieux régner dans l’Inde colonisée. Par

exemple, Gandhi voulait une Inde libre, unissant
hindous et musulmans, mais Jinnah, le leader de la

Ligue musulmane, a obtenu des Anglais la partition
de l’Inde en deux États — l’Union indienne et le
Pakistan —, ce qui a entraîné des exodes massifs de

population et des émeutes sanglantes en 1947.

Gandhi est mort assassiné. Il est fréquent
d’entendre dire que sa non-violence a donc échoué

puisque son attitude ne lui a pas épargné une mort

violente. S’il fallait comparer l’efficacité de la non-

violence à celle de la violence, il conviendrait de

s’interroger sur ce qu’aurait été le nombre de morts

indiens et anglais si Gandhi avait prêché la violence !

Heureusement que la sortie du film Gandhi en

1983, réalisé par Richard Attenborough, est venu

retracer la vie et l’action du Mahâtma avec un grand
souci de vérité historique, prenant ainsi à contre-pied
bien des idées reçues sur Gandhi et sa non-violence.

Reparler de Gandhi de nos jours a aujourd’hui toute

son importance. Quand dans la France de 1997 un

gouvernement fait voter sa “loi Debré”, aggrave de

multiples manières la fracture sociale, en allant par
exemple demander 1 700 F/mois aux associations qui
embauchent un objecteur de conscience en service
civil (!!!), approfondir la vie de Gandhi et ses actions
non-violentes incite à promouvoir la justice et la

dignité humaine.

Comme tout vrai génie, Gandhi échappe quelque
part à ceux qui s’y intéressent. Ce numéro d’ANV est

là pour l’attester ! Gandhi demeure inclassable, mais
comme l’a dit justement Einstein, « les générations
futures auront du mal à croire qu’un tel être, de chair
et de sang, a foulé cette terre ».

François VAILLANT

1) Cf. C. Jaffrelot (sous la dir. de), Histoire de l’Inde contemporaine ,

Paris, Fayard, 1996.

2) Cf. Le Monde, 01/02/97.

3) Cf. Gandhi, Tous les hommes sontfrères, Paris, Gallimard, 1969,
p. 106 et 166.

4) Cf. l’article de Charles Cadoux, “Violence et non-violence dans

l’indhouisme”, ANV, n° 94.



 



1869 :

1882 :

1888 :

1891:

91/93

1893 :

1894 :

1899:

1902 :

1904 :

1908 :

Repères chronologiques
le deux octobre, naissance à Porbandar de Mohandas
Karamchad Gandhi.

Gandhi épouse Kasturbai Makanji.
départ en bateau de Gandhi pour l’Angleterre, où il
va faire des études de droit.

le 10 juin, Gandhi est admis au barreau ; deux jours
plus tard il embarque pour revenir en Inde.

Gandhi est avocat à Bombay puis à Rajkot, où ses

affaires marchent plutôt mal.

il embarque en avril pour l’Afrique du Sud, où il va

être l’avocat d’une firme indienne.

Gandhi fonde le Congrès indien du Natal, afin de
faire reconnaître les droits de la communauté indien-
ne installée en Afrique du Sud.

il organise un corps d’ambulanciers indiens lors de
la guerre entre les Anglais et les Boers (colons hol-
landais).
Gandhi revient en Inde où il voyage beaucoup, il

participe alors au Congrès national indien à Calcutta.
Il revient ensuite avec sa famille en Afrique du Sud,
à la demande de la communauté indienne de ce pays.
En décembre, il s’inscrit comme avocat à la Cour

suprême de Johannesburg.
Création par Gandhi de l’hebdomadaire L'opinion
indienne, et de la ferme Phoenix à Durban.

le 16 août, il organise un meeting à Johannesburg où
2 000 Indiens brûlent leur pass, cartes d’enregistre-
ment obligatoires selon la loi. Gandhi est emprison-
né pour la première fois de sa vie.

1910:

1913:

À la différence d’autres membres du Congrès,
Gandhi connaît l'Inde profonde

Gandhi décide d’aller séjourner cinq mois à
Londres, puis revient en Afrique du Sud.

Gandhi crée la ferme Tolstoï, près de Johannesburg,
où vivent des hindous, des musulmans et des chrétiens.

en novembre, sous la conduite de Gandhi, deux mille
mineurs, une centaine de femmes et cinquante enfants
marchent pendant dix jours du Natal vers le Tranvaal,
pour protester contre la taxe de séjour imposée par les

Anglais. Gandhi est à nouveau emprisonné.

1

l



repères chronologiques 5

1914:

1915:

1917:

1919:

1919:

1919:

1920 :

1921 :

1923 -

le 30 juin, Gandhi et le général Smuts, ministre de
l’intérieur du gouvernement de l’Union sud-africai-
ne, signent un accord qui satisfait les principales
revendications des Indiens.

Gandhi débarque à Bombay le 9 janvier. Il estime

que sa mission en Afrique du Sud est terminée. Il
crée l’ashram Satyâägraha, près d’Ahmedabad.

lutte non-violente à Champaran, dans la province du
Bihar, où les paysans étaient exploités et maltraités

par les planteurs d’indigo anglais.
le 13 avril, Gandhi annonce sa décision d’observer
un jeûne de pénitence de trois jours pour exprimer
son désaccord face à des actes de sabotage menés

par des nationalistes indiens contre une ligne de che-
min de fer.

le 13 avril, l’armée anglaise charge une manifestation

pacifiste à Amritsar : 379 morts et 1 137 blessés.

le 17 octobre, à l’occasion de la Journée nationale du
Califat, Gandhi réaffirme qu’hindous et musulmans
doivent être solidaires.

sur la proposition de Gandhi, le 20 décembre, le

parti du Congrès adopte le principe de boycotter tout

ce qui est anglais.
le 1e août, auto-

dafé de tissus

anglais à Bom-

bay, d’autres sui-
vront dans toute

l’Inde.

Gandhi est arrêté
sous l’accusation
de sédition. Le
16 mars, il est

condamné à six
ans de réclusion.
Il est libéré le 5
février 1924.

À l’arrivée de la “Marche
du sel”, le geste de la
désobéissance civile !

1924 :

1929 :

1930 :

1931 :

1932 :

1934 :

1937:

1942 :

1944 :

1947 :

1947 :

1948 :

le 18 septembre, Gandhi commence un jeûne de

vingt et un jours, à Delhi, pour réconcilier hindous et

musulmans indiens.

le Congrès vote pour l’indépendance complète de
l’Inde.

le 12 mars, Gandhi et 79 volontaires commencent

“La marche du sel”. Après plus de trois cents kilo-
mètres de marche, ils arrivent le 5 avril au bord de la
mer. Là, des milliers de personnes défient le pouvoir
britannique en ramassant du sel sur la plage. 60 000

personnes sont emprisonnées, dont Gandhi et Nehru.

le 4 mars, signature du pacte entre Gandhi et Lord
Irwin, vice-roi de l’Inde. Le 29 mars, Gandhi

embarque pour l’Angleterre afin de participer à
Londres à la Conférence de la Table ronde qui se

tient du 12 septembre au 5 décembre. Puis passage
éclair à Paris, en Suisse où il rencontre son ami
Romain Rolland, à Rome où le pape ne le reçoit pas
mais où Gandhi rencontre Mussolini, avant de

reprendre le bateau à Brindisi, en compagnie
d’Edmond Privat.

Gandhi est arrêté à Bombay, puis emprisonné à la

prison de Yeravda. Il jeûne en prison contre le systè-
me de castes qui exclut les Intouchables du système
électoral prévu par les Anglais qui continueront,
jusqu’à la partition de l’Inde, à appliquer le principe
“diviser pour régner”.
Gandhi sort indemne de trois attentats perpétrés
contre lui.

le parti du Congrès triomphe aux élections.

le 8 août, le Congrès vote une motion demandant
aux Anglais : “Quittez l’Inde”. Le 9 août, Gandhi est

arrêté.

le 22 février, mort de son épouse Kasturbai. Gandhi
sort de prison le 6 mai.

le 15 août, l’indépendance de l’Inde est proclamée
(Union indienne), ainsi que celle du Pakistan.

en septembre, jeûne de Gandhi à Calcutta pour arrê-
ter les massacres entre hindous et musulmans.

le 30 janvier, Gandhi est assassiné par V. Godse, à
Delhi.



Gandhi, prophète
et artisan de
la non-violence

JEAN-MARIE MULLER*

*Porte-parole du Mouvement pour une Alternative Non-violente
(MAN), auteur de nombreux ouvrages dont Gandhi, la sagesse
de la non-violence (Desclée de Brouwer) et Le principe de
non-violence, Parcours philosophique (Desclée de Brouwer).

a non-vio-

lence, pour
andhi,

n’est pas seule-
ment une métho-
de d’action, elle
est d’abord une

attitude envers

tout homme.

« Il fait jour au moment où nous atteignons le petit clos.
Au milieu du pré desséché se dresse une grande hutte de
boue, basse, ouverte et qui n’interrompt pas la campagne.
Un petit vieillard demi-nu est assis par terre devant le seuil
sous le rebord du toit : c’est lui. [.…] Le voici devant mes

yeux, celui qui seul dans le désert de ce siècle a montré une

pointe de verdure, offert une source aux assoiffés de fraî-
cheur. [.…] IL est venu, lui, témoigner de la puissance, même
mondaine, de l’innocence. Montrer que l’innocent armé de
sa seule volonté de sacrifice peut tenir tête aux canons,
arrêter les machines, mettre en péril un empire. »! C’est
ainsi que Lanza del Vasto raconte sa première rencontre

avec Gandhi, le 29 janvier 1937, au cours du séjour qu’il fit
en Inde afin d’y effectuer un “pèlerinage aux sources”.

Le nom et le visage de Gandhi sont devenus familiers aux

Occidentaux et, cependant, sa pensée et son action leur restent

largement méconnues. Généralement, ils nourrissent pour lui
l’admiration lointaine que l’on porte volontiers aux person-
nages que la légende a auréolé d’un halo de sagesse. Mais ils
entendent garder leurs distances. Ils ne se donnent pas la

peine de l’approcher pour l’écouter et le comprendre. Gandhi
reste ainsi largement ignoré au milieu même de sa célébrité.

"put
7

id
0

ON

As
PS

Hs
st

5
A



gandhi prophète et artisan de la non-violence 7

Au nom de Gandhi se trouve associé le mot de non-vio-
lence. Mais parce que l’idéologie de la violence nécessaire,
légitime et honorable qui domine nos sociétés nous a donné
une conception positive de la violence, nous avons le plus
souvent une perception négative de la non-violence. Dès lors

que la violence apparaît comme la vertu de l’homme fort qui
a le courage de prendre les plus grands risques pour lutter
contre l’injustice et défendre la liberté, la non-violence est

considérée comme la faiblesse de l’homme lâche résigné à
subir le joug des oppresseurs et pactisant par avance avec les

agresseurs.

L'idée prédomine en Occident que la pensée de Gandhi
sur la non-violence serait caractéristique d’un orientalisme
incertain qui ne concernerait pas ceux qui ont le souci du
réalisme et de l’efficacité, c’est-à-dire ceux qui veulent être
“raisonnables”. Gandhi, en réalité, n’a pas “inventé” la non-

violence. Celle-ci se trouve au cœur des plus grandes
sagesses qui constituent le patrimoine universel de l’huma-
nité. Ainsi, la non-violence fut-elle enseignée par le

Mahâvira?, le Bouddha, Patanjali*, Jésus et Tolstoï. Pour sa

part, Gandhi revendiquera explicitement ce quintuple hérita-

ge et ne prétendra que suivre simplement et humblement le
chemin tracé par ces grands maîtres en humanité.

L'absence totale de mal-veillance

Le mot non-violence est la traduction du terme sanscrit
ahimsa employé dans les textes philosophiques de la littéra-
ture hindouiste et bouddhique. Ce mot est formé du préfixe
négatif a et du substantif himsa qui signifie le désir de

nuire, de faire violence à un être vivant. L’ahimsa est donc
la maîtrise et le renoncement à ce désir de violence qui est

en l’homme. « La non-violence parfaite, écrit Gandhi, est

l'absence totale de mal-veillance à l’encontre de tout ce qui
vit. […] Sous sa forme active, la non-violence s’exprime par
la bien-veillance à l’égard de tout ce qui vit. C’est l’amour

pur. »* « Aucun autre terme anglais, écrit encore Gandhi, ne

peut mieux exprimer tous les sens d’ahimsa que ne le fait le
mot innocence. Ahimsa et innocence peuvent être considé-
rés comme des termes équivalents. »S En effet, les étymolo-

gies de ces deux mots sont analogues : In-nocent vient du
latin in-nocens et le verbe nocere (faire du mal, nuire) pro-
vient lui-même de nex, necis qui signifie mort violente,
meurtre. Ainsi l’innocence est-elle en rigueur de terme la
vertu de celui qui ne se rend coupable envers autrui d’aucu-
ne violence meurtrière. Cependant, de nos jours, le mot

innocence évoque plutôt la pureté suspecte de celui qui ne

commet pas le mal beaucoup plus par ignorance et par inca-

pacité que par vertu. La non-violence ne saurait être confon-
due avec cette innocence-là, mais cette distorsion du sens du
mot est significative : comme si le fait de ne pas commettre

le mal révélait une sorte d’impuissance… La non-violence
réhabilite l’innocence comme la vertu de l’homme fort et

comme la sagesse de l’homme bon.

Ainsi, opter pour la non-violence, c’est vouloir respecter
la vie de tous les êtres vivants. C’est, pour cela, dire non à
toutes les justifications de la violence qui font d’elle un droit
de l’homme; c’est délégitimer la violence. Plus que tout

autre, Gandhi a conscience qu’il serait insensé de prétendre
vivre une non-violence ab-solue (c’est-à-dire, selon l’étymo-
logie de ce mot, dé-liée de la réalité); la non-violence de
l’homme ne peut être que re-lative (c’est-à-dire re-liée à la

réalité). « Tant que nous sommes des êtres incarnés, affir-

me-t-il, la non-violence parfaite n’est qu’une théorie comme

celle du point ou de la ligne droite d’Euclide, mais nous

devons nous efforcer de nous en rapprocher à chaque ins-
tant de notre vie. »° Il précise : « Le principe de non-violen-
ce est vaste et souple. Nous ne sommes que de pauvres mor-

tels sans défense, pris dans l’immense heurt des forces de
violence. Le dicton selon lequel la vie se nourrit de vie, a

une signification profonde. L’homme ne peut vivre un seul
instant sans accomplir vers l’extérieur un acte de violence,
consciemment ou non. Le fait même qu’il vit — qu’il mange,
boit, se meut à l’entour — implique nécessairement une part
de violence, de destruction de vie, si infime soit-elle. Celui

qui a fait vœu de non-violence demeure donc fidèle à sa foi
si tous ses actes ont pour ressort la compassion, s’il

s’applique du mieux qu’il peut à éviter de détruire jusqu’au
plus minuscule des êtres vivants, s’il s’efforce d’épargner
tout ce qui vit et lutte ainsi sans trêve pour se libérer de
l’étreinte mortelle des forces de violence. Retenue et com-

passion ne cesseront de grandir en lui; ce qui n'empêche



jean-marie muller

qu'il n'arrivera jamais à se libérer entièrement et à ne pas
commettre vers l'extérieur des actes de violence. »” Si la
non-violence ne peut être absolue, elle doit être radicale (du
latin radix qui signifie racine), c’est-à-dire qu’elle doit
s’efforcer de déraciner la violence, de la faire dépérir en

détruisant ses racines culturelles, idéologiques, sociales et

politiques.

La force qui naît de la vérité

. en Afrique du Sud, où il séjourne de 1893 à 1914,
que Gandhi organise pour la première fois une résistan-

ce non-violente. Son objectif est alors de permettre aux

Indiens immigrés dans ce pays de faire reconnaître et res-

48
pt De

nu td
; 6

BAT PET DE MAHATMA SANONIIT A0 210 igcù, ;

pecter leurs droits face au pouvoir raciste blanc. « C’était
pour eux, racontera-t-il en 1942, une question de vie ou de
mort et c’est en traitant ce problème que me vint cette

méthode de la non-violence (this method of ahimsa). Les dif-
férentes mesures que je pris alors n’étaient pas l’œuvre d’un
visionnaire ou d’un rêveur. Elles étaient l’œuvre d’un
homme pratique aux prises avec des problèmes pratiques. »3

Lorsqu’il commence à organiser cette lutte, Gandhi emprun-
te à la langue anglaise l’expression « passive resistance »

pour désigner la méthode qu’il met en œuvre. « Parmi les

Anglais, note-t-il, chaque fois qu’une petite minorité désap-
prouvait quelque législation nuisible, au lieu de se révolter,
elle adoptait l’attitude de résistance passive en ne se sou-

mettant pas à la loi et en encourant les châtiments pour sa

désobéissance. »° Cependant, il prend conscience, alors que
la lutte se développe, que cette expression « donnait incon-



gandhi prophète et artisan de la non-violence 9

testablement lieu à confusion »!9 et « risquait de donner
naissance à de terribles malentendus »!!. Plus précisément,
« la résistance passive a été conçue comme l’arme du faible
et elle est considérée comme telle. Bien qu’elle évite la vio-

lence, celle-ci n’étant pas accessible au faible, elle n’exclut

pas son usage si, de l’avis de celui qui recourt à la résistan-
ce passive, les circonstances l’exigent »!2. Pour Gandhi, il
est essentiel de faire comprendre que si les Indiens

d’Afrique du Sud renoncent à recourir à la violence, ce n’est

pas par faiblesse, mais, au contraire, parce qu’ils ont la force
de surmonter leur désir de vengeance pour rechercher une

solution pacifique au conflit qui les oppose aux Blancs. Dès

lors, il veut inventer un mot nouveau pour désigner sa lutte.
Finalement, il retient le terme sanscrit Satyagraha : « Satya
(vérité), explique-t-il, implique l’amour et Agraha (fermeté)
sert de synonyme pour force. Je commençai donc à appeler
le mouvement indien “Satyagraha”. J’entendais par là la

force qui naît de la vérité et de l’amour. Dès lors, nous

abandonnâmes entièrement l’usage de l’expression “résis-
tance passive”. »!3 Ainsi, contrairement à ce qui est dit par-
fois, ce n’est pas pour le substituer au terme ahimsa qu’il
forgea le mot satyagraha, mais pour remplacer l’expression
“résistance passive”.

Gandhi précise encore ainsi le sens du terme Satyagraha :

« Sa signification étymologique est l’adhésion à la véri-

té, d’où la force de la vérité. Je l’ai également appelé force
de l’amour ou force de l’âme. Dans l’application du satya-
graha, je découvris, dès les premières étapes, que la
recherche de la vérité n’admettait pas que la violence soit

infligée à l’adversaire, mais qu’il devait être sevré de son

erreur par la patience et la compassion. Car ce qui apparaît
à l’un comme la vérité peut apparaître à l’autre comme une

erreur. Et la patience signifie l’acceptation de souffrir soi-
même. Ainsi la doctrine en vint-elle à signifier défendre la
vérité non en faisant subir des souffrances à l’adversaire,
mais en acceptant de souffrir soi-même.

Mais, sur le plan politique, la lutte en faveur du peuple
consiste principalement à s'opposer à l'erreur qui se mani-

Jeste dans les lois injustes. Quand vous avez échoué à faire
reconnaître son erreur au législateur par le moyen de péti-
tions et de méthodes semblables, le seul recours qui vous est

L'enveloppe que Gandhi a posté d'Afrique du Sud le 4 avril 1910

pour Léon Tolstoï. La correspondance entre le jeune Gandhi
et le vieillard Tolstoï est l’une des plus émouvante de XX° siècle.

La totalité de cette correspondace est parue dans ANV n° 89

laissé, si vous ne voulez pas vous résigner à l’erreur, consis-
te à le contraindre à vous céder par la force physique ou à

souffrir vous-même en provoquant la sanction prévue pour
la violation de la loi. C’est pourquoi, pour l’opinion
publique, le satyagraha semble correspondre à la désobéis-
sance civile ou à la résistance civile. L’une et l’autre sont

civiles en ce sens qu’elles ne sont pas criminelles. »14

Par la suite, c’est le plus souvent le mot ahimsa que
Gandhi employa pour exprimer sa conviction que la violen-
ce était radicalement contraire à la vocation humaine de
l’homme et que celui-ci devait donc adopter une autre attitu-
de et imaginer une autre méthode de lutte. Malheureu-

sement, c’est encore souvent l’expression de ‘résistance pas-
sive” qui est utilisée en Occident pour désigner la résistance
non-violente. Or, ce concept comporte une contradiction

intrinsèque qui lui enlève toute pertinence. Une résistance,
en effet, nepeut pas être passive : la passivité se caractérise

précisément par le fait qu’elle n’offre aucune résistance à

quoi que ce soit. L’expression ‘résistance passive” porte la

marque de l’idéologie dominante selon laquelle il ne peut y
avoir d’action que violente ; dès lors, le refus de la violence
ne peut exprimer que la passivité. C’est ainsi que la non-vio-
lence se trouve souvent discréditée sous prétexte qu’elle ne

peut que faire le jeu des oppresseurs en désarmant les oppri-
més et en les condamnant à l’inaction.



10 jean-marie muller

La violence est d’abord celle des situations d’injustices
qui aliènent et mutilent les hommes. La non-violence est

donc d’abord une lutte contre l’injustice. Mais tout en affir-
mant la nécessité de combattre le système qui engendre et

maintient l’injustice, Gandhi entend respecter la personne de
ceux qui sont responsables de cette injustice, car ils en sont

aussi les victimes. « L’homme et ses actes, écrit Gandhi,
sont deux choses distinctes. […] La non-violence est le fon-
dement de la quête de vérité. Il n’est pas de jour où je ne

m'aperçoive, en réalité, que cette quête est vaine, si elle ne

se fonde pas sur la non-violence. S’opposer à un système,
l’attaquer, c’est bien ; mais s’opposer à son auteur et l’atta-

quer, cela revient à s’opposer à soi-même, à devenir son

propre assaillant. »15

Lâcheté, violence et non-violence

e que Gandhi a montré, non seulement par la parole
mais aussi par l’action, c’est que, si la violence est pré-

férable à la lâcheté, la non-violence est une attitude plus
courageuse que la violence. « Je crois vraiment, affirme-t-il
en 1920, que là où il n’y a que le choix entre la lâcheté et la
violence, je conseillerais la violence. […] C’est pourquoije
préconise à ceux qui croient à la violence d’apprendre le
maniement des armes. Je préférerais que l’Inde eût recours

aux armes pour défendre son honneur plutôt que de la voir,
par lâcheté, devenir ou rester l’impuissant témoin de son

propre déshonneur. Mais je crois que la non-violence est

infiniment supérieure à la violence, que le pardon est plus
humain que le châtiment. […] La non-violence est la loi de

l’espèce humaine comme la violence est celle de la brute.

L'esprit est assoupi chez la brute et celle-ci ne connaît
d'autre loi que la force physique. La dignité de l’homme
réclame de lui l’obéissance à une loi supérieure, à la puis-
sance de l’esprit. »16

Ainsi, pour Gandhi, la non-violence n’est pas seulement,
elle n’est pas d’abord une méthode d’action, elle est une atri-

tude, c’est-à-dire essentiellement un regard, un regard de
bienveillance et de bonté envers l’autre l’homme. La non-vio-
lence est pour Gandhi un principe : « Je crois, affirme-t-il,

« La voie de la vérité réside dans l’Ahimsa (non-violence) »

Sabarmati. M.-K. Gandhi, 13, 03, 27

dans le principe de non-violence (I believe in the principle
of non-violence). »!7 Elle est selon lui le principe même de
la recherche de la vérité et il affirme sans détour qu’elle est

le seul chemin qui conduit l’homme vers la vérité. « La non-

violence et la vérité, écrit-il, sont si étroitement enlacées

qu’il est pratiquement impossible de les démêler et de les

séparer l’une de l’autre. Elles sont comme les deux faces
d’une même médaille ou plutôt d’un disque métallique lisse
et sans aucune marque. Qui peut dire quel en est le revers et

quel en est l’avers ? »18

Gandhi a la réputation d’être un homme religieux. Et il
est vrai qu’il parle très souvent de Dieu et qu’il a lui-même
bien souvent donné à l’expression de sa conviction concer-

nant la non-violence une connotation religieuse. Et, cepen-
dant, Gandhi n’est pas un homme “religieux” au sens tradi-
tionnel du terme, en ce sens qu’il n’a pas de relation

personnelle avec un Dieu personnel et qu’il n’entend se

conformer à aucune révélation extérieure. Selon lui, « Dieu
n'est pas une personne »!?. Ainsi le Dieu qu’il vénère est-il
sans nom et sans visage : « Je n’ai pas vu Dieu, confesse-t-

il, et ne le connais pas. [.…] Je ne dispose d’aucun mot pour
caractériser ma croyance en Dieu. »?9 Pour Gandhi, en défi-

nitive, Dieu est la vérité inscrite au plus profond de l’être
humain. Ainsi en arrive-t-il à substituer à l’affirmation reli-

gieuse : « Dieu est la vérité », la proposition suivante : « La
vérité est Dieu. »?! I] y a plus qu’une nuance entre les
démarches impliquées par ces deux formulations. celui qui

233

pense que “dieu est la vérité considère qu’il lui suffit de



gandhi prophète et artisan de la non-violence 11

donner foi à la parole de Dieu révélée par la religion —

c’est-à-dire par sa religion — pour posséder la vérité. Il se

persuade alors facilement que quiconque refuse de croire à
cette révélation est dans l’erreur. Et, pour défendre la vérité
et combattre l’erreur, il se fait un devoir non seulement de

pourfendre les hérésies, mais de livrer bataille contre les

hérétiques. Le risque est donc grand que la proposition
“Dieu est la vérité” devienne une affirmation totalitaire qui
engendre la guerre sainte. Gandhi fait remarquer qu’en effet
« des millions d’hommes se sont emparés du nom de Dieu et

ont commis en l’invoquant d’indescriptibles atrocités »22.

Penser que “la vérité est Dieu” implique une tout autre

démarche intellectuelle et spirituelle. Car, alors, la vérité ne

se fait pas connaître à l’homme par une révélation extérieure,
mais par une exigence intérieure qui s’exprime par la “petite
voix tranquille” de sa conscience, c’est-à-dire par sa raison.
Gandhi affirme ainsi le primat de la raison sur la religion et il
entend juger lui-même de la vérité des textes sacrés selon les

exigences de la raison. Ainsi Gandhi est-il « fermement per-
suadé qu’il n’y a d’autre religion que la vérité »?*.

Apprendre à dire : “Non”

L recherche de la vérité sur le chemin de la non-violence

exige de mettre en œuvre des moyens d’action qui
soient en cohérence avec la fin poursuivie. S’adressant à un

interlocuteur qui affirme que tous les moyens sont bons, y

compris ceux de la violence, pour atteindre une fin juste,
Gandhi affirme : « Vous faites une grande erreur en croyant
qu’il n’y a pas de rapport entre les moyens et la fin. ([..]
Votre raisonnement est le même que celui qui consisterait à
dire que nous pouvons obtenir une rose en plantant une

mauvaise herbe. [.…] Les moyens peuvent être comparés à
une graine et la fin à un arbre ; et il existe le même rapport
intangible entre les moyens et la fin qu'entre la graine et

l’arbre. »24

Selon Gandhi, ce qui fait la puissance de l’empire britan-

nique au Indes, ce n’est pas tant la capacité de violence des

Anglais que la capacité de soumission des Indiens. « Ce ne

sont pas tant les fusils britanniques, affirme-t-il, qui sont

responsables de notre sujétion que notre coopération volon-
taire. »?5 Dès lors, pour se libérer du joug qui pèse sur eux,
les Indiens doivent cesser toute coopération avec le gouver-
nement qui les opprime. « Le gouvernement, assure Gandhi,
n’a aucun pouvoir en dehors de la coopération volontaire
ou forcée du peuple. La force qu'il exerce, c’est notre

peuple qui la lui donne entièrement. Sans notre appui, cent

mille Européens ne pourraient même pas tenir la septième
partie de nos villages. [.….] La question que nous avons

devant nous est par conséquent d’opposer notre volonté à
celle du gouvernement ou, en d’autres termes, de lui retirer

notre coopération. Si nous nous montrons fermes dans notre

intention, le gouvernement sera forcé de plier devant notre

volonté ou de disparaître. »?6 « Une nation de 350 millions
de personnes, affirme encore Gandhi, n’a pas besoin du poi-
gnard de l’assassin, elle n’a pas besoin de la coupe de poi-
son, elle n’a pas besoin de l’épée, de la lance ou de la balle
de fusil. Elle a seulement besoin de vouloir ce qu'elle veut et

d’être capable de dire “Non”, et cette nation apprend
aujourd’hui à dire “Non”. »27

Gandhi pense que l’oppression subie par les Indiens ne

vient pas tant de la méchanceté personnelle des Anglais que
de la malfaisance du système colonial britannique. Dès lors,
sa stratégie vise à la fois à “convertir” les Anglais, c’est-à-
dire à tenter de leur faire prendre conscience de l’injustice
qu’ils font subir aux Indiens, et à les “contraindre” en les

privant de la coopération dont ils ont besoin pour assurer

leur domination et sans laquelle ils deviennent impuissants.
« Notre résistance à l’oppression britannique, assure-t-il, ne

signifie pas que nous voulions du mal au peuple britan-

nique. Nous cherchons à le convertir, non à le battre sur le

champ de bataille. Notre révolte contre l’autorité britan-

nique est désarmée. Mais que nous convertissions ou non

les Britanniques [c’est nous qui soulignons], nous sommes

décidés à rendre leur domination impossible par la non-

coopération non-violente. C’est une méthode invincible par
sa nature même. Elle est basée sur la connaissance

qu’aucun spoliateur ne peut parvenir à ses fins sans un cer-

tain degré de coopération volontaire ou forcée de la part de
sa victime. »28



12 jean-marie muller

Le sens même de notre existence
et de notre histoire

CG en définitive, est un personnage fort complexe.
« C’était, affirmait Jawaharlal Nehru, un extraordinai-

re paradoxe que cet homme. »?? Gandhi est un intuitif et sa

pensée, toujours en prise sur l’événement, présente souvent

des contrastes qui heurtent nos raisonnements cartésiens et

peuvent nous déconcerter. Ainsi lui arrive-t-il de se mouvoir
entre un idéalisme moral quelque peu incertain et un réalis-
me politique très rigoureux. Nous ne saurions donc figer sa

pensée dans un quelconque “gandhisme”’ qui se présenterait
comme une doctrine fermée sur elle-même. Il reste que
l’apport de Gandhi est essentiel à la compréhension de la
non-violence. Il y a un avant et un après-Gandhi à la fois
dans la réflexion philosophique sur l’exigence éthique de
non-violence qui fonde l’humanité de l’homme, et dans

l’expérimentation de la stratégie de l’action non-violente qui
permet la résolution pacifique des conflits. Gandhi ne nous

offre pas des réponses à répéter, mais il nous invite à poser
avec lui des questions essentielles dont l’enjeu concerne le
sens même de notre existence et de notre histoire. Et,
comme lui-même a tenté de le faire en son temps, il nous

appartient d'inventer ici et maintenant les meilleures

réponses possibles. +

1) Lanza del Vasto, “Journée chez Gandhi”, Cahiers du Sud, juin-juillet
1941, p. 359-360.

2) Le Mahâvira, le “Grand héros”, ou encore le Jina, le “Victorieux”, de
son nom Nâtaputta Vardhâmana, vécut au VIe siècle av. J.-C. dans le
nord-est de l’Inde. Il est considéré comme le fondateur du jaïnisme,
bien que son enseignement s’inscrive directement dans une tradition
très ancienne.

3) On ignore tout de la vie de Patanjali. On ne sait pas s’il vécut au IV° ou

au II siècle avant J.-C. On considère néanmoins qu’il est l’auteur des

Yoga-Sutras qui expriment et codifient, dans un court texte composé
de 195 aphorismes écrits en sanscrit, l’une des plus anciennes traditions

philosophiques de l’Inde.

4) Young India, 1919-1922, Madras, S. Ganesan Publisher, 1924, p. 286.
Selon leur signification étymologique, les mots mal-veillance (du latin
male volens, mal-veillant) et bien-veillance (du latin bene volens, bien-

veillant) expriment l’idée de “vouloir du mal” et de “vouloir du bien”.
Gandhi utilise les mots anglais ://-will et good-will.

5) The Collected Works ofMahatma Gandhi, Ahmedabad, The
Publications Division, Ministry of Information and Broadcasting,
Government of India, 1965, Vol. 18, p. 265. Désormais, lorsque nous

nous référerons aux Collected Works de Gandhi, nous indiquerons
directement le numéro du volume.

6) All Men are Brothers, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 1960,
p- 119.

7) Autobiographie ou mes expériences de vérité, Paris, Presses
universitaires de France, 1964, traduction de Georges Belmont,
p. 444-445.

8) Cité par D. G. Tendulkar, Mahatma : Life ofMohandas Karamcha

Gandhi, t. 6, New Delhi, Publications Division, Ministry of Information
and Broadcasting, Government of India, 1969, p. 41.

9) M.K. Gandhi à l’œuvre, Paris, Les éditions Rieder, 1934, p. 172.

10) /bid., p. 169.

11) /Ibid., p. 171.

12) Satyagraha, Non-Violent Resistance, Ahmedabad, Navajivan
Publishing House, 1951, p. 3.

13) M.K. Gandhi à l’œuvre, op. cit., p. 170.

14) Satyagraha, op. cit., p. 6-7.

15) Autobiograhie, op. cit., p. 348.

16) Vol. 18, p. 132-133.

17) Vol. 18, p. 265.

18) Vol. 44, p. 59.

19) AU Men are Brothers, op. cit., p. 76.

20) Tous les hommes sont frères, Paris, Gallimard, Col. Idées, 1969,
p. 109-110.

21) Satyagraha, p. 38.

22) Lettres à l’ashram, Paris, Albin Michel, 1960, p. 103.

23) Tous les hommes sontfrères, op. cit, p. 134.

24) Hind Swaraj or Indian Home Rule, Ahmedabad, Navajivan Publishing
House, 1938, p. 71.

25) Tous les hommes sontfrères, op. cit., p. 247.

26) La Jeune Inde, Paris, Stock, 1948, p. 195.

27) Vol. 48, p. 357.

28) Cité par D. G. Tendulkar, t. 6, Mahatma, op. cit, p. 35.

29) Pandit Nehru, Ma vie et mes prisons, Paris, Denoël, 1952, p. 364.



us

960,

ation

ing

La campagne
de Champaran
contre les planteurs
d'indigo (1917)

SIMONE PANTER-BRICK*

*Spécialiste de Gandhi, auteur de Gandhi contre Machiavel, Paris,
Ed. Denoël, 1963.

a première cam-

pagne non-vio-
ente menée par

Gandhi en Inde révèle
tout l’art de ce stratè-

ge et médiateur hors
du commun.

Son caractère économique
et non politique

L; campagne de Champaran précède de deux ans les

grandes campagnes politiques gandhiennes pour l’indé-

pendance. Par son succès elle les invite et les annonce, don-
nant en Inde la première preuve de son efficacité, à valeur

d’exemple. C’est une naine comparée aux géantes qui vont

suivre, même si elle concerne un territoire de plus de cinq
mille km? et de près d’un million d’habitants ; une action
non-violente courte (avril-fin 1917), et donc mineure, pour
défendre les intérêts économiques des paysans de

Champaran. Ainsi placée brièvement dans son contexte, elle
se présente comme un coup d’essai en Inde britannique —

un coup de maître ! —, et comme la deuxième expérimenta-
tion de Satyagraha, la première étant l’expérience positive
en Afrique du Sud (1906-1914) ; et cependant, par contraste

avec cette dernière, comme une lutte délibérément non poli-
tique. Ce caractère apolitique est important, car il est voulu
tel par Gandhi. Nous allons en voir les manifestations, et

puis les raisons.

En effet, à Champaran, Gandhi s’applique à ne pas poli-
tiser son action, et cela de plusieurs façons. Il s’interdit



14 simone panter-brick

d’implanter le Congrès national indien dans ce coin reculé
de Bihar, où cette organisation politique n’a pas encore

pénétré. Et pourtant, dans ce district encore non politisé,
parce qu’arriéré, l’occasion serait belle de prêcher l’éveil

politique auprès de paysans, d’une ignorance qualifiée de

pathétique par Gandhi. Il s’abstient en particulier de faire

appel aux grandes personnalités congressistes, et de récla-
mer leur intervention. Il se garde, d’autre part, de s’appuyer
sur une campagne de presse. Enfin il préfère se passer de
soutien financier extérieur.

Cette ligne de conduite traduit bien la mentalité de
Gandhi à son retour en Inde. Cette attitude détachée a frappé
Jawaharlal Nehru : « Ma première rencontre avec Gandhi-ji
date du Congrès de Lucknow à la Noël 1916. Tous nous

admirions sa lutte héroïque en Afrique du Sud, mais lui,
semblait très distant, différent et non politique à beaucoup
des jeunes que nous étions. Il refusa de prendre part au

Congrès et à la politique de la nation, se confinant à la

question indienne sud-africaine. Peu après, ses aventures et

sa victoire à Champaran… nous remplirent d’enthousiasme.
Nous vimes qu’il était prêt aussi à appliquer ses méthodes à
l’Inde, et qu’elles promettaient le succès. »!

Deux raisons expliquent cette sorte de neutralité poli-
tique du moment. En premier lieu, son récent retour au pays
natal (1915) marque le début d’une période de réadaptation,
nécessaire après vingt années d’exil, et peut-être difficile,
puisqu’il a déjà près de la cinquantaine. Il choisit d’étudier
en observateur cet immense pays qui lui est neuf, s’impose
une année de « silence politique »?, et, en 1915, pense lais-
ser passer au moins cinq années avant d’entreprendre un

nouveau Satyagraha.
La deuxième raison est due à la guerre. Un soutien à

l’effort militaire de l’Empire britannique devait permettre de
récolter les fruits de la coopération, c’est-à-dire un statut

d'autonomie au sein du Commonwealth. La période de guer-
re est donc une période d’attente, et non de contestation.

Comment explique-t-il alors ce combat contre l’adminis-
tration britannique ? Il considère angéliquement, dans une

lettre d’avril 1918 au vice-roi, que Champaran est « ma

contribution directe, sûre et spéciale à la guerre […] À
Champaran j'ai démontré l’ultime souveraineté de la justice

britannique »3. Pour lui, il n’y a là ni contradiction, ni ambi-
valence : la suppression d’une injustice n’est pas une

marque d’hostilité, mais un service rendu. D'ailleurs

quelques mois plus tard (1918), il acceptera de recruter des
hommes pour l’armée à la demande du vice-roi.

Et de fait, en haut-lieu, « l’honnêteté » et le « désintéres-
sement »* de Gandhi est apprécié. Dans son journal, le
secrétaire d’État pour l’Inde exprime une vue des événe-
ments de Champaran, laquelle ne contredit pas celle de
Gandhi : « Il vient d’aider le gouvernement à trouver une

solution aux griefs des cultivateurs d’indigo au Bihar. »° Et
le vice-roi écrivait au gouverneur du Bihar le sentiment de
son Conseil le 8 juin 1917 : « II serait inexpédient et non

politique au temps présent de risquer une tempête sur la

question, en particulier parce qu’il n’est pas nié que
l’enquête de Gandhi ne soit inspirée par des griefs substan-
tiels. »6

Vues de loin et de haut, les relations entre le pouvoir et

Gandhi restent bonnes, quoique délicates; mais, aux éche-
lons inférieurs de l’administration, on craint en lui l’agita-
teur et le fauteur de trouble. Cette appréciation aura des inci-
dences importantes sur l’évolution de la campagne.

Trois groupes sont en présence et en conflit : celui de

Gandhi, celui du pouvoir et celui des planteurs, et, deux
d’entre eux sont européens. I] faut bien constater que si

l’objectif de la lutte est économique, l’adversaire, lui, est

européen, lié à l’administration locale qu’il a mise en place.
Les planteurs européens d’indigo” crièrent donc à qui pou-
vait les entendre que l’agitation était anti-européenne.
Gandhi s’en défendit vivement ; mais il faut remarquer qu’il
ne s'attaque pas directement aux zamindars indiens qui
jouissent des mêmes privilèges que les planteurs européens.
Il se contente de déclarer qu’une réforme agraire s’applique-
rait à eux aussi, nécessairement. Qu’on se rappelle aussi un

incident de la campagne, quand Gandhi rejette de son équipe
C.-F. Andrews, « parce qu’il est Anglais » et que, en cette

qualité, il aurait servi de « bouclier »° protecteur.
La politique rattrapait Gandhi incidemment. Mais aussi,

pourquoi avait-il choisi de lutter contre les planteurs ? La
motivation de Gandhi s’engageant dans la lutte de

Champaran est claire et logique : il veut détruire le système



ui de
deux
16 si

s est

lace.

pou-
nne.

qu’il
; qui
Sens.

que-
si un

juipe
cette

ussi,
? La
s de
tème

la campagne de champaran contre les planteurs d’indigo (1917) 15

du finkathia — exposé ici plus loin —, ses obligations et
ses exactions, parce que — et c’est la racine même de sa

motivation — il lui rappelle le système de l’indenture!0

qu’il a combattu en Afrique de Sud, et dont il vient d’obte-
nir l’abolition en Inde en avril 1917. Gandhi glisse sans

peine d’un Satyagraha à l’autre. Il est remarquable que
l’abolition de l’indenture en Inde (12 avril) et le début de
l’action non-violente (15 avril) soient simultanés!!. La cam-

pagne de Champaran est bien dans le droit fil de celle

d’Afrique du Sud.

Ses causes

dossé à l’Himalaya, au sud du Népal, le district de

Champaran est un pays de collines infertiles, de pâtu-
rages et de bonnes terres agricoles. Il vit à l’écart de son

siècle, enfermé par sa situation géographique, isolé même
du reste du Bihar.

Sa population, groupée en quelque trois mille villages,
est entièrement rurale et dépendante de l’agriculture. Les



16 simone panter-brick

deux villes, Motihari le chef-lieu, et Bettiah, modestes avec

leurs vingt mille habitants, sont reliées par une digue de che-
min de fer au district voisin de Puzaffarpur et au Népal. Une
autre ligne la croise d’Ouest en Est, sinon on se déplace
cahin-caha, en charrette à bœufs ou à dos d’éléphant dans
les terres insalubres.

Cette région souffre moins que d’autres des tiraillements
habituels entre la majorité hindoue et la minorité musulma-
ne; moins aussi des frictions entre castes. Car les rivalités y
sont moins vives; le pays stagne dans l’immobilisme tradi-
tionnel. On y naît, on y meurt, sans savoir ni lire ni écrire.
Les adultes illettrés comptent 96 % de la population et ceux

qui connaissent l’anglais moins de 1/2 %.

Cette Inde profonde est dominée économiquement par
les planteurs d’indigo venus d’Europe au XIX° siècle, attirés

par cette culture lucrative. Tous ne sont pas européens, mais
ils le sont en majorité, et ils tiennent leurs terres de grands
propriétaires indiens possédant de très vastes domaines.
Ainsi plus des 3/4 des terres cultivables forment trois
domaines, dont le plus étendu, celui de Bettiah, comprend
1 500 villages. En 1917 ces planteurs détiennent à eux seuls
la moitié du district de Champaran. Ils dominent par leur
savoir-faire, leur richesse, leurs relations, sur une paysanne-
rie ignorante et misérable.

La culture de l’indigo est alors régie par les règles du ?in-
kathia qui oblige les paysans à cultiver une partie de leur
terre en indigo : soit les 3/202, ou encore, depuis la jacquerie
de 1908 à Betthia, les 2/202, ces pourcentages représentant
deux mesures agraires, le bigha et le katha (20 katha dans
1 bigha) — d’ou le nom du système. Comme cet indigo est

en général payé selon un prix fixe qui dépend de la surface
cultivée, et non de la quantité produite, les planteurs impo-
sent le finkathia aux terres les plus productives.

Ce système reste très profitable jusqu’à la découverte et

la fabrication de l’indigo synthétique en Allemagne (fin du
XIX° et début du XXe siècles). Le marché de l’indigo
s'effondre, et en conséquence, les surfaces cultivées à

Champaran en indigo rétrécissent. En 1914, elles ne repré-
sentent plus que le 1/10 des surfaces de 1893. La guerre de
1914-18 freine temporairement ce déclin. L’Allemagne, ces-

sant ses exportations de synthétique, et l’indigo servant à

teindre les uniformes militaires, les surfaces en indigo tri-

plent en quelques mois.

Cependant les planteurs reportent leurs pertes sur les pay-
sans. Ils leur proposent de les libérer de l’obligation détestée
du finkathia, moyennant compensation en argent (f‘awan), ou

par le doublement de leur redevance (sharabeshi). Cette

imposition, alourdie par d’autres paiements aussi divers

qu’arbitraires, sont la cause de la campagne non-violente
menée contre les planteurs de Champaran en avril 1917.

Mais qui, au milieu de la Grande Guerre, s’intéresse à

Champaran ? Ni l’Inde, ni l’Europe, ni le Bihar, ni même
Gandhi. Seul, un obscur villageois de Champaran, obstiné,
décidé à recruter un défenseur pour lui et les siens à la ses-

sion de décembre 1916 du Congrès national indien à
Lucknow. Ce Raj Kumar Shukla ne se satisfait pas d’une
résolution toute théorique en faveur des paysans ; il se cram-

ponne à Gandhi qui n’a jamais entendu parler de Champaran
et ne saurait le situer sur une carte. Gandhi consent à le
suivre et à passer deux journées d’avril dans ce district dont
il ne comprend pas le dialecte.

Sa première phase :

l’enquête personnelle de Gandhi

1; voyage commence mal. Si le compagnon de Gandhi
est tenace, il est dépourvu des relations nécessaires et

des contacts utiles. L’arrivée à Patna, le 10 avril, est un

désastre. Shukla y connaît seulement la maison de Rajendra
Prasad — le futur président de l’Inde —, mais en son absen-
ce Gandhi se voit interdire repas, puits et latrines.
« L'homme qui m'a amené ici ne sait rien. Il m’a laissé tom-

ber dans cet endroit perdu. Le maître de maison est absent
et les serviteurs nous prennent tous deux pour des men-

diants… Si les choses continuent de ce pas, il est improbable
que je vois Champaran. Autant que je puisse juger, mon

guide ne m’est d’aucune aide et je ne suis pas dans une

situation dont je puisse me sortir par moi-même. »12

Gandhi s’en sort pourtant en se rappelant l’existence
dans cette ville d’un ancien camarade de droit, qui l’envoie

lo



oO tri-

; pay-
testée

7), OÙ

Cette
ivers
lente

sse à
nême

stiné,
a ses-

ien à
d’une
cram-

paran
t à le
: dont

andhi
res et

st un

endra
bsen-
ines.
° tom-

ibsent
men-

bable

; mon

s une

tence

nvoie

la campagne de champaran contre les planteurs d’indigo (1917) 17

le soir-même à Muzaffarpur, à trois heures de train de
Motihari, avec une recommandation à un ami commun.

Accueilli à la gare, hébergé et introduit dans le petit cercle
des hommes de loi de cette ville, Gandhi est alors informé
des méfaits du système du finkathia. Après avoir contacté
l’association des planteurs dès le 11 avril, et les autorités
locales du lieu le 12, il décide sur-le-champ de passer deux
ans à Champaran, si besoin est.

Le 15 avril Gandhi prend le train pour Motihari avec

deux interprètes. La nouvelle courant vite, il est fêté et véné-
ré à chaque arrêt. C’est le début de l’adulation des foules

pour le Mahatma.

Cependant l’intervention de l’administration locale ne se

fait pas attendre. Dès le lendemain de son arrivée, Gandhi

reçoit l’ordre de quitter le district. Cela aurait pu être la fin
de cette histoire, avant même qu’elle ait commencé, si
Gandhi n’avait refusé d’obéir à l’injonction, et s’il n’avait
réussi à persuader ses volontaires, non seulement de pour-
suivre le travail sans lui, mais aussi de le suivre éventuelle-
ment en prison.

Sommé de comparaître au tribunal le 18 avril, Gandhi,
encouragé par deux mille sympathisants, plaide coupable et

justifie son action, qu’il reprendra, assure-t-il au juge, sitôt
sa sortie de prison. La plaidoirie surprend le magistrat qui
remet sa décision au 21 avril.

Cet ajournement donne au gouvernement provincial le

temps de faire connaître sa forte désapprobation du zèle de ses

subordonnés. « Monsieur Gandhi est sans doute anxieux
d’endosser le rôle de martyr qu’il a déjà joué, comme vous le
savez, en Afrique du Sud, et rien ne lui conviendrait peut-être
mieux qu’une peine d’emprisonnement, infligée par une ma-

gistrature “injuste”. Connaissant les précédents de Monsieur

Gandhi, vous auriez pu prévoir ce développement. »!5

Ainsi, l’affaire est temporairement classée, les poursuites
abandonnées : non seulement Gandhi est désormais libre de
mener son enquête le 21 au matin, mais on lui promet même

l’appui de l’administration locale. Il s’applique aussitôt à

parcourir les villages avec ses volontaires qui sont juristes
ou hommes d’affaires. Ceux-ci prennent les dépositions des

paysans après interrogatoires et contre-interrogatoires pour
déceler le vrai du faux. L’enregistrement des plaintes dure

toute la journée et se fait en public, de sorte que la police
vient souvent noter ce qui s’y passe. « Pourquoi objecter à
la présence d’un homme de plus dans la foule ? » reproche
Gandhi à ceux que cette surveillance intimide ou gêne.
« Vous devriez cesser de craindre la police et apprendre à

faire votre travail sans vous préoccuper de sa présence. Il

faut apprendre aux paysans à dire la vérité sans peur devant
la police et les planteurs. »!* Et le travail se poursuit,
méthodique auprès des paysans, organisé chez les volon-
taires qui surmontent leurs problèmes de castes. Pour les
résoudre, Gandhi persuade ses coéquipiers de former entre

eux une communauté, une « caste »!5 à eux où les tabous ne

sont plus de mise. Ils respectent un même horaire, partagent
les mêmes simples repas (la femme de Gandhi leur sert de

cuisinière), acceptent quelques tâches serviles. De plus, ils
renvoient leurs serviteurs et cuisiniers, deux fois plus nom-

breux que leurs maîtres. Les dépenses sont réduites à un

minimum.

Trois semaines plus tard, Gandhi est toujours à l’œuvre,
attirant les mécontents qui lui attribuent des pouvoirs extraor-

dinaires. Le gouvernement provincial s’inquiète à son tour de
la tournure des événements, observant l’opposition croissante
des planteurs, l’avalanche des réclamations et la mobilisation
des paysans. Convoqué le 10 mai à Patna, Gandhi est prié de
clore ses investigations et de quitter Champaran avec ses

volontaires. Il refuse de partir, mais accepte de publier sans

plus attendre les résultats de son enquête. Le 13 mai le rap-
port est communiqué aux autorités, aux planteurs et à cer-

taines personnalités. Il traite en 2 250 mots 4 000 dossiers !

En voici un extrait : « L’introduction de l’indigo synthé-
tique ayant fait chuter les prix [.…], les planteurs trouvèrent
les moyens de reporter leurs pertes sur les paysans. Quand
les paysans ne pouvaient payer comptant, ils durent faire
des versements réguliers, en hypothéquant et en consentant

un intérêt annuel de 12 %. Le système du tinkathia avait

obligé le paysan à donner ses meilleures terres aux plan-
teurs, et dans certains cas, les terres devant sa maison, de
leur donner le meilleur de son temps et de son énergie, si
bien qu’il lui restait très peu de temps pour ses propres cul-
tures, desquelles il dépend pour vivre. »16 Gandhi poursuit
en citant les exactions des planteurs : impositions de cor-

vées, réquisitions, amendes illégales…



18 simone panter-brick

Gandhi attend la réponse du gouvernement, seul capable,
estime-t-il, de prendre des mesures efficaces, continuant

cependant ses contacts avec les paysans et les planteurs avec

lesquels il recherche constamment le dialogue.

Sa deuxième phase :

la commission d’enquête officielle
e sort de la campagne se décide maintenant au sein même
du pouvoir. Comme en avril 1917, il y a en ce mois de

mai tiraillements et différences de vues entre échelons hiérar-

chiques, le supérieur restreignant l’inférieur. En mai-juin c’est
le vice-roi lui-même qui recommande sa solution au gouver-
nement du Bihar, comme il ressort des communications
internes entre le gouvernement central et provincial.

En effet, la seule décision qu’envisage alors le gouverne-
ment du Bihar est la déportation de Gandhi, et en consé-

quence, le 21 mai, il demande au gouvernement central des

pouvoirs plus étendus, prévus par les règlements de la
défense de l’Inde.

Le vice-roi lui-même refuse cette solution. Il suggère, au

contraire, de régler l’affaire à l’amiable, en nommant une

commission d’enquête officielle. Le 23 mai le gouverne-
ment du Bihar confirme son accord à cette proposition. Le

vice-roi, ayant consulté son Conseil, lui recommande
d’inclure Gandhi dans la commission.

Le 27 mai, le gouvernement du Bihar confirme son

assentiment, ce qui ne l’empêche pas d’envoyer à Gandhi
une convocation pour le 4 juin assez menaçante : « Dans les
circonstances actuelles le lieutenant-gouverneur en son

Conseil est tenu d’examiner très sérieusement la question de
la prolongation de votre séjour dans le district, mais, avant

de se décider à agir sur cette question, il désire se prévaloir
de l’avantage d’une conversation personnelle avec vous sur

cette question et sur la situation générale à Champaran. »!7

Gandhi, assez pessimiste, prend des dispositions au cas où
il serait arrêté à l’entrevue du 4 juin. Il ignore qu’il n’a rien à
craindre, car le 2 juin le gouvernement central presse le gou-
vernement provincial d’agir au plus vite dans le sens suggéré.

C’est donc un télégramme rassurant que reçoivent les

coéquipiers de Gandhi le 5 juin : « Réunion d’aujourd’hui
satisfaisante, nouvelle réunion demain. »!8 Après plusieurs
réunions Gandhi accepte de faire partie de la commission

d’enquête qui comprendrait aussi, entre autres, un représen-
tant des planteurs. Il demande, sans l’obtenir, l’arrêt immé-
diat des abus ; mais, se contentant de certaines assurances, il

accepte de renoncer à poursuivre ses investigations, limitant
effectivement le nombre de ses dossiers à 8 000.

Grâce à la bienveillance du vice-roi, la commission d’en-

quête voit le jour le 10 juin et se réunit pour la première fois
le 11 juillet. Il lui est demandé de statuer dans les trois mois.

Du 17 juillet au 14 août, la commission fait sa tournée
dans les villages, menant son enquête. Elle présente son rap-
port le 3 octobre. Tous les membres de la commission l’ont

signé. Rajendra Prasad souligne cette unanimité : « C’est
une belle réussite d’avoir obtenu la signature du représen-
tant des planteurs […], et aussi celle des représentants du

gouvernement et de celle des zamindars (grands proprié-
taires indiens). »

Le dénouement

ss plus tarder, le 18 octobre, le gouvernement accepte
toutes les recommandations de la commission, à savoir

l’abolition du tinkathia, le remboursement du tawan et la
réduction du 1/4 des hausses de redevances (sharabeshi).

Pourquoi du 1/4 seulement ? Cette concession aux plan-
teurs surprend désagréablement les coéquipiers de Gandhi.
Mais elle a peut-être permis l’unanimité des membres de la
commission. Cette dernière avait arrangé un accord sur ce

point le 29 septembre entre Gandhi et les planteurs. A cette

réunion, Gandhi leur avait suggéré une réduction de moitié.
Nous vous offrons le 1/4 fut la réponse, compromis qu’il
accepta aussitôt. Il était sans doute conscient qu’il ne pour-
rait obtenir plus : aussi saisit-il vivement l’offre du 1/4,
avant qu’on ait pu la retirer. De toute façon Gandhi croit au

compromis, c’est-à-dire à l’adhésion ferme aux principes
mais à la négociation sur les détails.



la campagne de champaran contre les planteurs d’indigo (1917) 19

Conformément aux recommandations de la commission,
un projet de loi, présenté le 2 novembre, supprime le systè-
me du finkathia et réduit le sharabeshi. Ce projet devient la
loi agraire de Champaran de 1917, malgré l’opposition tou-

jours vive des planteurs. Quant au ‘awan, son rembourse-
ment est réglé par arrêtés administratifs. Dans son

Autobiographie, Gandhi rend hommage au rôle positif joué
par le gouverneur dans l’heureux aboutissement de cette

affaire, en intitulant son chapitre XIX : “Quand un gouver-
neur est bon”.

Le conflit est terminé, la victoire confirmée, et les acteurs

quittent la scène. Gandhi abandonne Champaran à une ving-
taine de volontaires — dont cinq seulement originaires du
Bihar — en vue d’un ‘travail constructif” dans les villages.
Avec l’appui local, ce groupe anime des écoles-dispensaires
et enseigne aux villageois l’hygiène et la propreté. Six mois

plus tard, ces volontaires ont, eux aussi, quitté Champaran,
sans que les villageois aient pris la relève. Encore dix ans, et

le pays est vidé de ses planteurs européens, lassés de leur
échec et de l’agitation toujours vive des paysans.

Pa

es

| M crenoance



20 simone panter-brick

Restent les paysans. Et parmi eux, Raj Kumar Shukla,
sorti de l’anonymat en décembre 1916, heureux d’être indi-

rectement l’humble héros de cette histoire, et rentré dans

l’oubli, après avoir eu l’avantage de montrer à Gandhi sa

maison saccagée et l’honneur de présenter les doléances de

son village à la commission d’enquête.

Conclusion

| ‘expérience non-violente de Champaran a une impor-
tance disproportionnée par rapport à sa durée, à son

objectif et à son impact local.

En effet, quoique courte, elle est décisive ; quoique limi-

tée, elle confirme les possibilités de la non-violence là où la

violence aurait échoué; mais surtout par son action sur les

classes sociales les plus humbles, elle annonce un change-
ment dans la politique congressiste : l’enrôlement de la

masse des paysans dans les luttes nationalistes — ce qui,
avant Gandhi, n’avait pas encore été tenté. Elle prépare aussi

l’ascension politique foudroyante de Gandhi, car l’adulation

des foules est contagieuse, et la victoire attire les combat-

tants, et le succès la renommée : celle de héros, de saint,
d’organisateur, de stratège et de médiateur, comme celle de

son charisme et de sa vocation de chef.

Mais l’expérience prouve aussi la difficulté de travailler

à la réhabilitation des villages. Ce que Gandhi appellera le

“travail constructif” pour une nouvelle Inde ne fit pas long
feu à Champaran. Il fut tout aussi ardu et décevant par la

suite, que l’on pense en particulier à l’intouchabilité ou à

l’unité hindou-musulmane.

Enfin l’expérience a merveilleusement évité toute dérive

violente malgré divers incidents et les craintes de l’adminis-

tration. Ce n’est pas son moindre bonheur.

Champaran, 1917, est le véritable et heureux lancement

de Satyagraha en Inde. Le pays tout entier découvre un

homme qu’il reconnaît comme le sien, à sa façon de

s’habiller et de vivre, un Mahatma déjà entièrement converti

à une vie de pauvreté, de chasteté et de service. +

1) J. Nehru, An Autobiography, London, 1936, p. 35.

2) J.-M. Brown, Gandhi’s Rise to Power, Indian politics 1915-22,
Cambridge University Press, 1972, p. 41 et 51.

3) D.G. Tendulkar, Mahatma, vol. 1 (1869-1920), 1951, p. 279.

4) J.-M. Brown, op. cit, p. 82.

S) Id. p. 83.

6) Id. p. 71-72.

7) L'’indigo est une matière colorante servant à teindre les tissus en bleu et

qui provient de l’indigotier, une plante qui pousse particulièrement bien
en Inde (Ndr).

8) Cf. D.-G. Tendulkar, op. cit, p. 254.

9) R. Prasad, Mahatma Gandhi and Bihar: Some Reminiscences. Hind

Kitabs, Bombay, 1949, p. 15; et Louis Fischer, The Life of Mahatma

Gandhi, Jonathan Cape, London, 1951, p. 173.

10) Après l’abolition de l’esclavage en Inde, le besoin de main-d’œuvre des

grandes plantations fut satisfait par la mise en place du système
britannique dit d’indenture . Les ouvriers recrutés étaient liés à leurs

maîtres, au-delà des mers, par un contrat de travail de trois ans au

moins. Ces ouvriers vivaient dans des conditions rappelant le servage.

11) Dans son autobiographie, Gandhi raconte qu’en 1916 il s’interrogeait
ainsi, alors qu’il demandait au vice-roi l’abolition de l’indenture en

Inde : « Est-ce que ça pourrait être un bon sujet de satyagraha ? »

(Gandhi’s autobiography, Public Affairs Press, Washington, 1948,
p. 489).

12) Robert Payne, The Life and Death ofMahatma Gandhi .

The Bodley Head, 1969.

13) J.-M. Brown, op. cit, p. 67.

14) Rajendra Prasad, Mahatma Gandhi and Bihar: Some reminiscences.
Hind Kitabs, Bombay, 1949.

15) R. Prasad, op. cit, p. 26.

16) R. Prasad, op. cit., p. 10-11.

17) J.-M Brown, op. cit, p. 69-70.

18) D.-G. Tendulkar, op. cit., p. 257.



?

}

/

Romain Rolland
Le regard d’un
contemporain,
europeen,
sur Gandhi

Hans SCHWAB*

*Enseignant à Freiburg (Allemagne),
auteur de la thèse universitaire Non-violence, Studie zur Semantik
einer neuren lexikalischen Einheit des Franzôsischen,
Universität Freiburg, i.Br., 1994.

‘écrivain français a entretenu une

correspondance avec Gandhi, qu’il
accueillit en Suisse, en 1931, avant

que le Mahatma ne rencontre curieuse-
ment Mussolini en Italie.

Il peut sembler étonnant de regarder Gandhi, à l’occa-
sion du 502 anniversaire de sa mort, avec les yeux d’un

contemporain; étrange de déterrer des témoignages qui
datent des années vingt et trente. Mais qui veut mieux
connaître l’histoire de la non-violence a intérêt à décrire et

analyser ces sources. Car c’est bien à partir de 1920 que
commence, pour la France et ses voisins européens, l’histoi-
re proprement dite de l’action non-violente et du principe de
non-violence. Avant, le mot “non-violence” n’existait même

pas! et la pratique non-violente n’était guère réfléchie et

analysée.
Pourquoi avoir choisi Romain Rolland comme regard

européen ? Rolland? était un excellent connaisseur de la réa-
lité socio-politique et de la spiritualité de l’Inde, et le multi-

plicateur fertile de l’information sur les idées et les actions
de Gandhi entre 1924 et 1944, même au-delà des frontières
de l’Europe. Ses contacts avec l’Orient étaient nombreux,
sans qu’il y effectuât un seul voyage. Il était l’ami de
Rabindranath Tagore, prix Nobel de littérature comme lui,
recevait Nehru chez lui et connaissait toutes les personnes
importantes, d’origine européenne et indienne, qui ont tra-

vaillé avec Gandhi. Son livre, Mahatma Gandhi, édité à

quelques dizaines de milliers d’exemplaires*, traduit dans
toutes les langues européennes* et de nombreuses langues
orientales, fut la source de découverte de Gandhi pour toute

une génération. Rolland a donné à Gandhi des disciples
européens passionnés, dont l’anglaise Miss Slade, nommée
Mira, secrétaire et accompagnatrice de Gandhi durant les
vingt dernières années de sa vie.

|
j



hans schwab

L’amitié entre les deux hommes était réciproque, leur

correspondance en témoigne. En rentrant de Londres où il a

participé à la conférence de la Table Ronde, Gandhi s’arrête
chez Rolland à Villeneuve durant cinq jours en décembre
1931. « La visite à Villeneuve m’a été véritablement un pèle-
rinage », écrit-il un peu plus tardé. Le reflet de ces entretiens
se trouve dans le journal de Rolland” et dans l’hebdomadaire
de Gandhi Young India (n° 53, 31 déc. 1931).

Ce qui préoccupe Rolland, et dont il discute à plusieurs
reprises lors de la visite, c’est l’application et l’efficacité de
la méthode gandhienne dans le monde. Il veut sortir Gandhi
de l’image du saint, du sage, du rebelle indien pour en faire
un modèle pour l’Europe. Il entrevoit dans l’expérience de
Gandhi une méthode de lutte contre l’oppression du capita-
lisme et contre l’émergence des dictatures fascistes. Ces
deux points seront approfondis dans cet article.

Cette étude s’appuie principalement sur les écrits de
RollandS. Par conséquent, l’image de Gandhi qui en sortira
sera forcément filtrée par la grille de lecture de Rolland.

Gandhi avec Romain Rolland,
en Suisse, décembre 1931

Ces pages en disent donc peut-être plus sur cet écrivain que
sur Gandhi.

À la rencontre de Gandhi

uand un jeune Hindou du Bengale, en visite chez
Rolland, rapporte des nouvelles de l’Inde et lui parle de

Gandhi, Rolland note dans son journal : « C’est un avocat de
Madras, qui a renoncé à tous ses biens, il y a sept ou huit ans,

pour se vouer tout entier au salut de son peuple, sur lequel il
exerce une action magnétique. »” Nous sommes en août 1920.
Gandhi vient de déclarer, au nom du Congrès de l’Inde, la

non-coopération avec le pouvoir colonial britannique.
Ce personnage, qui défie d’une manière totalement inha-

bituelle l’oppresseur de son peuple, fascine Rolland. La pre-
mière guerre mondiale a été pour cet historien et écrivain le
révélateur de la faillite morale et spirituelle de l’Europe. Il a

alors cherché des lueurs d’espoir en Orient.



romain rolland : le regard d’un contemporain, européen, sur gandhi 23

Rolland et Gandhi construisent une relation amicale qui
ne se termine qu’en 1944, avec la mort de l’écrivain. Mais
l’amitié et l’admiration n’occultent jamais l’esprit critique
de Rolland. À maintes reprises, il interpelle Gandhi au sujet
de son nationalisme mal compris en Europe et de la “ques-
tion sociale”, c’est-à-dire de son attitude quant au choix
entre le capitalisme et le socialisme.

Dans le regard qu’il porte sur la personne de Gandhi,
Rolland cède parfois à l’hagiographie. Dans les hommages,
les préfaces et dédicaces, il parle du « Messie », du « Christ
des Indes », du « second Bouddha », du « saint », du « petit
Saint François d’Inde », du « guide héroïque »!°. Mais il
sait compenser ces excès élogieux en citant le grand poète
Tagore, qui juge que Gandhi impose au peuple indien « un

despotisme moral », que son courant politique est « hostile à
la liberté » et son mouvement « infecté d’un antagonisme
réactionnaire contre l’Occident »1!,

Mais Rolland, qui fait le récit de la visite de Gandhi en

décembre 1931, réussit à nous rapprocher de lui d’une
manière plus authentique. On peut composer avec les des-

criptions tirées de son journal un touchant album de photos:
Gandhi le muet qui écoute parce que c’est son jour de silence
hebdomadaire ; Gandhi en prière à trois heures du matin,
puis à sept heures du soir ; Gandhi se nourrissant de dattes,
de légumes crus et de lait de chèvre; Gandhi chantant des

cantiques à Rama et Sita ; Gandhi en promenade à

Villeneuve, avec le commentaire des habitants : « IL est

affreux », « Il aime bien à se faire remarquer »!? ; Gandhi
refusant l’automobile mise à sa disposition et prenant le train
en troisième classe pour se rendre à Lausanne ; Gandhi avec

sa montre, « Il est l’homme de l’exactitude à la minute »!* ;
Gandhi écoutant Rolland jouer du Beethoven et disant avec

un petit rire à la fois malicieux et candide : « Ce doit être

beau, puisque vous le dites ! »1#

Fermons l’album et passons à la non-violence. Rolland voit
en Gandhi le dernier défenseur de l’humain. « Si cet espoir est

détruit, il ne reste plus que la mêlée la plus sauvage », dit-il en

1933 à un jeune communiste indien qui met en cause l’action
non-violente de Gandhi!5. Rolland estime et respecte Gandhi
« plus qu’aucun autre homme de ce temps »!5, et il voit en lui
une chance réelle de sortir l’Europe de l’impasse. « La vio-

Portrait de Gandhi

€
er, annoncé par sen petit rire sac-

cadé. Il appuie sa joue contre
t

m'entourant dé son bras droit : j'ai contr

‘après /nde, p. 309 et 311

lence est un chemin qui débouche fatalement sur l’abîme. À
ceux qui veulent échapper, la seule route qui reste ouverte

est la non-violence. Entendons-nous : Gandhi ne dit pas
qu'elle sauvera maintenant l’humanité. Il ne sait pas si
l’humanité d’aujourd’hui peut être sauvée. Mais si elle l’est,
ce ne peut être que par la non-violence. C’est une expéri-
mentation : la dernière. »!7 Rolland insiste à maintes

reprises sur le caractère expérimental de l’action non-violen-
te — en accord parfait avec Gandhi : « Il s’agit d’une hypo-
thèse sociale, d’une loi entrevue, non démontrée encore,
d’une énergie nouvelle. »!8 Ce qui fascine le septuagénaire



24 hans schwab

Rolland, dans l’entre-deux-guerres si sombre, c’est que
Gandhi, presque septuagénaire, est un homme qui « ne cesse

jamais d’évoluer »!?. Bien qu’entêté dans son principe de
non-violence, « il est en constante évolution. Rien de figé,
rien d’arrêté une fois pour toutes [.…]. Ça a toujours été sa

méthode d’instruction personnelle et d’action : l’expérimen-
tation sociale directe, répétée, et vérifiée [.…]. Que son

esprit se soit modifié, au cours de cette expérimentation,
c’est hors de doutes [..]. Il conserve toujours son esprit
ouvert sur les possibilités à venir »”,

Gandhi chez Mussolini

AP son séjour chez R. Rolland, Gandhi prévoit une

visite privée en Italie, sur invitation du consul Scarpa et

de l’Instituto di Cultura, ce qui est en fait une invitation
déguisée du gouvernement italien. Gandhi est courtisé par
les fascistes européens. Ils voient volontiers, en celui qui
œuvre pour la libération de son peuple de la domination bri-

tannique, un nationaliste chauvin, borné et totalitaire à leur
image. Rolland est conscient des dangers de récupération
sournoise que court Gandhi en Italie fasciste. Il risque de
n'être entouré que d’intellectuels dévoués à Mussolini, et de
voir ses paroles déformées par les journaux pour cautionner
le dictateur. L'opposition au fascisme ne verrait en lui qu’un
complice du pouvoir… Il lui parle d’opposants déportés ou

même assassinés. Réponse de Gandhi à ces objections :

« J'ai envie d’y aller, de voir Mussolini [.…]. Mon désir est

de voir les gens, de leur porter ma mission de paix. Qu'ils
ne l'acceptent pas, ne me fait rien ». Gandhi est convaincu
qu’ils ne pourront ni le museler ni l’isoler. En accord avec

lui, Rolland prend contact avec un ami, le général Morris,
pour que Gandhi puisse loger chez lui et ainsi affirmer son

indépendance.
Lors de son arrivée en Italie à la mi-décembre 1931,

Gandhi déroge pour une fois à ses habitudes et accepte le
wagon de première classe mis à sa disposition. A Rome, il
voit Mussolini en visite privée. Commentaire de Rolland :

« Ce saint homme a conservé un petit démon : celui de la
curiosité. »?! Comment la presse a-t-elle traité ce séjour de

Gandhi ? Rolland note dans son journal : « Les journaux ita-
liens […] ont soigneusement effacé de ses déclarations et de
toutes allusions à son nom le mot de “non-violence” et, tout

au contraire, ils lui ont prêté des propos menaçants et vio-
lents contre l'Angleterre, qu’il a dû démentir par câble [.…].
Les antifascistes en ont été navrés. J'ai reçu quelques lettres
de braves gens qui me demandaient des comptes; et la
Libertà, organe des émigrés italiens à Paris, a mis en devise
à son numéro hebdomadaire une phrase amère sur la ren-

contre de Gandhi et Mussolini, en ajoutant ce seul mot :

“Ingenuità ?” Mais ce n’est pas de l’ingénuité. J'ai assez vu

maintenant Gandhi pour être sûr qu’il n’est point dupe;
aucune rouerie de la politique ne lui échappe. Mais il y
oppose sa tranquille et ironique indifférence, qui va son

chemin, quoi qu’il arrive. […] Mais ce n’était pas seulement
de lui qu’il s’agissait. Il s’agissait de ces Italiens meurtris,
dont il est allé voir le bourreau. Je le lui ai dit, très nette-

ment. »?? Et plus loin, Rolland note le récit d’un ami qui a

accompagné Gandhi en Italie : « Le directeur du Giornale
d’Italia, qui ne savait pas un mot d’anglais et n’entendit rien
de ce que put lui dire Gandhi, n’en publia pas moins le len-
demain une importante interview avec Gandhi, lui attri-
buant les sentiments fascistes les plus purs. Cet article
devait avoir un gros retentissement, dont on n’a pas manqué
de tirer parti contre Gandhi. Celui-ci n’en eut connaissance

que sur le bateau, ou à son arrivée en Égypte, d’où il câbla
son démenti. »23

Sur le chemin de retour, le 20 décembre 1931, Gandhi
écrit à Rolland : « Mussolini est une énigme pour moi.

Beaucoup de réformes qu’il a faites m’attirent. Il semble
avoir fait beaucoup pour la classe paysanne. […] Son souci
des pauvres, son opposition à la superurbanisation, son

effort pour amener une coordination entre le capital et le
travail, me paraissent réclamer une attention spéciale.
J'aimerais que vous m’éclairiez sur ces matières. Mon
propre doute fondamental est que ces réformes se font par
contrainte. […] Ce qui me frappe est que, derrière l’impla-
cabilité de Mussolini, est le dessein de servir son peuple
[..…]. Il me semble aussi que la masse des Italiens aime le
gouvernement de fer de Mussolini. »24

À Gandhi emprisonné dès son retour en Inde, Rolland
envoie une lettre de soutien et de solidarité à laquelle il ajou-



>

romain rolland : le regard d'un contemporain, européen, sur gandhi 25

te une note sur l’Italie, disant en substance que les deux
jours passés dans ce pays étaient insuffisants pour le juger,
que les amis qui l’avaient reçu à Rome avaient sans doute dû
s'exprimer avec beaucoup de retenue, car en territoire
neutre, ils fustigeaient avec une extrême violence et amertu-
me le régime fasciste et le Duce25. Quelques mois après,
Gandhi répond à un interlocuteur qui trouve Mussolini atti-
rant : « Il a le faciès d’un bourreau. Et puis, combien de
temps peut durer un régime assis sur des pointes de baïon-
nettes ? »?6 Il n’y a pas à chercher loin pour trouver
l’influence de Rolland dans cette appréciation. Reste la
question de savoir si la lutte pour l’indépendance d’un
peuple doit forcément avoir un relent de nationalisme…

Gandhi ou Lénine

LL thème central de la “question sociale” qui traverse les

vingt années d’échanges entre Rolland et Gandhi
concerne l’opposition entre le capitalisme et le socialisme, et
les rapports entre les facteurs de production capital et

travail. Rolland pousse Gandhi à prendre parti pour le socia-
lisme, moins à cause de la situation en Inde, que parce que
l’horizon de l’Europe capitaliste se noircit à la fin des
années vingt. Pour affronter les épreuves, la génération des

“anti-guerre”, ceux qui refusent toute violence, regardent
vers Gandhi, parce qu’ils manquent d’expériences propres
pour affronter les luttes sans recourir aux armes. Mais il

manque une parole claire de la part de Gandhi. Rolland

l’interpelle : « Il ne faut pas que, dans les crises à venir, il

puisse y avoir un doute sur la pensée de Gandhi. »27

Rolland, qui sait analyser le passé en historien, possède
de fines antennes pour capter les ondes annonçant les chocs
futurs. Comment voit-il l’Europe pendant « les années tour-

nantes »28, ce laps de temps au milieu de l’entre-deux-

guerres, au moment où s’évanouissent tous les espoirs de

paix durable ? Le capitalisme, qu’il appelle aussi « l’Argent
anonyme »?9, tirant profit de la guerre comme de la paix,
s’est durablement installé. Le capital agit comme un monstre

froid et commande les États et les opinions. Rolland voit
naître à côté des ouvriers européens un nouveau prolétariat,

DR

;
Retour en Inde

À bord du bateau Pisna où Gandhi a embarqué à Brindisi le 26/12/1931.
Lui et ses amis ont voyagé en 4e classe, dormant à la belle étoile,

enroulés dans des couvertures, sur l’entrepont
(cf. Aux Indes avec Gandhi, Edmond Privat, Denoël, 1960).

recruté parmi les étrangers venus d’Afrique et d’Asie, qui
finit par constituer une classe d’esclaves destinés à exécuter
les travaux durs et rebutants“0. L’argent anonyme a corrom-

pu les démocraties jusqu’à la moelle et se sert des régimes
fascistes pour arriver à ses fins*!. En 1928, dans une lettre à
Gandhi, Rolland expose sa vision : « Je vois s’amasser sur

la jeunesse du monde des épreuves terribles. Ce n’est plus
un doute pour moi que se prépare une ère de destruction,



hans schwab

une époque de guerres mondiales, auprès desquelles toutes

celles du passé n’auront été que des jeux d’enfants [...].
Quel bouclier moral offrirons-nous à ceux qui devront faire
face au monstre ? »°2 De ces analyses et de cette intuition
Rolland conclut à la nécessité de la révolution. Il explique à
Gandhi de vive voix en 1931 qu’il faut la victoire du prolé-
tariat : « C’est le seul ordre juste et nécessaire. — Par quels
moyens y arriver ? Non-violence ou violence ? — Le moyen
le meilleur sera celui qui obtiendra l’ordre juste. — La non-

violence en est-elle capable ? [.…] L'action doit être la plus
efficace et la plus prompte. »33

Gandhi esquive. Il n’est pas un théoricien de la révolu-
tion, ni un idéologue de la lutte des classes. Il connaît mal la
théorie marxiste. Sa méthode est empirique. Toutes ses

conclusions sont basées sur ses expériences personnelles34,
« Les problèmes que vous avez placés devant moi sont ter-

ribles. Tandis que la non-violence agit et agira efficacement
dans l'Inde, il se peut qu’en Europe, elle échoue. Mais cela
ne me gêne pas. Je crois que la non-violence a une applica-
tion universelle. Mais je ne crois pas que moi, je puisse don-
ner à l'Europe ce message. »*5 Pour l’Europe, il plaide la

patience et l’attente d’un homme providentiel : « Après ce

que j'ai vu d'Europe, je crois que l’Europe ne peut échap-
per à la non-violence. Heureusement, une grande organisa-

tion n'est pas nécessaire. Il ne faut qu’un homme qui soit la

foi, la non-violence incarnée. Tant que cet homme n’a pas
paru, il faut attendre, espérer, préparer l’atmosphère. »*6 Et
avec plus de retenue et de modestie : «Jusqu'ici, la non-vio-
lence n’a donné que de bons résultats. […] Mais je ne puis
rien vous suggérer. La situation est trop emmêlée, en

Europe. »?1

Pour Gandhi, le modèle russe est un défi à la non-violen-
ce, et il craint qu’il ne dérive vers le terrorisme. Les commu-

nistes et les socialistes ne sont pas des alliés possibles parce
qu’ils n’excluent pas la violence>8. Il faut donc choisir : ou

Gandhi ou Lénine. Pour le premier, il existe en Inde une hié-
rarchie des combats, et c’est la libération qui doit primer, et

non la lutte des classes. « Je ne voudrais pas soulever une

querelle avec le capital sans absolue nécessité, et rendre
ainsi le difficile problème d’aujourd’hui encore plus diffici-
le. »*9 Pour Gandhi, une harmonie entre le capital et le tra-

vail est possible.
Selon Rolland, Gandhi méconnaît en cela la puissance

nouvelle de l’argent qui agit par le biais des sociétés ano-

nymes. « Sa vue reste bornée à une inégalité de classes

patriarcale, qui n’exclut pas la bonhomie fraternelle. » Il
connaît des patrons qui sont de « bonnes gens [.…] qui res-

tent en contact avec leurs ouvriers »*9. Aux masses de chô-
meurs d'Europe, il conseille l’artisanat à domicile et l’agri-
culture*!, et d’apprendre la dignité du travail en devenant

indépendant“?, ce qui rappelle sa méthode du rouet. Si une

lutte est nécessaire, il recommande aux ouvriers de se

regrouper et de recourir à la non-coopération, à la grève*#.
En résumé, nous découvrons dans cette description éta-

blie par Rolland un Gandhi concentré sur sa campagne en

Inde et attaché à exercer la contrainte sur le pouvoir colonial
au moyen de sa stratégie non-violente, stratégie qui découle

plus d’un credo religieux que d’une idéologie politique.
Nous rencontrons un Gandhi qui croit à l’application univer-
selle de la non-violence, mais qui laisse cependant à

l’Europe le soin de trouver sa voie toute seule. +



ou

romain rolland : le regard d’un contemporain, européen, sur gandhi 27

1) Cf. Schwab Hans, “Du mot à la chose”, dans ANV n° 95, 1995,
pp. 45-55.

2) Cf. Non-Violence Actualité, n° 201, avril, 1996.

3) La dernière édition est de 1993, Paris, Stock.

4) Le livre fut mis à l’index en Russie dès 1924, bien que Rolland se soit
toujours déclaré être ami de la Russie.

5) Rolland a séjourné en Suisse à cette époque.
6) Lettre du 20 déc.1931 à Madeleine Rolland, in Gandhi et Rolland,

Cahiers R. Rolland n° 19, Paris, Albin Michel, 1969, p. 130.

7) Rolland Romain, Inde, Paris, Albin Michel, 1960, pp. 307-367.

8) Cf. la liste à la fin de cet article.

9) Rolland Romain, Inde, op. cit., p. 18.

10) Rolland Romain, Mahatma Gandhi, Paris, Stock, 1993, p. 7 ; Rolland
Romain, Inde, op. cit., pp. 402-403 ; Gandhi et Rolland, op. cit., p. 10.

11) Rolland Romain, Inde, op. cit., pp. 36-37.

12) Ibid, p. 317.

13) /bid., p. 361.

14) Ibid., p. 351.

15) /bid., p. 591.

16) Ibid, p. 590.

17) Gandhi, La Jeune Inde, Paris, Stock, 1924 ; ici : “Introduction”

par Romain Rolland, p. X.

18) Ibid, p. XI.

19) Rolland Romain, Inde, op. cit, p. 433.

20) Ibid, pp. 415-416.

21) Ibid, p. 363.

22) Ibid., p. 364.

23) Ibid, p. 379.

24) Rolland Romain, Gandhi et Romain Rolland, op. cit, p. 129.

25) Rolland Romain, Inde, op. cit., p. 373.

26) B.-R. Nanda, Gandhi, sa vie, ses idées, son action politique en Afrique
du Sud et en Inde, Paris, Marabout université, 1968, p. 220.

27) Rolland Romain, Inde, op. cit, p. 239.

28) Titre d’un livre de Daniel-Rops (= Henry Petiot), Paris, Ed. Siècle-

Catalogne, 1932.

29) Rolland Romain, Inde, op. cit, p. 296.

30) Ibid, p. 354.

31) /bid., p. 312.

32) Ibid., p. 239.

33) Ibid, p. 313 ; cf. aussi les pages 239, 301, 465. Nous rappelons que ces

passages sont extraits du journal de Rolland dans lequel il a transcrit les
entretiens avec Gandhi. Le texte cité en haut est tiré d’un exposé que
Rolland a fait à Gandhi.

34) Ibid., p. 322.

35) Ibid.

36) Ibid, p.

37) Ibid, p.

38) Ibid., p.

39) Ibid., p.

40) Ibid., p.

41) Ibid, p.

42) Ibid., p.

43) Ibid., p.

323.

324.

477.

355.

296.

356.

358.

357.

ÉCRITS DE ROMAIN ROLLAND SUR GANDHI ET L’INDE

ECREITERRENES



Qui a tué
Gandhi ?

YANN FORGET*

“Spécialiste de l’Inde, militant non-violent et écologiste, ayant
participé aux Brigades de paix internationales au Sri Lanka.

andhi n’a pas
été assassiné
par un fanatique

isolé, comme on le dit
trop souvent, mais par
un fondamentaliste
hindou d’un groupe
nationaliste qui a

encore aujourd’hui ses

descendants…

n août 1947, hindous et musulmans s’affrontent dans
de nombreuses villes de l’ex-empire britannique,
suite à la partition de l’Inde et du Pakistan, et à

l’afflux de réfugiés. À Calcutta et au Pakistan oriental,
l’actuel Bangladesh, Gandhi tente de réconcilier les commu-

nautés. Il visite à pied de nombreux villages dévastés. Peu à
peu la situation se calme. Mais le 1er septembre 1947, à
Caleutta, de nouvelles émeutes éclatent. Gandhi loge dans le
quartier musulman. Les émeutiers hindous menacent Gandhi
et lui demandent de quitter le quartier. Il répond qu’il jeûne-
ra jusqu’à ce que les violences cessent.

De nouveau, le 13 janvier, Gandhi entame un jeûne illi-
mité « pour protéger la vie, les biens et la religion des
musulmans », à Delhi cette fois. De nouveau, il obtient des
engagements écrits de leaders des différentes communautés
religieuses. Le 18 janvier, en présence de l’ambassadeur du
Pakistan, le jeûne fut rompu. Une organisation fondamenta-
liste hindoue, le Rashtriya Swayamevak Sangh (RSS, asso-

ciation des volontaires nationaux), avait décidé d’assassiner
Gandhi. L’une des dernières exigences du Mahatma avait
déterminé ces hommes : Gandhi avait obtenu le paiement de
550 millions de roupies dues au Pakistan.

aa

CT

SE
ARE
ES
RERO
IR

LEE

A.

Le
A

an



qui a tué gandhi ? 29

Le 20 janvier, deux jours après la fin du jeûne, une

bombe explose à Birla House pendant la prière publique,
mais sans blesser personne. On arrêté le poseur de bombe,
un hindou du nom de Madan Lal.

Le 30 janvier, Nathuram Vinayak Godse, trente-cinq ans,
rédacteur en chef de l’hebdomadaire prohindou Mahasabha,
tire trois coups de feu à bout portant sur Gandhi lorsqu’il se

rend sur le lieu de prière. L’assassin appartenait à une famil-
le de brahmanes pauvres et farouchement traditionalistes.
Dans son enfance, on le disait promis à de grandes destinées
religieuses ; mais il fut un cancre inadapté, incapable d’avoir
un emploi stable. En 1947, il était tailleur, et ne s’intéressait
qu’à la politique. Il avait d’abord suivi Gandhi, avait même
fait de la prison, puis s’était placé sous la coupe d’un dange-
reux maître à penser, le guru Vir Sarvakar, opiomane et

fanatiquement imbu de la supériorité raciale de la caste des
« deux fois nés », les brahmanes.

Nathuram Godse revendiqua pleinement son acte pen-
dant le procès qui le conduisit à la potence en 1949 ; il
demanda que ses cendres fussent conservées jusqu’au jour
où l’Indus, coulant dans une Inde unique, pourrait les y voir

immergées.

Un meurtre politique prémédité

L‘ RSS, créé en 1925 à Nagpur, au Maharashtra, en réac-
tion au mouvement du Califat, est la plus importante

des organisations nationalistes hindoues. Il est aujourd’hui
associé au Vishva Hindu Parishad (VHP, Forum mondial

hindou), au Bharatiya Janata Party (BJP, Parti du peuple
indien) et à Shiv Sena (« l’armée de Shiv »), partis hin-
douistes, et son idéologie a peu changé. Il prône toujours
Hindutva, une philosophie xénophobe et élitiste. Bal

Thackeray, le leader de Shiv Sena, déclare régulièrement et

ouvertement que « les étrangers (lire les musulmans) seront

jetés hors du pays ». Ces organisations favorisent dans un

but politique les violences intercommunautaires.

Le 6 décembre 1992, la mosquée Babri, soi-disant
construite sur le lieu de naissance du dieu Rama, à Ayodhya,
est détruite par une foule d’intégristes hindous. Le gouverne-

ment BJP d’Uttar Pradesh ne réagit pas. À la suite de quoi,
des émeutes ont à nouveau ensanglanté le pays en décembre
1992 et janvier 1993. Elles ont fait plusieurs milliers de vic-
times. Des membres de ces organisations hindoues sont

impliqués dans ces émeutes. La commission Srikrishna, char-
gée d’établir les responsabilités de ces tragiques événements
à Bombay, a été dissoute par le gouvernement BJP du
Maharashtra malgré de nombreuses protestations.

Û
êt



yann forget

Près d’un million de personnes ont participé
à New Delhi à la procession funéraire
où le corps de Gandhi fut brûlé
(31 janvier 1948)

C’est cette politique que Nathuram Godse a mené à sa

conclusion naturelle. Godse n’était pas un assassin fou qui
ne savait pas ce qu’il faisait, comme Jawaharlal Nehru l’a
cru innocemment. Plus que quiconque, Godse savait pour-
quoi il avait tué Gandhi. C’était la troisième tentative
d’assassinat du Mahatma par le nationalisme hindou, la pre-
mière eut lieu en 1930. Aucune autre tentative n’eut lieu
contre un autre leader musulman ou laïc, vu par la “famille”
hindouiste (parivar) comme un ennemi des hindous.

Le meurtre de Delhi n’était certainement pas une aberra-
tion causée par les sentiments provoqués par la partition de
l’Inde. Gandhi avait marginalisé le nationalisme hindou par
une politique ouverte et l’avait réduit à un mouvement

minoritaire de la vie publique indienne. Les nationalistes
hindous sont quelquefois comparés aux mouvements

d'extrême droite et fascistes européens (cf. Amulya Ganguli,
Indian Express, 17 octobre 1996, p. 8).

Pourtant, quand le mouvement auquel appartenait Godse
a commencé à s’affaiblir, le RSS et le BJP ont changé de
ton. Ils ont rajouté Gandhi dans les prières quotidiennes
chantées par les groupes locaux du RSS et, pendant un

temps dans les années 80, ont même prêché un “socialisme

gandhien”. Leur admiration pour Gandhi a récemment dis-

paru parce qu’ils pensent avoir enfin illusionné le peuple
indien et trouvé le miracle idéologique qui les porterait au

pouvoir. +

BIBLIOGRAPHIE

ve

|

CN

9

SJ
Q,



Gandhi
dans l'Inde
d'aujourd'hui

THomas WEBER*

*Chercheur australien, spécialiste de Gandhi, professeur
à l’université La Trobe de Melbourne. Auteur de Conflict
Resolution and Gandhian Ethics, et de Gandhi’s Peace Army:
The Shanti Sena and Unarmed Peacekeeping.
ANV remercie Peter Low, professeur à l’université de Canterbury
(Nouvelle-Zélande), pour la traduction de cet article.

e mouvement gandhien s’est marai-
nalisé, puis divisé, dès la mort de

andhi. Sa vie et son œuvre sont

plus connues en Occident qu’en Inde, où
cependant une nouvelle génération de
militants non-violents apparaît.

l’approche du 50e anniversaire de l’assassinat de
Gandhi, une question se pose inévitablement : où en

est le mouvement gandhien ? Certains répondent : ne

le cherchez pas en Inde — il est ailleurs ! De fait, le film de
Richard Attenborough sur Gandhi (1982) a suscité dans le
monde entier, y compris en Inde, un fort renouveau d’intérêt

pour le Mahatma. Mais, en même temps, de vieux gandhiens
se lamentent : Gandhi n’existerait plus en Inde et il faudrait

l’importer de l’Occident.

N'’existe-t-il plus en Inde ? Pour répondre à cette ques-
tion, imaginons qu’une jeune personne, non indienne, ne

sachant pas grand-chose de l’Inde, décide, sous l’inspiration
du film, de s’y rendre pour “trouver Gandhi”. Ce jeune
“chercheur”, où commencerait-il ? Trouverait-il un mouve-

ment gandhien important ? Sans doute ferait-il étape aux

ashrams historiques de Sabarmati et de Sevagram ; peut-être
à Birla House et à Rajghat, les endroits de Delhi qui sont

associés à la mort de Gandhi ; et à son lieu de naissance,
Porbandar. Il n’aurait encore vu que des musées, des lieux

qui éclairent le passé mais qui disent peu sur l’état actuel du
gandhisme. À Sevagram, il rencontrerait des gandhiens de la
vieille garde, venus pour quelque réunion, qui lui feraient un

exposé sur la philosophie gandhienne, lui indiqueraient
quelques autres notables du gandhisme à rencontrer, lui
recommanderaient de visiter un ashram tout proche, à
Paunar, celui de Vinoba Bhave, l’héritier spirituel de
Gandhi. Il rencontrerait ainsi des gandhiens, certes, mais qui



DR

thomas weber

Gandhi avec Vinoba

auraient presque tous leur vie active derrière eux. S’initier à
la vie et la pensée de Vinoba constitue aussi un voyage inté-
ressant, mais non moins rétrospectif.

Notre chercheur aurait ainsi peu de chances de découvrir
la jeune génération de travailleurs gandhiens, ceux qui sont

partis vers les villages adivasi (c’est-à-dire tribaux). Car les
vieux gandhiens ne sont pas les meilleurs panneaux indica-
teurs pour indiquer ces chemins-là, et on a peu de chances
de tomber sur eux par hasard. Aussi notre observateur
n’aurait-il perçu qu’un mouvement jadis actif, mais entré en

décadence terminale…

Des disciples fidèles ?

près la mort du Mahatma, ceux qui s’étaient engagés
avec lui dans le “travail constructif” sont devenus les

cadres du Sarvodaya. Ce mot (littéralement : “ascension de

tous”) désigne en Inde la philosophie sociale gandhienne.
Ceux qui s’y sont engagés accomplissent, concrètement, un

travail social de style gandhien, alors que les dirigeants poli-
tiques du Parti du Congrès, au lieu de rester fidèles à l’ulti-
me appel de Gandhi les invitant à se faire “lok sevaks” (ser-
viteurs du peuple) travaillant directement avec le peuple, ont
constitué le personnel politique de l’Inde indépendante.

En mars 1948, ceux qui ont répondu à l’appel de Gandhi
ont établi à Sevagram, dans la ligne du “travail constructif”,
le Sarva Seva Sangh, une organisation rassemblant la plu-
part des initiatives de travail constructif fondées par Gandhi.
Le Sangh est devenu l’organisation de base du “gandhisme
révolutionnaire”, avec pour objectif la révolution sociale
non-violente. Et le peuple a fini par considérer ces militants
du gandhisme révolutionnaire comme les représentants du
mouvement gandhien.

Ce mouvement a connu des hauts et des bas. Après la
période de désarroi qui suivit la mort de Gandhi, Vinoba
réussit à lui insuffler de la vigueur et à lui donner une bonne
orientation : ce furent, à partir de 1951, les “six années
fastes de la phase Bhoodan”. Puis ce furent six années
maigres : les mouvements Bhoodan et Gramdan ont chance-
lé, et l’unité s’est fissurée à l’occasion de la guerre sur la
frontière avec la Chine, qui suscita des désaccords. Il y eut à
nouveau six bonnes années après 1963, quand Vinoba intro-
duisit le “Triple programme du Sangh” : le Gramdan simpli-
fié (renoncement au droit de propriété individuel en faveur
du village entier) ; le Khadi (étoffe filée et tissée à la main) ;
et le Shanti Sena (brigade de paix). Avec deux initiatives en

plus : le toofan (campagne de Gramdan rapide) et l’expan-
sion du concept du dan (cadeau). Puis les activités se sont
centrées sur la déclaration de Bihardan, que l’on espérait
mettre en œuvre avant 1969, centenaire de la naissance de
Gandhi. Mais une nouvelle période maigre a suivi : les mili-
tants, s’avouant déçus des résultats de leurs efforts, se perdi-
rent en introspections et tâtonnements.

Le renouveau vint de Jayaprakesh Narayan. Prenant ses

distances à l’égard de Vinoba, celui qu’on appelait familiè-
rement JP prit la tête du Sangh et le fit revenir à une straté-
gie politique de confrontation, celle des mobilisations de
masse en vue de la “Révolution totale”. Mais la répression

dat
œil
aœt
Cat
1e



gandhi dans l’inde d’aujourd’hui 33

de ce mouvement par Indira Gandhi, lors de “l’état d’urgen-
ce” (1975), puis la débâcle du gouvernement Janata marquè-
rent l’entrée dans l’ultime période de calme plat, plus longue
que toutes les précédentes : aujourd’hui, il n’existe toujours
pas le moindre signe de relance d’un mouvement de masse

de la part d’un gandhisme révolutionnaire du type Sarva
Seva Sangh.

Certains des disciples les plus proches de Gandhi étaient
devenus des politiciens de premier plan, d’autres avaient
fondé de respectables institutions gandhiennes. Cela leur
avait valu le sobriquet (pas toujours gentil) de “gandhiens
professionnels” de la part des travailleurs de base, ceux qui
continuaient, dans les villages, le travail avec les opprimés,
et qui restaient fidèles à des symboles apparemment essen-

tiels : filer, porter le khadi, observer de stricts régimes ali-

mentaires, etc.

Un mouvement essoufflé
es plus connus d’entre eux ont trouvé leur historien en

Mark Shepard : dans son ouvrage de 1987, Gandhi

Today a Report on Mahatma Gandhi’s Successors, il enquê-
te sur la tradition gandhienne en Inde, sur l’action de ceux

que Gandhi avait envoyés au “travail constructif” dans les

villages. D’après lui, après la mort de JP et celle de Vinoba

(1979 et 1982), « il est peu probable que le mouvement

Sarvodaya redevienne une force à l’échelle nationale ». Il
note pourtant que certains gandhiens sont toujours « une

force vitale » dans les communautés où ils habitent : « C’est
dans ces enclaves que l’on peut aujourd’hui trouver les

points forts du mouvement Sarvodaya. » Son livre passe en

revue plusieurs de ces gandhiens connus : Narayan Desai,
qui dirige le Shanti Sena (armée de paix), Chandi Prasad
Bhatt et son mouvement Chipko (‘qui étreint les arbres”),
Harivallabh Parikh avec ses “Tribunaux populaires”,
Radhakhrishnan Menon et la communauté villageoise de

Danagram, Prem Bhai et son projet Agrindus d’aide à la

population tribale de l’Uttar Pradesh. Il y ajoute quelques
aperçus sur quelques figures et mouvements gandhiens
d’Occident.

954Mais ces “étoiles” gandhiennes disparaissent rapidement
— et d’ailleurs le gandhisme ne devrait pas dépendre
d’étoiles ! Shepard signale incidemment que, même en

déclin, le mouvement peut encore servir de guide à une nou-

velle génération de dirigeants, qui « se retournent volontiers
vers Gandhi pour trouver leur inspiration ».

Un autre chercheur, Ishwar Harris, a écrit sur le gandhis-
me, non comme galerie de portraits mais comme mouve-

ment. En 1987, dans un article intitulé “Le Sarvodaya en

crise”, il constate que ce mouvement, « jadis considéré
comme l’étoile susceptible d’orienter l’avenir de l’Inde, s’est
réduit au statut d’agence de travail social pour bénévoles » ;
il note qu’il s’est divisé en factions (avec des conflits de per-
sonnalités déguisés en différends idéologiques), que ses pro-
grammes de ‘travail constructif” sont chancelants, que l’on

néglige son idéologie de construction de la nation, qu’il
manque de sang neuf pour remplacer ses chefs vieillissants,
et « qu’il a perdu, dans le public, sa crédibilité en tant que
philosophie alternative capable de sauver l’Inde de ses

inégalités sociales, économiques et politiques ».

Plus l’Inde se modernise et adopte la culture occidentale,
plus le mouvement se trouve marginalisé. D’après Harris,
Gandhi a été vaincu en Inde et l’on est sur le point de
l’oublier. C’est encore plus vrai en 1996. Selon lui, le pro-
blème central pour le mouvement était de reconquérir l’ima-

gination du peuple. Cela reste le problème des vieux gand-
hiens survivants. Mais le mouvement ralentit, et l’on voit
bien que, malgré de pieux espoirs, il ne va pas reconquérir
l’imagination du peuple dans un avenir proche.

Des ashrams devenus musées

D plus, un autre problème a émergé. Au fur et à mesure

que meurent les vieux fondateurs d’ashrams vivants,
ces ashrams finissent par devenir des musées. Car, trop sou-

vent, ces fondateurs y avaient attiré davantage de disciples
que de vrais collaborateurs dévoués aux idéaux de Gandhi.
Dans ces institutions, le chela remplace le guru, semble-t-il,
selon la loi des rendements décroissants… Les anciens n’ont
pas su inspirer une nouvelle génération de recrues pour le



34 thomas weber

mouvement tel qu’ils l’avaient bâti. Avec la disparition de la
vieille garde, il semble que Gandhi va survivre plutôt
comme une vague inspiration qu’à travers une transmission
d'autorité gandhienne en succession directe.

On peut même constater qu’un problème de méconnais-
sance a surgi entre les anciens et la nouvelle génération,
celle qui est née après la mort du Mahatma dans des familles
sans aucun lien particulier avec lui. On voit de jeunes
Indiens, apparemment “normaux” et promis à une vie pro-
fessionnelle bourgeoise, se mettre, pour des raisons inatten-
dues, à prendre au sérieux le “dernier testament” de Gandhi :
les voilà qui quittent l’université ou leur emploi sûr pour
aller travailler au fond des villages. Mais ils ne se soucient
guère de prendre contact avec l’“establishement gandhien”
(à supposer même qu’ils connaissent son existence) ; et ces
vieux gandhiens, en retour, ne les ont pas repérés, soit parce
qu’ils ignorent leur existence, soit parce que ces jeunes
n’ont pas recours au même symbolisme gandhien.

Gandhi, un symbole douteux ?

O: le symbole est une chose qui passe pour importante
pour représenter une idée. Symboles et rites peuvent

être vivants, susciter des passions et ouvrir des portes ; mais
ils peuvent aussi se réduire à des formules vides, qu’on
conserve pour se faire plaisir et qui finissent par ennuyer et
éloigner. Dans l’usage des symboles, Gandhi était passé
maître. Mais un symbole peut devenir contre-productif si on

persiste à y recourir en dehors des temps et des lieux qui lui
ont donné sa signification. Ainsi, le fait de porter le khadi :

depuis longtemps, cela permet de s’afficher comme “gand-
hien” ; mais, maintenant qu’il n’est plus l’uniforme de la
lutte pour la liberté, ce vêtement peut faire fermer des portes
inutilement. Tout symbole, quand il perd son sens ou son

utilité, doit être renouvelé ou abandonné.
Dans une déclaration adoptée en 1994, le Congrès du

Sarvodaya note que « Gandhi n’est plus aujourd’hui le nom
d'une personne, mais d’une idéologie ». Peut-être est-il bon
que le Mahatma soit changé en personnage symbolique, en

exemple de ce que peut accomplir un individu discipliné,

dévoué, désintéressé. Mais même cela peut créer des difficul-
tés. Pour beaucoup de jeunes Indiens, le gouvernement du
Congrès, c’est celui du parti de Gandhi. Voyant à quel point ce

système politique est corrompu, ils associent le Mahatma à
cette souillure : le mouvement et la philosophie gandhiens,
dont ils ignorent tout, en sont déconsidérés. Un gandhien de le
vieille garde, Manmohan Choudhuri, l’exprime ainsi : « On
présente Gandhi au peuple comme un brave pépé poussiéreux,
qui gronde les enfants quand ils parlent ou contredisent les
grandes personnes, qui les sermonne sur le respect de l’autori-
té, etc. On l’a transformé en Père de la Nation, saintpatron du
gouvernement de l'Inde. Des gens qui se fichent de ses idées et
de ses principes exploitent Gandhi pour gagner les élections. »

L’appropriation des symboles gandhiens par d’autres
groupes, surtout des adversaires politiques, pose des pro-
blèmes plus redoutables encore. Ainsi, le parti Bharatiya
Janata se sert beaucoup du swadeshi, et le Parti du Congrès
se sert du personnage même du Mahatma. On a vu récem-
ment à Bangalore un abus encore plus frappant : les
membres d’un groupe nationaliste de paysans, qui milite
contre le développement des compagnies transnationales en

Inde, ont saccagé un établissement de la firme Kentucky
Fried Chicken au nom du Mahatma, le jour même de l’anni-
versaire de sa mort. Et leur leader a déclaré que cette action
montre que « Gandhi est toujours vivant en Inde » !

Les efforts des gandhiens pour la paix et la construction
sociale, mêmeà leur apogée, n’ont jamais atteint la masse cri-
tique qui aurait permis au mouvement de s’auto-entretenir.
Avec son déclin et sa marginalisation, on ne peut espérer que
cela change dans l’avenir proche. Depuis les beaux jours du
gandhisme, l’Inde a vu croître la violence communautaire, le
consumérisme, la globalisation, les tendances centralisatrices,
sans que les héritiers du Mahatma puissent y faire grand chose.

239Les descendants de cet “optimiste obstiné qu’étaitGandhi ne peuvent donc être optimistes sur leur avenir
comme force à prendre en compte. Ils ne savent plus séduire
l'imaginaire du peuple ; leur message manque d’à-propos ;
ils ne pèsent rien dans les élections (qui ne sont que rivalités
de personnes, non de questions de fond). De plus, l’État a

pris en charge nombre de tâches relevant hier du bénévolat,
ce qui marginalise encore davantage le Sarvodaya.



gandhi dans l’inde d'aujourd'hui 35

“ef CIN
6055 N

| QUANTENAIRE DE %
LÀ DÉMOCRATIE INDIENNE \ \

E
ICE

retrda

et
can
en
et

nbe
Dotnet

ee— _—+)

me

ET Vous!
- Qui ÊTES-Vous?!

ê
ve
@



36 thomas weber

Les visées de Gandhi
redécouvertes ?

M. l’affaiblissement de leur position dans la société

indienne, beaucoup de vieux gandhiens restent opti-
mistes sur la valeur du gandhisme et sa capacité à susciter
des changements positifs. Ils considèrent que leur message,
sinon leur mouvement, reste pertinent pour toujours.
Sachant que le processus sera lent et subira des revers, ils
restent convaincus qu’il finira par triompher, que la poursui-
te du travail à la base assurera la victoire du message de
Gandhi. Certains points justifient cet espoir : à travers le

monde, on voit croître le nombre de mouvements sociaux

qui recourent aux méthodes gandhiennes ; et la menace de
débâcle environnementale force à réévaluer les styles de vie
et de consommation à l’occidentale dans un sens plus gand-
hien. Même considérés comme anachroniques, les gand-
hiens se croient en fait à l’avant-garde : pour que la vie
humaine continue sur la planète, il faudra bien qu’on adopte
leur mode de vie. Il ne s’agit pas de croire aux miracles,
mais de croire que le genre humain sera assez sage pour ne

pas se détruire.

Cet optimisme sur l’avenir du gandhisme n’est pas erro-

né, mais seulement celui de la vieille garde quant à sa propre
position dans cet avenir. Autrement dit, on peut être optimis-
te sur l’avenir du gandhisme mais pas sur celui des mouve-

ments gandhiens.
Certains vieux gandhiens parlent toujours de ce qu’ils

vont faire (mobiliser les jeunes, etc.). Mais aucun mouve-

ment de fond ne se dessine qui soit capable de porter leurs
idées à maturation. Il y a des décennies qu’ils auraient dû
faire tout cela. Leurs rêves restent centrés sur leurs propres
velléités d’action; ils ne savent pas se mettre en retrait pour
faire la place à de nouveaux leaders. Trop rigides, insistant

trop sur l’image extérieure (leurs symboles), ils n’ont pas eu

la souplesse voulue pour s’adapter à l’époque et attirer les

jeunes. Sans doute ont-ils été tout simplement incapables
d’écouter les autres : ni les jeunes (qui auraient dû les

rejoindre en masse) ni les paysans auxquels ils prêchaient le

gandhisme.

Parmi ceux qui, à l’époque florissante du mouvement,
celle de JP et de la “Révolution totale”, y avaient pris des

responsabilités, beaucoup occupent aujourd’hui des postes
de direction dans de grandes ONG efficaces, souvent finan-
cées par l’étranger. Mais les militants plus jeunes, ceux pour
qui Gandhi reste une référence et qui se consacrent au travail
constructif dans les villages, se montrent critiques aussi bien
de la vieille génération que de cette génération intermédiai-
re. Tout en respectant le travail de leurs aînés, ils supportent
mal leur manque de radicalité. À leurs yeux, cette génération
de bâtisseurs d’institutions se préoccupe trop de la chasse
aux subventions. D’autant que, grâce à ces subventions

reçues de l’étranger, on peut adopter des modes de vie assez

aisés, qui isolent du peuple avec qui on travaille. Car, dans
cette génération intermédiaire, beaucoup s’étaient enflam-
més d’enthousiame pour la “Révolution totale” de JP, mais

sans vraiment s’approprier les valeurs gandhiennes. Dans la

jeune génération, les plus inspirés ont suivi un itinéraire plus
réfléchi : aucune émotion collective ne les a emportés. Aussi
sont-ils moins nombreux, mais avec une meilleure idée, du

point de vue gandhien, de leur voie et de leur objectif.
Ils sont un peu comme ces chrétiens qui se passent de

prêtres et puisent leur inspiration directement dans la Bible.

Sans éprouver le besoin d’un interprète, ils lisent Gandhi

dans l’original et font leurs propres expériences. Pour beau-

coup d’eux, les vieux gandhiens sont de beaux parleurs
vivant dans de confortables institutions, tandis qu’eux ils

veulent agir parmi le peuple.
Parmi eux, les meilleurs ne cherchent ni publicité ni

renommée et ne se soucient pas de savoir si, dans leur

contribution à la lutte pour la justice sociale, on leur donne

ou non l’étiquette de “gandhiens”’. Ils s’organisent en

réseaux (surtout ceux de l’Orissan et du Gujarat, que j'ai
rencontrés en 1995-96) ; ceux d’entre eux qui ont en com-

mun des valeurs gandhiennes se réunissent de temps en

temps, faisant poliment savoir aux vieux gandhiens qu’il
vaudrait mieux qu’ils ne viennent pas (ainsi, en décembre

1995, lors d’une réunion des jeunes gandhiens du Gujarat).
Les anciens, de leur côté, ont du mal à considérer comme

gandhiens des jeunes qui ne se sont pas engagés dans des



n

DO

—-

C®

gandhi dans l’inde d’aujourd’hui 37

groupes connus comme gandhiens, et qui ne partagent pas
leurs symboles.

Tandis que vieillissent, marginalisés, les anciens dis-
ciples de Gandhi, que s’éloignent dans les mémoires les
grandes mobilisations de Vinoba et de JP, qu’aucune per-
sonnalité de leur envergure ne semble en mesure de revivi-
fier le gandhisme, inspirer la jeunesse et former une nouvel-
le génération de leaders gandhiens, tandis que, par ailleurs,
se développent d’efficaces mouvements populaires qui
n’ont pas grand chose à voir avec le gandhisme, les défauts
de l’establishment gandhien sautent aux yeux. Depuis la
scission des années 1970 entre Vinoba et JP, il n’existe plus
d'organisation gandhienne unie ni de mouvement de jeu-
nesse gandhien qui fonctionne. En fait l’édifice gandhien
s’est fractionné en de multiples groupuscules qui se concur-

rencent : rivalités entre éditeurs, revues, formateurs, institu-
tions, mouvements de jeunesse gandhiens.… Elles recou-

pent les rivalités plus fondamentales nées de la scission des

dirigeants.
Des observateurs, tant indiens qu’occidentaux, affirment

souvent que Gandhi reste pertinent dans l’Inde moderne. Le

gandhisme n’est pas une force réactionnaire qui entraverait
le développement du pays, mais un phare d’espoir pour
toute la planète. Mark Shepard va jusqu’à dire que, dans un

pays où « ni le capitalisme ni le socialisme centralisé n’ont
marché », c’est justement des gandhiens qu’on a besoin. Il
note un regain d’intérêt pour le Mahatma, une volonté plus
forte, chez beaucoup, d’adopter un type d’action qui change
les choses. Mais, pour lui, il est peu probable « que ceci

s’exprime dans le mouvement Sarvodaya, ou que ce mouve-

ment apporte à l’Inde ce grand changement ».

Une ère est révolue. En ce sens Gandhi est peut-être bien
mort en Inde. Mais les gandhiens dont parlent les ouvrages
traitant du mouvement pour l’indépendance ne constituent

pas, malgré leurs sacrifices pour la cause gandhienne, la
totalité du gandhisme. Il est rare que les critiques sachent
voir le gandhisme actif et vibrant à l’œuvre dans la jeunesse
du pays, parmi ceux que sont revenus au travail constructif
de base, qui ont pris au sérieux le testament du Mahatma
sans se joindre à ce qui reste visible du mouvement gand-

hien. Il faudrait que les anciens, ceux qui ont “maintenu la
tradition”, renoncent à leur position d’hégémonie et, comme

le dit Shepard, qu’ils aident les jeunes « en offrant des
conseils et des modèles aux militants moins expérimentés ».

Car ce sont eux qui, en fin de compte, ont en main l’avenir
du gandhisme en Inde. +



La partition
du subcontinent
indien

HarscH KAPOOR*

*Sociologue, auteur d’un index bibliographique de 162 pages,
Resources against communalism and religious fundamentalism
in India, à commander à : Réseau international de solidarité,
BP 23, F-34790 Grabels.

’auteur, né en Inde, livre ici quelques
réflexions sur Gandhi, l’emergence

u fondamentalisme religieux et la
partition de l’Inde. Un discours peu
connu en Occident.

e ne suis pas un défenseur de Gandhi et je n’ai eu que
peu de formation à la théorie de Gandhi et à sa pra-
tique. Néanmoins, ayant été élevé et ayant vécu dans

l’Inde de l’après-partition, de l’après-Gandhi, je me suis
intéressé à la montée du fondamentalisme religieux, ainsi

qu’à ses conséquences en Inde.

Cet homme dont le nom touche encore une corde sen-

sible dans les cercles libéraux et pacifistes hors de l’Inde, en

Europe ou aux États-Unis, a incontestablement été rejeté
dans son propre pays.

En rupture virtuellement hérétique avec le mode de vie

confortable, socialement admis au sein de l’élite, avec ses

manières frugales, sa façon religieuse de se conduire,
Gandhi, après sa mort, fut davantage perçu comme un reli-

gieux que comme un politicien. La manière sainte avec

laquelle il pratiquait la retenue et l’abnégation, bien qu’il fût
en compagnie de l’élite la plus puissante et la plus riche, fai-
sait naître une sorte de disposition particulière à son égard.

Les idées et préceptes de Gandhi sont, dans une large
mesure, devenus étrangers aux Indiens. Pendant des décen-

nies, tous les partis politiques et tous les gouvernements
Indiens affichaient par des références ritualistes leur dette
envers ses idées, mais le nom de Gandhi a fini par ressem-

bler à ces panneaux publicitaires géants peints sur le socia-
lisme dans certains pays ex-communistes de l’Europe de
l’Est. Le “gandhisme” exerce encore un attrait hors de

l’Inde, mais en lui réside bel et bien une cause perdue.

[at
fes

(ESS
E

mt

Poe
IE
A
D

A
(A

ant

A

Va

0e!



DR

la partition du subcontinent indien 39

Gandhi au cours d'un jeûne en 1924, photographié avec la fille
de Nehru, Indira, laquelle fut chef d'Etat, connue sous le nom

d'Indira Gandhi, mais ne poursuivant aucunement la politique du Mahatma

Pour la grande majorité du peuple indien, Gandhi a été

jeté dans la poubelle de l’histoire. En effet, il n’est pas un

seul parti politique qui n’ait juré que par les idées de

Gandhi, tout en n’en croyant pas un mot. Nous nous trou-

vons maintenant face à une gigantesque crise de confiance
dans les quelques institutions et partis politiques qui se sont

servis simplement de Gandhi comme d’un étai pour parvenir
à leurs fins. Les historiens avancent que Gandhi lui-même
ne fut jamais intéressé par le pouvoir d’un parti politique —

dans ces partis il n’est question que de pouvoir. Pour satis-
faire les citoyens impuissants et ordinaires, Gandhi est men-

tionné par les politiciens, la télévision, la radio ou sur des

panneaux publicitaires le jour de la fête nationale.

Gandhi et l'émergence
du fondamentalisme religieux

ant pour les progressistes que pour les traditionalistes,
Gandhi demeure une figure énigmatique. J’ai grandi en

Inde. J’ai appartenu à la gauche inorganisée qui considère

souvent Gandhi comme très problématique. Il y a plusieurs
raisons à cela.

En premier lieu, plutôt que d’imputer la prééminence
aux processus sociaux et économiques, Gandhi mettait
l’accent sur l’individu et le soi, sans vraiment comprendre
les contradictions de classes, si caractéristiques de la société
indienne.

La seconde critique vient du fait qu’il travaillait en gran-
de partie avec les dirigeants et dans les hautes sphères, que
son travail consistait à unifier l’Inde en unifiant les diri-

geants des différents groupes religieux, des différentes com-

munautés, des différents partis politiques. Gandhi visait
l’unité par le haut.

La troisième source de malaise que ressentent la plupart
des laïques est son emploi d’idiomes religieux. Son langage
était principalement celui de l’hindouisme. Lorsqu’il évo-

quait ses idées d’une société future, il se référait parfois au

“Ram Rajya” (le règne de Rama). Il a une responsabilité
dans l’introduction de questions religieuses dans la sphère
politique.

Il faut se souvenir du mouvement Khilafat. Celui-ci a

déclenché une agitation d’une importance majeure, poussé
par l’élite musulmane, pour protester contre l’abolition du
califat de Turquie, à la fin de la première guerre mondiale.

Étonnamment, ce problème devint le facteur galvanisateur
de la plus grande mobilisation nationaliste de l’Inde des
années 1920. Gandhi y participa et fut le premier leader
national d’une certaine envergure à avoir placé sur le devant

de la scène un mouvement politique basé sur une probléma-
tique religieuse.

Plus précisément, sans l’accord initial du Congrès natio-
nal indien, Gandhi, l’acteur politique-clé du Mouvement
national indien, usa de toute son influence pour soutenir le
mouvement Khilafat, et lança une campagne de non-coopé-
ration. Cela obligea le Congrès à s’engager. Le mouvement

reçu la participation massive de tous les groupes religieux. Il

y eut une immense manifestation de coopération pacifique
entre hindous et musulmans, mais cette paix fut de courte

durée. Certains analystes déclarent que ce mouvement, au

lieu d’être le fer de lance d’un horizon laïc et national, a

abouti à promouvoir une élévation de la conscience ‘“musul-
mane” et l’identité politico-religieuse dans l’Inde entière.



harsch kapoor

Gandhi parlait très ouvertement d’unité du peuple, de

pluralisme religieux et de coexistence pacifique, mais,
lorsque des émeutes éclataient, suite à la propagation d’idées
de haine, il refusait souvent de dénoncer les organisateurs
qui n'étaient autres que des conservateurs religieux nationa-
listes. Par ailleurs, l’usage d’un langage quotidien empreint
d’hindouisme — bien que son hindouisme fut très souple et

ouvert —, n’était de toute évidence pas très attirant pour les
musulmans nationalistes.

Gandhi était une personne profondément religieuse et il
l’affirmait. Cependant, sa religion était pétrie d’humanité.
Des réunions de prières faisaient partie intégrante de sa vie

quotidienne. Ce n’était bien sûr pas exclusivement des

prières hindoues. Il offusquait et contrariait les esprits tradi-
tionnels en y faisant lire des passages du Coran et de la
Bible. Ceci était sans doute des plus inhabituels pour les

politiciens nationalistes, porte-parole des idées laïques.
Il y a près de 50 ans, Gandhi fut assassiné par un fana-

tique hindou pour avoir accepté la partition de l’Inde. En
Inde, avec le temps, les enfants ont tendance à ne retenir que
le fait que Gandhi a été tué par un fou. L’ironie de l’histoire
est que ce qui semblait être un accès complètement marginal
d’un activiste fanatique hindou contre un Gandhi secoué par
la partition n’est peut-être plus aujourd’hui un phénomène
marginal. Actuellement, des centaines de milliers, voire des
millions de membres actifs de groupes fondamentalistes hin-
dous se lancent dans des répétitions générales pour une Inde
future qui pourrait bien être un État théocratique hindou.

Les idées qui ont inspiré le meurtre de Gandhi sont

aujourd’hui vivantes et florissantes en Inde. Un monstrueux

spectre de nationalisme religieux est en train de projeter une

ombre sur son avenir. Mais en ce moment, de plus en plus
de personnes mettent en avant le multiculturalisme et la
construction de communautés fondées sur la différence,
l’altérité. Or, ce phénomène prête le flanc aux critiques de
l’extrême droite.

J'ai le sentiment troublant qu’une certaine responsabilité
incombe aux pacifistes, de même qu’au grand homme
Gandhi, avec leur langage politique, leurs fondamentalismes

ethniques, culturels et religieux, en Inde et ailleurs.

Le jeûne à Calcutta

e voudrais terminer cet article en décrivant commentJGandhi a fait face à la partition de l’Inde. Peut-être les
actions les plus grandes et les plus significatives ayant rendu
Gandhi si attachant sont les immenses actions personnelles
qu’il a menées sous la forme de grèves de la faim, lors de du

jaillissement de la violence dans laquelle s’est engouffrée
l’Inde durant la partition. Aux prises avec les émeutes pro-
voquées par ce démantèlement du pays, il fut reconnu

comme l’homme miracle pour ce qu’il fit à Calcutta, la plus
grande ville d’Inde à l’époque.

En mai 1947, la ville de Calcutta fut balayée par un déluge
de violence collective. Les événements étaient si dramatiques
qu’ils furent qualifiés de « grande tuerie de Calcutta ».

Gandhi est arrivé à Calcutta le 9 août et a persuadé
Suhrawardy, la figure politique musulmane la plus connue

au Bengale, de partir et de vivre avec lui dans un quartier
musulman de Calcutta pendant quelques semaines. Il com-

mença un satyagraha, un jeûne, en réaction à toute la vio-
lence qui eut lieu. En quelques jours, des milliers de per-
sonnes se rendirent à son lieu de résidence et participèrent à
ses réunions de prières. La violence reflua et des milliers
d'individus convergèrent pour l’écouter et le prier de rompre
son jeûne.

Durant l’année qui suivit la partition, il voyagea à travers

l’Inde pour diffuser son message de paix et de réconcilia-
tion. Il reprit un jeûne (le dernier avant sa mort) pour exhor-
ter le gouvernement indien à payer des réparations au

Pakistan. Là encore il réussit, et le gouvernement indien
céda. Il décrivait le Pakistan comme étant également son

pays et envisageait de s’y rendre en 1948, mais ne put entre-

prendre cette visite. Il fut assassiné avant.

Traduction : Anne Bastin



Gandhi face à la misère
des intouchables

e très beau film Gandhi (1983), de Richard

Attenborough, fait entièrement l’impasse sur les
luttes que le Mâhatma a menées pour sortir les intou-

chables de leur misère. Le gouvernement indien aurait auto-

risé la tournée de ce film en Inde, à condition que la misère
des intouchables soit totalement occultée. C’est réussi. Car
hier comme aujourd’hui, la situation misérable des intou-
chables repose sur un fondement de la religion hindoue qui
divise la population en castes. Celle des intouchables, véri-
tables parias dans la société, existe encore de nos jours. « Ce
sont des miséreux qu’il vaut mieux ne pas montrer pour
transmettre une belle image de l’Inde. »

Près de 18 % de la population indienne appartient au

monde des intouchables, et cela en fonction de la naissance.
Ces véritables parias sont projetés hors de la société, ils sont

frappés d’incapacité religieuse et sociale : interdiction d’uti-
liser les mêmes points d’eau que les autres hindous, interdic-
tion de circuler sur les mêmes routes, de fréquenter les

mêmes écoles, les mêmes hôpitaux. Au sein d’un peuple
obsédé de pureté rituelle, on imagine mal à quelles vexa-

tions les intouchables sont en butte, à quelle misère ils sont

réduits. Des métiers leur sont réservés, les plus sales : vidan-

geurs, corroyeurs, tanneurs.… Ils vivent parqués à l’écart,
dans des quartiers qui n’en sont pas, avec des conditions de

FRANÇOIS VAILLANT

vie déshonorantes. Eux-mêmes sont convaincus d’être

impurs, en juste châtiment de fautes commises en des vies
antérieures.

Gandhi, lui, ne croit plus à la réincarnation. Il se lance
dans la lutte contre l’intouchabilité à un moment très précis
de sa vie politique. Il revient de Londres en décembre 1931,
où s’est déroulée la Conférence de la Table ronde, où
Gandhi, représentant du Congrès indien — réunissant hin-
dous et musulmans — obtient quelques promesses d’accords
avec les Anglais en vue d’une indépendance de l’Inde. Les

Anglais se sont retrouvés contraints à un début de négocia-
tion à cause de la revendication nationaliste manifestée par
tant d’actions de non-coopération et de désobéissance civile,
dont la Marche du sel de 19301.

Quelques jours après avoir retrouvé son pays, Gandhi

apprend que les Anglais envisagent une Constitution pour
l’Inde qui ferait état de différences entre intouchables et les
autres hindous. Gandhi, depuis longtemps, veut une Inde
unie, avec des musulmans et des hindous ayant tous les
mêmes droits. Or les Anglais forment maintenant le projet
de discriminer les intouchables par des modalités électo-
rales, gardant ainsi la tâche honteuse de l’intouchabilité pour
continuer à diviser les hindous entre eux, comme leur reli-

gion le prescrit.



françois vaillant

Gandhi commence alors des campagnes de sensibilisa-
tion, pour que les intouchables ne soient plus considérés
comme des parias de naissance. « Socialement, explique-t-il,
ils sont des lépreux. Économiquement, ils sont dans une

situation pire que des esclaves. Au nom de la religion on

leur refuse l’usage, à égalité avec les hindous de caste, des
routes publiques [.…] des puits publics, des fontaines
publiques [...] Qu’ils s’approchent au-delà d’une distance

fixée, c’est, dans certains cas, un crime social. Parfois leur
vue même est un délit [.…] Ils ne jouissent, pour ainsi dire,
d'aucun service commun. Hommes de loi et médecins de
caste leur refusent leurs services […]. Cependant ils paient
les mêmes impôts que les hindous de caste. »?

Voyant qu’il est peu suivi, le Mâhatma annonce le 18
août 1932 qu’il va jeûner à mort, tant qu’une ségrégation
entre hindous demeure envisagée dans la Constitution de
l’Inde. Tout le pays s’émeut devant ce jeûne. Le 14 dé-

cembre, « un vaste mouvement en faveur des intouchables se

dessina, des milliers de meetings eurent lieu, des hindous de
caste fraternisèrent avec des parias prenant même des repas
avec eux. Les chefs religieux et politiques, décidés à sauver

Gandhi à tout prix, se réunirent à Bombay... Le
24 décembre, dans l’anxiété générale, après des consulta-
tions fiévreuses, un compromis, le Pacte de Yeravda, fut
signé en toute hâte à Londres et à Delhi »3. Gandhi arrête
son jeûne le 26 septembre.

En réalité, cette action de Gandhi bouleverse beaucoup
de musulmans et d’hindous. L’intouchabilité ne devrait plus
être une fatalité. Certes, elle n’est pas encore abolie. On ne

supprime pas en un jour ce qui est enraciné dans la pensée
commune d’un peuple, et que la religion entretient.

Il faut attendre la Constitution de l’Inde indépendante,
1947, pour que l’intouchabilité soit officiellement abolie.
Les intouchables le doivent à Gandhi. Mais, faut-il le dire,
dans la réalité religieuse, économique et politique il n’en fut
rien jusqu’à l’année 1996. En effet, lors des élections du par-
lement, à la faveur de quotas établis en faveur des intou-

chables, plusieurs d’entre eux ont été élus députés, dont la
célèbre Devi, “reine des bandits” et écrivain. L’arrivée en

politique des intouchables a cependant jeté les électeurs des
couches aisées dans les bras des ultranationalistes hindous,
particulièrement violents. +

1) Sur la vie et l’action de Gandhi, voir Gandhi, artisan de la non-

violence, dossier de 100 pages, illustré, édité par NVA, 90 F.

port compris (NVA, BP. 241, 45202 Montargis Cedex).

2) Cité par Suzanne Lassier, Gandhi et la non-violence, Paris, Seuil,
1970, p. 98-99.

3) Ibid., p. 100.



n mars 1922, Gandhi est condam-
né à six ans de prison, pour avoir
déclenché à partir de 1920 la cam-

pagne de non-coopération. En 1930,
son mouvement lance la désobéissance
civile, connue sous le symbole de “la
marche du sel”. Voici des extraits com-

mentés de journaux français de
l’époque.

Le Figaro (14/03/1922)
« Gandhi (est) un homme que ses compatriotes considè-

rent comme un saint, presque comme un demi-dieu qui dis-

pose d’une puissance morale capable de renverser tout

l’appareil militaire sur lequel repose l’administration

anglaise aux Indes. [.…] C’est un Napoléon sans pouvoir
militaire. […] La vie de Gandhi est toute entière celle d’un

mystique. […] Sa doctrine repose sur la non-coopération,
c’est-à-dire qu’il refuse d’aider les Anglais. IL répudie la
civilisation occidentale et la religion chrétienne et toutes les

conquêtes du progrès. Mais il s’en sert très bien quand
même pour sa propagande. »

Dans ce style, la plupart des journaux rapportent les

é $

És es
61930)métis et

Hans SCHWAB

actions de « l’agitateur mystique » qui défie l’empire britan-

nique. Mais il y a des exceptions :

L’Humanité (20/03/1922)
« La condamnation de Gandhi, le chefpar excellence du

mouvement révolutionnaire aux Indes, est un événement qui
sera gros de conséquences pour l’impérialisme britannique.
La personnalité de Gandhi, complexe et nuancée, sa philo-
sophie politique où les principes les plus disparates sont

juxtaposés, sa méthode de combat, fondée sur la non-violen-
ce absolue, toutes ces données ont intrigué et embarrassé le

gouvernement britannique. »

La rédaction du journal L’Humanité semble également
embarrassée et intriguée : déclencher une insurrection sans

armes ? Ça sonne bizarre. Les mots ne veulent pas s’aligner.
Le jargon habituel se cabre. Il vaut mieux recourir aux

registres qu’on connaît pour terminer l’article :

« La situation se réduit sans ambiguïté à ceci : les Indes
réclament l'indépendance politique, sans intervention de la

force, si possible, et avec l’intervention de la force, si c’est
nécessaire. »

La non-violence gandhienne, c’est si simple que ça !

Huit ans plus tard, il n’y a plus de doute au sujet de
Gandhi et le langage fonctionne selon les stéréotypes connus :



44 hans schwab

L'Humanité (13/04/1930)
« Le mouvement révolutionnaire aux Indes dépasse de

beaucoup la campagne de Gandhi, engagée avec l’autorisa-
tion de l’impérialisme britannique dans le but évident de
tenter d’arrêter la croissance de la révolution. Tous les
actes de Gandhi jusqu’à ce jour nous autorisent à considé-
rer Gandhi comme un agent de l’impérialisme. »

D'ailleurs, le journal pense connaître mieux que person-
ne l’objectif de cette campagne : « Tout semble indiquer que
le fakir fait de prodigieux efforts pour se faire arrêter et

rétablir aux yeux des masses son prestige déclinant. »

(11/03/1930)

Mais ce n’est pas uniquement L’Humanité qui doit

“s'adapter” ; Le Temps, journal austère et sérieux, prédéces-
seur du Monde, change aussi de registre. Dans l’édition du
13 mars 1924 « l’agitateur hindou Mahatma Gandhi » est

présenté comme « nationaliste et traditionaliste intempé-
rant, qui flétrit la civilisation occidentale comme “sata-

nique” et qui (agit) par haine de l’Angleterre. »

Six ans plus tard, le 8 avril 1930, ce sont soit Gandhi soit
Le Temps qui ont changé, puisque :

« Gandhi n’est pas un aventurier politique; il n’est pas
un agltateur révolutionnaire; il n’a rien d’un ambitieux
rêvant de la conquête du pouvoir. C’est un apôtre que la
méditation et le détachement du monde ont amené à la
conviction que la désobéissance peut l’emporter sur la

Jorce. »



Le jeûne de Calcutta
Extrait du journal de Manu Gandhi, orpheline élevée auprès de Gandhi,
petite-nièce du Mahatma, qui l’a accompagné dans tous ses déplacements
de décembre 1946 à janvier 1948.

Gandhi, au début de son jeûne à Calcutta

Calcutta, 31/08/1947

U: homme blessé est venu ce soir. Il est tombé d’un

tramway et s’est blessé. Mais il a été battu et on l’a
forcé à dire qu’il a été attaqué par des musulmans. Quelques
hommes l’ont amené ici en procession. Il était dix heures du
soir. Nous n’étions que trois dans la maison : Bapu (“père”,
Gandhi), Abha (sa cousine) et moi. Bapu dormait. Le bruit
m'’a réveillé et je sortis. Abha et moi ne pûmes raisonner les

gens qui devinrent de plus en plus nombreux. Ils commencè-
rent à casser des choses. Des pierres furent jetées contre le

lampes et les fenêtres. Deux hôtes musulmans étaient avec

nous. Les gens voulaient les attraper et les tuer.

Nous étions entourées par la foule. Bapu se réveilla.
C’était son jour hebdomadaire de silence. L’un des musul-
mans de la maison courut derrière Bapu. En le voyant, l’un
des émeutiers lui jeta une brique. Heureusement, personne
ne fut blessé. Quand je considère comment Bapu finalement
fut tué par un hindou, je pense que cet incident est un aver-

tissement.

Calcutta, 1/09/1947

DB nous réveilla à trois heures trente pour les

prières matinales habituelles. Ensuite il écrivit son

courrier. Il sortit pour marcher à sept heures. L’armée était
de garde, et la promenade eut lieu sans incident. Ensuite il

prit un bain et un massage. La nouvelle des incidents de la



46 manu gandhi

nuit dernière s’étaient répandues. Les gens ont commencé à
affluer à notre résidence. Bapu semblait sérieux et très affli-

gé. Nous apprîmes que de nouvelles émeutes s’étaient
déclenchées en ville. D’habitude, Bapu prenait un jus
d'orange ou quelques fruits à deux heures. Mais quand il

apprit ces terribles nouvelles, il refusa quoi que ce soit. Un
camion fut préparé pour ramener les musulmans chez eux.

Une bombe fut jetée sur le camion et deux personnes furent
blessées. Bapu décida d’aller voir ces blessés. […]

Abha était allée en ville voir son oncle. Les émeutes
s'étaient déclarées après son départ, et elle n’était pas rentrée
à deux heures. Naturellement, Bapu était très inquiet pour
elle. Abha fut sauvée par miracle. Des pierres avaient été

jetées contre sa voiture. Elle nous décrivit l’état de la ville.

Au retour, je demandai à Bapu ce qu’il mangera. Il

répondit : « C’est impossible pour moi de manger quoi que
ce soit dans ces conditions. Même le repas de ce matin était
une erreur. Il n’y a pas defin à la folie humaine. C’est pour-
quoi l’homme doit souffrir. » […] Vers minuit, Bapu nous

dit : « Vous ne devez préparer aucune nourriture pour moi à

partir de demain. » Nous ne comprîmes pas immédiatement
ce qu’il voulait dire. Il ajouta : « Je commence mon jeûne
demain. » Abha demanda : « Pour combien de jours ? » Il

répondit : « Il n’y a pas de limite fixée. Le jeûne durera tant

que la paix ne sera pas rétablie. Je ne prendrai que de
l’eau, avec du bicarbonate ou du citron si nécessaire. Je
réussirai ou je mourrai. Je ne peux que mourir si la paix ne

vient pas. »

Calcutta, 2/09/1947

U' poème de Tagore fut chanté durant la prière mati-
nale. Il avait été composé durant un jeûne de Bapu

et envoyé à la prison de Yeravda. Tout ce que Bapu écrivit

aujourd’hui peut être résumé en quelques mots : « Des
émeutes se sont produites à nouveau ici après quinze jours
de paix. Comment puis-je quitter Calcutta maintenant ? J’ai

réfléchi à mon devoir. Je pense clairement que je n’ai pas
d’autres moyens que de jeûner. Le moment est venu. Ainsi

j'ai commencé mon jeûne hier à huit heures du matin. Je ne

peux pas dire combien de temps il durera. Dieu me sauvera

s’Il veut utiliser mon corps dans ce monde. Il ne peut autre-

ment y avoir un sens à mon existence. Personne ne doit se

précipiter vers moi. »

Calcutta, 3/09/1947

l procession commune hindous-musulmans est

partie vers six heures et demi. Deux hindous et un

musulman parmi la procession sont venus rencontrer Bapu.
L’ami musulman pleurait. Il dit : « Je vous en prie, arrêtez
votre jeûne. Je prends la responsabilité qu’aucun musulman
de cette ville ne crée d’incident. » Le leader hindou promit
aussi de préserver l’unité. Bapu répondit : « Je ne peux arrê-
ter mon jeûne tant que Calcutta entière n’a rempli les
conditions que j'ai placées devant vous. Je jeûne avec Dieu

pour témoin. Dieu me sauvera et vous guidera sur le droit
chemin s’Il veut que je rende de nouveau service. De plus,
mon jeûne ne peut s’arrêter que si les sentiments que vous

avez exprimés sont aussi ceux présents dans l’esprit des
meurtriers. Arrêter mon jeûne à votre simple conseil vou-

drait dire que j'ai oublié mon Dieu. »

Calcutta, 4/09/1947
midi un groupe de 35 bandits est venu. Les 35
hommes ont confessé qu’ils avaient commis des

meurtres, ont demandé à être pardonnés et ont prié Bapu
d’arrêter son jeûne. Bapu dit : « Cela seul n’est pas suffisant
pour que j'arrête mon jeûne. Vous tous devez aller chez les
musulmans et leur offrir vos services. Comme les musul-
mans sont une minorité ici, ils doivent être protégés. Je
n'arrêterai mon jeûne que lorsque je saurai que vous les

protégez, et qu’une paix durable est établie. »

À deux heures, un leader des meurtriers qui avait orga-
nisé des émeutes dans Barabazar (quartier musulman) est

venu voir Bapu. Il avoua ses actes et promis à Bapu de
rendre toutes ses armes. Il posta deux de ses hommes pour
garder chacun des magasins musulmans. À trois heures

V



trente, un troisième groupe est arrivé. Le leader de ce groupe
avoua aussi ses crimes et dit : « Punissez-moi. Mon groupe et

moi-même sommes prêts à supporter n’importe quelle puni-
tion pour que vous arrêtiez votre jeûne. » Bapu répondit :

« Ma seule punition pour vous est que vous alliez vers les
musulmans et que vous les serviez. » [.…]

Dans la soirée, les leaders des différentes communautés
ont signé une déclaration promettant de préserver la paix à

Calcutta, d’en prendre la responsabilité si quelque événe-
ment survenait. Ils étaient prêts à mourir pour cela. « Nous,
soussignés, promettons à Gandhi que la paix et le calme ont

été rétablis à Calcutta. Nous ne permettrons aucun conflit
intercommunautaire dans la ville. Et nous lutterons jusqu’à
la mort pour les prévenir. »

Après une prière, Bapu arrêta son jeûne en buvant un

verre de jus d’orange à 9 h 15. [.…]
A dix heures du soir, de nombreuses personnes sont

venues déposer leurs armes devant Bapu : fusils, munitions,
bombes, etc.

Gandhi quitta Calcutta pour Delhi le 7 septembre à 9 h 30
du soir.

Traduction Yann Forget



L'Inde, puissance nucléaire
Depuis le début de son programme nucléaire dans les années 50, l’Inde a maintenu
une politique indépendante sur les questions militaires et civiles du nucléaire.

n 1996 même, le gouvernement indien s’est opposé
aux cinq membres permanents du Conseil de sécurité
de l'ONU, soutenu par une opinion publique

consciente de son poids numérique, même si impuissante
par manque d'organisation dans les négociations pour le
traité d’interdiction totale des essais nucléaires (CTBT,
Comprehensive test ban treaty).

À Genève, lors des négociations au sein du Comité sur le
désarmement d’abord, à l’assemblée générale des Nations
unies ensuite, lors de la signature du traité, le 25 septembre
1996, la Libye et le Bhoutan se sont joints à l’Inde pour
voter contre une résolution australienne acceptant ce docu-
ment. Ce refus équivaut à un veto, car la signature des pays
dits du “seuil nucléaire” (Israël, Pakistan et Inde) est une

condition pour que le traité entre en vigueur. Tous les partis
politiques ont soutenu le gouvernement indien dans cette

décision, lors des débats dans les deux chambres du
Parlement.

La décision est toutefois plus controversée dans les
médias, où elle suscite un débat. On y met en question l’uti-
lité de maintenir l’option atomique, mais on y fustige
“l’arrogance” des puissances occidentales, et des États-Unis
en particulier, pour maintenir une suprématie dans ce domai-
ne. Le gouvernement indien, partie prenante dans la négo-

YANN FORGET

ciation du traité, demande que soit inclus dans celui-ci un

engagement pour l’élimination des armes nucléaires avant
une date stipulée. Il avance que les puissances nucléaires
n’ont aucune volonté d’aboutir à un désarmement, et que le
perfectionnement des armes existantes et la fabrication de
nouvelles armes resteront possibles grâce à la simulation qui
n’est pas interdite par le traité.

Jawaharlal Nehru fut à l’origine de la plupart des résolu-
tions sur le désarmement nucléaire déposées à l’ONU par les
pays du tiers-monde au cours des années 50. Il était convain-
cu de leur nécessité pour l’Inde. Ainsi proposa-t-il dès 1951,
la création d’un fonds des Nations unies pour le développe-
ment, financé par les mesures de désarmement. En 1954, il
suggéra le gel des essais nucléaires et, en 1961, leur interdic-
tion. En 1963, l’Inde signa le traité d’interdiction des essais
nucléaires dans l’atmosphère et sous-marins. En revanche,
l’Inde a toujours refusé d’adhérer au traité de non-proliféra-
tion (TNP).

Le 18 mai 1974, stupéfiant l’opinion mondiale, l’Inde fit
exploser une charge atomique souterraine à Pokhran, dans le
désert du Thar, près de la frontière pakistanaise. L’Inde a

fabriqué les missiles Agni et Prithivi, avec une portée res-

pective de 300 et de 1 500 kilomètres et capables de trans-

porter des charges nucléaires. L’Inde ayant la capacité de



ais

l’inde, puissance nucléaire 49

œ
oë

lancer des satellites avec ses propres fusées, pourrait certai-
nement construire des missiles d’une portée supérieure.
Mais l’Inde considère que ses adversaires potentiels sont la
Chine et le Pakistan, et ne voit pas d’intérêt à développer ces

lanceurs.

Neufs réacteurs nucléaires sont actuellement en activité,
avec une puissance nominale d’environ 1 700 MW. D’autres
réacteurs sont en cours de construction. Mais ce programme
rencontre de nombreuses difficultés technologiques et finan-
cières. Les premiers réacteurs ont été construits sur un

modèle canadien, mais le Canada a suspendu son aide après
l’explosion de Pokhran. L'Inde a alors développé sa propre
technologie, avec des réacteurs à eau lourde et uranium
naturel. Les États-Unis ont également construit un réacteur à
uranium enrichi à Bombay, dont le combustible a été fourni

par la France.

Le programme nucléaire est très strictement contrôlé par
des organismes d’État. La transparence est absente dans ce

domaine sous prétexte de “secret militaire”. Plusieurs acci-
dents ont eu lieu dans les réacteurs indiens. À Nagora, en

Uttar Pradesh, une turbine a pris feu, et le dôme du réacteur
en construction à Kaïga, au Karnataka, s’est écroulé en 1994.

Le centre de recherche atomique,
près de Bombay

Les travaux n’ont toujours pas repris. Le mouvement antinu-
cléaire indien est très marginal. La revue Anumukti est publiée
en anglais six fois par an par l’Institut pour la révolution tota-

le, une petite communauté dirigée par Narayan Desai, fils de
Mahadev Desai, le secrétaire personnel de Gandhi.

Malgré le peu d’informations divulguées, il est générale-
ment admis que l’Inde a la capacité de fabriquer des armes

nucléaires en peu de temps. Ce que le gouvernement indien

appelle vouloir garder ouverte “l’option nucléaire”. Le BJP,
parti hindouiste, est le plus constant pour soutenir cette

option, voire fabriquer quelques bombes et effectuer
d’autres essais. Les partis de “gauche” sont très silencieux
sur cette question.

Conscient de son handicap financier dans une potentielle
course aux armements nucléaires, l’Inde favorise le désar-
mement, mais comme le dit J.-K. Gurjal, ministre des
affaires étrangères devant le Parlement de Delhi : « Nous
sommes une nation indépendante de quiconque pour sa sub-
sistance, son développement économique et ses besoins de
défense. » Les dirigeants indiens entendent bien le montrer.

+



-

Bibliographie “Gandhi”
en langue française

Ouvrages de Gandhi :

La Jeune Inde, Paris, Stock, 1924, 380 p.
Traduits et présentés par Romain Rolland, ces articles du jour-
nal La Jeune Inde écrits entre 1919 et 1922 sont parmi les plus
intéressants qui aient été traduits en français. Cet ouvrage,
aujourd’hui épuisé, a été réédité en 1973 chez Stock sous un

titre quelque peu réducteur : Ma non-violence.

Vie de Gandhi par lui-même, Paris, Rieder, coll. “Europe”,
1931, 411 p.

M.K. Gandhi à l’œuvre, suite de sa vie par lui-même, Paris,
Rieder, collection “Europe”, 1934, 428 p.

L’autobiographie de Gandhi est un document indispensable à la
connaissance du personnage. Pourtant, cette première édition
réalisée par un fidèle compagnon de Gandhi (C.F. Andrews),
publiée en deux volumes, est incomplète.

L'art de guérir, Paris, Figuière, sans date.

Le guide de la santé, Paris, Figuière, sans date, 200 p.

Lettres à l’Ashram, Paris, Albin Michel, coll. “spiritualités
vivantes”, 1937, 115 p. rééd. 1971, 184 p.

Ecrites alors qu’il était en prison en 1930 au moment de la
marche du sel, les lettres à l’ashram exposent les idées de
Gandhi sur les grandes règles morales fondamentales. Ce volu-
me contient également des extraits de textes de Gandhi (notam-
ment de La Jeune Inde) sur les mêmes thèmes développés dans
les lettres à l’ashram.

ES

ALAIN REFALO

Le guide de la santé, Paris, Fournier-Valdès, 1949, 218 p.

Autobiographie ou mes expériences de vérité, Paris, PUF,
1950, 678 p. rééd. 1983.

« Je voudrais simplement conter l’histoire de mes nombreuses

expériences de vérité », écrit Gandhi dans son introduction.
Ces courts textes, rédigés pour la plupart en prison, ne sont pas
seulement autobiographiques ; ils explorent jusqu’aux années
1920 les recherches spirituelles de Gandhi et relatent ses cam-

pagnes d’action en Afrique du sud. Cet ouvrage, traduit inté-

gralement de l’anglais, est remarquablement documenté.

Leur civilisation et notre délivrance, Paris, Denoël, coll.
“Pensée gandhienne”, 1957, 190 p.

Le titre original est Hind-Swarâdj (Indépendance de l’Inde). Il

s’agit avant tout d’une sévère condamnation de la civilisation
moderne.

Tous les hommes sont frères, Paris, Gallimard, coll. “Idées”,
1969, 314 p., réed. 1993.

Une sélection d’écrits de Gandhi puisés dans ses différentes
œuvres et publiés à l’occasion du centenaire de sa naissance.

Malheureusement, ces ‘“bouts” de textes ne font l’objet d’aucu-
ne présentation. Hors contexte, il est bien difficile d'entrer dans
la compréhension de la pensée de Gandhi.

Ma non-violence, Stock 2, Paris, 1973, 317 p.

Résistance non-violente, Buchet-Chastel, Paris, 1986, 320 p.



bibliographie “gandhi” en langue française 51

Ouvrages sur Gandhi :

Années 1920

MARKOVITCH (Milan), Tolstoï et Gandhi, Paris, Librairie

Champion, 1929, 188 p.
Cette thèse de doctorat est la seule étude vraiment rigoureuse
qui analyse comparativement les pensées de Tolstoï et Gandhi.
De nombreuses citations d’ouvrages de Tolstoï (quasi) introu-
vables aujourd’hui parsèment l’ouvrage qui a été réimprimé en

1977 (on peut se le procurer à la Librairie Champion-Slatkine,
‘7 quai Malaquais, 75006 Paris, prix : 219 F port compris).

ROLLAND (Romain), Mahatma Gandhi, Paris, Stock,
1923, 208 p… rééd. 1993, 153 p.

Ce premier ouvrage sur Gandhi connut un très grand succès en

France et à l’étranger et fut réédité de multiples fois. Dans un

style inimitable, Romain Rolland trace un superbe portrait du
Mahatma.

Années 1930

ANDREWS (C.F.), CERESOLE (Pierre), En Inde sinistrée,
Lausanne, La Concorde, 1936, 118 p.

LANDEAU (Marcel), M.K. Gandhi, tel que je l’ai connu,

Paris, Ed. Landausons, 1938, 419 p.

LEVAUX (Léopold), La figure religieuse de Gandhi,
Louvain, Aucam, coll. “L’Orient et nous’, 1932.

PRIVAT (Edmond), Aux Indes avec Gandhi, Paris, Attinger,
1934, 282 p., rééd. revue et augmentée, Denoël, coll.
“Pensée gandhienne”, 1960, 244 p.

Le reportage du séjour en Inde de Privat en 1931-1932, agré-
menté de nombreux souvenirs des jours passés en compagnie
de Gandhi.

SAMIOS (Eleni), La sainte vie de Mahatma Gandhi, Ed.
Delachaux et Niestlé, Paris, 1934, 175 p.

TAGORE (Soumyendranath), Gandhi, Gallimard, Paris,
1934, 252 p.

L’un des rares ouvrages très critiques vis-à-vis de la pensée et

de l’action de Gandhi par un étudiant hindou qui correspondait
avec Romain Rolland.

VULDA (Laura), L’Inde sous Gandhi, Ed. du Var, Aix-en-

Provence, 1932, 200 p.

Années 1940

DREVET (Camille), Pour connaître la pensée de Gandhi,
Bordas, Paris, 1946, 160 p., Rééd. revue et augmentée,
1954, 245 p.

Camille Drevet a consacré une grande part de sa vie à étudier
Gandhi et à faire connaître différentes facettes de sa pensée et
de son action dans plusieurs ouvrages, avec un grand souci

pédagogique. Elle anima pendant de longues années
l’Association des amis de Gandhi. Son premier ouvrage, écrit
pendant la guerre puis complété quelques années plus tard,
expose ses idées religieuses et politiques.

FRANCE-ASIE (dossier collectif), Hommage à Gandhi,
n° 32 (novembre), 1948, 358 p.

Un document qui recense les très nombreuses réactions de per-
sonnalités et d’institutions dans le monde à la suite de la mort

de Gandhi.

GUÉRIN (Paul), À l’affût de Gandhi, Paris, Presses des
Deux Artisans, 1949, 14 p.

HEM DAY, Hommage à Gandhi, Bruxelles, Ed. Pensée et

action, 1948, 58 p.

KAPLAN (Alexandre), Gandhi et Tolstoï : les sources

d’une filiation spirituelle, Nancy, Imp. Stockert, 1949, 69 p.

LANZA DEL VASTO, Le pèlerinage aux sources, Paris,
Denoël, 1943, 407 p., rééd. Folio, 1972, 438 p., rééd. Ed. du
Rocher.

La rencontre du futur fondateur des communautés de l’Arche
avec Gandhi en 1937. Le “best-seller” de la littérature sur la
non-violence !

LESTER (Muriel), La signature de Gandhi, Paris, Ed. La

Réconciliation, 1949, 19 p.

PRIVAT (Edmond), Vie de Gandhi, Genève, Labor et Fides,
1949, 220 p., rééd. revue et augmentée, Denoël, coll.
“Pensée gandhienne”, Paris, 1957, 220 p.

RANJAN SEN (Samar), L’Inde et la non-violence,
Bruxelles, Ed. Pensée et action, 1948, 24 p.

Années 1950

CORMAN (Louis), Une école d’héroïsme : les campagnes
non-violentes de Gandhi, Paris, Stock, 1951, 164 p.



52 alain refalo

DREVET (Camille), Mahatma Gandhi, Strasbourg, Ed. Le
Roux, 1951, 45 p.

DREVET (Camille), Gandhi et les femmes de l’Inde, Paris,
Denoël, Coll. “Pensée gandhienne”, 1959, 250 p.

Camille Drevet nous fait découvrir ici une face méconnue de la
pensée et de l’action de Gandhi en faveur des femmes. Les
femmes ? « La meilleure moitié de l’humanité », disait Gandhi
et il reconnaissait en son épouse Kasturbaï « son professeur de
non-violence ».

DREVET (Camille), Gandhi et l’Inde nouvelle, Paris, Ed.
Centurion, coll. “Poids du jour”, 1959, 187 p.

FISCHER (Louis), La vie du Mahatma Gandhi, Paris,
Calmann-Lévy, 1952, 500 p., rééd. Belfond, 1983, 572 p.

Cette biographie de Gandhi, écrite par un journaliste anglais,
est généralement considérée comme la plus rigoureuse et la
plus exhaustive.

MASHRUWALA (Krishôrlâl), Gandhi et Marx, Paris,
Denoël, coll. “Pensée gandhienne”, 1957, 119 p.

NEHRU (Pandit), Ma vie et mes prisons, Paris, Denoël,
1952, 406 p.

Un document “incontournable” pour saisir la personnalité du

plus proche compagnon de lutte de Gandhi. Un regard à la fois
admirateur et critique sur le mahatma.

RANADE (R.D.), La spiritualité dans l’œuvre de Gandhi,
Paris, Adyar, 1957, 107 p.

ROLLAND (Romain), Inde, journal (1915-1943), Ed.
Vinéta, 1951, rééd. augmentée de textes inédits, Albin
Michel, Paris, 1960, 622 p.

Le journal de Romain Rolland consacré à l’Inde est une mine
d'informations et d’anecdotes toujours plaisantes à lire. Une
véritable matière première.

SEMENOFF (Marc), Tolstoï et Gandhi, textes, Paris,
Denoël, coll. “Pensée gandhienne”, 1958, 215 p.

Années 1960

BIBLIOTHEQUE DU TRAVAIL (n° 644), Gandhi,
Cannes, ICEM, 1967, 29 p.

BOURTEMBOURG (Pierre), La vie passionnée de Gandhi,
Paris, Seghers, 1961, 335 p.

CHARPENTIER (Marivic), Gandhi, Paris, Ed. France-

Empire, 1969, 299 p.

DREVET (Camille), Gandhi interpelle les chrétiens, Paris,
Ed. du Cerf, 1965, 170 p.

Ce petit livre est un pont entre les traditions hindoues et chré-
tiennes revisitées par Gandhi. Le Cerf serait bien inspiré de
rééditer cet ouvrage pour le 502 anniversaire de la mort de
Gandhi, car comme le dit si bien son auteur « Gandhi rappelle
aux chrétiens du monde entier les exigences de l’Evangile ».

DREVET (Camille), Gandhi, Paris, Puf, coll. “Philosophes”,
1967, 126 p.

DREVET (Camille), Gandhi et Massignon : La contagion
de la vérité : textes choisis et présentés par Camille Drevet,
Paris, Le Cerf, 1967, 219 p.

HERBERT (Jean), Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris,
Stock, 1969, 255 p.

LACOMBE (Olivier), Gandhi ou la force de l’âme, Paris,
Plon, 1964, 187 p.

NANDA (B.R.), Gandhi : sa vie, ses idées, son action poli-
tique en Afrique du Sud et en Inde, Verviers (Belgique), Ed.
Gérard, coll. “Marabout-Université”, 1968, 380 p.

PANTER-BRICK (Simone), Gandhi contre Machiavel

(compléments de Lanza Del Vasto), Paris, Denoël, coll.
“Pensée gandhienne”, 1963, 335 p.

Une étude extrêmement rigoureuse des succès et des échecs
des actions de Gandhi en Afrique du Sud et en Inde. L’un des

ouvrages les plus novateurs de cette bibliographie.

ROLLAND (Romain), Gandhi et Romain Rolland, Les
Cahiers Romain Rolland, n° 19, Paris, Albin Michel, 1969,
489 p.

SLADE (Madeleine), Dans l’intimité de Gandhi, Paris,
Denoël, 1966, 302 p.

Le témoignage de “Mira Behn”, qui vécut vingt-cinq ans

auprès de Gandhi et qui l’accompagna dans sa lutte jusqu’en
prison, nous fait découvrir Gandhi dans sa vie quotidienne.



1CE-

bibliographie “gandhi” en langue française 53

Années 1970

ERIKSON (Eric H.), La vérité de Gandhi : les origines de la
non-violence, Paris, Flammarion, 1974, 428 p.

Un ouvrage original dans lequel le grand psychanlyste améri-
cain examine dans quelle mesure la jeunesse de Gandhi le pré-
para à devenir le chef d’un grand mouvement de libération
nationale.

LAPIERRE (Dominique), COLLINS (Larry), Cette nuit la

liberté, Paris, Laffont, 1975, 554 p., réed. Livre de poche,
734 p.

Ce récit exceptionnel de la vie de Gandhi, fruit d’une minutieu-
se enquête, se lit comme un roman et demeure le document de
référence le plus accessible au grand public. Il inspirera,
quelques années plus tard, le scénario du film de Richard

Attenborough, Gandhi (1983).

LASSIER (Suzanne), Gandhi et la non-violence, Paris, Le

Seuil, Coll. “Maîtres spirituels”, 1970, 190 p.

PAYNE (Robert), Gandhi, Paris, Seuil, coll. “L’histoire

immédiate”, 1972, 480 p.
Encore une autre biographie imposante qui s’intéresse plus à la
vie et aux actes qu’à la pensée de Gandhi.

Années 1980

CLÉMENT (Catherine), Gandhi, athlète de la liberté, Paris,
Gallimard, coll. “découvertes”, 1989, 176 p.

La superbe collection de Gallimard ne pouvait ignorer cet

“athlète de la liberté” que fut Gandhi, selon le titre original de
cet ouvrage. Extrèmement riche en illustrations, dessins et pho-
tos, et remarquablement documenté, ce livre est une belle réus-
site. Une idée de cadeau…

COLLECTIF, Gandhi, une vie revue, New Delhi, Ed.

ICCR/Interprint, 1984, 131 p.

GOLD (Gérard), ATTENBOROUGH (Richard), Gandhi, le

livre du film (biographie illustrée), Paris, Presses de la cité,
1983, 191 p.

Le film de Richard Attenborough connut à juste titre un grand
succès. Cet ouvrage, tout à fait complémentaire au film, retrace

les principaux épisodes de la vie de Gandhi et est illustré par de

nombreuses photos d’époque.

HAZAREESINGH (K), Les pensées de Gandhi, Ile
Maurice, Editions de l’océan indien, 1980, 64 p.

MARCHON (Benoit), LEO, Gandhi, le pèlerin de la paix,
BD, Paris, Le Centurion, Astrapi, 1988, 45 p.

Une bande dessinée plutôt réussie sur la vie de Gandhi que
toute bibliothèque d’école qui se respecte doit impérativement
posséder…

OHSAWA (Georges), Un enfant éternel, Gandhi, Paris, Ed.
de la Maisnie, 1983, 151 p.

SANITAS (Jean), REMOHI (Brocal), Gandhi 1869-1948,
BD, Paris, Dargaud-Histoire, 1987, 80 p.

Années 1990

MULLER (Jean-Marie), Gandhi, la sagesse de la non-vio-

lence, Paris, Desclée de Brouwer, coll. “Témoins d’humani-

té, 1994113 p.
Cette étude concentrée renouvelle l’analyse de la philosophie
de la non-violence telle que Gandhi l’a formulée dans ses mul-

tiples facettes.

NICHOLSON (Michael), Le Mahatma Gandhi, Paris, Ed.
Le Sénevé, 1995, 64 p.

NON-VIOLENCE ACTUALITE (dossier collectif),
Gandhi, artisan de la non-violence, Montargis, Ed. NVA,
1991.95 p.

SOFFRI (Gianni), Gandhi et l’Inde, Paris, Casterman, coll.
XXe siècle”, 1996, 191 p.

VENTURA (Piero), Gandhi, Paris, Grund, coll. “Grands

destins”, 1991, 43 p.



54 centre d’information gandhi



numéro 100 d’ANV a

suscité un abondant courrier
de lecteurs. L'approche
pluraliste de la non-violence
a été réellement appréciée.
Loin d’être des discordances,
ces différentes approches
apparaissent comme une

richesse pour la non-violence
qui continue à se chercher
pour être mieux comprise.
« Ce numéro, nous écrit Paul
Delumière (Bordeaux), est
un peu comme une partition
pour une symphonie. Chaque
instrument apporte sa note,
combien indispensable ».

Si ce numéro 100 semble
avoir été largement apprécié,
plusieurs lecteurs ont

souligné, à juste titre,
le regret de n’y trouver
aucune signature féminine.
Cette lacune est

profondément regrettable,
et ANV a déjà expliqué,
dans le numéro 101,
que les femmes qui avaient
été pressenties pour rédiger
un article se sont désistées,
à l’exception de Dominique
Voynet, qui a envoyé
si tard son article qu’il n’a

pu être publié que dans
le numéro 101.

« L. parution du numéro 100
d’ANV prouve la pérennité du travail
de qualité mené depuis 23 ans. Étant
lyonnaise et membre du Man, je suis
attachée à cette revue [.…] que je consi-
dère comme une veille intellectuelle,
une vigilance, dans ce monde qui va

mal. Bravo pour le contenu de ce

numéro 100. L'idée est excellente de
donner ainsi l’occasion à toute une

série de personnalités de s’exprimer sur

la non-violence.

[...] Nous pouvons constater que,
dans la mouvance non-violente, nous

sommes loin de la “pensée unique”, et

c’est tant mieux. On peut aussi féliciter
ANV d’avoir eu le souci de donner la

parole à des personnalités étrangères,
ce qui souligne le caractère universel
de la non-violence.

Mais j'ai un regret, et 1] est de
taille. Il n’y a, dans ce numéro, aucune

signature féminine. Je l’ai feuilleté à

plusieurs reprises, espérant même que
“ce” Dominique Boisvert que je ne

connais pas, soit “une” Dominique,
mais sa photo m’a résolue à conclure

que sur 26 personnes interrogées il n’y
avait aucune femme ! J’en suis chagri-
née, je pense que je ne suis pas la seule
à l’avoir remarqué. C’est dommage,
car ce dossier y aurait gagné en équi-
libre et en crédibilité.

Faut-il en conclure que les femmes
n’ont rien à dire sur la non-violence ?

Je ne le pense pas. Ce qui est sûr, c’est

qu’elles le disent différemment des
hommes. En tant que femmes, nous

écrivons plus fréquemment sur nos pra-
tiques, sur nos savoir-faire, pour com-

battre la violence. Le numéro 99
d’ANV (très intéressant lui aussi),
consacré à la fracture sociale, écrit à

plus de 60 % par des femmes, en est la

preuve. Apparemment, cette écriture,
cette parole, n’a pas trouvé de place
dans ce numéro 100.

Du temps du féminisme virulent, il
était facile de crier haro sur les
hommes, ces “salauds” qui nous muse-

laient, nous les pauvres femmes, qui
nous empéchaient de nous exprimer.
Aujourd’hui, nous savons, toutes et

tous, que le problème et les responsabi-
lités sont largement partagés. [.…]
Intuitivement, il me semble que la non-

violence a quelque chose à voir dans le

rapport complexe du masculin et du
féminin. Améliorer les relations
homme-femme, les rendre plus harmo-
nieuses, plus égalitaires, seraient
comme un prélude à une véritable
mutation sociale et politique. Et les
non-violentes, à leur manière, peuvent
y contribuer.

Alors, sans rancune, aucune. Merci

pour ce beau numéro d’ANV, et longue
vie à cette revue. »

Yvette BAILLY (69)



56 courrier des lecteurs

« J 3
eu grand plaisir à voir que

le numéro 100 d’ANV fut consacré à

“faire le point” sur la non-violence. En
ces temps de désenchantement, une

telle réflexion m’apparaît en effet
comme de nature à nous aider, à nous

porter les uns les autres, à nous per-
mettre de baliser pour ré-avancer.

[..….] Mais quelle tristesse, et quelle
colère, de découvrir que pas une

femme n'avait la parole ! Pas une !
Alors que ce n’est pas une femme que
J'aurais aimé lire, mais, sur vingt-six
personnes, une douzaine ! Cela me

paraît très grave. Tellement grave, en

vérité, que tout l’exercice devient vain.

Pourquoi pérorer sur la non-violence,
tout en commettant une telle violence

symbolique ?

[.…] J'aurais aimé lire davantage
de propos du Sud : Tchad non-violence
et le Serpaj, pour ne citer que deux

groupes parmi cent, ont autant de
choses à dire que nous sur la non-vio-
lence. [.…] »

Philippe BECK (Lausanne-Suisse)

« Any est pour moi un peu cryp-
to-catho. Ce n’est pas vraiment une

injure, juste une constatation. Je préfè-
re le crypto-catho-gaucho au crypto-
catho-facho !!!

[...] Allez, un petit bravo pour les

petites photos en début d’article. Bien

que négationniste côté télé, j'aime bien
voir la tête de ceux qui causent:

Dommage que certains jouent encore

au carré blanc.

Halte aux louanges. Voici la critique.
De pure forme encore, encore que ! Ça
fait plusieurs numéros où ma lecture
assidue d’ANV m’envoie une image peu
reluisante de l’étendue de ma culture.
Voilà en effet quelques érudits articles

présentant quelques citations en langues
étrangères, voire mortes. Vous ne me

ferez pas l’injure de croire que je ne tra-

duis pas dans l’instant latin et anglais;
mais je pense que certains de vos lec-

teurs, franchement franchouillards, ne

verraient aucune objection à ce que, par
d’habiles notes de renvois, en petits
caractères, vous leur donniez, de temps
en temps, autre chose que la VO. Ceci

dit, bien entendu, non pour moi-même
mais pour le lecteur tout venant, épris de
culture… »

Georges GAGNAIRE (42)

« drcicur de votre revue depuis
peu, je vous écris pour vous faire part
de quelques réflexions et questions au

sujet de la non-violence.

[...] Dans les écrits sur la non-vio-

lence, la notion de respect me semble
souvent moins mise en avant que la
notion d’amour [.…]. Je crois pourtant
que le respect devrait être une valeur

plus haute que l’amour.

On peut respecter quelqu’un même
si on ne l’aime pas. On ne peut aimer
tout le monde, et aimer ne peut être un

devoir, mais on peut et on doit respec-

œ

x Ÿ >
2 4/54 NS

ter chacun. Plutôt que le commande-
ment “aime ton prochain comme toi-

même”, il faudrait suivre le comman-

dement “respecte ton prochain comme

tu voudrais qu’il te respecte”. On ne

peut exiger de l’amour qu’il soit réci-

proque, mais on doit exiger que le res-

pect le soit.

Il semble très difficile d’aimer ses

ennemis, mais les respecter dans leur

personne n’est pas au-delà des forces
du plus commun des mortels. L’amour
ne garantit pas la vie et la dignité du

prochain ; le respect, oui. Bien des
crimes ont été perpétrés au nom de
l’amour ; le respect a évité bien des
crimes. Le respect n'empêche pas la

haine, mais peut la juguler, la “tenir
en respect”, l’empêcher de se résoudre
en violence. Le principe de respect de
la personne humaine permet de com-

battre la mal plus efficacement qu’en
détruisant la personne, ou qu’en
“aimant”, ce qui me paraît une totale

incongruité dans tous les cas de

conflits violents. [.…] »

Henri MANGUY (92)



2

Observatoire
des transferts d’armements

RAPPORT 1996 “

Observatoire des transferts
d’armements

Rapport 1996

Ventes d’armes de la France ;
pays acquéreurs ; conséquences
pour l’emploi
sous la direction de Patrice Bouveret
et Belkacem Elomari

1996, 260 p., 120 F. (+ 20 F. de port)
Disponible auprès du CDRPC, BP 1027,
69201 Lyon Cedex 01

Après plusieurs années de dégrada-
tion continue, les exportations d’armes
de la France affichent un résultat à la
hausse en 1995 selon le rapport que
vient de publier l’Observatoire des
transferts d’armements. En effet, le
carnet de commandes des industriels de
l’armement s’est rempli à hauteur de

33,5 milliards de francs contre 31,7
milliards en 1994. Un résultat qui dans

une première lecture pourrait venir

apporter du crédit au souhait affiché
par certains de compenser la baisse
des dépenses militaires par le dévelop-
pement des exportations d’armes.

Reste que cette diminution des cré-
dits militaires conduit à une exacerba-
tion de la concurrence entre les “ven-
deurs” d’armes et à une modification
du marché permettant aux “acheteurs”
d’obtenir de meilleures conditions, de

plus importantes compensations, qui
viennent d’autant réduire les “béné-
fices” escomptés, comme le montrent

plusieurs des auteurs du Rapport 1996.
En effet, outre une analyse appro-

fondie des ventes d’armes de la France
durant la dernière année, de l’évolution
de la coopération militaire et de la
restructuration en cours de l’industrie
d’armement, y compris dans sa dimen-
sion européenne, toute une partie de ce

rapport s'attache à mesurer l’impact
des ventes d’armes sur l’emploi.
Thème important s’il en est. Pourtant,
on constate à la lecture de ce dossier,
que l’analyse économique est relative-
ment démunie au niveau d’instruments
de mesure un tant soit peu précis de ce

lien... Il n’existe aucun bilan global
réel, fiable, de l’apport économique
des exportations d’armes en termes

d'emplois. Les quelques données doi-
vent être cherchées du côté des Etats-
Unis, comme le souligne Luc

Mampaey, du Grip de Bruxelles, qui
cite une étude américaine, datant de
1994, selon laquelle pour 100 emplois
dépendant de contrats de vente

d’armes incluant des compensations —

ce qui est le cas de la majorité d’entre

eux —, 50 emplois seraient perdus
dans d’autres secteurs de l’économie.

Comme on le voit il s’agit d’un
chiffre important et justifiant à lui seul
qu’en lieu et place de la volonté gou-
vernementale de favoriser les exporta-
tions d’armes, une réflexion véritable
soit entreprise aux différents niveaux
de la société française — du local au

national — pour qu’une véritable poli-
tique de reconversion soit engagée
« pour préserver l’emploi tout en

contribuant par de nouvelles formes
d’activités à une meilleure satisfaction
des besoins humains » comme nous y
invite, dans sa contribution, Roland de
Penanros, professeur d’université dans
une région particulièrement concernée :

Brest. Le fait que des syndicalistes de
la CFDT et de la CGT donnent leur
point de vue dans ce rapport est un

signe encourageant.
Ce rapport est également un outil

fort utile pour tous ceux qui sont enga-
gés sur le terrain des droits de
l’homme. En effet, il contient une

fiche signalétique sur chacun des 76
pays qui ont acquis des armes fran-
çaises durant les années 1995-96.
Réalisées en collaboration avec

l’Institut des droits de l’homme,
dépendant de l’université catholique
de Lyon, ces fiches permettent « de
dévoiler le décalage entre les besoins
de développement humain de nombreux
pays et leurs dépenses militaires » et
donnent un aperçu de l’usage qui peut
être fait des armes que la France vend.
Bref, un outil indispensable.

Xavier ROBERT



58 nous avons lu…

Phoolan DEVI
Avec la collaboration
de Marie-Thérèse Cuny
Moi, Phoolan Devi, reine des bandits

Paris, Éditions Fixot, 1996, 440 p., 139 F.

« Je ne sais ni lire, ni écrire ; ceci
est mon histoire. » C’est par cette cita-
tion que débute la confession d’une

jeune indienne, Phoolan Devi.

La destinée de cette courageuse
mallah a passionné l’Orient comme

l’Occident. En effet, Phoolan Devi a

été au cours de sa jeune vie haïe puis
déifiée par une Inde où se côtoient tout

autant le merveilleux des religions que
la misère du quotidien.

Née dans une caste inférieure, les

Mallahs, Phoolan Devi, malgré l’indi-

gence de son milieu, cultive une fierté
de l'âme et du cœur mais subit

l’impuissance du corps ainsi que
l’emprisonnement de sa condition
sociale.

Mariée à onze ans à peine, prise en

otage par les liens du mariage, la jeune
enfant est violentée, battue et humiliée

par un époux pervers.
Son enlèvement par des bandits dans

l’inhospitalière jungle indienne dé-
clenche sa rébellion contre la ‘“’caste des
hommes”. Sa vengeance peut enfin
s’abattre sur ceux qui l’ont tant fait souf-
frir. Protégée par Durga, déesse de la
force et de la destruction, soutenue par
l’amour d’un homme lâchement assassi-

né, la “dacoït” (‘“‘bandit’’ en indien)
avoue « ma vie est une bataille » :

Phoolan vole, pille et terrorise les
riches dominateurs des castes supé-
rieures.

Pourtant viendra l’heure de la red-

dition, Phoolan Devi remettra son arme

et sa vie entre les mains de cette police
qui l’a longtemps traquée. Elle connaî-

tra, après onze années de prison, une

nouvelle existence. Elle est, en effet, de
nos jours sur la scène politique mon-

diale, la voix de millions de femmes
indiennes et œuvre pour son pays
qu’elle aime tant.

Cet ouvrage, né de la patience, de
la persévérance de son auteur et de sa

collaboratrice, livre un témoignage poi-
gnant dans un langage d’une doulou-
reuse vérité.

L’écriture est limpide, “vivante” ;
elle révèle l’effrayante innocence de
l’adolescente qu’était Phoolan Devi.

«Je devrais être morte

aujourd’hui,
ntais je suis vivante,

Né q ik first 3

; ee moins qu'un chien,
y

Jesuis devenue une reine,
Mon témoignage

est une main tendue
à toutes les femmes

humiliées du monde.»

On pourrait croire que ce témoigna-
ge est un conte cruel issu de la tradition
orientale. Cependant, il n’en est rien. Il
est seulement le-eri d’une jeune fille
bafouée qui a enduré le sordide des
hommes et subit la cruauté de leurs
coutumes.

Phoolan Devi, vous étiez ‘reine des
bandits” de la jungle, vous êtes

aujourd’hui ambassadrice de votre

nation et porte-parole de la femme
indienne !

Élisabeth HATZAKORTZIAN

Psmr

Jean-Claude LAVIGNE

Habiter la terre

Une spiritualité de la création

Paris, Les Éditions de l’Atelier/Éditions
Ouvrières, 1996, 128 p., 80 F.

Jean-Claude Lavigne, dominicain
et économiste, nous guide, en dix trai-

tés, dans un voyage intime au centre de
la spiritualié de la création.

Mais qu’est-ce que cette création,
s’est-elle terminée avec le chapitre un

de la Genèse ? Non, car si elle nous est

offerte, c’est pour la faire fructifier,
devenir créateurs avec Dieu, grâce aux

talents dont Il nous a dôtés, dans le par-
tage et la rencontre avec l’autre.

L’auteur nous invite, en un vibrant

appel, à répondre à « l'invitation que



nous avons lu… 59

fait Dieu aux hommes de s’associer à
sa création » dans l’immensité qui
côtoie l’infime, dans l’invisible qui
frôle les apparences, dans l’innocence
de l’enfant et le désœuvrement du
faible. C’est à ce prix que nous pour-
rons véritablement habiter la terre, cet

arc-en-ciel qui abrite la mosaïque de
l’humanité aux « couleurs innom-
brables de vêtements et de rires, cou-

leurs toujours nouvelles d’espérances
et de rêves ».

L’orgueilleux monde d’aujour-
d’hui, Babel moderne aux multiples
réseaux de circulation et d’information
d’où naissent des langages différents, ne

favorise pas la rencontre. C’est dans le

dialogue entre les hommes et avec Dieu

que pourra être renouvelé le serment de
confiance dans la création malgré nos

limites et points critiques qui ne souf-
frent pas le partage.

Sortant ainsi du confinement de
notre espace quotidien, nous pourrons
aller à la rencontre de l’autre en

embrassant du regard cette « aventure

planétaire » qu’est l’infini. Nul ne doit
être oublié en chemin ou abandonné
sur le seuil du bonheur, ni l’innocent,
ni le démuni, ni l’invisible.

Remplir son cœur des beautés du
ciel et de la terre, exercer son intelli-

gence à les faire grandir et à détourner
les dangers qui les agressent, utiliser la

parole pour unir les hommes en un dia-

logue commun et peupler ses prières
« des secrets de nos vies, de nos

espoirs et de nos amours » telle est la

quête qui nous fera découvrir au

détour d’un chemin « le Christ qui
attendait patiemment ».

Alors, acteurs perfectibles du
monde, mettons-nous en route sans

crainte du présent, remplis de projets
pour l’avenir et forts d’« une foi cou-

leur d’universel » !

La passionnante aventure à laquelle
nous invite Jean-Claude Lavigne nous

captive dès les premières lignes. Cet

ouvrage d’une écriture très poétique est

le fruit d’un amour profond pour la
terre et ses enfants. La réflexion philo-
sophique et spirituelle, enrichie de
nombreuses références bibliques ren-

dant plus limpides encore les propos de

l’auteur, est en prise directe avec le
monde actuel (écologie, économie,
transport, chômage.…).

Et c’est plein d’espoir et d’étonne-
ment que l’on achève la lecture de ces

traités. En devenant citoyen de la terre,
s’écrouleront les barrières qui nous

empêchent de percevoir les pulsations
de vie de la planète et de devenir des
hommes libres. « C’est ce virus-là que
l’homme de Galilée est venu donner :

aimer Dieu et aimer l’autre, sa terre,
sa vie, ses rêves et s’en trouver heu-

reux, pacifié. »

E.H.

areas

_

Sous la direction
du Général d'armée (er)

Jean COT

Fondation pour les Études de Défense

Y
Ë Han attan ED

Jean Cot

(sous la direction du général d’armée)
Dernière guerre balkanique ?

Ex-Yougoslavie : témoignages,
analyses, perspectives
Éditions L’Harmattan/Fondation pour les
études de défense, 1996, 252 p., 150 F.

Fallait-il ou non lever l’embargo sur

les armes afin de permettre aux Bos-

niaques de se défendre ? Fallait-il ou non

intervenir militairement pour contraindre
les différents belligérants à plus de rai-

son, et notamment les Serbes à plus de

respect des droits de l’homme ? Fallait-
il à tout prix envoyer des convois
humanitaires sachent que bien peu arri-
vaient complets à destination ?

À toutes ces questions et à quelques
autres, les auteurs — acteurs et/ou
témoins privilégiés du drame yougoslave
— des huit contributions qui constituent



60 nous avons lu…

cet ouvrage apportent des réponses
engagées, argumentées, souvent

convaincantes, qui “chatouilleront” peut-
être quelques lecteurs (‘“non-violents”).

Ainsi, c’est « l’aveuglement volon-
taire » de ses dirigeants, particulière-
ment de François Mitterrand, à faire de
Slobodan Milosevic « l’homme incon-
tournable de tout scénario de sortie de

guerre », qui a conduit la communauté
internationale à préférer poursuivre une

« logique de paix négociée » plutôt
qu’une « logique de paix imposée par
l’action militaire ». Et du même coup
« à se réfugier dans l’assistance huma-
nitaire » (p. 144), permettant ainsi la

poursuite de la politique de « purifica-
tion ethnique », véritable objectif des
nationalistes, particulièrement Serbes
et Croates.

Ce qui fait craindre au général Jean
Cot — pessimiste ou réaliste ? —, dans
une vigoureuse contribution intitulée :

Dayton ou la porte étroite : genèse et

avenir d’un désastre, que l’objectif
inavoué des accords de Dayton soit « de

faire accepter demain l’inacceptable
d'hier, c’est-à-dire le dépeçage à terme

de la Bosnie-Herzégovine » (p. 136).
Dans la dernière contribution de

l’ouvrage, Jasmin Imamovic, secrétaire
à la mairie de Tuzla, ne nie pas, lui non

plus, les ambiguïtés dangereuses des
accords de Dayton. Mais — optimiste,
ou plus réaliste que Jean Cot —, il
affirme que la « Bosnie du passé »,

multiséculaire, multiculturelle et mul-

tiethnique, est le symbole de ce que
“

doit redevenir la « Bosnie du futur ». À

condition de s’appuyer sur « les fonde-
ments de la Bosnie » — qu’il résume
en neuf points (p. 220) — et sur la
volonté réelle de paix et de « vivre
ensemble » du peuple bosniaque, toutes
« ethnies » confondues, on doit « corri-

ger les erreurs des Accords ». Il énon-
ce alors — l’ouvrage est paru en mai
1996 — une série d’objectifs concrets

devant permettre l’enclenchement du
« processus d’unification de la Bosnie-

Herzégovine » (p. 230), dont le lecteur

pourra juger — plus d’un an après la

signature des accords — s’ils sont ou

non atteints ou en voie de l’être.

À moins de « se résoudre à laisser
encore longtemps les hommes et les

femmes de Bosnie enfermés dans des
haines qui ne sont pas les leurs »

(p. 82), les dirigeants occidentaux
seraient sans doute bien inspirés de
soutenir efficacement les forces démo-

cratiques qui existent encore dans

chaque République de l'ex-

Yougoslavie, que ce soit à Belgrade,
Zagreb, Sarajevo, Tuzla ou au Kosovo.

Patrick HUBERT

Michel PORTAL

Combats pour l’homme,
de Socrate à Myriam Makeba

Paris, DDB, 1991, 176 p., 89 F.

Le combat pour la dignité de
l’homme est la ligne directrice de ce

livre où la vie et la lutte de plus de
trente hommes et femmes sont présen-
tés. Ce livre collectif a été conçu dans
le cadre de l’AERE (Association pour
un éveil à la responsabilité à l’école),
dont Michel Portal est le vice-prési-
dent.

Socrate, Maïmonide, Marie

Durand, l’abbé Grégoire, Victor

Schœlher, Abraham Lincoln, Louise

Michel, René Cassin, Gandhi, Denise

Legris, Myriam Makeba, etc.
l’ensemble est judicieusement choisi.

L’écriture, alerte et coulante, fait de ce

livre un chef-d’œuvre. À mettre entre

toutes les mains.

François VAILLANT

Michel Portal

Combats
pour l'homme

De Socrate à À fyriam Makeba

Desclée de Brouwer



DS
Ar)
4

ARS

nous avons lu… 61

Charles GILLEN

Bartholomé de Las Casas,
une biographie
Paris, Cerf, 1996, 252 p., 140 F.

Le dominicain Las Casas fut au

XVI° siècle le défenseur des Indiens

d’Amérique centrale et latine. Las
Casas s’est heurté à la violence inouïe
du monde des nantis, des conquista-
dores, qui traitaient les Indiens en

esclaves et qui en ont massacré des
centaines de milliers.

Las Casas a renouvelé la probléma-
tique du droit naturel, si chère à
Thomas d’Aquin, pour rendre les
Indiens à la liberté, au terme d’un com-

bat typiquement non-violent.

CHARLES GI LLEN

Bartolomé
de Las Casas

Une biographie

Le couronnement de ses démarches
fut la promulgation des Lois nouvelles,
par la cour d’Espagne, comprenant
entre autres, « l’abolition de l’esclava-

ge, tous les Indiens doivent être servis
en liberté, interdiction de leur faire
porter des charges trop lourdes, liberté
de résidence et libre disposition des
biens ; on ne doit rien imposer aux

Indiens contre leur volonté, etc. ». Ces
lois soulevèrent un tollé général dans le
Nouveau monde.

L’auteur nous conduit ici avec inté-
rêt sur le parcours invraisemblable du

théologien et homme d’action que fut
Las Casas. Un homme très actuel par
sa pensée et ses actes.

On ne peut que féliciter les éditions
du Cerf d’avoir fait paraître également
Bartholomé de Las Casas. Lettres
choisis (1996, 414 p., 180 F.), où
Charles Gillen a traduit et commente

plusieurs des écrits phares de Las

Casas. F.V.

ere re

e” >

PAerror men seenaNESE

M. DE BECKER, H. MÜLLER,
A. SCHAPER

Essais nucléaires. Fin de partie
Bruxelles, Éditions Complexe/Grip,
1996, 112 p., 69 F.

À commander : Grip, rue Van Hoorde, 33,
B-1030 Bruxelles (Belgique)

Les spécialistes estiment à 2 047 le
nombre des essais nucléaires commis

Martine DE BECKER
Horald MULLER

Annette SCHAPER

ESSAIS

CTBT (Traité d'interdiction complè :
‘

ses ête des iresi-
son histoire - | p essais nucléaires):es enjeux politiques et stratégiques - la vérification

n2ssus
GRIP @EDITIONSà(ve

en atmosphère et sous terre. Cet ouvra-

ge explique ce que l’on peut espérer
d’un traité d’interdiction complète des
essais (CTBT). D’abord, la fin du

développement d’armes nucléaires plus
modernes, plus sophistiquées ; ensuite
un renforcement du régime de non-pro-
lifération.

Les auteurs nous introduisent dans
les couloirs qui conduisent au CTBT, à

l’épisode des essais nucléaires français
en 1995-1996, aux méthodes qui véri-
fient les tentatives de désarmement, et

ils concluent sur les techniques de

simulation. E.V.



 



ANV se sent mieux ! Un
immense merci. Les résultats de

l'enquête seront publiés dans le
prochain numéro. Ils sont très
intéressants. Par ailleurs, au 15

mars, la souscription auprès
de nos abonnés a déjà
rapporté 21 250 F Elle

continue donc !

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : A.N.V

BP 27

13122 Ventabren

Prenoon:.— …..…__........……..

Adresse... .….]s].OL OQOQj0œm0vç—‘—)80m0

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro ……………

Je commande ……… dépliants de présentation de la revue

(gratuits).

Tarif ordinaire : 195 FF.
Soutien : 300 FF.

Petit budget : 140 FF.

Étranger : 250 FF.

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un
immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d’1 numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la somme de ……………….

à l’ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

N° 77 : VIOLENCES, LES ENFANTS AUSSI (40 F)
Quolibets et brimades, délinquance et suicide--d’où vient la violence des
enfants et des adolescents ? Ce numéro montre avant tout que les vio-
lences sournoises subies durant la petite enfance ressortent plus tard
chez le sujet. Psychologues, psychanalystes, pédiatre et avocat expli-
quent le pourquoi et le comment des violences chez l'enfant.

N° 80 : POUR UNE ÉTHIQUE DU COMPROMIS (40 F)
La dynamique non-violente invite parfois à faire des compromis, non des

compromissions. Le compromis dans le couple, dans l’entreprise, en

politique… jusqu'où aller ? La médiation, par J-F. Six. Interview exclusive
de Paul Ricœur. :

N° 83 : VIOLENCE ET NON-VIOLENCE EN ISLAM (40 F)
Le Coran légitime la guerre sous certaines conditions. Perceptions de

l'Occident, de la démocratie et des droits de l'Homme dans le monde
musulman. Le soufisme et la non-violence. Avec Arkoun, Etienne,
Triaud…

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F)
À partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou

agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et du

pardon. Avec O. Abel, E. Granger, J. Sommet…

N° 86 : L’ÉTAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F)
Il existe un rapport entre l’Etat, la guerre et la violence. L'Etat de droit

peut aller dans le sens de la non-violence, mais à quel prix ? Regard sur

la philosophie politique d’Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard

Quelquejeu, Hervé Ott… Interview de Blandine Kriegel.

N° 87 : DÉFENSE ET CITOYENNETÉ EN EUROPE (48 F)
Après l'effondrement du bloc de l’Est, les menaces pour la démocratie ont

changé. Les stratégies civiles non-violentes sont-elles adaptées pour lut-
ter contre la xénophobie, les nationalismes purificateurs ? Le cas de l’ex-

Yougoslavie. ANV publie ici les Actes du colloque organisé par l'IRNC à
l’Arche de la Défense (9/01/93). Avec S. Cerovic, A. Michnick, J-M.
Muller, J. Sémelin…



Qu

Ju

N° 89 : DU NOUVEAU SUR TOLSTOI (52 F)
Le grand écrivain russe a été un pionnier éblouissant de la non-violence,
face à l’armée, l’État et l’Église, ce qui est méconnu. Un numéro d’AMV

exceptionnel, illustré, avec la correspondance complète entre le jeune
Gandhi et Tolstoï. Interview du docteur Serge Tolstoï, petit-fils de Léon
Tolstoi.

N° 90 : REGARDS SUR LA JUSTICE (52 F)
La justice, chacun la ressent, la réclame. Le juge est un témoin de la vio-
lence sociale à une époque de crise. Des magistrats s'expriment. La
médiation en justice. Glossaire.

N° 91 : LA “PAIX DES BRAVES”

QUAND LA VIOLENCE S’ÉPUISE (52 F)
Quand un conflit s’exacerbe cruellement durant des années, le temps de
la “paix des braves” vient parfois. Réflexions et analyses à partir des cas

de l’Afrique du Sud, Israël/Palestine, El Salvador, Irlande du Nord. Avec

M. Barth, H. Ménudier, J. Sémelin.…

N° 92 : EMBARGO : QUELLE EFFICACITÉ ? (52 F)
Pourquoi des embargos réussissent-ils et d’autres échouent-ils ?

Réflexions éthique et politique sur les sanctions économiques. Les cas de

l’Afrique du Sud, de l’Irak et d’Haïti. Interview de René Dumont.

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (52 F)
L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l’islam ont historiquement
prôné l’usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un tel

constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUÉRIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolution non-

violente des conflits est utilisée par des “psy” pour certaines thérapies.
Mieux se connaître pour mieux vivre est une tâche jamais achevée.

Avec |. Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon…

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine de mort.

Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particulièrement aux USA.

Le rôle du christianisme et de l'islam à l’égard de la peine capitale. Avec

des textes de V. Hugo, L. Tolstoï, A. Camus, R. Badinter…

N° 97 : INTERVENIR SANS ARMES POUR LA PAIX (58 F)
L’intervention de civils non-armés présente de nombreuses possibilités
pour résoudre des conflits à l'étranger : prévention, interposition, média-
tion… || s’agit d’une autre dynamique que celle des casques bleus et de

l’humanitaire. Exemples, débats et prospectives. Avec le général Cot, T.

Ebert, J.M. Muller…

N° 99 : QUAND LA SOCIÉTÉ SE FRACTURE (58 F)
Plus qu’un dossier sur l’état de la fracture sociale, ce n° montre en quoi
la misère et l’exclusion sont des formes de violence. Travailleurs sociaux,
enseignants, volontaires ATD quart-monde, personnel de santé et socio-

logue témoignent, analysent et font des propositions. Regards sur

Marseille.

N° 100 : QUESTIONS À LA NON-VIOLENCE (58 F)
Outre l’événement d’un numéro 100 pour une revue trimestrielle consa-

crée à la non-violence, la parole est donnée à plus de vingt personnalités
françaises et étrangères. Aussi bien la nature que l'efficacité de la non-

violence sont ici réévaluées. Fort utilement.

N° 101 : S’ARMER DE PATIENCE (58 F)
La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparaît aussi

comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violen-
ce vont ensemble, pour éviter l’irrespect mais aussi les écueils de la

lenteur et de la vaine précipitation. Réflexions à partir de nombreuses

situations. Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut…



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

"BP 27
13122 VENTABREN
Tel.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
{LE NEC)

COMITÉ D’ORIENTATION

Sylvie BLÉTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

Anne LE HUÉROU
François MARCHAND

Christian MELLON

Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

Hans SCHWAB

Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

LL sonunahre TE
Éditorial 1

Gandhi et l’indépendance de l’Inde
REPÈRES CHRONOLOGIQUES

GANDHI, PROPHÈTE ET ARTISAN DE LA NON-VIOLENCE
Jean-Marie Muller

LA CAMPAGNE DE CHAMPARAN CONTRE LES PLANTEURS D’INDIGO
Simone Panter-Brick 13

ROMAIN ROLLAND. LE REGARD D’UN CONTEMPORAIN EUROPÉEN
Hans Schwab

Qui A TUÉ GANDHI ?
Yann Forget

GANDHI DANS L'INDE D’AUJOURD’HUI
Thomas Weber

LA PARTITION DU SUBCONTINENT INDIEN

Harsch Kapoor

GANDHI FACE À LA MISÈRE DES INTOUCHABLES

François Vaillant

L'INDE, PUISSANCE NUCLÉAIRE
Yann Forget

BIBLIOGRAPHIE “GANDHI’’ EN LANGUE FRANÇAISE
Alain Refalo

COURRIER DES LECTEURS

Nous AVONS LU

PRINTEMPS 1997


