
ALTERNATIVES
NONVIOLENTES

= Ladésobéssance



NON-VIOLENCE ACTUALITÉ
BP 241 45 202 MONTARGIS CEDEX (FRANCE)
Tél. 02 38 93 67 22 - Fax 02 38 93 74 72

E-mail: Nonviolence.Actualite@Wanadoo.fr
Internet : hito:/ /www.mygale.org/07/nva

CHAQUE MOIS DANS NVA,
une approche de tous les conflits :

de la famille à l’école, de
l’entreprise au quartier, des
questions sociales aux relations
internationales.
À travers ses différentes rubriques,
NVA propose :

® Une analyse de l’actualité et des conflits
qui sont souvent à l’origine de violences

@ Des reportages sur des expériences de
gestion constructive des conflits

© Des outils pour la prévention de la
violence et l'éducation à la gestion des
différends

@ Un retour régulier aux exemples de
résistances civiles et non-violentes dans Code postal, Ville
l’histoire .…. ......00..0000.0000.0.....

4 Je m'abonne pour un an à NVA (100 F).
® l'acpncks mensuel des formations là Ci-joint mon réglement par chèque à l’ordre de NVA.

communication et à la résolution U Je demande à recevoir gratuitement le nouveau catalogue
non-violente des conflits. 1998-1999 de NVA (livres, vidéos, jeux coopératifs, etc.).



ÉDITORIAL

KAappelons-nous. Le 11 février 1997, une centaine
de cinéastes lance une campagne de désobéissance chile, sui-vie rapidement par des milliers de personnes, pour s’oppo-
ser à la disposition prévue dans la loi Debré qui aurait obli-
gé tout citoyen à signaler aux autorités un étranger qui
vivrait sous son toit. Cette menace de désobéissance civile a

pris une telle ampleur, grâce aux médias, que le gouverne-
ment Juppé a dû faire marche arrière.

Le terme « désobéissance civile » est apparu pour lapremière fois vers 1866,
comme titre de l’œuvre posthume de Henry David Thoreau, auteur améri-
cain du XIX° siècle. Son écrit a inspiré Tolstoï, Gandhi, King, puis des organi-
sations non-violentes du monde entier.

De nos jours, la notion de désobéissance civile demeure enracinée dans la
culture anglo-saxonne. Elle est beaucoup moins connue en Europe. Elle mani-
feste la transgression à une loi lorsque celle-ci est estimée injuste, avec en

toile de fond le débat entre le « légitime » et le « légal ». Un acte de désobéis-
sance civile peut permettre à un citoyen d’avoir enfin sa conscience en paix,
même s’il doit en payer le prix devant un tribunal, mais il sait que son acte a

d’autant plus de force qu’il s’inscrit dans une démarche collective, capable de

durer, ce qui est essentiel pour une efficacité politique.
Ce numéro d’ANV a pour ambition de mieux faire connaître la désobéis-

sance civile, ses textes fondateurs, son originalité non-violente, sa force et ses

limites. Ces aspects font comprendre que, « loin de contester la démocratie, la
désobéissance civile vise à la défendre en la protégeant contre ses propres dys-
fonctionnements. » (C. Mellon)

François VAILLANT

Publié avec le concours du Centre National du Livre



u'est-ce que
la désobéissance
civile ?

CHRISTIAN MELLON*

*Jésuite, ex-rédacteur en chefd’Alternatives Non-Violentes,
secrétaire national de « Justice et Paix - France », co-auteur

avec Jacques Sémelin de La non-violence, Paris, PUF, coll.
“Que sais-je ?”, n° 2912, 1994. L’essentiel de cet article est

déjà paru dans ANV n° 66 (épuisé).

ssai de défini-
tion de la no-

tion de déso-
béissance civile,
distinguée notam-
ment de celle
d’objection de
conscience.

Si l’expression « déso-
béissance civile » a connu

depuis quelques décennies
un large succès, il n’est pas certain que ses utilisateurs
l’emploient toujours à bon escient. On peut même supposer
que l’imprécision dans son usage explique en partie son suc-

cès : elle offre à de nombreux groupes contestataires la possi-
bilité de désigner leurs pratiques par une expression qui,
grâce aux campagnes de Gandhi et de King notamment, est
perçue comme valorisante. Auraient-ils l’impression qu’en se

référant ainsi implicitement à de prestigieux et respectables
ancêtres, ils ouvrent un parapluie protecteur sur leurs propres
pratiques ? Ce serait là une regrettable confusion entre deux

aspects qu’il importe de distinguer : celui de la définition et

celui de la justification de ce genre d’actions. Pour traiter
sereinement de la définition de la désobéissance civile, il faut
mettre de côté les jugements de valeur. La question de savoir
si la désobéissance civile est parfois légitime, et si oui à

quelles conditions, mériterait à elle seule un autre article.

Quatre fois civile

E quel sens la désobéissance est-elle « civile » ? Le mot

peut être interprété de quatre manières différentes, qui se
complètent plus qu’elles ne s’excluent :



qu'est-ce que la désobéissance civile ?

— « civil » renvoie d’abord à la notion de citoyen (latin :

civis ). Le mot souligne ainsi qu’il ne s’agit pas d’une ruptu-
re de citoyenneté, d’un acte insurrectionnel contre la com-

munauté politique dont on fait partie. Il s’agit plutôt d’un
acte de « civisme » au sens fort : une volonté d’oeuvrer à
l’intérêt général, y compris en payant de sa personne.

Cet acte de citoyens s’adresse à des citoyens : il fait

appel à l’opinion publique, estimant qu’elle peut com-
prendre l’objet du conflit et intervenir pour sa solution.
C’est pourquoi dans les sociétés non démocratiques, où
l’« espace public » est peu développé, seules des formes
tronquées de désobéissance civile sont possibles ;
— < civil » peut aussi se comprendre comme l’opposé de
« militaire »

, selon une opposition linguistique qui reste per-
tinente dans la plupart des langues : on s’habille « en civil »

quand on quitte un uniforme ; on dit « les civils » pour dési-
gner les personnes qui ne sont pas militaires. Certes, la déso-
béissance civile peut être pratiquée par des militaires ; mais
ils ne la pratiquent alors, précisément, que dans la mesure où
ils renoncent à l’usage (ou à la menace d’usage) des armes.

L'exemple typique d’une désobéissance civile des militaires,
c’est le refus de tirer quand on en reçoit l’ordre (comme cer-

tains officiers russes à Prague en 1968). C’est donc l’aspect
non-violent de la désobéissance civile qui est ainsi souligné ;
— « civil » s’oppose également à « criminel ». Les « délits »

dont il s’agit sont toujours de nature politique, même quand
les instances judiciaires refusent de les traiter comme tels.
On ne peut pas qualifier de « civile » une désobéissance à la
loi visant à promouvoir des intérêts égoïstes ;

— un sens du mot « civil » auquel Gandhi attachait une
grande importance est celui qui évoque la politesse, la cour-

toisie . La « civilité » de la désobéissance se marque par le

respect des personnes auxquelles on a affaire au cœur même
d’une lutte contre des lois, des politiques ou des systèmes.

Désobéir, ou obéir autrement ?

L…L. mot « désobéissance » semble plus facile à définir. Par

opposition à l’infraction (qui peut être non intentionnel-
le : on « se trouve » en infraction), le mot désigne l’accom-

Désobéissance

“civique” ou “civile” ?
kk ésobéissance civique” et “désobéissance

civile” ne signifient pas tout à fait la même
chose. La première notion est plus restrictive

que la seconde. L'adjectif “civique” marque le caractère
citoyen de l’action engagée : il s’agit de citoyens qui,
face à une loi qu’ils désapprouvent, incitent d’autres
citoyens à les suivre dans leur refus : d’où la forme de
l'appel public à la désobéissance. L’adjectif “civile” inclut
cette notion de “civisme” mais aussi celle de civilité, à
laquelle Gandhi était particulièrement attachée. Il s’agit
de désobéir dans le respect d’autrui. Ce qui exclut toute
action qui repose sur la contrainte physique, comme les
commandos anti-IVG aux États-Unis. JS.

Extrait de l’article de Jacques Sémelin, “Aux sources
de la désobéissance civile”, Libération, 18/02/97.

plissement délibéré d’une action interdite par une loi ou un

règlement en vigueur (ou le refus d’accomplir un acte

auquel la loi oblige).
Mais qu’est-ce qu’une « loi en vigueur » ? Notre époque

a vu se multiplier les différents niveaux de lois : on en appel-
le par exemple d’une loi nationale à des Conventions interna-
tionales, voire à la Déclaration universelle des droits de
l’Homme. Ou bien, dans les États fédéraux, d’une loi locale à
la loi fédérale. Il arrive donc fréquemment que l’on justifie
la désobéissance à une loi au nom de l’obéissance à une

autre loi, estimée supérieure. Ce fut notamment le cas dans le
Mouvement des droits civiques aux États-Unis : pour justifier
ses violations des lois racistes de certains États du Sud, il
s’appuyait sur les lois votées à Washington déclarant illégale
la discrimination raciale. Ainsi la discrimination dans les

gares routières avait-elle été interdite depuis longtemps par la



christian mellon

loi fédérale lorsque commencèrent les « freedom rides », ces

voyages en bus dans les États racistes, au cours desquels les
militants blancs et noirs utilisaient ensemble les installations
des gares routières. Était-ce de la « désobéissance civile » ?

On en a beaucoup discuté aux États-Unis à l’époque.
Certains estimaient que ces actions ne constituaient pas des

transgressions de la loi, mais des manières de « faire appel »
à la loi, en obligeant les tribunaux à trancher. Mais on peut
aussi considérer la chose du point de vue de ceux qui pre-
naient le bus pour le sud : ils avaient beau savoir que leur
acte n’était pas formellement une infraction et que leur droit
serait reconnu tôt ou tard, ils étaient néanmoins confrontés
dans l’immédiat à toutes les pénibles conséquences d’une
infraction à une loi en vigueur : arrestations souvent bru-

tales, amendes, emprisonnement.
On peut donc retenir, avec Burton Zwiebach, un critère

plus pragmatique que juridique : « Pour déclarer qu’un acte

est « désobéissant », il importe peu de savoir que la règle
sera probablement abrogée par l’autorité supérieure ou

bien que l’on découvrira que l’autorité exigeant l’obéissan-
ce a agi en dehors des limites de son autorité. Du moment

qu’une règle formellement valide ou une autorité publique
formellement reconnue est désobéie par quelqu’un à l’inté-
rieur des limites de sa juridiction apparente, l’acte est une

désobéissance. »

Les différentes définitions qui ont été proposées de la
désobéissance civile s’accordent généralement sur son

caractère public (non secret), politique (non criminel), paci-

fique (non violent). Mais elles divergent sur la nécessité
d’inclure ou non une référence aux motivations subjectives
des acteurs et notamment à des motifs « de conscience ».

C’est en fait le rapport de la désobéissance civile à une

notion très voisine, celle d’« objection de conscience », qui
est ainsi posé.

Désobéissance civile _

et objection de conscience

… ‘expression « objection de conscience» apparaît pour la
première fois, semble-t-il, en Angleterre vers la fin du

XIX: siècle, à l’occasion d’un large débat d’opinion sur la
vaccination obligatoire. Ce débat aboutit, en 1898, à une loi

qui prévoit des exemptions pour ceux qui feraient état d’une
« conscientious objection » à la vaccination de leurs enfants.

L’expression fut reprise, et largement vulgarisée, lors des
débats ultérieurs sur le service militaire obligatoire.
Aujourd’hui encore, on a tendance à réserver l’expression au

domaine des obligations militaires, ce qui est une erreur his-

torique et logique : il y a objection de conscience chaque
fois qu’un individu refuse de se soumettre à une obligation
légale pour des motifs de conscience, quelle que soit la natu-

re de cette obligation.
La conviction que tout être humain a le droit — ou

même le devoir — d’obéir à sa conscience plutôt qu’à
l’autorité politique en cas de conflit entre les deux est

ancienne : d’Antigone aux martyrs chrétiens, plusieurs
exemples dans l’Antiquité rappellent qu’il ne s’agit pas là
d’une conquête de l’individualisme moderne. Mais cette

conviction fonde le droit à l’objection de conscience, non à
la désobéissance civile. Elle dit à un individu, pris dans un

conflit entre deux lois, qu’il doit obéir à la loi supérieure à
ses yeux, fût-ce au prix de sa liberté ou de sa vie. Mais elle
ne lui dit rien quant aux moyens par lesquels pourrait être
modifiée ou abolie la loi qu’il estime « mauvaise ». Il fau-
drait en effet entrer alors dans de tout autres considérations,
notamment politiques, tactiques, stratégiques, celles précisé-
ment que la désobéissance civile va prendre en compte.

I
i
s
\

je

le
S

C9AN
OS

ms
004OD
OO

destA

res
CDN



qu'est-ce que la désobéissance civile ?

Pour Antigone, le choix est simple : obéir à Créon ou aux

Dieux. En désobéissant à la loi de Créon qu’elle estime

impie, elle ne se donne pas pour but de changer cette loi.
Sans doute le souhaiterait-elle, mais elle n’en a pas le pou-
voir. Elle reste enfermée dans le dilemme tragique - elle en

mourra - précisément parce qu’il n’est pas en son pouvoir
d’en modifier les termes. Chercher à se donner ce pouvoir, ce
serait entrer dans une problématique de désobéissance civile.

Le mot « conscience » renvoie d’abord à quelque chose
d’individuel. Même si des milliers de personnes adoptent,
vis-à-vis d’une loi donnée, une même attitude d’objection de

conscience, ce n’est jamais que la conjonction de milliers
d’attitudes individuelles. Certes, cela peut créer une force et

même favoriser une éventuelle modification de la loi, mais
comme par surcroît. « Fais ce que dois, advienne que pour-
ra » : ainsi se résume la préoccupation de l’objecteur'.

Dans la désobéissance civile, en revanche, la considéra-
tion des effets de l’acte est essentielle. Bien sûr, les acteurs

entendent ne rien faire qui soit contraire à leur conscience
individuelle — et, en ce sens, la désobéissance civile n’est

jamais pur pragmatisme — mais ils visent à obtenir des
résultats pour d’autres qu’eux-mêmes. Leur préoccupation
première n’est pas de mettre leur conscience en paix —

résolvant ainsi le problème pour eux-mêmes — mais de
modifier une loi ou une politique pour toute la cité. C’est
d’ailleurs ce projet qui, dans une société démocratique, rend
la légitimité d’une désobéissance civile beaucoup plus pro-
blématique que celle d’une objection de conscience.

Pour obtenir des résultats, il faut s’organiser, se donner
des objectifs réalistes, analyser la situation, créer un rapport
de forces. Les diverses actions de désobéissance civile mises
en oeuvre dans la lutte du Larzac restent à cet égard exem-

plaires. Il ne suffisait pas aux paysans de savoir qu’ils
avaient moralement raison de construire une bergerie sans

permis ou de renvoyer leurs papiers militaires ; il fallait
aussi que ces actions illégales contribuent à renforcer leurs

positions sur le terrain et dans l’opinion publique.
La notion de « rapport de forces » est donc essentielle

dans la désobéissance civile, alors qu’elle est totalement

étrangère à l’objecteur de conscience. Très souvent, ce rap-
port de forces est créé par le nombre des « désobéissants »

qui se coordonnent dans une action collective. Les simples
moyens de répression peuvent être parfois paralysés. Un des

objectifs fréquents des campagnes de désobéissance civile de
Gandhi était de « remplir les prisons ». Les campagnes de
refus concerté de l’impôt s’appuient sur la même analyse : un

refuseur isolé, c’est une protestation morale. Dix mille refu-

seurs, c’est une menace de désorganisation des systèmes de

perception, menace dont tout gouvernement doit tenir compte.
Le critère du nombre n’est cependant pas absolu. Des

objecteurs en grand nombre peuvent très bien n’exercer aucu-

ne pression : si la loi prévoit pour eux une exception, ils peu-
vent se tenir satisfaits. Ce qui leur importe en effet, ce n’est

pas que la loi soit meilleure pour tous, mais qu’elle ne les

contraigne pas, eux, à agir mal. Bien des sectes religieuses ont
des objections de conscience de ce type... Inversement, un

petit nombre de personnalités connues et respectées peuvent
exercer une forte pression par une désobéissance civile. Ainsi,
en 1998, en France, des artistes ont fait savoir qu’ils désobéi-
raient à une loi sur les expulsions d’étrangers en hébergeant
chez eux des personnes expulsables.

Désobéissance directe et indirecte

uand des personnes décident de commettre des actes

considérés comme illégaux, c’est parce qu’à leurs yeux
ces actes sont « légitimes » en fonction d’une autre loi (ou
d’une loi d’un autre ordre : moral, religieux). Une telle déci-
sion exige de fortes motivations personnelles, lesquelles se

fondent nécessairement, en dernière analyse, sur des convic-
tions profondes d’ordre éthique, qui sont bien du même
ordre que celles qui inspirent une « objection de conscience ».

Mais si la mention de ces convictions ne doit pas entrer dans
la définition même de la désobéissance civile, c’est parce
qu’il n’y a pas de lien direct et immédiat entre les motiva-
tions éthiques et l’action choisie. Il y a toujours la médiation
d’une analyse des possibles, d’une stratégie, d’une évalua-
tion des conséquences. En somme, il y a calcul.

C’est pourquoi la désobéissance civile est très souvent

indirecte : alors que la désobéissance civile directe consiste
à enfreindre la loi que l’on veut voir modifier (exemple :



christian mellon

Désobéissance civile
et désobéissance criminelle
| y a lieu de faire la distinction entre “désobéissance civile” et
“désobéissance criminelle”. Même si dans les deux une

norme juridique est violée, la désobéissance criminelle est
pénalement typée alors que la civile ne l’est pas nécessaire-
ment. En outre, la désobéissance criminelle ne se réalise pas
en public et ouvertement ; elle ne suppose pas, en principe,
une décision des tribunaux ; excepté dans les délits politiques,
elle n'a pas de motivations politiques ; et elle s'accompagne,
en outre, généralement de violence. Une autre différence est
que la désobéissance civile peut révéler un affaiblissement
significatif de l’autorité de la loi, bien qu’elle puisse difficile-
ment être conçue comme sa cause, alors que la délinquance
commune peut effectivement être le résultat inévitable de l'éro-
sion de l'efficacité, cette fois non pas de la loi mais de la poli-
tique. Par ailleurs, le délinquant commun, même dans le cas
où il appartiendrait à une organisation criminelle, vise davanta-
ge son propre bénéfice que celui du groupe, contrairement au
désobéissant civil, qui agit au nom du groupe. […]

Contrairement aux désobéissants civils, les délinquants et
les criminels n’admettent pas les sanctions [.…], ils ne se
manifestent pas à l'avance et ils recourent à la violence. M.J.F.

Extrait de l’article “La désobéissance civile” de M.-J. Falcon y Tella, dans
Revue interdisciplinaire d'études juridiques (Bruxelles), 1997, 39, pp. 43-45.

À Nuremberg, en 1945
Nuremberg, les juges ne se sont pas bornés à recon-
naître le droit de la personne à désobéir aux normes

iniques ; ils ont, en effet, condamné ceux qui y avaient
obéi, sans prêter attention au principe d'obéissance due. De
cette manière ils ont transformé le droit de désobéissance en

un devoir dont l’inaccomplissement mérite la punition corres-

pondante. M.J.F.

M.-J. Falcon y Tella, /bidem, p. 39.

pour les « freedom rides », la loi de ségrégation dans les

gares routières), celle qui est indirecte consiste à enfreindre
une autre loi, choisie pour des raisons tactiques, mais que
l’on ne conteste pas en elle-même. Ainsi, lorsque des

citoyens et des élus du Finistère, en 1980, sont allés pertur-
ber la circulation ferroviaire en s’asseyant sur la voie ferrée

pour obtenir que la SNCF rétablisse certains arrêts de trains,
ils ne demandaient pas à la SNCF de modifier le règlement
qui interdit l’entrave à la circulation des trains ! Leur acte

collectif illégal visait à faire pression sur un autre point : la

politique de desserte ferroviaire des petites localités. De

même, ceux qui ont occupé des locaux diplomatiques (amé-
ricains pendant la guerre du Vietnam, espagnols au moment

d’exécutions d’opposants par Franco) ne protestaient pas
contre la loi qui interdit qu’on occupe ce genre de locaux,
mais contre la politique des pays concernés. Quoi qu’on
puisse penser de l’efficacité et de la légitimité de ce genre
d'actions, on ne peut manquer d’en percevoir la différence
de nature avec la désobéissance d’Antigone.

Le martyr et le stratège
1 ne faut pas chercher à hiérarchiser objection de
conscience et désobéissance civile. Elles ne se jugent pas

en fonction des mêmes critères. Il est des circonstances où le
critère d’efficacité n’est pas pertinent : l’objection de
conscience peut alors rester le dernier témoignage d’une
liberté écrasée. Ce fut le choix de Franz Jagerstatter, cet

admirable paysan autrichien, qui ne put opposer à la machi-
ne hitlérienne que son refus obstiné de porter les armes à son

service, et qui mourut décapité’. Un esprit « tactique » lui
aurait conseillé de se soumettre, faisant valoir qu’un soldat
humain et non-violent pourrait « limiter le mal » au cours de
certaines opérations. Il préféra le refus radical, jusqu’à
l’échafaud. Mort totalement inutile selon les critères d’effi-
cacité. Mais qui peut dire que son choix était « supérieur »

ou « inférieur » à celui des hommes qui cherchèrent à assas-

siner Hitler, ou à celui des populations norvégiennes qui
affaiblirent l’occupant par une stratégie concertée de déso-
béissance civile ? ©@o9CU0O!S

à



qu'est-ce que la désobéissance civile ?

Chaque situation appelle des choix différents. Personne
n’a la garantie de faire toujours le bon choix. Mais analy-
sons chacun pour ce qu’il est. Évitons notamment d’inter-

préter les actions de désobéissance civile en termes d’objec-
tion de conscience. Parler de « gestes prophétiques » ou de
« courageux témoignages » à propos d’actes de désobéissan-
ce civile, c’est ramener au registre “moral” ce qui doit être
jugé d’un point de vue politique.

Certaines objections de conscience, dans la mesure où
elles ne se donnent pas d’objectifs politiques et ne risquent
pas d’être contagieuses, peuvent être assez bien tolérées par
les pouvoirs politiques, du moins par ceux qu’une idéologie
totalitaire ne pousse pas à chercher le contrôle absolu sur les
individus. C’est ainsi que, dans les pays démocratiques, cer-
taines législations touchant des problèmes éthiques (avorte-
ment, entraînement au port d’armes) comportent des
« clauses de conscience ». Il est alors possible de faire valoir

légalement une objection de conscience. Ce fait illustre bien
la distinction avec la désobéissance civile : l’idée même
d’une reconnaissance légale de la désobéissance civile serait
une contradiction dans les termes. Si la désobéissance civile
est parfois légitime (ce qui est à discuter cas par cas, et de

façon très restrictive dans les régimes démocratiques), elle
ne saurait être légale au sens du droit positif.

En pratique,
une distinction moins nette

C ette distinction à établir entre les notions de désobéissan-
ce civile et d’objection de conscience est évidemment

moins nette dans la pratique : très souvent une objection de
conscience évolue en désobéissance civile, notamment quand
on réalise qu’il est peu satisfaisant, y compris d’un point de
vue éthique, de s’en tenir à une démarche individualiste. De

fait, si je suis vraiment convaincu (au nom d’une éthique qui
est mienne mais que je pense universelle) que telle loi ou telle

politique est “injuste” est-ce que j'agis moralement en cher-
chant seulement à dégager ma responsabilité personnelle ? Ne

dois-je pas viser à modifier cette loi ou cette politique, même
au prix de compromis, de retards, d’alliances avec des forces

qui ont d’autres motivations éthiques ?

Inversement, la plupart des personnes qui se sont enga-
gées dans une action collective de désobéissance civile sont

disposées, en cas d’échec de leur campagne, à poursuivre au

moins une objection individuelle, par principe moral, à la loi
ou à la politique qu’elles n’ont pu changer.

Distinctes en théorie, objection de conscience et désobéis-
sance civile sont donc fréquemment associées en pratique, ce
qui explique que la confusion persiste dans les esprits.

Essai de définition

A terme de ces réflexions, il est possible de proposer
une définition de la notion de désobéissance civile, ne

serait-ce que pour la soumettre à une plus large discussion :



christian mellon

la désobéissance civile est une forme d'action non-violente

par laquelle des citoyens, ouvertement et délibérément,
transgressent de manière concertée une (ou plusieurs) loi
(décret, règlement, ordre émanant d’une autorité légale) en

vigueur, dans le but d’exercer soit directement soit indirec-
tement (par l’appel à l’opinion publique) une pression sur le

législateur ou sur le pouvoir politique, pression visant soit

la modification de la loi transgressée soit la modification
d’une décision politique, soit même — très exceptionnelle-
ment — le renversement de ce pouvoir.

Danger pour la démocratie ?

B rûlante est la question de la légitimité de la désobéissan-
ce civile dans une démocratie. Dans un régime non

démocratique, en effet, il n’y a guère à hésiter : non seulement
la désobéissance civile est légitime, mais elle constitue sou-

vent le seul moyen non-violent permettant de s’opposer à de
tels régimes ou au moins d’en limiter la nocivité. Mais

lorsque les lois sont votées par une majorité élue sans fraude

et sans intimidation, lorsque les politiques sont définies par un

gouvernement émanant d’un suffrage universel, peut-on
admettre que des citoyens — même avec les motivations

éthiques les plus respectables qui soient — organisent des
actions illégales en vue de modifier les lois et politiques qu’ils
réprouvent ? Si tout le monde en faisait autant, où irait-on ?

À priori, il semble donc que la plus grande prudence
s’impose avant de légitimer la désobéissance civile dans une

démocratie. Ce ne pourra jamais être qu’à titre d’exception.
D’après la plupart des auteurs de philosophie politique qui
ont traité la question (notamment Hannah Arendt, John
Rawls et Jürgen Habermas), de telles exceptions existent

pourtant. Elles s’appuient sur deux constats :

— La démocratie, ce n’est pas seulement le respect du vote

majoritaire : c’est aussi le respect de l’État de droit et de

quelques principes fondamentaux. Car, contrairement à ce
qu’affirmait une formule devenue célèbre, on n’a pas « juri-
diquement tort » du seul fait que l’on est « politiquement
minoritaire » ! Même une majorité régulièrement élue ne

saurait légitimement adopter une disposition contraire à la

Déclaration des droits de l’Homme, aux grands principes
constitutionnels, aux conventions internationales signées par
la France, etc. Certaines formes de désobéissance civile peu-
vent donc se justifier, contre la décision prise à un niveau,
comme une sorte de procédure d’appel à un niveau supérieur
de légalité.
— Aucun régime n’est parfaitement démocratique. On sait
bien que certaines décisions, prises par des élus dans les

formes apparemment légales, résultent en fait de jeux
d’influences occultes qui n’ont rien à voir avec l’intérêt géné-
ral : corruption, lobbies manipulateurs, décisions “technocra-

tiques” (les experts profitant de la démission ou de l’incom-

pétence des élus), etc. C’est dans ces failles de la démocratie

que peut s’insérer une certaine justification de la désobéis-
sance civile, notamment quand il s’agit de décisions aux

effets graves et irréversibles. Des citoyens, par des actes de

désobéissance civile, estiment de leur devoir de faire une

sorte d’appel à l’opinion publique, sans attendre les pro-
chaines élections. Loin d’être l’apologie anarchisante
du « chacun sa loi », une telle désobéissance civile est alors

un moyen pédagogique, limité dans le temps et dans son

objet, visant à susciter un débat public sur une question grave
et urgente. Loin de contester la démocratie, elle vise à la

défendre en la protégeant de ses propres dysfonctionnements.

1) J’emploie ici le mot « objecteur» pour caractériser une position et

clarifier un débat théorique. Mais il va de soi que la plupart de ceux qui se
nomment (ou sont nommés) « objecteurs » dans notre pays ont des

positions beaucoup plus complexes, et souvent plus proches de ce que
j'appelle ici désobéissance civile.

2) Sa vie est racontée par Gordon Zahn, Un témoin solitaire, Paris,
Seuil, 1967.



se

= devoir de
desobeissance
chez Thoreau
et Tolstoi

ALAIN REFALO*

* Instituteur à Montreuil, auteur de Tolstoï : la quête de la vérité,
Paris, Desclée De Brouwer, coll. “Témoins d’humanité”, 1997.

’est avec Henry
David Thoreau,
puis Tolstoi,

que la désobéissance
civile a commencé à
être pensée.

« Je m’en allai dans les bois

parce que je voulais vivre sans

hâte, faire face seulement aux

faits essentiels de la vie, décou-
vrir ce qu’elle avait à m’enseigner, afin de ne pas m’aperce-
voir, à l’heure de ma mort, que je n’avais pas vécu. Je ne

voulais pas non plus apprendre à me résigner à moins que
cela ne fût absolument nécessaire. Je désirais vivre profon-
dément, sucer toute la moelle de la vie, vivre assez vigou-
reusement, à la façon spartiate, pour mettre en déroute tout

ce qui n’était pas la vie. »! C’est en ses termes qu’Henry
David Thoreau, raconte pourquoi il décida d’aller vivre seul,
au bord de l’étang de Walden, dans une cabane en bois de

pin construite par lui-même, un jour de juillet 1845. Ces

quelques lignes suffisent à illustrer l’esprit d'indépendance
et de révolte qui marque la vie de Thoreau. Elles ne sont pas
étrangères à cet événement capital qui surviendra l’année

suivante, à partir duquel Thoreau, poète marginal, sera

reconnu comme l’une des plus grandes consciences que
l’Amérique ait connue.

En juillet 1846, alors qu’il se rend au village de Walden

pour chercher une chaussure en réparation chez le cordon-

nier, Henry David Thoreau est arrêté et mis en prison pour le
motif d’avoir refusé de payer l’impôt. Thoreau, abolitionniste
convaincu, refuse depuis six ans de s’acquitter de l’impôt
pour protester contre l’État qui maintient le système de

l’esclavage et mène une guerre impérialiste avec le Mexique.



alain refalo

Henry David Thoreau

Il passe seulement une nuit en prison et en ressort furieux car

sa tante a versé une caution pour sa libération. Un an et demi

plus tard, le 26 janvier 1848, Thoreau donne une conférence
à Concord sur « les droits et les devoirs de l’individu vis-à-
vis du gouvernement » pour expliquer les raisons de son acte

de désobéissance, très peu populaire à l’époque, même parmi
ses amis. Elle est publiée le 14 mai 1849, après que Thoreau
ait retravaillé le texte, dans un périodique transcendantaliste

éphémère de Boston, Aesthethic Papers, sous le titre
“Résistance au gouvernement civil”. Mais c’est seulement
dans l’édition posthume de 1866, soit quatre années après la
mort de Thoreau, qu’apparaît le titre “La désobéissance civi-
le” (“Civil disobedience”), sans que l’on sache si Thoreau
aurait accepté cette expression…

Pour Thoreau, la loi de la conscience individuelle doit

primer sur la loi de l’État. L’individu ne doit jamais se sou-

mettre à l’autorité de l’État sous peine de perdre sa dignité
d’homme. « Je crois, écrit-il en ouverture de son essai, que
nous devrions être hommes d’abord et sujets ensuite. Il n’est

pas souhaitable de cultiver le même respect pour la loi et

pour le bien. La seule obligation qui m’incombe est de faire
à toute heure ce que je crois être bien. »* Thoreau constate

que le respect aveugle de la loi amène souvent « /es gens les
mieux intentionnés » à être complices chaque jour de l’injus-
tice. Les hommes qui servent inconditionnellement l’État —
les geôliers, les gendarmes, la force publique — sont deve-
nus des « machines », des « automates » qui n’exercent plus
« leur libre jugement » et qui ont perdu « leur sens moral ».
En obéissant à la loi injuste, l’homme apporte son concours

à la mise en œuvre de l’injustice.
La passivité des « honnêtes gens » indigne Thoreau. « IL y

a des milliers de gens, s’étonne-t-il, qui par principe s’oppo-
sent à l’esclavage et à la guerre, mais qui en pratique ne font
rien pour y mettre un terme. »* Attendre que d’autres remé-
dient au mal, même pétitionner, ne changeront rien au cours

de l’injustice. Le vote également ne suffira pas à modifier en

profondeur la situation d’injustice car « même voter pour ce

qui est juste, ce n’est rien faire pour la justice. Cela revient à

exprimer mollement votre désir qu’elle l'emporte. Un sage
n’abandonne pas la justice aux caprices du hasard »*. La

justice pour triompher ne peut attendre qu’une majorité de
Voix se porte sur elle. Elle exige une toute autre détermina-
tion, un engagement individuel radical qui sache, si besoin
est, aller à contre-courant des opinions de la majorité.

Pour Thoreau, face à la loi injuste, la question n’est plus
de savoir s’il faut l’amender pour l’améliorer, mais de la

transgresser pour l’abolir. « Si la machine gouvernementale
veut faire de nous l’instrument de l’injustice envers notre

prochain, proclame-t-il, alors je vous le dis, enfreignez la
loi. Que votre vie soit un contre-frottement pour stopper la
machine. Il faut que je veille, en tout cas, à ne pas me prêter
au mal que je condamne. »* Thoreau propose donc ici la

désobéissance, l’insoumission au pouvoir pour ne pas être
soi-même le complice de l’injustice. Mais cette désobéissan-
ce est avant tout un acte individuel, une attitude personnelle
qui découle d’un choix éthique. L’individu affirme sa liberté



le devoir de désobéissance chez thoreau et tolstoï 11

et sa dignité par un acte qui le met en accord avec sa

conscience. Thoreau ne se préoccupe pas véritablement
d’efficacité en prônant une désobéissance civile de masse

qui contraindrait le pouvoir à changer la loi injuste. L’essen-
tiel, pour Thoreau, ce n’est pas le nombre, car il se méfie de
l’action et des réactions des masses, mais c’est l’existence
« quelque part d’une bonté absolue, car cela fera lever toute
la pâte ». Il suffit qu’un seul homme ait raison, qu’il incarne
la liberté et la justice pour constituer une majorité. « Je suis

convaincu, écrit-il, que si un millier, si une centaine, si une
dizaine d’hommes que je pourrais nommer — si seulement
dix honnêtes gens — que dis-je ? si un seul HONNÊTE
homme cessait, dans notre État du Massachussets de garder
des esclaves, venait vraiment à se retirer de cette confrérie,
quitte à se faire jeter dans la prison du Comté, cela signifie-
rait l’abolition de l'esclavage en Amérique. Carpeu importe
qu’un début soit modeste : ce qui est bien fait au départ est
fait pour toujours. »“ S’il ne se préoccupe pas d’organiser
une action collective, Thoreau a pourtant l’intuition que
celle-ci pourrait être efficace : « Une minorité ne peut rien
tant qu’elle se conforme à la majorité ; ce n’est même pas
alors une minorité. Mais elle est irrésistible lorsqu'elle fait
obstruction de tout son poids. [.…] Si un millier d’hommes
devaient s’abstenir de payer leurs impôts cette année, ce ne

serait pas une initiative aussi brutale et sanglante que celle

qui consisterait à les régler, et à permettre ainsi à l’État de
commettre des violences et de verser le sang innocent. Cela

définit, en fait, une révolution pacifique, dans la mesure où

pareille chose est possible. »"

Celui qui fait le choix de la désobéissance doit assumer
les conséquences de son acte, c’est-à-dire aller en prison
pour témoigner de son refus absolu et véridique de la loi qui
viole les droits de l’homme : « Sous un gouvernement qui
emprisonne quiconque injustement, la véritable place d’un
homme juste est aussi en prison. »* Ainsi, la prison est le
« seul domicile où un homme libre puisse trouver un gîte
honorable ». La voix de l’homme qui endure la prison, qui
l’éprouve dans sa personne, même si elle ne porte plus,
même si elle se brise contre les murs qui l’enferment, est

plus éloquente et plus efficace encore, car elle montre

« combien la vérité est plus forte que l'erreur ».

Léon Tolstoï découvre l’essai de Thoreau en 1894 (soit
près de trente ans après sa publication aux États-Unis), grâce
à un article du Labour Prophet, feuille d’inspiration chré-

tienne socialiste publiée à Manchester. Quelques années

plus tard, l’écrivain fait traduire et publier le texte de
Thoreau dans un périodique russe imprimé en Angleterre.
Tolstoï se référera souvent à Thoreau comme à La Boétie

pour justifier l’insoumission au pouvoir d’État. Le
12 octobre 1896, dans une lettre au directeur d’un journal
allemand, il évoque l’auteur de “La désobéissance civile” :

« Il y a cinquante ans, un écrivain américain, très peu

OUI, MAIS.
ASCENDANT ruokéaul



12 alain refalo

connu, mais un écrivain remarquable, Thoreau, outre qu’il
démontra clairement l’incompatibilité du christianisme avec

le service militaire et avec tout service d’État, dans un bel
article sur le devoir de la non obéissance au gouvernement,
donna lui-même l’exemple de cette désobéissance. Il refusa
de payer les impôts qu’on exigeait de lui, ne voulant être ni

l’aide, ni le complice de cet État qui légitimait l’esclavage.
Pour cela, il fut mis en prison. »° Il ajoute qu’alors « person-
ne ne fit attention à son refus et à son article ; si l’un et

l’autre parurent étranges, on les expliqua par l’originalité
de leur auteur ». Dans Résurrection (1899), le dernier grand
roman de Tolstoï, le personnage principal, Nekhlioudov —

tandis que sa bien-aimée doit rejoindre les forçats dans les

camps de Sibérie — se rappelle une pensée de Thoreau,
« disant à l’époque de l’esclavage aux États-Unis que, dans
un pays où règne l'esclavage, le seul endroit convenable

pour un honnête homme est la prison »"°. L’importance qu’il
attachait à ce texte trouve également sa traduction dans son

“Message au peuple américain”, publié en 1901 dans la
North American Review, dans lequel il affirme sa dette
envers Thoreau et d’autres écrivains américains et où il
demande pourquoi les Américains n’accordent pas plus
d'importance à ces voix de progrès.

Mais Tolstoï, bien avant de connaître l’essai de Thoreau,
prêchera la désobéissance à l’État, l’armée, la justice et toute

institution cautionnant la violence. La doctrine de la non

résistance au mal par la violence, inspirée de l’Évangile,
qu’il prêche inlassablement (depuis la publication de son

ouvrage Quelle est ma foi ? en 1884) refuse toute légitima-
tion de la violence et définit les contours d’une action sans

violence. Tolstoï explique que si les hommes veulent lutter
efficacement contre la violence du pouvoir, ils doivent
d’abord s’efforcer de rechercher la source de leur oppres-
sion. « Les hommes, écrit-il, doivent comprendre que leur

participation à l’activité criminelle des gouvernements, soit
par leur argent, soit par le service militaire, n’est pas un

acte indifférent comme on le croit ordinairement ; mais,
outre le tort que par cet acte ils font à leurs frères, ils parti-
cipent ainsi aux crimes que font sans cesse tous les gouver-
nements, et à la préparation de nouveaux crimes à laquelle
travaillent toujours les gouvernements qui entretiennent
l’armée disciplinée. »"! Ce sont donc les hommes eux-

mêmes qui produisent leur propre asservissement. Tolstoï

préconise alors que le seul moyen de sortir de la servitude
est de ne se soumettre à aucun gouvernement, car en partici-
pant ou en obéissant au gouvernement, on le consolide et on

cautionne les crimes qu’il commet. « Que les ouvriers des

villes, déclare-t-il dans un “Appel aux Russes”, autant que
les ouvriers des champs, cessent d’obéir au gouvernement,
et du coup le pouvoir de celui-ci disparaîtrait, et avec lui
s’évanouirait la servitude où vous vous trouvez, parce
qu’elle n’est maintenue que grâce à votre soumission volon-
taire. »"” On retrouve ici les accents du fameux Discours de
la servitude volontaire (1548) d’Étienne de La Boétie, que
Tolstoï citera dans plusieurs de ses ouvrages. Ce n’est qu’en
« cessant d’obéir à toute autorité fondée sur la violence »,

affirme Tolstoï, que l’on peut raisonnablement saper les fon-
dements du pouvoir et « vaincre la violence »"”.

L’obéissance à la loi divine implique donc la désobéis-
sance à la loi des hommes. L’homme qui vit selon la doctrine
chrétienne « s’affranchit de la loi de l’État parce qu’il n’en a

besoin ni pour lui ni pour les autres, puisqu'il juge la vie
humaine plus garantie par la loi d’amour qu’il professe que
par la loi soutenue par la violence »"*. Tolstoï prêche l’insou-
mission au pouvoir, ce qui signifie concrètement de ne parti-
ciper à aucune institution qui a pour fonction de mettre en

œuvre la violence de l’État : la police, la justice et l’armée.
« Ainsi, explique Tolstoï, on refuse de payer l’impôt, parce
qu'il est employé à des actes de violence. On refuse de prêter
serment, parce que promettre d’obéir aux autorités, c’est-à-
dire à des hommes qui emploient la violence, est contraire au

sens de la doctrine chrétienne, et que, dans tous les cas, c’est

défendu par l’Évangile. On refuse les fonctions de police,
parce qu’il est interdit au chrétien d’employer la violence
contre ses frères. On refuse de participer à la justice, parce
qu’elle accomplit la loi de la vengeance, inconciliable avec

la loi du pardon et de l’amour chrétien. On refuse le service

militaire, parce que le chrétien ne doit pas tuer. »' Si
l’homme veut se délivrer du mal qui produit son asservisse-
ment et celui de ses frères, il ne doit en aucun cas participer à
la violence du pouvoir et s’efforcer de s’en affranchir.
Notons que dans le même temps, Tolstoï exhorte ses compa-
triotes à refuser l’action violente des révolutionnaires car elle

engendre un surcroît de violence du pouvoir.



le devoir de désobéissance chez thoreau et tolstoï 13

Léon Tolstoï - 1902 (DR)

Pour Tolstoï, le devoir de désobéissance s’applique parti-
culièrement à l’armée et au service militaire. L’écrivain
russe s’insurge contre la soumission des hommes à l’État par
l’accomplissement du service militaire, car elle implique le
sacrifice de tout ce qui peut être cher à l’homme. En endos-
sant l’uniforme militaire, l’homme abdique une part de sa

propre humanité. « L'entrée au service militaire, écrit
Tolstoï, est la négation de toute religion quelle qu’elle soit
et de la dignité humaine ; c’est l’entrée volontaire en un

esclavage qui n’a d’autre but que l’assassinat. »'° Recevoir
une instruction militaire équivaut à être privé de « toute

conscience humaine » pour se transformer en « armes de

violence » et en « instrument de meurtre ». Ainsi le serment

militaire, par lequel le soldat jure d’obéir à ses supérieurs en

toutes circonstances, lui paraît indigne, car l’exigence de

garder sa liberté de conscience ne saurait souffrir aucune

dérogation. Le chrétien ne peut pas être soldat parce qu’il ne
peut « appartenir à une catégorie de gens dont la seule

fonction est de tuer leurs semblables »"” et parce qu’il ne
peut « asservir sa conscience à un autre homme, quel que
soit son titre : roi ou empereur »". Le refus du service mili-
taire est l’acte essentiel de l’homme qui se décide à vivre en

accord avec sa propre conscience et sa propre humanité.
Tolstoï soutiendra activement la communauté des

Doukhobors, composée de chrétiens objecteurs de conscien-
ce. Persécutés par le pouvoir, nombre d’entre eux seront

obligés de s’exiler au Canada.

Tolstoï ne doute pas de l’efficacité de cette non-coopéra-
tion et de cette insoumission à l’État. La répression qui
s’exerce contre ceux qui refusent d’obéir aux lois qui engen-
drent l’injustice, de s’acquitter de l’impôt, de collaborer
avec la justice ou de s’enrôler dans l’armée est elle-même la

preuve que les gouvernements craignent les conséquences
de ces désobéissances. Ils emploieront tous les moyens de

coercition dont ils disposent contre les insoumis, car leur
action ébranle leur autorité. Les hommes qui désobéissent à
l’État pour rester fidèles à leur conscience demeurent libres.

Ils « peuvent être dépouillés, immobilisés, blessés, tués,
mais non asservis, c’est-à-dire forcés à agir contrairement à
leur volonté raisonnée »". Comme Thoreau, Tolstoï consi-
dère l’acte de désobéir comme un acte qui permet à l’indivi-

du de revendiquer sa dignité et sa liberté face à l’État.
Thoreau et Tolstoï sont manifestement des pionniers du

devoir de désobéissance face à l’État. Au cœur du XIX°

siècle, à des milliers de kilomètres de distance, ils ont appor-
té une contribution décisive aux luttes pour les droits de
l’homme en préconisant le recours à des formes d’actions

illégales. Gandhi, imprégné des écrits de Tolstoï et de

Thoreau, s’en inspirera dans son combat non-violent contre
la domination britannique.



alain refalo

Monsieur le Président,
4

.

Les 3 % que je soustrait de mon impôt et que

Le 13 juin dernier, vous avez décidé de reprendre une « ultime série » d'essais nucléaires dans le

Pacifique Sud. Par la présente lettre que je rends publique, je tiens à vous informer pourquoi je suis oppo-
sé à cette décision et pourquoi j'ai décidé, à l'occasion du paiement de mon impôt sur le revenu, de retirer

3 % de cette somme et de la reverser à un fond d'aide aux victimes des essais nucléaires en Polynésie.

Alors, Monsieur le Président, vous comprendrez que je ne peux cautionner voire décision par le paie-

ment passif de mon impôt, dont une partie servira à financer ces armes de destruction massive. « Ne

faites jamais rien contre voire conscience, même si l’État vous le demande » à dit Einstein. Je blesserais

ma conscience et trahirais mes convictions si j'acceptais, ne serait-ce que pour une part infime, d'être

l'instrument du crime nucléaire. Cette objection de conscience illégale, mais néanmoins fort légitime, n’a
d'autre but que « de ne pas me prêter au mal que je condamne » (Henry David Thoreau). C’est une résis-

tance active et non-violente à la décision que vous avez prise et à la politique de défense qu'elle implique.

Le mercredi 23 Août 1995 STEa
2ee

Mr Jacques CHIRAC

Président de la République

a

es
22
2e
=
2

=

ss
S

22ue5

EE
Fr

je redistribue serviront à la vie et non à la mort. J'en assu-

me toutes les conséquences. Je refuse d’être complice de la préparation de nouveaux Hiroshima.

Recevez, Monsieur le Président, l'expression de mes sentiments respectueux.

Alain REFALO, instituteur

1) Walden ou la vie dans les bois, Paris, Aubier, Éd. Montaigne, p. 196-197.
2) La désobéissance civile, Éd. Climats, 1992, p. 47.

3) Ibid., p. 54.

4) Ibid., p. 55.

5) Ibid., pp. 61-62.

6) Ibid., p. 64.

7) Ibid, pp. 66-67.

8) Ibid., p. 65.

9) “Lettre au directeur d’un journal allemand” (1896), in Les rayons de
l'aube, Paris, Stock, 1901, p. 2

;

10) “Résurrection” (1899), in Les œuvres littéraires de Tolstoï, vol. 13,
Lausanne, Ed. Rencontre, 1962, p. 403.

11) “L’esclavage contemporain” (1900), in Les rayons de l’aube, Paris
Stock, 1901, p. 378-379.

12) “Appel aux Russes” (1906), in La révolution russe, Bibliothèque
Charpentier, 1906, p. 234.

13) “La portée de la révolution russe” (1906), in La révolution russe,

op. cit, p. 76.

14) “Lettre au directeur d’un journal allemand” (1906), in Les rayons de
l’aube, op. cit, p. 5.

ë

15) Le salut est en vous (1893), Paris, Perrin, 1893, p. 245-246.

16) “Où est l’issue ?” (1900), in Les rayons de l’aube, op. cit, p. 411.

17) “Les temps sont proches” (1896), in Conseils aux dirigés, Paris,
Ed. Eugène Fasquelle, 1902, p. 96.

18) “Aux soldats” (1901), in Appel aux dirigeants, Paris, Éd. Eugène
Fasquelle, 1902, p. 96.

19) La portée de la révolution russe (1906), op. cit, p. 68.



R desobeissance
civile selon Gandhi

JEAN-MARIE MULLER*

* Porte-parole du Mouvement pour une Alternative Non-violente

(MAN). Auteur de nombreux ouvrages, dont Le principe de non-

violence, parcours philosophique, Paris, Desclée De Brouwer,
1995, et Gandhi l’insurgé, l’épopée de la marche du sel, Paris,
Albin Michel, 1997.

’est avec

Gandhi

que la de-
sobéissance civi-
le s’est inscrite
dans la lutte
non-violente
d’un peuple.

Lorsqu’il commence à organiser la lutte en Afrique du

Sud, Gandhi emprunte à la langue anglaise l’expression
« passive resistance » pour désigner la méthode qu’il met en
œuvre. « Parmi les Anglais, note-t-il, chaque fois qu’une peti-
te minorité désapprouvait quelque législation nuisible, au lieu

de se révolter, elle adoptait l’attitude de résistance passive en

ne se soumettant pas à la loi et en encourant les châtiments

pour sa désobéissance. »' Cependant, il prend conscience,
alors que la lutte se développe, que cette expression « donnait

incontestablement lieu à confusion »* et « risquait de donner

naissance à de terribles malentendus »*. Plus précisément,
écrira-t-il, « la résistance passive était, dans sa conception,
l’arme du faible et fut considérée comme telle. Quoiqu’elle
évite la violence que ne peut utiliser le faible, elle ne l’exclut

pas si, de l’avis de celui qui utilise la résistance passive, les

circonstances l’exigent »*. C’est alors qu’il veut inventer un
nouveau mot pour désigner sa lutte et qu’il crée le mot satya-

graha qui signifie “adhésion à la vérité”.

« Sur le plan politique, précise Gandhi, la lutte en faveur
du peuple consiste principalement à s'opposer à l'erreur qui
se manifeste dans les lois injustes. Quand vous avez échoué

à faire reconnaître son erreur au législateur par le moyen
de pétitions et de méthodes semblables, le seul recours qui



16 jean-marie muller

vous est laissé, si vous ne voulez pas vous résigner à

l’erreur, consiste à le contraindre à vous céder par la force
physique ou à souffrir vous-même en provoquant la sanction

prévue pour la violation de la loi. C’est pourquoi, pour
l’opinion publique, le satyagraha semble correspondre à la
désobéissance civile ou à la résistance civile. L'une et

l’autre sont civiles en ce sens qu’elles ne sont pas crimi-
nelles. »* Le mot “civil”, nous dit le Dictionnaire historique
de la langue française, est emprunté au latin civilis qui
signifie « relatifau citoyen, à ses droits, à son existence ». Il

précise qu’employé en droit, ce mot s’oppose à criminalis

(criminel). On retrouve donc la définition donnée par
Gandhi : la désobéissance est civile en ce sens qu’elle n’est

pas criminelle, c’est-à-dire qu’elle n’est pas violente. La vio-

lence, en effet, lorsqu’elle est le fait des citoyens, est tou-
jours une désobéissance, dès lors que, par principe, la loi
interdit toute violence qui n’est pas celle des agents de
l’État. En définitive, la désobéissance est civile en ce sens

qu’elle est non-violente. « La désobéissance civile, affirme
Gandhi, est le droit imprescriptible de tout citoyen. Il ne
saurait y renoncer sans cesser d’être un homme. La déso-
béissance civile ne conduit jamais à l’anarchie, alors que la
désobéissance criminelle peut y conduire. Sous peine de dis-

paraître, chaque État met fin à la désobéissance criminelle

par la force. Mais ce serait vouloir emprisonner la
conscience que de faire cesser la désobéissance civile. »°

Être capable de dire “non”

S elon Gandhi, ce qui fait la puissance de l’empire britan-

nique aux Indes, ce n’est pas tant la capacité de violence
des Anglais que la capacité de résignation des Indiens. « Ce
ne sont pas tant les fusils britanniques, affirme-t-il, qui sont
responsables de notre sujétion que notre coopération volon-
taire. »! Dès lors, pour se libérer du joug qui pèse sur eux,
les Indiens doivent cesser toute coopération avec le gouver-
nement qui les opprime. « Une nation de 350 millions de

personnes, affirme encore Gandhi, n’a pas besoin du poi-
gnard de l'assassin, elle n’a pas besoin de la coupe de poi-
son, elle n'a pas besoin de l’épée, de la lance ou de la balle
de fusil. Elle a seulement besoin de vouloir ce qu’elle veut et

d’être capable de dire “Non”, et cette nation apprend
aujourd’hui à dire “Non”. »°

Le refus de coopérer avec l’injustice est à la fois une exi-

gence éthique qui oblige l’individu à ne pas être lui-même

complice du mal, et un principe stratégique qui lui permet de
lutter contre l’injustice. Le citoyen ne saurait prétexter la
contrainte de la loi pour justifier sa coopération avec l’injus-
tice. L’exigence de la conscience doit primer la contrainte de

la loi, car « la loi de la majorité n’a rien à dire là où la

conscience doit se prononcer »°. La vertu cardinale du

citoyen n’est pas l’obéissance, mais la responsabilité : « Si

un gouvernement commet une grave injustice, le citoyen doit
lui retirer sa coopération en tout ou partie, de façon à

empêcher les dirigeants de perpétuer leurs méfaits. »"

su



sécrcte

la désobéissance civile selon gandhi 17

La désobéissance civile apparaît ainsi comme l’arme

principale de la stratégie de l’action non-violente qui permet
de réconcilier la “morale de conviction” et la “morale de res-

ponsabilité” que toutes les idéologies politiques ont oppo-
sées. La moralité et l’efficacité de l’action se confortent
l’une l’autre. « La manière la plus efficace d’aider une

administration, écrit Gandhi, est d’obéir à ses ordres et à
ses décrets. Une mauvaise administration ne mérite pas une

telle allégeance. Lui obéir, c’est participer au mal. Par

conséquent, un homme bon résistera de toute son âme à une

administration ou à un système mauvais. La désobéissance
aux lois d’un État mauvais est par conséquent un devoir. La
désobéissance violente vise des hommes qui peuvent être
remplacés. Elle laisse le mal lui-même intact et souvent

l’aggrave. La désobéissance non-violente, c’est-à-dire civi-

le, est le seul remède qui peut réussir; elle est donc une obli-

gation pour celui qui veut se désolidariser du mal. »"

Gandhi regrette que, pour une part essentielle et le plus
souvent décisive, l’éducation repose sur le devoir d’obéis-
sance à l’autorité et conditionne ainsi l’enfant de telle sorte

qu’il devient un citoyen soumis et irresponsable. Il accuse
les écoles « où l’on apprend aux enfants à considérer
l’obéissance à l’État comme supérieure à l’obéissance à
leur conscience et où ils sont corrompus par les fausses doc-
trines relatives au patriotisme, au devoir d’obéissance aux

supérieurs, si bien qu’ils tombent facilement sous le sortilè-

ge du gouvernement »". Le citoyen fait preuve de lâcheté

lorsqu’il échange sa sécurité et sa tranquillité personnelles
contre sa soumission inconditionnelle à l’État. Il doit avoir
le courage de lui désobéir chaque fois qu’il lui ordonne de

participer à une injustice. « La désobéissance civile, écrit
Gandhi, est une révolte, mais sans aucune violence. Celui

qui s’engage à fond dans la résistance civile ne tient simple-
ment aucun compte de l’autorité de l’État. Il devient un
hors-la-loi qui s’arroge le droit de passer outre à toute loi
de l’État contraire à la morale. C’est ainsi que, par

exemple, il peut être amené à refuser de payer des impôts.
[.….] En fait, il se met dans une position telle qu’il faudra le

mettre en prison ou recourir contre lui à d’autres moyens de
coercition. Il agit ainsi quand il estime que la liberté phy-
sique dont il jouit en apparence est devenue un intolérable

fardeau. Il tire argument du fait qu’un État n’accorde de

liberté personnelle que dans la mesure où le citoyen se sou-

met à la loi. Cette soumission aux décisions de l’État est le
prix que paye la citoyen pour sa liberté personnelle. C’est
donc une escroquerie d’échanger sa propre liberté contre sa

soumission à un État dont les lois sont, totalement ou en

grande partie, injustes. »"

La désobéissance civile
au cœur de la lutte non-violente

Ga pense que l’oppression subie par les Indiens ne

vient pas tant de la méchanceté personnelle des Anglais
que de la malfaisance du système colonial britannique. Dès
lors, il entend combattre ce système institutionnel et législatif.
« Notre non-coopération, affirme-t-il, ne s’en prend ni aux

Anglais ni à l’Occident, mais au système que les Anglais nous

ont imposé. »'* Ainsi, la lutte non-violente consiste-t-elle à

éradiquer le mal sans éliminer le malfaiteur : « Je m’arrange,
dit Gandhi, pour traquer le mal où qu’il soit, sans jamais
nuire à celui qui en est responsable. »” S’il n’est pas possible
de convaincre ni de convertir le malfaiteur, il faut alors le

rendre incapable de commettre le mal en le privant des sou-

tiens sans lesquels il devient impuissant. « Notre résistance à

l’oppression britannique, assure-t-il, ne signifie pas que nous

voulions du mal au peuple britannique. Nous cherchons à le

convertir, non à le battre sur le champ de bataille. Notre
révolte contre l’autorité britannique est désarmée. Mais que
nous convertissions ou non les Britanniques [c’est nous qui
soulignons], nous sommes décidés à rendre leur domination

impossible par la non-coopération non-violente. C’est une

méthode invincible par sa nature même. Elle est basée sur la
connaissance qu’aucun spoliateur ne peut parvenir à ses fins
sans un certain degré de coopération volontaire ou forcée de

la part de sa victime. »'S

« Le gouvernement, assure encore Gandhi, n’a aucun

pouvoir en dehors de la coopération volontaire ou forcée du

peuple. La force qu’il exerce, c’est notre peuple qui la lui

donne entièrement. Sans notre appui, cent mille Européens
ne pourraient même pas tenir la septième partie de nos vil-

lages. […] La question que nous avons devant nous est par



18 jean-marie muller

conséquent d’opposer notre volonté à celle du gouverne-
ment ou, en d’autres termes, de lui retirer notre coopéra-
tion. Si nous nous montrons fermes dans notre intention, le
gouvernement sera forcé de plier devant notre volonté ou de
disparaître. »" Il est clair ici que le propos de Gandhi n’est
pas de convertir les Anglais — même si, par ailleurs, il
n’entend pas renoncer à cette visée —, mais bien de
contraindre le gouvernement britannique.

Dans deux autres discours prononcés en 1930, au

moment de la marche du sel, Gandhi insiste clairement sur
la contrainte que la non-coopération exerce sur le gouverne-
ment. « Supposons, affirme-t-il, que dix personnes dans cha-
cun des sept cent mille villages de l’Inde décident de fabri-
quer du sel et de désobéir ainsi à la loi, que pensez-vous que
ce gouvernement pourra faire ? Même le pire dictateur que
vous puissiez imaginer n'arriverait pas à disperser des régi-
ments de résistants civils pacifiques en faisant parler ses

canons. Pour peu que vous décidiez de vous mobiliser, je
vous assure que vous serez capables de fatiguer ce gouver-
nement en très peu de temps. »'® Ici, Gandhi envisage bien
de faire céder le gouvernement en le fatiguant et non pas en

le convertissant.

« Quand nous aurons tous commencé à faire notre

devoir, déclare-t-il dans le second discours, il sera au-delà du

pouvoir du gouvernement le plus tyrannique de nous arrêter.
[.…] Les lois seront rapidement violées. L’une aujourd’hui,
l’autre demain. Et quand les lois sont supprimées, comment
l'empire peut-il continuer à fonctionner ? Les chefs et les

percepteurs des villages doivent démissionner. […] Que fera
le gouvernement quand les percepteurs et les fonctionnaires
n'auront plus peur ? Enverra-t-il des troupes d’Angleterre
pour les charger de faire le travail des chefs et des percep-
teurs des villages ? Quelle action entreprendra-t-il quand les
hindous, les musulmans et les parsis refuseront tous de
coopérer avec lui ? Il ne pourra rien faire. Tous ses membres
seront paralysés. »" Ici, il s’agit de paralyser le gouverne-
ment et non de convertir les dirigeants.

La résistance non-violente consiste donc bien à mettre

l’adversaire hors d’état de nuire en lui retirant toute coopéra-
tion. « Imaginez un peuple tout entier, écrit Gandhi, refusant
de se conformer aux lois en vigueur et prêt à supporter les
conséquences de cette insubordination. Toute la machinerie
législative et exécutive se trouverait du même coup complè-
tement paralysée. »” Ainsi, c’est l’union qui fait la force et
non seulement la justesse de la cause. C’est pourquoi le
résistant non-violent « doit mobiliser l’opinion publique
contre le mal qu’il a décidé de supprimer par une agitation
étendue et intense. Quand l’opinion publique est convena-

blement dressée contre un abus social, les plus grands eux-

vi
A

—p-



pe

re
rs
rt

la désobéissance civile selon gandhi 19

mêmes n’osent plus l’exercer ou lui apporter publiquement
leur soutien. Une opinion publique consciente et intelligente
est l’arme la plus puissante du résistant non-violent »*. À
un journaliste qui lui demande quelle est la pression qu’il
espère exercer sur les autorités britanniques en organisant le
mouvement de résistance, Gandhi répond : « Je crois que, si
la population lui retire soudainement son soutien jusque
dans les moindres détails, le gouvernement se trouvera dans
une impasse. »” La non-coopération est donc bien une

méthode politique qui vise à neutraliser l’adversaire avant

même qu’il renonce de lui-même à l’injustice qu’il commet.
« Pour obtenir réparation de l’injustice, écrit Gandhi, nous
devons refuser d’attendre que le coupable ait pris conscien-
ce de son iniquité. Il ne faut pas que, de peur de souffrir
nous-mêmes ou d’en voir souffrir d’autres, nous restions

complices. Au contraire, il faut combattre le mal en cessant

d'apporter notre concours au malfaiteur d’une manière
directe ou indirecte. »”

Certes, Gandhi sait d’expérience que l’État ne manquera
pas de recourir aux moyens dont il dispose pour combattre
et tenter de briser le mouvement qui résiste à son autorité,
mais il est convaincu que le peuple, pourvu qu’il reste uni,
est capable de faire échec à cette répression. « Aucune police
ni aucune armée, affirme-t-il, ne peuvent faire céder la
volonté de tout un peuple résolu à résister jusqu'au bout de
ses forces. »* Et si l’État ne peut parvenir à briser le ressort

du mouvement de résistance, il n’aura plus d'autre issue que
de rechercher une solution négociée du conflit.

En définitive, Nehru fait preuve de la plus grande lucidi-
té lorsqu’il écrit : « Quelle que fût la part de conversion qui
entrât dans l’esprit de son auteur, la non-violence, dans la

pratique, était aussi bien une arme, un instrument puissant
de contrainte, même si cette contrainte s’exerçait de la

façon la plus civilisée et la moins répréhensible qui fût. »”
Ce qui caractérise la désobéissance civile, c’est en effet que
la contrainte qu’elle fait peser sur l’adversaire s’exerce de la

façon la plus civilisée qui soit.

1) M.K. Gandhi à l’œuvre, Paris, Les Éditions Rieder, 1934, p. 172.

2) Ibid., p. 169.

3) Ibid., p. 171.

4) Résistance non-violente, Paris, Buchet-Chastel, 1986, p. 13.

5) Satyagraha, op. cit., p. 6-7.

6) Tous les hommes sont frères, Vie et pensées du Mahatma Gandhi d’après
ses œuvres, Paris, Gallimard, 1969, coll. Idées, pp. 235-236.

7) Ibid., p. 247.

8) The Collected Works ofMahatma Gandhi, Ahmedabad, The Publications

Division, Ministry of Information and Broacasting, Government of India,
1965, vol. 48, p. 357.

9) Ibid., p. 247.

10) /bid., p. 250.

11) The Collected Works ofMahatma Gandhi, op. cit., vol. 43, p. 133.

12) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock,
1969, pp. 133-134.

13) Tous les hommes sont frères, op. cit, p. 251.

14) /bid., p. 208.

15) Ibid, p. 142.

16) Cité par G. G. Tendulkar, Mahatma : Life ofMohandas Karamcha
Gandhi, New Delhi, Publications Division, Ministry of Information and

Broadcasting, Government of India, Patila House, 1969, T. 6, p. 35.

17) La Jeune Inde, Paris, Stock, 1948, p. 195.

18) Vol. 43, p. 37.

19) Vol. 43, pp. 162-165.

20) Tous les hommes sont frères, op. cit, p. 240.

21) Résistance non-violente, op. cit., p. 71-72.

22) Ibid, p. 134.

23) Tous les hommes sont frères, op. cit, p. 250.

24) Ibid., p. 240.

25) Pandi Nehru, Ma vie et mes prisons, Paris, Denoël, 1952, p. 69.



jean-marie muller

Un livre de Jean-Marie Muller :

Désobéir à Vichy
La résistance civile

de fonctionnaires de police
Nancy, Presses Universitaires de Nancy, 1994, 146 p., 80 F-.

« Désobéirà Vichy », c’est précisément ce que n'a pas
voulu faire le préfet Maurice Papon.. Les 16 et 17 juillet
1942, les policiers français aux ordres des Allemands orga-
nisent la rafle du Vel d’Hiv, on connaît la suite. Mais on

ignore plus souvent que la rafle prévue à Nancy le 19 juillet
1942 a échoué, et cela grâce à sept policiers français réqui-
sitionnés pour l’organiser. !ls avaient pris l'initiative de

désobéir, alors qu’ils travaillaient au service des étrangers
de la Préfecture de Nancy, en allant prévenir en cachette
les familles juives inscrites pour /e départ.

Ces mêmes policiers ont volé ensuite un tampon offi-
ciel pour fabriquer de fausses cartes d'identité afin d'aider
ces citoyens français devenus clandestins à passer en zone

libre. On estime à 300 juifs le nombre de personnes sau-

vées ainsi à Nancy, grâce à sept policiers. Le livre de Jean-
Marie Muller retrace les faits avec la précision d’un histo-

rien, et montre comment la désobéissance civile a été un

moyen efficace, mais peu connu, pour sauver des vies
durant la seconde guerre mondiale.

Le préfet Claude Érignac, alors préfet de Meurthe-et-

Moselle, a remis, le 26 juin 1991, la médaille des Justes à
Charles Bouy, le seul des sept policiers de Nancy encore en

vie. Claude Erignac reconnaissait dans son discours que
ces fonctionnaires avaient bravé « // y a cinquante ans la

peur, le danger et l'angoisse. Voilà, concluait-il, ce que
vous nous redonnez aujourd'hui. Au nom de la République,
je vous en remercie. » En 1998, le même préfet a été
assassiné en Corse pour avoir tenté de faire lui aussi un

travail courageux et juste.

ééée
et

Jean-Marie Muller

L’I.F.R.A.s. 1eDésobéir à Vichy
La résistance civile

de fonctionnaires de police
de

FORUM
sc
EEE
se

Collection

an
eme

“EEE
jee

Le

« L’échec de la raîle de Nancy démontre que la résistance
non-violente n'est pas une utopie. » L'Est Républicain

« Avec la précision de l’historien… » Journal de la Paix

« Un plaidoyer à l'honneur du défi de la stratégie d'une
action non-violente. » Réforme



| 7 desobeissance
civile chez
Hannah Arendt

VIRGINIE HOUDELETT*

pa ;

Thèse en cours sur Hannah Arendht.

a désobéissance
civile, pour
Hannah Arendt,

revalorise le politique.

Toute réflexion sur le concept
et la réalité de désobéissance civi-
le a pour particularité de se situer
à la fois dans le champ de la phi-

losophie politique, de la philosophie du droit et de celui de

la réalité juridique. Hannah Arendt dans son essai sur la

désobéissance civile prend en compte ces trois dimensions,
mais pour en saisir la complexité il nous faut l’intégrer dans
l’ensemble de sa philosophie. Enfin notons deux points fon-

damentaux de son analyse : la désobéissance civile prend
sens dans le projet arendtien de reconstruction de notre

monde après l’expérience totalitaire et la recherche des

moyens rendant impossible toute résurgence de ce phénomè-
ne auquel notre société offre un terrain propice ; et la déso-

béissance civile est un concept et une réalité nord-américai-

ne. Ainsi entre philosophie, pensée politique et code

juridique, nous verrons se construire ce concept de désobéis-

sance civile, refuge de tous les concepts arendtiens et égale-
ment de toutes nos préoccupations actuelles sur le thème de

la citoyenneté.

Vers une définition du concept
ontrairement à toute idée préconçue, le concept de déso-

béissance civile ne recouvre pas les difficultés du rap-

port entre la conscience morale du citoyen et la loi : « Les

arguments invoqués pour défendre la conscience individuelle

ou des actes individuels, c’est-à-dire des impératifs moraux

et les appels à un “droit supérieur”, qu’il soit transcendant

CEE



22 virginie houdelett

ou profane, sont inadéquats lorsqu'on entend les appliquer à
des cas de désobéissance civile. »! Ceux qui se livrent à la
désobéissance civile « constituent des minorités organisées,
unies par des décisions communes, plutôt que par une com-

munauté d’intérêts, et par la volonté de s’opposer à la poli-
tique gouvernementale, même lorsqu'elles peuvent estimer

que cette politique a le soutien d’une majorité. Leur action
concertée procède de leur commun accord, et c’est cet accord
qui confère à leurs opinions une certaine valeur et les rend
convaincantes indépendamment de la façon dont elles se sont

formées à l’origine »?. En suivant cette définition stricte de la
désobéissance civile, Arendt en exclut Socrate mais égale-
ment Thoreau, bien que celui-ci corresponde mieux dans la
mesure où il protestait contre l’injustice des lois.

« L’expérience-limite du phénomène totalitaire est à

l’origine de la pensée arendtienne du politique »*. Le totali-

tarisme est une forme d’organisation de l’État et de la socié-
té qui pose en de nouveaux termes le problème de la résis-
tance à l’oppression ainsi que celui de l’obligation politique.
Les concepts traditionnels du pouvoir etde l’autorité présen-
tés par Arendt pourraient nous aider à comprendre quelle est

la légitimité de la désobéissance civile. En effet, nous avons

déjà affirmé que celle-ci est une action politique engagée par
un certain nombre de citoyens. Or l’élément indispensable à

la compréhension du pouvoir d’agir en commun est précisé-
ment le « droit d’association » (garanti par le premier amen-
dement de la constitution américaine) auquel Arendt après
A. de Tocqueville s’est intéressée*.



la désobéissance civile selon hannah arendt 23

Arendt définissait le pouvoir comme cette puissance
qu’acquiert une action menée « de concert », pouvoir s’oppo-
sant à l’idée même de violence comme imposition d’une
volonté individuelle à toutes les autres. Arendt ne réfléchit

pas à l’acquisition du pouvoir, ni à son maintien, ni à l’usage
qu’en font les gouvernants mais plutôt à l’origine du pouvoir
tel qu’il est engendré par les gouvernés. Le potestas in populi
de Cicéron signifie le pouvoir compris comme aptitude à agir
ensemble. Nous pouvons donc comprendre l’importance que
revêt, pour toute communauté politique, le droit d’associa-

tion, car c’est elle qui engendre le pouvoir dont se prévalent
les gouvernants. En conséquence, on ne peut envisager de
résoudre le problème de l’obéissance à la loi par la force

Éléments biographiques
ée en Allemagne, dans une famille juive, Hannah
Arendt (1906-1975) s'inspire des bouleverse-
ments du XX° siècle pour sa réflexion. Fuyant in

extremis l’Allemagne nazie, exilée en France, puis aux

Etats-Unis (où elle fut naturalisée), elle écrivit tant sur
les origines du totalitarisme, que sur les modifications
de notre société moderne; sa pensée toujours centrée
sur l’événement l’amena à couvrir pour le New Yorkerle
procès d’Eichmann à Jérusalem à partir duquel elle écri-
ra son rapport sur la banalité du mal. De formation phi-
losophique, élève et proche de Heidegger puis de Karl

Jaspers, elle ne reviendra que tard à une écriture pure-
ment philosophique avec La vie de l'esprit (la pensée, le

vouloir) dont elle laissa le dernier volume (Juger) à
peine ébauché. Professeur dans les plus grandes univer-
sités américaines, journaliste, philosophe, directrice de
collection dans l’édition, chargée de mission pour la
Jewish Cultural Reconstruction, Hannah Arendt écrit sur
le projet « Pensons ce que nous faisons », et, entre la

pensée et l’action, elle travaille à l’œuvre de reconstruc-
tion d’un monde post-totalitaire dans lequel le politique
doit reprendre ses droits. v.G.

mais plutôt en évaluant l’opinion et le nombre de ceux parta-
geant le mode d’action exprimé dans l’autorité légale. Le
pouvoir requiert une légitimité qu’Hannah Arendt lie à

l’autorité, catégorie présentée dans La crise de la culture.
L’autorité du pouvoir vient de l’acte fondateur de la cité,
cette émergence du « nous » d’une communauté politique.

Pouvoir et autorité sont des phénomènes pluriels et col-

lectifs, contrairement à la force et la violence. Dans Du men-

songe à la violence, Arendt réfute toute créativité à la vio-
lence dans le domaine politique. La violence n’engendre pas
le pouvoir qui résulte toujours de l’agir-ensemble fondé sur

l’association des hommes communiquant au sein d’un espa-
ce public qu’ils partagent. Or le droit constitue et régule
l’action. Il exige un consensus et établit la limite permettant
de stabiliser l’imprévisibilité et l’irréversibilité de l’action

politique. Il est cette promesse de l’accord rendant possible
l’action plurielle. La loi fait exister et garantit cet espace de

liberté dans lequel les hommes entretiennent des relations,
se rencontrent, se confrontent, discutent, se concertent, se

persuadent et agissent.

D’un droit à l’autre

ans l’œuvre de H. Arendt, nous sommes en présence de

deux conceptions de la loi éclairant concrètement la

relation entre droit et politique. Les deux dimensions sont

celles de la construction de l’espace public par l’homofaber
et celle de l’obtention de l’accord pour l’agir ensemble au

moyen de la promesse.
Dans La condition de l’homme moderne, Arendt reprend

la conception platonicienne et situe la législation dans le

domaine du « faire », de l’œuvre soumise aux règles de

l’utilitarisme s’articulant en fins et moyens. Ainsi une

constitution cherche-t-elle à établir les règles d’une vie com-

mune harmonieuse et la plus juste possible pour chacun.

Cette œuvre n’est pas parfaite par la nature même de son

objet : « La loi ne pourra jamais embrasser exactement ce

qui est le meilleur et le plus juste pour tout le monde à la

fois pour y conformer ses prescriptions: car les différences
qui sont entre les individus et entre les actions et le fait

‘
|
FH
il
|
ÿ
|
|
|
4
Ï
#
il
h
}

|
|

Û
|



virginie houdelett

Ils ont dit...
e Synode de l’Église réformée de France, à l’époque
où la régularisation de tous les sans-papier n'a pas
encore eu lieu, a déclaré que les Réformés sont

exhortés « en dernier recours, personnellement ou col-

lectivement, à entreprendre des actions non-violentes de

désobéissance civile même à l'égard de l’État de droit,
lorsqu'il faut prendre acte que | ‘État trahit ses propres
principes fondamentaux ou ceux du droit international ».

(Le Figaro, 25/05/98)

u moment du procès Papon, l’archevêque de

Bordeaux, Pierre Eyt, a déclaré : « J'ai envie de

dire en particulier aux jeunes générations qui n'ont
pas vécu cette période de Vichy, qu'il y a au-dessus de

tout — au-dessus de l’État, de ses représentations, de

son administration — une loi morale qui oblige à

l’objection, dans certains cas à la désobéissance, voire à
la résistance. Cette loi est inscrite dans nos consciences.
Sur ce point, elle est l'enseignement fondamental de la

tradition d’Israël et de la tradition chrétienne. Il n'y a pas
de civisme, pas de loyalisme possible qui puisse nous

dispenser de cette loi morale. Au contraire, c'est en elle

que le civisme, la loyauté à l'égard de | ‘État doivent pui-
ser leurs racines. »

(Le Monde, 4/04/98)

qu’aucune chose humaine ne reste jamais en repos, interdi-

sent à toute science, quelle qu’elle soit, de promulguer en
aucune matière une règle simple s’appliquant à tout et à

tous les temps. »* Une telle conception de la loi comme

moyen imparfait implique et légitime la désobéissance civi-

le. Dans Essai sur la révolution, l’expérience américaine

permet à Hannah Arendt de comprendre qu’une constitution

est une construction conventionnelle, créatrice d’une com-

munauté politique. Mais celle-ci est également le résultat de

l’action (domaine de la vita activa) et en cela une constitu-

tion n’a pas d’existence indépendante. Elle est sujette à de

multiples actes successifs dont elle dépend. C’est la raison

pour laquelle pour qu’il y ait obéissance à la loi, il faut pré-
server les conditions nécessaires à l’action et à son pouvoir.
Or ces conditions sont celles posées dans le contrat premier
passé au moment de la fondation de la communauté. C’est la

seconde conception du droit qui affirme l’essence politique
de la législation en tant que résultat d’un contrat social.

H. Arendt distingue trois sortes de « contrat social origi-
naire ». Le modèle théocratique est l’alliance passée entre

un peuple et Dieu. Le modèle vertical, présent chez Thomas
Hobbes, est celui dans lequel chaque citoyen conclut un

accord avec le monarque, renonçant à sa liberté pour bénéfi-

cier d’une sécurité maximale. Et enfin le modèle horizontal

(John Locke) conçoit une alliance entre tous les membres de

la société, un engagement mutuel, un consensus à partir
duquel naîtra un gouvernement. Seul le modèle horizontal
lie les citoyens entre eux par une promesse mutuelle ; la

législation est alors l’engagement réciproque de tenir sa pro-
messe. Or le consensus implique également le dissentiment

sauvegardant ainsi l’origine du contrat, la liberté. Ce modèle

est celui de la démocratie. Néanmoins, il faut constater que
seuls les groupes de la société étant inclus dans le contrat

originaire peuvent revendiquer la légitimité de leur désac-

cord. Ainsi quand les Noirs américains firent preuve de

désobéissance civile dans les années soixante, ne furent-ils

pas reconnus dans leur revendication. Ils n’ont pas bénéficié
de la promesse mutuelle, étant esclaves au moment de la

fondation de l’État fédéral.
Si en théorie les lois et la constitution peuvent être modi-

fiées au cours d’un processus politique, elles ont également
et premièrement une fonction de conservation. Si la loi est

ce qui ouvre le champ de liberté, le champ du possible à

toute initiative, au nouveau (Saint Augustin parlait
d’initium), ce n’est que dans la mesure où il s’intègre dans

l’ordre du monde qui l’accueille. Chaque nouveau venu (par
naissance ou par naturalisation) en ce monde commun (aux
générations passées, présentes et futures) recèle toutes les

(e
C

û

C

+

«N

«6

OH

CN
CN
CS



la désobéissance civile selon hannah arendt 25

potentialités d’innovation, tant de création que de destruc-
tion. En ce qui concerne les enfants, ce rôle d’insertion est

tenu par l’éducation (processus de socialisation). Mais c’est
cette fonction de conservation qui met sur la sellette les
minorités et leur dissentiment à la loi, et ce, malgré les théo-
ries démocratiques.

H. Arendt élabore une reprise critique de la pensée occi-
dentale qui examine les conditions politiques et juridiques
permettant d’assurer et de sauvegarder un monde commun,

marqué par la pluralité et la diversité, se régénérant dans la
nouveauté de ses membres et de leurs actions. L'exercice de
la liberté inhérent à la vision arendtienne de l’action et de la
natalité est le ressort susceptible d’empêcher toute résurgen-
ce d’un État de nature totalitaire.

En pleine lumière

IT acte de désobéissance civile est une action politique
et en tant que telle apparaît au sein de l’espace public,

mais pour bien saisir la forme publique qu’elle doit prendre
pour acquérir une véritable signification politique, nous
devons expliciter les concepts de public et de publicité.

Le « public » est à la fois ce qui est commun et ce qui est
visible. Ce qui est commun est communiqué, ce qui
implique la transparence du public et le droit à l’informa-

tion, et à l’expression, droits inhérents à la démocratie

requérant des citoyens aptes à jauger et juger ce qui se passe
dans la Res publica. Cette publicité est celle de la pluralité
constitutive du politique : « Infinie pluralité de points de vue

à propos des objets dont on parle et qui, du fait qu’ils sont

objets de discussion de tant de personnes en présence de
tant d’autres, sont conduits à la lumière de l’espace public
où ils sont pour ainsi dire contraints de révéler tous leurs

aspects : c’est seulement à partir d’une telle totalité de

points de vue qu’une seule et même chose peut apparaître
dans toute sa réalité, par où il faut entendre que chaque
chose peut apparaître sous autant d’aspects et autant de

perspectives qu’il y a de participants. »° Cette condition de

pluralité est celle que doit intégrer l’acte de désobéissance
civile: non seulement en tant qu’action menée de concert

mais aussi dans l’exigence de rendre public ce dissentiment
et d’en appeler (selon la promesse d’accord inhérente au

pacte social) au jugement des concitoyens. Cet appel au sou-

tien d’autrui est un appel à la « mentalité élargie » qui est
« le penser politique par excellence parce qu’elle nous per-
met de penser en nous mettant à la place de tout autre »'.

Arendt s’inspire ici de sa lecture politique de la philoso-
phie kantienne et plus précisément de la deuxième maxime

du $ 40 de la Critique de la faculté de juger. Dans cette

maxime de la mentalité élargie, Kant précise qu’elle est la

capacité de « pouvoir s’élever au-dessus des conditions

subjectives du jugement [.…] et de pouvoir réfléchir sur son
propre jugement ». La pensée élargie ne recouvre ni

l’empathie, ni la tyrannie de l’opinion publique, de la majo-
rité. Elle respecte l’inter-esse (être parmi les hommes) et

l’entre-deux qui à la fois nous rapproche et nous sépare
d’autrui. Dans cette lecture politique de la mentalité élargie
kantienne, Arendt nous présente la nature même de la

représentativité politique.
Le dissentiment propre à la désobéissance civile relève

d’une lutte pour préserver la condition même de l’action

politique, la condition d’une multiplicité de perspectives,
c’est-à-dire la présence d’un espace commun, publico-poli-
tique, au sein duquel ces perspectives peuvent apparaître les

2
ee

sr
ser

Sederes

-—-_—_
_

_
’-_—_—_
m_

_

—

—m"——0



26 virginie houdelett

unes aux autres. En effet le dissentiment résiste à cette tendan-

ce des sociétés modernes à l’uniformisation, la réduction de la

pluralité à l’unité et l’unanimité, que ce soit dans le cas extrê-

me du nettoyage ethnique jusqu’à la tyrannie de l’opinion
publique, danger majeur de nos sociétés pour lequel Arendt
s’est inspirée de Tocqueville. Cette uniformisation est un des

phénomènes de la perte du politique au profit de l’économie

et du social dont le pendant politique est l’administration. La

démocratie se pervertit en bureaucratisation (« règne de l’ano-

nyme »), domination moderne de la pluralité. Or dans ce

contexte, la liberté comme faculté de juger personnellement et
faculté d’agir politiquement ne peut être sauvegardée que par
la résistance à cette forme moderne de domination.

La résistance
comme obligation politique

omment comprendre cette dimension particulière de

l’obligation politique dans le monde contemporain
décrit par Arendt dans La condition de l’homme moderne et

Du mensonge à la violence ? Dans cette société, la loi s’éva-
nouit dans les règles de l’administration, et l’action politique
s’abandonneà la seule représentativité, aux professionnels de

la politique. « Le système de gouvernement représentatif
connaît aujourd’hui une crise en partie parce qu’il a perdu,
avec le temps, toutes les institutions qui pouvaient permettre
une participation efficace des citoyens, et d'autre part parce
qu’il est gravement atteint par le mal qui affecte le système
des partis : la bureaucratisation et la tendance des deux par-
tis à ne représenter que leurs appareils. »* L'obligation civile
authentique, l’action fondée sur l’association des hommes

dans l’espace public s’est transformée en résistance.

C’est ce que Arendt explore dans son essai sur l’expérien-
ce nord-américaine de désobéissance civile. Elle montre

comment elle est une forme extrême de dissentiment qui, en
s’exprimant par le moyen de l’association, parle la langue de

la persuasion (principe de la démocratie et principe de non-

violence), récupère la faculté d’agir et engendre du pouvoir
par l’action d’un certain nombre de citoyens et se place à la

vue de tous les autres. Ainsi l’acte de désobéissance civile est

la récupération de l’obligation politique qui avant de s’expri-
mer positivement doit reprendre sa place en prenant le rôle

de contre-pouvoir face à des institutions politiques dénatu-

rées. Ce projet de sauvegarde est celui de la revalorisation du

politique, de l’agir-libre mais aussi des limitations et garan-
ties constitutionnelles et légales de cette liberté. Cette liberté,
ce pouvoir est un exercice qui s’enseigne, se cultive, et plus
qu’un droit, un devoir, celui d’une citoyenneté active.

Toujours entre droit et politique, la désobéissance civile

est la réaction à une situation d’exclusion des citoyens de la

sphère du pouvoir. Le droit s’enracine toujours dans un

extérieur à lui-même, que ce soit la constitution originelle
ou l’action plurielle des citoyens. Et si le droit soude et rend

durable un monde commun, il reste contestable, révocable.
Aussi pour Arendt, les acteurs du monde commun n’aban-

donnent jamais leur voix, ni dans le système de représenta-
tion qu’elle critique, ni dans la détermination du texte légis-
latif. Ce que les citoyens délèguent ou fixent, ils en

demeurent néanmoins titulaires et peuvent toujours agir pour
le transformer. Le texte juridique malgré sa durabilité, est
comme la représentation, un dépôt et non un abandon. Se

référant au texte fondateur de la constitution, mais s’enri-

chissant de l’action des citoyens, la loi peut légitimer l’idée
de désobéissance civile. De surcroît Arendt comprend que
dans des situations-limites, celle-ci soit légitime et puisse
être le moyen de résistance à l’oppression. « Des actes de

désobéissance civile interviennent lorsqu’un certain nombre

de citoyens ont acquis la conviction que les mécanismes

normaux de l’évolution ne fonctionnent plus ou que leurs

réclamations ne seront pas entendues ou ne seront suivies

d’aucun effet, ou encore, tout au contraire, lorsqu'ils
croient possible de faire changer d’attitude un gouverne-
ment qui s’est engagé dans une action dont la légalité et la

constitutionnalité sont gravement mises en doute. »° Ainsi,
concernant l’expérience américaine, Arendt cite-t-elle ces

exemples : sept années de combats au Viêtnam sans déclara-

tion de guerre ; l’influence croissante des services secrets

sur la conduite des affaires publiques ; les menaces ouvertes

contre les libertés fondamentales garanties par le premier
amendement” ; les efforts visant à dépouiller le Sénat de ses

prérogatives constitutionnelles ; le mouvement des Noirs

américains contre des lois de discrimination raciale. Mais



la désobéissance civile selon hannah arendt

nous pouvons aussi rappeler le parcours de Gandhi ou

l’exemple que Arendt cite dans Eichmann à Jérusalem :

rapport sur la banalité du mal, de la résistance des Danois à
la politique antisémite des occupants nazis, etc.

Cependant cette analyse arendtienne de la désobéissance
civile manque de normes permettant d’identifier les situations-
limites, faute desquelles sa pratique généralisée mènerait à

l’ingouvernabilité. Or le souci majeur d’Arendt, loin d’être

l’anarchie, est la restauration du pouvoir et de l’autorité.

“L’esprit” des lois

A soutient que seul l’esprit des lois (selon l’expres-
sion de Montesquieu) des États-Unis est susceptible

d’offrir un élément de réponse au dilemme d’une justifica-
tion purement juridique à la violation de la loi, dans le cas

très précis de la désobéissance civile. Cet esprit qui doit ins-
pirer cette refonte juridique se présente ainsi : « Le consente-

ment et le droit au désaccord sont devenus l'inspiration et

les principes d’organisation et d’action qui ont enseigné aux
habitants de ce continent l’“art de l’association”. »" Si la

nature même du droit ne sait justifier la désobéissance civi-

le, n’existe-t-il pas une possibilité de lui faire une place dans

le fonctionnement de nos institutions publiques ? Arendt

suggère le même principe de reconnaissance que celui des

groupes de pression (lobbies), groupes de défense d’intérêts

particuliers. Les représentants de ces groupes sont enregis-
trés à Washington. Ce sont donc des minorités d'opinion ou

d’intérêt très bien organisées et actives qui s'opposent à la

majorité et font entendre leurs voix afin de modifier l’opi-
nion. Sur ce modèle, ceux qui font acte de désobéissance

civile pourraient être considérés non plus comme des crimi-

nels de droit commun mais de la même façon que ces

groupes de pression qui par l’intermédiaire de leurs repré-
sentants usent d’influence en utilisant la persuasion et le

nombre de leurs adhérents.

La désobéissance civile prendrait alors officiellement le

statut d’action politique légitime: à plusieurs, en public et

avec publicité !. u

1) H. Arendt, Du mensonge à la violence, “La désobéissance civile”, Paris,
Calmann-Lévy, Agora, 1994, pp. 58-59.

2) Ibidem, p. 58.

3) A-M Roviello, Sens commun et modernité chez Hannah Arendt,
Bruxelles, OUSIA, 1987, p. 6.

4) Alexis de Tocqueville, De la démocratie en Amérique, 1 et II, Paris,
Garnier-Flammarion, 1981.

5) Platon, Le politique, 294 b, Paris, Garnier-Flammarion, 1969

trad. E. Chambry.
6) H. Arendt, Qu'est-ce que la politique ?, Paris, Seuil, 1995, p. 104.

7) H. Arendt, Freedom and politics (1961).

8) H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit, pp. 90-91.

9) Ibidem, p. 76.

10) Le premier amendement de la constitution des États-Unis garantit la |
liberté de parole et de la presse, et « le droit des citoyens de s'assembler
paisiblement et d'adresser des pétitions au gouvernement pour le
redressement de leurs griefs ».

11) /bidem, p. 96. |



L desobeissance
civile chez
Erich Fromm

(1900-1980)

Hans SCHWAB*

* Enseignant à Freiburg (Allemagne), auteur de Non-Violence,
Studie zur Semantik einer neueren lexikabischen Einheit des

Franzôsischen, thèse de doctorat, université de Freiburg, et de
“Radioscopie du terme non-violence. Du mot à la chose”,
in ANV n° 95, 1995, pp. 45-55.

isciple de Freud, ce psychanalyste
et sociologue allemand, émigré en

1934 aux Etats-Unis, aborde plu-
sieurs fois la question de la désobéissan-
ce civile.

Erich Fromm nous propose, dans son article La déso-

béissance, problème psychologique et moral (1963)', des

clarifications nécessaires au sujet de la désobéissance. Nous

résumons brièvement en citant abondamment.

Tout d’abord il souligne, en tant que psychanalyste,
l’importance de la désobéissance dans l’évolution de

l’humanité. Dans le mythe hébreu de la création du monde

et des hommes, l’acte de désobéissance du premier homme
et de la première femme fait émerger Adam et Ève d’une

harmonie pré-humaine, fondée sur une fusion totale avec la

terre-mère symbolisée par le paradis. Le refus d’obéir à un

ordre les rend capables de s’engager sur le chemin de l’indé-

pendance et de la liberté. Ce chemin s’avère difficile et dou-

loureux parce qu’en sortant du rêve de la fusion parfaite —

acte qui leur ouvre les yeux — ils se reconnaissent comme

étrangers l’un à l’autre, et le monde qui n’est plus paradis,
est tout aussi étranger et même hostile.

Le mythe grec de Prométhée fait naître la civilisation
humaine d’un acte de désobéissance. Prométhée vole le feu

aux dieux. C’est le point de départ de l’évolution de

l’homme. « L’homme a continué d’évoluer grâce à ses actes

de désobéissance. Non seulement son développement spiri-
tuel n’a été possible que parce qu’il y a eu des hommes pour
oser dire non aux puissants du haut de leur conscience ou

de leur foi, mais, de plus, son développement intellectuel a
dépendu de sa capacité de désobéissance : désobéissance
aux autorités qui tentaient d’étouffer les nouvelles pensées,

{

]
/

C

‘



=

la désobéissance civile chez erich fromm 29

et à l’autorité des opinions établies de longue date qui
tenaientpour inepte tout changement. » (pp. 12-13)

« L'homme qui ne peut qu’obéir est un esclave ; s’il ne

peut que désobéir, il est un révolté (et non pas un révolu-
tionnaire) ; il agitpar colère, par désappointement, par res-
sentiment, et non pas au nom d’une conviction ou d’un prin-
cipe. » (p. 14)

Toute désobéissance n’est pas une vertu et toute obéis-
sance n’est pas un vice. Entre les deux il y a un rapport dia-
lectique. « En obéissant aux lois inhumaines de l’État,
Antigone désobéirait fatalement aux lois de l’humanité. En
obéissant à ces dernières, elle s’oblige à désobéir aux
autres. » (p. 14)

Erich Fromm (1900-1980)
Né en 1900 à Francfort (Main), Erich Fromm grandit

dans une famille modeste respectueuse de la tradition
religieuse, imprégnée par la lecture de la Bible et l’étude
du Talmud. Il étudie la psychologie, la philosophie et la

sociologie entre autres chez Max Weber et Karl Jaspers.
Il découvre Marx, qui sera pour lui un penseur et vision-
naire dont le message essentiel est la libération de
l'homme dans le sens de l’humanisme. || rompt avec le
sionisme, héritage de la religiosité familiale, jugé incon-
ciliable avec l’universalisme humaniste. La rencontre
avec la psychologie freudienne provoque la rupture avec

le judaïsme orthodoxe.

Fuyant le national-socialisme il s’installe aux États-
Unis et, dans les années cinquante, au Mexique.

En Amérique du Nord il allie psychologie et sociolo-

gie, relie l’individu et la société, enrichit la tradition
humaniste par l’analyse socio-économique. Sa psycho-
logie humaniste est une psychologie des relations inter-

personnelles. Car, pour Fromm, ce qui est essentiel,
c’est moins la satisfaction ou la frustration des pulsions
instinctuelles (Freud) que la qualité du lien inter-humain,
c’est-à-dire le rapport qu’ont les humains avec leur

entourage. H.S.

Pour éviter une confusion des termes, Erich Fromm pro-
pose les distinctions suivantes :

Obéissance hétéronome
Si j’obéis à un individu, à une institution, à un pouvoir

parce que c’est une autorité, je me soumets aveuglement.
L’obéissance hétéronome implique « l’abdication de mon

autonomie et l'acceptation d’une volonté ou d’un jugement
étrangers qui se substituent aux miens. » (p. 14)

Obéissance autonome
« L’obéissance à ma propre raison, ou à ma propre

conviction [...] n’est pas un acte de soumission, mais

d’affirmation. Ma conviction et mon jugement, s’ils sont

authentiquement miens, font partie de moi. Si je les suis, de

préférence au jugement d’autrui, je reste moi-même. »

(p. 14) C’est Antigone qui obéit à l’impératif éthique, aux
loi de l’humanité en enterrant son frère ; c’est le fonctionnai-
re qui obéit à sa conscience en protégeant les victimes du
racisme étatique au lieu de les persécuter.

Conscience autoritaire
Elle est « la voix intériorisée d’une autorité à laquelle

nous avons peur de déplaire. Cette conscience autoritaire

est ce que connaissent la plupart des individus quand ils

obéissent à leur conscience. » (p. 15) Elle correspond au

surmoi freudien qui représente les ordres et prohibitions
intériorisés du père. « La conscience autoritaire est aussi

obéissance à un pouvoir situé en dehors de moi, quand bien
même ce pouvoir aurait été intériorisé. Consciemment je
crois que je suis ma conscience ; en fait, j'ai simplement
intégré les principes du pouvoir. » (p. 15)

Conscience humaniste
« Il s’agit de la voix présente en tout être humain, indé-

pendamment de toute sanction, de toute récompense exté-
rieures. La conscience humaniste est fondée sur le fait que,
en tant qu’êtres humains, nous avons une connaissance
intuitive de ce qui est humain et de ce qui ne l’est pas, de ce



hans schwab

qui est favorable à la vie et de ce qui détruit la vie. Cette

conscience nous permet de nous comporter en êtres

humains. C’est la voix qui nous ramène à nous-mêmes, à

notre humanité. » (p. 15)
« En raison de la simple illusion que la conscience huma-

niste et le surmoi sont identiques, l’autorité intériorisée est

beaucoup plus efficace que l'autorité clairement ressentie

comme ne faisant pas partie de moi. » (p. 15) Si je suis ma

conscience autoritaire, j’obéis par peur de sanction ; si je suis

ma conscience humaniste, c’est en dépit de la sanction.

Autorité rationnelle
L’obéissance n’est pas ipso facto un acte de soumission.

Dans le cas d’une autorité rationnelle, par exemple dans la

relation élève-professeur, « les intérêts du maître et de

l’élève, dans une situation idéale, sont orientés dans la

même direction. Le maître est satisfait s’il réussit à enrichir
l’élève ; s’il n’y parvient pas, l’échec est à la fois le sien et

celui de l’élève. » (p. 16)

Autorité irrationnelle
Dans une relation marquée par l’autorité irrationnelle,

par exemple esclave-maître, les intérêts des deux partis sont

antagonistes. « Le propriétaire de l’esclave entend exploiter
celui-ci au maximum ; plus il obtient de lui, plus il est satis-
fait. En même temps, l’esclave essaie de défendre de son

mieux son droit à un minimum de bonheur. » (p. 16)
« L’autorité rationnelle l’est parce que l’autorité, qu'elle

soit détenue par un enseignant ou par un capitaine donnant

des ordres pendant le naufrage de son navire, agit au nom

de la raison qui, étant universelle, peut être acceptée sans

soumission. L'autorité irrationnelle doit se servir de la force
ou de la suggestion, parce qu’aucun individu ne se laisserait

exploiter s’il était libre de l’éviter. » (p. 16)

1) Erich Fromm, De la désobéissance et autres essais, Laffont, Paris, 1983.
Toutes les citations sont extraites des pages 11 à 18.

q

e

;

@

An

x

d



L. resistance
à l'oppression
dans quelques
grands textes
constitutionnels

BERNARD QUELQUEJEU*

* Professeur d’éthique philosophique à l’Institut catholique
de Paris, directeur de la Revue des sciences philosophiques
et théologiques, Paris, Vrin.

l est surprenant
que le droit de
résistance à l’op-

pression soit si peu
connu !

Le propos de ces quelques
pages est précis et bien délimité :

il s'agit de repérer, dans

quelques textes historiques
constitutionnels célèbres — déclarations des droits, préam-
bules de constitutions, articles constitutionnels —, la présen-
ce d’un thème souvent évoqué, rarement développé, qui
apparaît sous des appellations quelque peu variables telles

que « résistance à l’oppression », « résistance à la tyrannie »,

« révolte contre l’oppression », etc.

On doit prévenir le lecteur qu’il ne trouvera donc pas
directement pris en compte ici ce que nous entendons

aujourd’hui par « désobéissance civile », dans la pleine
acception du terme, dont le contenu se trouve précisé dans

les autres articles de ce numéro d’Al/ternatives Non-

Violentes. Il nous a cependant paru utile de montrer que
notre désobéissance civile, non seulement a une histoire,
précédée elle-même par une longue préhistoire, mais aussi

une sorte de reconnaissance constitutionnelle, variable selon
les aires culturelles envisagées, mais dont un lent chemine-

ment à travers notre histoire politique séculaire n’est pas
sans lui conférer quelque chose comme une légitimité mora-

le, une assise institutionnelle, un fondement politique.
« L’homme est né libre, et partout il est dans les fers » :

la formule éclatante par laquelle Jean-Jacques Rousseau
ouvre le Contrat social résonne comme le cri d’un universel

constat. S’il est vrai que les injustices, l’asservissement des
humains par d’autres humains, l’oppression, la tyrannie sont



32 bernard quelquejeu

aussi vieux, à coup sûr, que l’humanité elle-même, on ne

saurait oublier que cette observation, qui engendre le décou-

ragement et le désespoir, doit aussitôt être complétée par un
autre constat, de sens contraire, qui ne présente sans doute

pas moins d’universalité : l’être humain recèle dans les pro-
fondeurs de sa nature une extraordinaire faculté de résistan-
ce, de rébellion, de révolte. Il n’est pas étonnant, dès lors,
que l’on en retrouve des traces à chaque fracture de l’histoi-
re politique des peuples, et tout particulièrement lors de ces

moments de ruptures que constituent la fondation de nou-

velles entités étatiques ou les grandes secousses révolution-
naires jalonnant le développement progressif des états de
droit. Nous nous proposons de le vérifier en relisant des
extraits de quelques textes constitutionnels de notre tradition

politique occidentale.

La Déclaration d'indépendance
des Etats-Unis, et le droit d’abolir
une forme de gouvernement

1 n’y a pas lieu de s’étonner de trouver lors de la fonda-
tion des États-Unis une conscience vive du droit de révol-

te : ne s'agit-il pas, pour les colons de la Nouvelle

Amérique, de rompre les liens qui les unissent à la Couronne

d’Angleterre ? Ne se trouvent-ils pas dans l’obligation de

légitimer, à leurs propres yeux comme au regard des autres

peuples de la Terre, cet acte formidable de rompre un lien

politique séculaire avec cette puissance considérable qu’est
la Grande-Bretagne, pour se déclarer « indépendants »,
libres de former une nouvelle communauté politique ?

On trouve une formule déjà forte et précise de ce droit et
de cette légitimité dans la Déclaration des droits de

Virginie (juin 1776). Remarquons tout de suite que la légiti-
mation du droit de révolte entraîne immédiatement la mise au

jour d’un nouveau fondement des institutions politiques, qui
trouve à ce moment une formulation sans aucune équivoque :

« I. Tous les hommes sont nés également libres et indé-

pendants : ils ont des droits certains, essentiels et naturels,
dont ils ne peuvent, par aucun contrat, priver ni dépouiller

leur postérité : tels sont le droit de jouir de la vie et de la

liberté, avec les moyens d’acquérir et de posséder des pro-
priétés, de chercher et d’obtenir le bonheur et la sûreté.

[…-]
IN. Le Gouvernement est, ou doit être institué pour

l’avantage commun, pour la protection et la sûreté du

Peuple, de la Nation ou de la Communauté. De toutes les
diverses méthodes ou formes de Gouvernement, la meilleu-
re est celle qui peut nous procurer au plus haut degré le
bonheur et la sûreté, et qui est le plus réellement assurée
contre le danger d’une mauvaise administration. Toutes les

fois donc qu’un gouvernement se trouvera insuffisant pour
remplir ce but, ou qu’il lui sera contraire, la majorité de la
Communauté a le droit indubitable, inaliénable et impres-
criptible, de le réformer, de le changer ou de l’abolir, de
la manière qu’elle jugera le plus propre à assurer l’avan-

tage public. »

Ce texte n’a guère besoin de commentaire. Si le
Gouvernement n’a de légitimité que dans la mesure où il

respecte et fait respecter les droits « essentiels et naturels »

— nous dirions aujourd’hui les droits fondamentaux —, s’il
advient que le gouvernement manifeste son insuffisance
« pour remplir ce but » ou, pire, « qu’il lui soit contraire »,

alors il perd immédiatement sa légitimité : et sa « réforme »,

son « changement » ou même son « abolition » deviennent

pour le Peuple, dans sa « majorité » (on voit ici, avec cette

limite, l’origine d’un nouvelle question de légitimité, ulté-
rieure…), un « droit indubitable, inaliénable et imprescrip-
tible ». La révolte contre un Gouvernement devenu illégiti-
me est un droit imprescriptible : la désobéissance civile ne

trouve-t-elle pas ici un commencement de fondation ?

On trouverait des formulations analogues dans le
Préambule de la constitution et la déclaration des droits
de Pennsylvanie (septembre 1776), du Delaware (sep-
tembre 1776), du Maryland (novembre 1776), de la
Caroline septentrionale (décembre 1776), du
Massachusetts (mars 1780), etc. Mais, pour notre propos,
il est plus expédient d’en venir au plus célèbre de ces

textes, la Déclaration d’Indépendance des États-Unis,
datée du 4 juillet 1776, qui va nous offrir une rédaction à

peine différente du même principe.

EN

A

A
SAN



AA

SA
ns

la résistance à l'oppression dans quelques grands textes constitutionnels

« Lorsque dans le cours des événements humains, il
devient nécessaire pour un peuple de dissoudre les liens

politiques qui l’ont attaché à un autre, et de prendre, parmi
les puissances de la Terre, la place séparée et égale à

laquelle les lois de la nature et du Dieu de la nature lui don-
nent droit, le respect dû à l’opinion de l’humanité l’oblige à
déclarer les causes qui le déterminent à la séparation.

Nous tenons pour évidentes par elles-mêmes les vérités

suivantes : tous les hommes sont créés égaux ; ils sont doués

par le Créateur de certains droits inaliénables ; parmi ces
droits se trouvent la vie, la liberté et la recherche du bon-
heur. Les gouvernements sont établis parmi les hommes pour
garantir ces droits, et leur juste pouvoir émane du consente-

ment des gouvernés. Toutes les fois qu’une forme de gouver-
nement devient destructive de ce but, le peuple a le droit de
la changer ou de l’abolir, et d’établir un nouveau gouverne-
ment, en le fondant sur les principes et en l’organisant en la

forme qui lui paraîtront les plus propres à lui donner la sûre-

té et le bonheur. La prudence enseigne, à la vérité, que les

gouvernements établis depuis longtemps ne doivent pas être

changés pour des causes légères et passagères [.…]. Mais
lorsqu’une longue suite d’abus et d’usurpations, tendant
invariablement au même but, marque le dessein de les sou-

mettre au despotisme absolu, il est de leur droit, il est de leur
devoir de rejeter un tel gouvernement et de pourvoir, par de
nouvelles sauvegardes, à leur sécurité future. » (Traduction
effectuée par Thomas Jefferson lui-même.)

Suit une longue liste, constituée en une dizaine de para-

graphes, énumérant « une série d’injustices et d’usurpations
répétées » dont s’est rendu coupable le roi actuel de Grande-

Bretagne : l’opinion publique mondiale est ainsi prise à

témoin pour juger qu’« un Prince dont le caractère est ainsi

marqué par toutes les actions qui peuvent signaler un tyran
est impropre à gouverner un peuple libre ».

La conclusion dérive tout naturellement de l’argumentai-
re : « En conséquence, nous, les représentants des Etats-

Unis d’Amérique, assemblés en congrès général, prenant à
témoin le Juge suprême de l’univers de la droiture de nos

intentions, publions et déclarons solennellement, au nom et

par l’autorité du bon peuple de ces colonies, que ces colo-

nies unies sont et ont le droit d’être des états libres et indé-

pendants ; qu’elles sont dégagées de toute obéissance

envers la Couronne de la Grande-Bretagne ; que tout lien

politique entre elles et l’État de la Grande-Bretagne est et

doit être entièrement dissous ; [.…] »

Les principes de la légitimité des actes du prince sont

clairement dégagés ; « les gouvernements sont établis pour

garantir les droits, et leur juste pouvoir émane du consente-

ment des gouvernés ». Si les actes d’un gouvernement se

révèlent manifestement « destructifs » de ce but, le peuple
possède fondamentalement le droit de l’abolir : le texte de la

Déclaration d’indépendance va jusqu’à dire — nous l’avons

souligné au passage — que ces colonies unies sont déliées
du devoir d’obéissance envers la Couronne. Sans aller

jusqu’à prétendre que la désobéissance civile, au sens où

nous l’entendons aujourd’hui, trouve dans ce texte célèbre,
pourvu d’une autorité morale et politique hors de conteste,
un fondement immédiat et suffisant, il est facile de com-

prendre qu’un Peuple issu d’une telle fondation de la légiti-
mité politique et fidèle à sa tradition morale et citoyenne, ait
toujours accordé une large place à la désobéissance civile et

n’ait jamais cessé, en fait et en droit, de réfléchir à sa justifi-
cation et à ses limites.

ES



34 bernard quelquejeu

La Déclaration des droits de l’homme
et du citoyen du 26 août 1789,
et la résistance à l’oppression

1 ne fait pas de doute que l’exemple américain ait été pré-
sent dans l’esprit des constituants français siégeant, en ce

mois d’août 1789, en Assemblée nationale. Les historiens de
la Révolution française se plaisent à en relever maints

témoignages. On retrouve, dans la procédure suivie par les
constituants ainsi que dans l’invocation de plusieurs thèmes
de philosophie constitutionnelle, des parentés frappantes,
même si les circonstances historiques de la révolution, la
culture politique et la tradition intellectuelle sont bien diffé-
rentes des deux côtés de l’Atlantique.

Conscients, jusqu’à un certain point, de l’énormité de
leur geste — abolir l’‘’Ancien Régime” —, les révolution-
naires français, comme les Américains, ont choisi de faire

précéder la rédaction et l’adoption d’une constitution répu-
blicaine par une Déclaration solennelle, adressée au peuple
français, mais aussi, au-delà de lui, à l’opinion éclairée de
tous les peuples de la Terre : mais ce qui oriente la significa-
tion de cette Déclaration, et que l’on lit en filigrane dans son

préambule, c’est déjà la thématique de la résistance à

l’oppression, qui trouvera une consécration formelle dans
l’article 2 de la Déclaration, par l’inscription de la résistance
à l’oppression parmi les droits imprescriptibles. Lisons le
texte de ce préambule.

« Les représentants du peuple français, constitués en

Assemblée nationale, considérant que l’ignorance, l’oubli
ou le mépris des droits de l’homme sont les seules causes

des malheurs publics et de la corruption des gouvernements,
ont résolu d'exposer, dans une déclaration solennelle, les
droits naturels, inaliénables et sacrés de l’homme, afin que
cette déclaration, constamment présente à tous les membres
du corps social, leur rappelle sans cesse leurs droits et leurs
devoirs ; afin que les actes du pouvoir législatif et ceux du

pouvoir exécutif, pouvant être à chaque instant comparés
avec le but de toute institution politique, en soient plus res-

pectés ; afin que les réclamations des citoyens, fondées
désormais sur des principes simples et incontestables, tour-
nent toujours au maintien de la Constitution et au bonheur

de tous. — En conséquence, l’Assemblée nationale recon-

naît et déclare, en présence et sous les auspices de l’Etre

suprême, les droits suivants de l’homme et du citoyen.
Pourquoi les représentants du peuple ont-ils résolu

d’exposer les « droits naturels, inaliénables et sacrés de
l’homme » dans une déclaration solennelle ? Certes, d’abord
parce que leur « ignorance », leur « oubli », ou leur
« mépris » sont les causes — « les seules causes » — des
malheurs publics et de la « corruption des gouvernements ».

Mais cette première raison mérite une explicitation qui va
fournir un second motif : il faut que tous les membres du

corps social puissent « à chaque instant comparer les actes

du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif avec le but
de toute institution politique ». Nous examinerons un peu
plus loin quelle capacité se trouve ainsi reconnue aux

membres du corps social et surtout quelle compétence elle

présuppose chez eux ; notons pour l’instant qu’on retrouve

ici le principe de légitimité de toute institution politique, tel
que l’avaient explicité les pères fondateurs de la Déclaration

d’Indépendance : respecter et faire respecter les droits de
l’homme et du citoyen. Un acte du pouvoir législatif ou du

gouvernement qui n’est pas conforme à cet objectif fonda-
mental de toute institution politique perd aussitôt sa légiti-
mité, et le citoyen se trouve ipso facto délié des obligations
résultant du contrat politique. On conçoit que les consti-
tuants français aient eu conscience de la portée immense du

principe qu’ils posaient ici : l’analyse des débats de
l’Assemblée nationale du 20 août 1789 montre que c’est très
consciemment qu’ils ont voulu donner une formulation posi-
tive à la conséquence de cette sorte de « libre examen »

reconnu à chaque membre du corps social : « afin que les
actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif, pou-
vant à chaque instant être comparés avec le but de toute ins-
titution politique, en soient plus respectés ». Il n’en demeu-
re pas moins que le présupposé qui court en filigrane dans ce

préambule est la résistance aux actes oppressifs du pouvoir
politique.

Dès lors, on ne saurait s’étonner en consultant la liste des
droits naturels dressée à l’article 2 de la Déclaration :

« Article 2. — Le but de toute association politique est

la conservation des droits naturels et imprescriptibles de

pts
(CANINAP
A

st

pt

ps
gs

SOIT
OS
O4
HO



ECO
02°
00OPHHSH
vd:
hdd
01
MI

ES:
1704
17
V0

!
rect, !

=

si

le

la résistance à l’oppression dans quelques grands textes constitutionnels 35

l’homme. Ces droits sont la liberté, la propriété, la sûreté et

la résistance à l’oppression. »

Le thème de la « résistance à l’oppression », sous des for-

mulations parfois diverses, est fort ancien : à l’époque de la

rédaction de la Déclaration que nous lisons (août 1789), 1l

venait d’être vivifié par l’ouvrage de Mably, Des droits et

des devoirs du citoyen, publié avec un grand succès au début

de 1789. Sans entrer dans une analyse détaillée de son histoi-

re, de ses contenus et de ses limitations, qui déborderait notre
propos, esquissons brièvement ce qu’il désigne. Le droit de

résistance à l’oppression présuppose nécessairement la possi-
bilité d’opposer aux lois positives l’allégation d’un Droit

supérieur. Il engage donc, d’un point de vue qu’on osera dire

ontologique, la reconnaissance de l’existence d’une Loi supé-
rieure à la loi positive, mais aussi, d’un point de vue épisté-
mologique ou cognitif, une affirmation de la possibilité de

parvenir à une interprétation suffisamment assurée de la Loi

naturelle supérieure pour pouvoir constater son éventuelle

antinomie avec une loi positive, promulguée par une autorité

politique. De manière subsidiaire, ce droit de résistance à

l’oppression postule, avec quelque intrépidité, une prudence
suffisamment aiguisée des citoyens, supposés capables de

proportionner leur résistance aux atteintes portées à leurs

droits fondamentaux, et de savoir évaluer les conséquences,
positives et négatives, d’une « résistance » pouvant aller

jusqu’à la désobéissance. Les analystes attentifs de la

Déclaration de 1789 expliquent que c’est vraisemblablement
l’inquiétude de voir déraper ce « droit de résistance » qui
rend compte du compromis trouvé par les constituants: il est
reconnu, très explicitement, comme l’un des quatre « droits

naturels et imprescriptibles » de l’homme, mais avec plus de

retenue que dans les projets de Déclaration présentés par cer-
tains constituants, et surtout sans les développements qui
pourraient se révéler de nature à échauffer les esprits trop

prompts à s’en prévaloir inconsidérément.
Cette retenue va d’ailleurs mollir au fur et à mesure que

la révolution prend confiance en elle et que les perceptions
de la rupture avec l’Ancien Régime se radicalisent. On pour-
ra s’en rendre compte en jetant un coup d’oeil à la seconde

Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, qui
ouvre la Constitution du 24 juin 1793.

La Déclaration des droits de l’homme
et du citoyen du 24 juin 1793
et le « droit à l’insurrection »

[; vie politique française, on le comprend aisément, a

été profondément bouleversée par la fuite du Roi, son
arrestation à Varennes, puis son exécution. La République
française cherche sa voie. Les Conventionnels rédigent une
Constitution, dite de l’an I, qui contient une Déclaration

des droits singulièrement plus hardie et plus radicale que
celle de 1789 : elle contient 35 articles au lieu de 17, rap-
pelle en les approfondissant les principes de 1789 et les rat-

tache plus étroitement encore à ceux de Rousseau. Outre

trois nouveaux droits de l’homme, qui font partie de ce que
l’on appelle aujourd’hui les « droits sociaux » (droit au tra-

vail, droit à l’assistance pour les plus défavorisés des

citoyens, droit à l’instruction), sa novation principale est

d’affirmer que la souveraineté réside, non pas « dans la

Nation » comme en 89, mais « dans le peuple » et qu’elle
est une et indivisible, imprescriptible et inaliénable (art. 25).
Cette Déclaration de 1793 est assurément le texte le plus
« révolutionnaire » de tous les grands textes constitution-

nels français. Mais n’oublions pas que la Constitution de

l’an I, bien que ratifiée par le peuple, ne devait jamais être

appliquée, à cause du déroulement ultérieur des événements

de la Révolution.

Il n’est donc nullement étonnant qu’elle ait également
été fort hardie, et même extraordinairement révolutionnaire,
dans le domaine qui nous intéresse présentement, celle de la

résistance à l’oppression : elle va jusqu’à la formulation du

droit, et même du devoir, d’ « insurrection ». La Déclaration

consacre à ce droit les trois derniers articles :

Article 33. — La résistance à l’oppression est la consé-

quence des autres Droits de l’homme.

Article 34. — Il y a oppression contre le corps social

lorsqu’un seul de ses membres est opprimé. Il y a oppres-
sion contre chaque membre lorsque le corps social est

opprimé.
Article 35. — Quand le Gouvernement viole les droits

du peuple, l’insurrection est, pour le peuple et pour chaque



36 bernard quelquejeu

portion du peuple, le plus sacré des droits et le plus indis-

pensable des devoirs.

On peut légitimement éprouver quelque étonnement en
lisant un tel texte ! Trouvera-t-on beaucoup d’assemblées

politiques, détentrices du pouvoir de la souveraineté et régu-
latrices de l’exercice de la force publique, capables de mar-

quer ainsi, avec la concision des principes de droit, les
limites radicales de l’exercice de leur propre puissance ?
C’est pourquoi il nous a paru très instructif de mettre un tel
texte sous les yeux de celui qui veut réfléchir à la « déso-
béissance civile », et en découvrir quelques origines histo-

riques et certains des principes pouvant servir à en assurer la
fondation et la légitimité.

La Declaration universelle des droits
de l’homme du 10 décembre 1948
et la révolte contre la tyrannie

Il y a, entre les textes que nous venons de lire et la
Déclaration universelle, une différence fondamentale, qui
tient d’abord à une différence de nature des assemblées
émettrices. Les Déclarations que nous avons lues jusqu’ici
émanent d’Assemblées nationales se déclarant détentrices de
souveraineté : elles légifèrent, c’est-à-dire qu’elles rendant
« publiques » des textes constitutionnels, éventuellement
assortis de Déclarations préliminaires définissant quelques
principes de l’ordre politique qu’elles prétendent instituer.
D’une tout autre nature est l’Assemblée générale des
Nations unies qui n’a pas à proprement parler de pouvoir
politique, et qu’il faudrait plus justement appeler Assemblée
générale des États unis puisqu'elle est l’émanation des
56 délégations étatiques qui sont alors membres des « Nations
unies ».On n’oubliera jamais cette origine lorsqu'il s’agira
de mesurer la portée exacte d’un tel texte ou de l’une ou

l’autre de ses affirmations. C’est à juste titre que les juristes
dénient à la Déclaration universelle la valeur d’un texte

juridique, car il n’y a droit, pour eux, que celui qui émane
d’une juridiction, nantie d’un pouvoir judiciaire pour le faire

respecter et des procédures et recours ad hoc appelés à

connaître des conflits qui ne manquent de surgir dans son

application. En l’absence d’un véritable pouvoir politique
international capable d’une législation mondiale et des

organes compétents pour une ou plusieurs juridictions, il ne
saurait s’agir, pour une « Déclaration » des Nations unies,
d’un texte proprement politique. La Déclaration universelle
n’est qu’une simple « Résolution » adoptée comme telle par
l’Assemblée générale (48 voix pour, O voix contre, 8 absten-

tions), qui n’avait donc pas à être « ratifiée » par les parle-
ments nationaux : elle n’a donc que ce qu’il est convenu
d’appeler une valeur morale. Cependant chacun sait bien

qu’il est des textes « moraux » qui ont dans l’histoire des
hommes infiniment plus d’importance et d’influence réelles

que des textes juridiques : tel est le cas de la Déclaration
universelle de 1948, qui a exercé et continue d’exercer une
énorme influence théorique et pratique dans la vie politique
contemporaine, nationale et internationale.

Déclaration émanant d’une Assemblée constituée de

représentants d’États : on ne saurait donc s’attendre à une

extraordinaire hardiesse dans l’énoncé de principes poli-
tiques susceptibles d’être invoqués pour limiter la puissance
étatique ! Il est d’autant plus significatif de voir — en des
termes certes mesurés — le droit à la révolte contre la tyran-
nie et même contre l’oppression mentionné dans la
Déclaration Universelle. Non pas dans un article de la

Déclaration, mais dans un des « Considérants » qui consti-
tuent le préambule de ce texte. Il s’agit du deuxième consi-
dérant:

« Considérant qu’il est essentiel que les droits de
l’homme soient protégés par un régime de droit, pour que
l’homme ne soit pas contraint, en suprême recours, à la
révolte contre la tyrannie et l’oppression. »

Remarquons que c’est dans le contexte de la nécessité
d’un régime de droit pour protéger les droits de l’homme, et
au titre d’un droit de « contrainte en suprême recours », que
la Déclaration universelle formule quelque chose comme un

droit de révolte contre la tyrannie et l’oppression. L’idéolo-
gie étatique, qui devait nécessairement marquer la rédaction
d’un texte destiné à être adopté par des représentants offi-
ciels des États, n’autorisait sans doute pas à aller beaucoup
plus loin dans la reconnaissance d’un droit de cette nature.

md

4
jt
ENS
is!

ANS
ON

ENS
rs
(AN
AN
ep

AN
0

ts
is

ei



la résistance à l’oppression dans quelques grands textes constitutionnels 37

Sa formulation au centre d’un des premiers considérants
n’en est pas moins extrêmement significative : gageons que
pour les membres de la Commission internationale chargée
de la rédaction du texte, présidée par Madame Éléonore
Roosevelt et ayant pour secrétaire le juriste français René

Cassin, l’affirmation d’un droit de résistance à l’oppression
dans la Déclaration d’Indépendance des États-Unis et dans

les diverses Déclarations des droits de l’homme et du

citoyen rédigées pendant la Révolution française n’a pas dû

compter pour peu. À sa façon, la Déclaration universelle,
auréolée de toute la célébrité et toute l’autorité morale qui
sont les siennes, prolonge et universalise la perception qui
avait été celle des révolutionnaires américains et français : la

résistance à la tyrannie et le refus de toute oppression sont

bien au cœur du régime démocratique, qui tient son fonde-
ment et sa légitimité de son aptitude à garantir et à assurer

les droits de l’homme.

Répétons en terminant ce que nous disions en commen-

çant : les grands textes constitutionnels que nous venons de

relire ne parlent pas, directement, de la « désobéissance civi-

le » dans la pleine acception du terme telle qu’elle se trouve

précisée dans les autres contributions de ce numéro

d’Alternatives Non-Violentes. Pour celui qui veut approfon-
dir ce terme, réfléchir à sa légitimité et à ses limites, rien ne

remplacera l’examen direct des expériences historiques
récentes et contemporaines dans lesquelles des formes

d’action et de résistance que l’on peut rattacher à la déso-

béissance civile ont été expérimentées. En relisant ces textes

vénérables, qui transcrivent eux aussi quelque chose d’expé-
riences révolutionnaires majeures, dans des contextes qui,
pour une part, ne sont plus exactement les nôtres, nous
n’avons pas eu d’autre but que de raviver une mémoire et

nous enrichir d’une tradition susceptibles de nous aider à

mieux assumer nos responsabilités présentes.



# desobeissance
civile dans la culture

politique française
et au regard du droit

Mario PEDRETTI* .

* Enseignant dans le secondaire, diplômé de l’IEP de Grenoble ;

prépare actuellement une thèse sur les pratiques de désobéissance
civile des groupes d’objecteurs de conscience
et des mouvements non-violents, sous la direction de Michel

Hastings, à Lille II.

a culture républicaine française
mésestime la désobéissance civile,
alors que celle-ci peut protéger et

promouvoir la démocratie.

Réfléchir sur les possibilités, en démocratie, d’une déso-

béissance empreinte de civilité, c’est-à-dire, en d’autres

termes, sur les conditions de légitimité d’une transgression
publique, collective et non-violente de la loi, implique de
tenir compte des contraintes qui structurent le champ poli-
tique. Notre idée est qu’il faut prendre toute la mesure de ces

dernières si on veut penser la désobéissance civile avec

rigueur, ce qui implique d’analyser deux séries de contraintes,
à savoir les théorie et pratique du droit mais également les
croyances, ces « propositions, indémontrées ou indémon-

trables, c’est-à-dire des savoirs infalsifiables, qui fournissent
à l’individu les repères indispensables pour interpréter son
vécu de façon intelligible (par lui), apprivoiser son rapport à

autrui, se situer sans trop de peine dans l’espace/temps »,
dans lesquelles nous baignons. Les croyances sont ici collec-
tives : elles sont constitutives de notre culture politique, c’est-
à-dire de ce qui donne sens et donc les relie les pratiques de
l’ensemble des acteurs politiques. À partir du moment où
l’on a bien conscience de ces contraintes, il est possible
d’émettre un certain nombre de propositions afin de penser la
désobéissance civile en démocratie.

Quelques obstacles juridiques à
l’existence de la désobéissance civile

E théorie du droit, la question de la désobéissance civile
renvoie à la problématique plus large du droit de résis-

tance. La réflexion est ancienne et, pour se limiter à sa for-
mulation dans le cadre républicain, les philosophes du droit

GR

based:
z'pusaed
(haut

6

NE
rat
ee

put

CS
(SR
pue
it
A

CN
SE
pont
pare
15
ques
pe
01
jt

EN
SN

st
Nes



la désobéissance civile dans la culture politique française et au regard du droit 39

se sont constamment demandés comment concilier l’amour
de la loi issue de la volonté générale — pierre angulaire de

l’idéologie républicaine — et le respect des droits naturels des
individus, affirmation constante du libéralisme politique’ ? Le
débat entre les grands constitutionnalistes du début du siècle
est essentiel parce qu’il aboutit à la définition de trois propo-
sitions, qui restent aujourd’hui dominantes. Primo: il existe
dans la société deux types de règles de nature fort diffé-
rentes. La première est un droit naturel universel, un idéal

qui sert de référent. Son étude ressort de la morale ou de

l’éthique. Par opposition, il existe des règles de droit positif,
rigoureuses et claires, et seules ces dernières peuvent faire
l’objet d’une science juridique*.

La deuxième proposition est qu’un pouvoir, régulière-
ment élu et qui respecte les conditions formelles de légalité,
bénéficie d’une présomption : on suppose que les règles
qu’il édicte sont conformes à l’intérêt général et au droit
idéal qui fonde la République”. Cette présomption implique
bien évidemment une obéissance de principe au droit positif.
Enfin, troisième proposition, on va souligner que cette pré-
somption n’est pas irréfragable, c’est-à-dire qu’elle admet la

possibilité d’une preuve contraire, mais cette dernière est

difficile à apporter. Certes, tout le monde reconnaît — la

proposition est banale — qu’il peut exister des hiatus entre

le droit idéal et le droit positif : « Cela veut dire que le droit
ne saurait par ses propres moyens empêcher d’une façon
absolue qu’il ne se produise parfois des divergences et

même des oppositions plus ou moins violentes entre la règle
idéale et la loi positive. »° Cependant, s’opposer à la souve-

raineté de l’État, et donc à la nécessaire obéissance qu’elle
implique, nécessite de faire appel à des catégories morales
teintées de subjectivisme. Or, certains juristes, influencés
par la pensée de Hans Kelsen, affirmeront qu’à partir du
moment où il nous est impossible de décrire nos existences,
de les appréhender rationnellement, comment justifier le
droit sur une éthique, une morale universelle ? Les positi-
vistes vont donc poser l’idée d’un « scepticisme éthique »,

lequel conduit à rejeter la morale dans un domaine a-scienti-

fique. L’obéissance peut donc être fondée uniquement sur
des critères strictement formels’. Il y a donc quasi-accord
chez les juristes® pour limiter strictement la possibilité d’une
résistanceà l’autorité politique en démocratie. Ainsi,

DESOBEIR,J'AI RIEN CONTRE |.

… SI MON CHEF)AM'ENaL'ORDREÏ

Georges Burdeau souligne que le droit de résistance n’a
finalement qu’une valeur philosophique et non juridique.

Le constat se renforce lorsqu’on s’intéresse au droit posi-
tif. Certes, l’article 2 de la Déclaration des droits de
l’Homme énonce que « Le but de toute association politique
est la conservation des droits naturels et imprescriptibles de
l’Homme. Ces droits sont la liberté, la propriété, la sûreté et

la résistance à l’oppression »’. Or, rappelons que depuis une

décision du Conseil constitutionnel du 16 juillet 1971, le
préambule de la Constitution possède une valeur constitu-
tionnelle. Plus précisément, il existe des « principes recon-

nus par les lois de la République », dont la Déclaration des
droits de l’Homme de 1789, auxquels tout projet de loi doit
être conforme. Ainsi, en toute rigueur, le Conseil pourrait
évoquer « la résistance à l’oppression » pour censurer un
texte législatif. À notre connaissance, cela ne s’est jamais
produit. En réalité, nous rejoignons Florence Benoît-
Rohmer et Patrick Wachsmann lorsqu’ils estiment que



40 mario pedretti

« l’admission par un texte juridique de la résistance à

l’oppression est si paradoxale qu’elle s’apparente fort à une

hypocrisie. [.…] La caractéristique de l’État, c’est qu’il est
capable de dominer et de réduire les résistances indivi-
duelles, écrivait Carré de Malberg, l’essence de l’État et de
son ordre juridique s’oppose donc à la possibilité d’un droit
de résistance »"’. Autrement dit, codifier le droit de résistan-
ce est un non-sens, comme il semble un non-sens pour de
nombreux acteurs politiques de parler de désobéissance civi-
le dans notre culture politique.

Le poids de la culture
politique française

L culture politique française repose sur plusieurs
croyances mais une est essentielle par rapport à notre

objet d’étude, il s’agit de la croyance en l’unité. Raoul
Girardet parle même du « mythe de l’unité » qu’il définit
autour de quatre caractéristiques essentielles : rassembler les
individus sur des valeurs simples, rechercher des croyances
fortes communes en permanence, entretenir la peur de la dis-
sidence ethnique, religieuse ou de classe ainsi que la méfian-
ce par rapport aux domaine et actions privés"!.

La croyance en l’unité trouve principalement sa source

dans l'idéologie républicaine. Claude Nicolet souligne dans
ses travaux combien la recherche rationnelle d’une cohésion
de la société est au cœur de l’effort républicain. Cette cohé-
sion est à la fois un axiome de base fondant la République et

un objectif porteur de progrès pour l’Homme. Cette quête de
la cohésion repose sur des fondements philosophiques et

sociologiques. Nous ne nous attarderons pas ici sur les fon-
dements philosophiques : ils renvoient pour Nicolet à

l’opposition entre liberté des anciens et liberté des
modernes. La république serait une synthèse de ces

approches, tout en ayant fait sienne la recherche d’une

citoyenneté à l’antique, où l’obéissance à la loi est une sou-

mission volontaire de l’individu, dans l’intérêt de la cité".

Les fondements sociologiques sont peut-être plus impor-
tants encore : ils concernent essentiellement l’école françai-
se de sociologie et l’ensemble du travail initié par

Durkheim. Claude Nicolet souligne combien Durkheim a

influencé l’idéologie républicaine car il s’agissait, dans
l’esprit du célèbre sociologue, de déterminer des « lois
sociales » pouvant faire évoluer la société dans le sens d’une

plus grande cohésion, afin de pallier aux risques « d’anomie »

induits, entre autres, par la division du travail. Mais, plus
fondamentalement, la sociologie causale qu’il propose,
cherche à déterminer le “vrai” au bénéfice du plus grand
nombre, donc du “bien”. Le “bien” est ici clairement le col-
lectif cohérent, uni, et fondé sur la science". Dès lors, toute
opposition au collectif deviendra suspect car présumé oppo-
sé à la raison républicaine…

Cependant, ne réifions pas la croyance en l’unité : elle est

en grande partie activée par des acteurs politiques précis, en
fonction des circonstances historiques. Lorsque l’État doit
gérer des pratiques de désobéissance, il ne se gêne pas pour
en mettre une louche, ce qui permet de légitimer, grosso
modo, deux types de stratégies visant à réprimer et contrôler
la désobéissance : la disqualification et l’intégration.
Disqualifier signifie attribuer aux désobéissants une idéolo-

gie politique et des comportements supposés remettre en

cause le fonctionnement même de la cité, donc son unité.
Elle peut prendre plusieurs visages : on stigmatisera le déso-
béissant — pensons simplement au traitement avant 1983 des

objecteurs de conscience au service militaire — par son anor-

malité ou à travers leur prétendu trahison des axiomes de la
vie en collectivité. Quant à l’intégration, il faut comprendre
cette notion au sens de l’idéologie républicaine. Autrement
dit, il faudra faire en sorte que, malgré son refus, le désobéis-
sant puisse montrer qu’il partage, au moins sur l’essentiel, les
valeurs et normes de la société dans laquelle il vit et que, de
ce fait, il puisse réintégrer la société dont il s’est lui-même
exclu. Ainsi, l’objection de conscience après 1983 est pensée
comme un acte légitime, à condition que le refus s’accom-

pagne d’un acte positif, le service civil, permettant symboli-
quement le retour dans la communauté du mouton noir.

On le voit, entre les croyances juridiques et culturelles,
les stratégies de gestion de la désobéissance émanant de dif-
férents acteurs politiques, il n’est pas simple de penser la
désobéissance civile en démocratie. Pourtant, cet effort nous
semble essentiel dans l’intérêt même de la démocratie.

an

ANNEAN
ed

ra

mn

rm

_—

ran
——
=
prie,
———5
pe



la désobéissance civile dans la culture politique française et au regard du droit 41

De l’intérêt de la désobéissance
civile pour la démocratie

vançons trois propositions qui demandent débat. Tout
d’abord, il nous semble que la désobéissance civile per-

met une dénaturalisation de certaines croyances qui structu-
rent les champs politique et juridique. Par exemple, si l’unité
est une finalité légitime pour toute collectivité, il ne faut pas
pour autant la réifier, la poser comme un objectif extérieur
aux acteurs politiques, aux situations précises dans lesquels
ils s’insèrent. N’oublions pas que la croyance en l’unité est

historiquement une construction idéologique, portée par des
forces sociales précises. Elle camoufle en partie des inégali-
tés, des rapports de domination propres à notre société. Dès
lors, en dénaturalisant la croyance en l’unité, on limite le

risque de se laisser dominer par des abstractions oppres-
santes, comme peut l’être, par exemple, la défense de la

patrie'*. Au fond, cette première proposition ne fait que
reformuler ce que disait fort bien Ralph Waldo Emerson,
lorsqu’il estimait qu’il faut cesser de considérer le politique
comme un ensemble d’éléments objectivés qui ne peuvent
plus être remis en cause. En réalité, il faut avoir à l’esprit le
poids des hommes et des idées dans la construction des ins-
titutions : cela implique que rien n’est irréversible et que le

système politique peut être défait, même lorsque ces fonde-
ments apparaissent comme des plus solides. Emerson ajoute
que l’histoire et l’observation des autres sociétés corroborent
ces analyses. Tout montre que le politique évolue dans le

temps et dans l’espace. Il n’y a donc pas de modèle univer-
sel que l’on peut suivre de manière mécanique”.

Notre deuxième proposition s’inscrit dans le prolonge-
ment de la première : si la désobéissance civile permet de ne

pas se laisser enfermer dans des croyances, parfois morti-

fères, elle est un signe de vie dans un système social qui
tend à l’entropie. En des termes plus simples, la désobéis-
sance civile souligne la nécessité de transgressions ponc-
tuelles en démocratie. Il convient en effet de relier le désir
d’unité à la finalité même du pouvoir : « Le désir de pouvoir
est d’essence narcissique, il est désir de l’un, utopie unitai-

re, totalisation idéale »"°. Pour arriver à ses fins, le pouvoir
use du discours du maître, il se présente comme le “père”

SUITE AU PROCÈS Paon:

BIEVTOT DES COURS DE DÉSOBÉISSANCE

AFFRENoNS
À DIRENON”
je Ÿ

le
Dessin paru dans Politis

dépositaire du savoir. En fait, la logique du pouvoir conduit
à la mort car elle est marquée par une volonté de « clôture »,

non « d’ouverture ». L’aspiration à l’unité conduit à une

répétition des pratiques, qui provoquent, à terme, l’éclate-
ment du lien social.



mario pedretti

Québec :

des ministères

paralysés.….

ment depuis des mois, 300 personnes ont choisi de blo-
quer toutes les entrées du Complexe G, siège d’impor-

tants ministères gouvernementaux à Québec, afin de signifier
de manière forte leur opposition aux politiques néolibérales
de nos dirigeants politiques québécois. Autour du Complexe
G, environ un millier d’autres manifestants s'étaient rassem-
blés pour appuyer l’action de résistance civile.

Le Gouvernement, confronté à la perspective de forcer
l'entrée de ses milliers de fonctionnaires par une intervention
policière et de très nombreuses arrestations, a plutôt choisi
de renvoyer chez eux ses employés. Mais pour ne perdre ni
la face, ni la bataille de l’opinion publique, le Gouvernement a
fait savoir que cette action avait coûté un demi-million au

Trésor québécois, et qu’elle n'avait eu d’autre effet que de
retarder l'étude des prêts et bourses de ces jeunes étudiants
qui formaient la majorité des protestataires.

Que faut-il penser du Plan G ? L'action du 3 novembre
a-t-elle été un succès total ou un simple match nul ? Et sur-
tout, comment devrait-on envisager les suites éventuelles ?

Pour les participants, le fait d’avoir réussi à paralyser
l’activité gouvernementale du Complexe G pendant toute une

$
e 3 novembre 1977, dans une action préparée ouverte- journée, dans la bonne humeur et la discipline, et sans avoir

à subir les conséquences (clairement envisagées et accep-
tées à l’avance) d’une arrestation, constitue certainement une
victoire. Même si au niveau de l’opinion publique, la riposte
gouvernementale (coûts, peu d’effet concret et jeunesse des
participants) risque d’avoir aussi marqué des points.

Mais à mon avis, le plus important du Plan G n’est pas
là. || réside plutôt dans le remarquable travail de sensibilisa-
tion et de formation qui s’est fait patiemment, à partir d’une
poignée de militants convaincus, entre mai et novembre
1997 : environ quatre cent personnes ont participé à des
dizaines de sessions variant de quelques heures à deux
jours. Si le Plan G s'avère un jour une contribution impor-
tante à la mobilisation et à la transformation du Québec, ce
ne sera pas à cause de la fermeture momentanée du
Complexe G, mais bien pour l’initiation amorcée de plu-
sieurs centaines de personnes aux avantages et aux exi-
gences de la lutte non-violente.

Extrait d’un article de Dominique Boisvert, paru dans CRNV
de janvier 1998 (Montréal)

ca
VAN
OU
ca
UE

6

PER
T6
DENT
NE

ES
NE
SUEDE



la désobéissance civile dans la culture politique française et au regard du droit 43

Notre troisième proposition est donc la conclusion

logique des deux précédentes : si la désobéissance civile, en
dénaturalisant des croyances, constitue un signe de vie, elle
doit bénéficier, dès son introduction dans l’espace public,
d’une présomption de légitimité. Cela dit, précisons le sens

de cette présomption : il s’agit de considérer qu’une trans-

gression à la loi, si elle s’exprime avec civilité, devra faire

l’objet d’un examen attentif, autour d’un débat public
sérieux sur les croyances et les pratiques légales mises en

cause. Mais il s’agit d’une présomption simple, pour

reprendre un terme juridique, c’est-à-dire qu’elle admet la

preuve contraire. Ainsi, on pourra parfaitement démontrer
que les croyances contestées par la transgression sont essen-

tielles au bon fonctionnement démocratique et que cela délé-

gitime l’acte de désobéissance.

En tout état de cause, indépendamment du jugement de
valeur portée sur le fond de la désobéissance'”, l’essentiel est
que la démocratie n’ait pas peur du débat public, y compris
lorsqu’il émerge par une transgression de la loi. L

1) Braud (P), Le jardin des délices démocratiques, Paris, Presses de la
fondation nationale des sciences politiques, 1991, p. 13.
2) Badie (B), Culture et politique, Paris, Economica, 1986, p. 81.
3) Sur ce point, voir Nicolet (C), L'idée républicaine en France : essai
d'histoire critique, Paris, Gallimard, 1982.
4) Carré de Malberg (R), Contribution à la théorie générale de l’État,
Tome un, Paris, Sirey , 1934, p. 210.

5) Burdeau (G), “La résistance à l’oppression” dans Traité de science

politique, tome IV : le statut du pouvoir dans l’État, Paris, Librairie
générale du droit et de la jurisprudence, 1969, p. 528.

6) Carré de Malberg (R), op. cit., p. 209.

7) Troper (M) “La question de l’obéissance dans la pensée positiviste,
un système pur du droit : le positivisme de Kelsen”’ dans Bouretz (P) (dir.).
La force du droit, panorama des débats contemporains, Paris, Esprit, 1991,
p. 117 à 137.

8) À l’exception notable d’un “hétérodoxe”, comme on dit dans les facultés
de droit, à savoir Léon Duguit, professeur à Bordeaux. Lejuriste nie la
souveraineté de l’État, et en conséquence du droit public dans son

ensemble. L’État devient une fiction qui ne cache que des individus
dominant — en raison de leur force — d’autres individus.

9) Leur domination n’est légitime que si leurs actes sont conformes à ce

qu’il appelle « la solidarité sociale et intersociale », construction évolutive

des acteurs sociaux et observables de manière objective. Positions qui
vaudra à Duguit d’être traité, par Maurice Hauriou, « d’anarchiste de la
chaire ».

10) Cité par Benoït-Rohmer (F), Wachsmann (P), “La résistance à

l’oppression dans la déclaration”, op. cit., p. 95.

11) Benoït-Rohmer (F), Wachsmann (P), op. cit, p. 98.

12) Girardet (R), Mythes et mythologies politiques, Paris, Seuil, 1986,
p. 143.

13) Nicolet (C), L'idée républicaine en France, op. cit., p. 367 et suivantes.

14) /bid., p. 485 et suivantes.

15) Sur ce point, voir Kantorowicz (E), Mourir pour la patrie, Paris, Puf,
1984, p. 105 à 141.

16) Emerson (R.W.), Écrits politiques et sociaux, Paris, Armand Colin,
1926.

17) Enriquez (E), De la horde à l’État : essai de psychanalyse du lien
social, Paris, Gallimard, 1983, p. 363.

18) Lequel, c’est une évidence à rappeler, se construit à travers un rapport
de force entre les différents acteurs en présence, dans le cadre d’un champ
politique structuré autour de positions inégales de pouvoir. Mais ceci est
une question à part entière…



egards sur
la desobeissance
civile et le droit
au logement

ENTRETIEN AVEC
:

JEAN-BAPTISTE EYRAUD*

* Cofondateur du DAL (Droit au logement).

ANV: Avant le DAL (Droit au logement), il y a une

dizaine d’années, vous pratiquiez déjà l’illégalisme
des squats, c’est-à-dire l’occupation illégale de loge-
ments. C’est une vocation, une mission, le squat
intempestif ?

Jean-Baptiste Eyraud : Au début des années 80, dans
un quartier populaire de Paris, j'ai occupé avec des amis une

usine désaffectée, pour en faire une maison de quartier avec
différentes associations culturelles. Cela marchait très bien,
mais on a été viré assez brutalement par la police au bout de

quelques mois. Nous avions su répondre à une absence

notoire d’une maison de quartier et de locaux associatifs.

Plusieurs mois après, je fus interpellé par des habitants
de ce quartier parisien. Des familles y avaient été mises à la

rue par expulsion de chez elles. C’était en 1986. Je me suis
alors rebranché sur les squats, avec pour objectif que des

expulsés puissent y loger. En plus du coup de main tech-

nique, car au début il fallait aider les familles à s’installer,
nous nous sommes rendu compte que ce cas d’expulsion
n’était pas isolé. Avec quelques amis, on a alors créé l’asso-
ciation Droit au logement (DAL). C’était en 1990, juste
après le campement, à Paris, place de La Réunion, de qua-
rante-sept familles expulsées du 67 de la rue des Vignoles.
Ces familles avaient fini par obtenir un relogement durable
en HLM.

La philosophie du DAL s’est en fait élaborée lors de ce

campement, place de La Réunion. Un débat distinguait ceux
qui voulaient occuper d’autres immeubles, et ceux qui,
comme moi, insistaient sur l’opportunité d’avoir un loge-
ment durable. Nous sommes donc passés du squat alternatif
à l’occupation illégale de logements vides pour réclamer un

relogement durable.

L’objectif du DAL a donc été dès le début d’utiliser

l’illégalité d’un logement pour que des familles mal logées
ou expulsées trouvent des logements décents, afin d’y vivre



e-
tif

er

TE

regards sur la désobéissance civile et le droit au logement 45

durablement en toute légalité. Les actions du DAL sont

connues. Elles vont de l’occupation d’immeubles vides —

par exemple rue du Dragon et plus récemment rue Davron, à
Paris —, à des manifestations parfois assorties d’occupation
d’administrations.

ANV : Quels traits distinguent ces actions ?

J.-B. E. : Ce sont toujours des actions collectives et non-

violentes. Ces aspects nous permettent d’une part de mar-

quer des points en obtenant, grâce à notre opiniâtreté, que
les familles en lutte soient relogées, et d’autre part de
contraindre les pouvoirs publics à faire des efforts pour relo-

ger les ménages pauvres, ceux qui sont sur des voies de

garage, c’est-à-dire sur des listes d’attente interminable,
avec à la clé le refus d’un relogement par les bailleurs de
fonds. La spécificité de l’action du DAL dépasse les fron-
tières : il y a maintenant partout en Europe des mouvements

qui agissent comme nous. La crise du logement touche
l’ensemble de l’Europe, c’est pourquoi il faut se réjouir du
travail que réalisent les divers mouvements de quartier pour
occuper les logements vides. On y trouve souvent des

jeunes, avec des idées libertaires.

ANV : Quel bilan le DAL peut-il tenter aujourd’hui ?

J.-B. E. : 2 200 familles ont été relogées, dont 1 600 à

Paris. Elles habitent légalement un logement, avec un bail. Des
familles sont parfois obligées d’accepter des solutions tempo-
raires de relogement, mais celles-ci ne nous plaisent pas.

ANV : Que pensez-vous de la loi de réquisition ?

J.-B. E. : Elle fait partie des mesures d’urgence, face à la

montée des sans-abri, des familles qui se retrouvent à la rue,

des foyers d’hébergement saturés. Trop souvent l’adminis-
tration formule une réponse du type : « On met Madame
dans un foyer avec les enfants, Monsieur dans un autre. »

Quelques semaines plus tard, il est demandé à la femme de

confier ses enfants à la DDAS si elle ne veut pas quitter le
foyer surchargé. De telles situations devraient être résolues

par une offre supplémentaire de logements, en particulier
par voie de réquisition.

Il existe en France un parc de logements très important,
surtout dans les zones rurales et dans les centre-villes où les

logements vacants sont concentrés. Paris est la caricature de
ce phénomène : plus on s’approche du centre de la capitale,
plus on trouve de logements vacants ! Les premières réquisi-
tions remontent à la fin de l’ère de Chirac à la Mairie de
Paris. Il a su s’appuyer sur ce que nous faisions pour prendre
des mesures excessivement modestes et populaires; les son-

dages indiquaient que 70 à 80% de la population était pour
la réquisition.

ANV : Les immeubles vides réquisitionnés n’apparte-
naient qu’à des banques ou des institutions. C’est un
parti pris ?

J.-B. E. : Oui. Les logements vides appartenant à de gros
propriétaires devraient être aussi réquisitionnés. Le DAL se

bat beaucoup pour que la loi de réquisition soit appliquée.
Aujourd’hui, plus d’un an après l’arrivée de la gauche au

Gouvernement, la politique de réquisition est abandonnée.
C’est lamentable ! Il nous faut toujours mener des luttes de

longue haleine, car nous nous démenons malgré les blocages
des bailleurs sociaux qui ne veulent pas loger des immigrés,
des familles nombreuses, des ménages pauvres…

ANV : La loi contre l’exclusion, une œuvre de la

gauche plurielle, votée durant l’été 1998, compte-t-
elle des avancées pour le droit au logement ?

J.-B. E. : Elle comporte des points symboliques positifs :

le rallongement de la durée de réquisition est portée à 12 ans

lorsqu’il y a des travaux à réaliser; une taxe sur les loge-
ments vides va être prélevée, ce que le DAL réclamait

depuis longtemps; des mesures de prévention vont être
mises en place pour éviter les expulsions. À ce sujet, les par-
lementaires, contre l’avis du Gouvernement, ont obtenu que
les huissiers cessent d’expulser seuls. Ils ne pourront plus
entrer dans un logement encore habité. Il manque à cette loi

l’obligation d’hébergement.



entretien avec jean-baptiste eyraud

ee

Lorsque cette loi a été élaborée puis discutée au

Parlement, le DAL a obtenu l’adoption d’une douzaine
d’amendements permettant d’améliorer la procédure en cas

de notification d’expulsion. Le Préfet devra notamment

transmettre à la Commission d’aide aux loyers impayés la
convocation au tribunal, permettant ainsi au juge d’attendre
l’avis de la Commission. Tout ménage démuni bénéficiera
ainsi en principe d’une instruction devant cette Commission.

ANV : Le DAL est connu par certaines de ses actions

pour pratiquer l’illégalisme et la désobéissance. Cela
lui a-t-il malgré tout permis d’avoir quelques relais au

Parlement ?

J.-B. E. : Non. Nous avons seulement informé les dépu-
tés qui suivaient l’élaboration de cette loi, en leur envoyant
un gros dossier avec toute une série de propositions d’amen-
dements. Les députés socialistes, communistes et écolo-

gistes en ont retenus certains, puis ces amendements sont

arrivés en discussion à l’Assemblée.

ANV : Le DAL a-t-il un avenir ?

J.-B. E. : Il a su prendre une place. Elle fait figure d’une

nouvelle forme de syndicalisme, comme du reste les associa-
tions de chômeurs. Lorsque nous avons créé le DAL, nous

pensions que tout serait réglé assez vite. Nous étions un peu
fous ! Nous nous heurtons à l’absence d’une volonté de la

société à ne pas vouloir se donner les moyens financiers pour

que tout le monde soit logé. Le problème de fond auquel
nous nous heurtons est celui d’une meilleure distribution des

richesses. Pendant que 90 % de la population voit ses condi-
tions de logement s’améliorer au fil des ans, 10 % continuent
à les voir se dégrader. Nous luttons pour ces 10 %, en espé-
rant qu’un jour ils seront tous dans des logements décents.

ANV : Comment le DAL fonctionne-t-il ?

J.-B. E. : Nous ne recevons aucune subvention. Nous
fonctionnons uniquement avec des bénévoles et un objec-
teur de conscience en service civil. L’essentiel pour nous
consiste à former des cadres auprès des bénévoles et des

familles. Quant à moi, je vis avec des revenus très
modestes. J’anime des Travaux dirigés à l’Université sur le

droit au logement. J’y rencontre des étudiants motivés. Ma
situation est précaire, et tous mes camarades du DAL sont

également dans cette situation.

Depuis que le DALa été créé, j'ai la satisfaction d’agir à la
fois sur le terrain social et le terrain politique réel, ce qui exige
des solutions concrètes. Nous faisons également de la poli-
tique, tout doucement, mais c’est le travail le plus difficile.

Entretien réalisé par Alain Véronèse,
retranscription de Bernard Boudouresques.



Ao ans ?. -

ÉouR Un CETIT 5TAMPON DE
fier DU Toër ?

£ |
Pa

DE

.
#

ÉFECTURE
BORDEAUX

vas /

;

2%

= | Les A mi
Dessin de Plantu, Le Monde du 03/04/98

L proces Papon
ou la fin des
intouchables

FRANÇOIS VAILLANT

e procès a duré du 7 octobre 1997
au 2 avril 1998. Après dix-neuf
heures de délibéré, la Cour

d’assises de la Gironde a condamné
Maurice Papon à dix ans de réclusion
criminelle et à la privation des droits
civiques. Le condamné s’est aussitôt
pourvu en cassation. À suivre donc !

Deux aspects majeurs méritent d’être retenus après ce

procès. Le premier est qu’il met fin à l’intouchabilité des
hauts fonctionnaires, il était temps ! Le deuxième réside
dans le fait que ce procès n’a pas réussi à poser la question
de savoir si un haut fonctionnaire doit obéir à tous les

ordres, quels qu’ils soient.

Sur la fin des fonctionnaires intouchables, Serge July a

merveilleusement écrit quelques vérités dans Libération du
13 avril 1998 : « Maurice Papon ne fut ni un partisan de la
révolution nationale ni un militant de la collaboration avec

l’Allemagne, il n’était même pas antisémite. À cet égard, il
était exemplaire d’une caste qui a compté aussi à cette

époque, ses héros emblématiques. Maurice Papon était sim-

plement secrétaire général de la préfecture. IL vient d’être
condamné non pour un militantisme tragique en faveur
d’une idéologie monstrueuse, mais pour son activité de haut

fonctionnaire autoritaire, efficace et indifférent à la portée
de ses actes. Jusqu'à présent le haut fonctionnaire en

France était considéré comme un personnage à qui il était
impensable de demander des comptes sur ses actes adminis-

tratifs. Le verdict de Bordeaux met fin aux intouchables,
éventuellement responsables mais jamais coupables. Ce ver-

dict va entrer en résonance avec une actualité brûlante,
dans laquelle des grands serviteurs de l’État se trouvent

compromis, même si ce sont pour des faits qui n’ont pas



48 françois vaillant

l’inhumanité de ceux qui étaient reprochés à Maurice

Papon. L’idéologie administrative, lorsqu'elle est laissée à

elle-même, peut engendrer des criminels de bureau. Ils n’en
sont pas moins criminels. C’est ce que vient de rappeler
opportunément le verdict de Bordeaux. Personne ne

l’oubliera, à commencer par les hauts fonctionnaires
d’aujourd’hui. Ils ont cessé brusquement, par ricochet,
d’être eux aussi des intouchables. »

De la désobéissance à des ordres illégitimes, on a peu
parlé lors du procès Papon. L’historien Marc-Olivier Baruch,
spécialiste de l’administration sous Vichy, a expliqué qu’en
réalité les fonctionnaires avaient toujours eu moyen de déso-
béir. Et il cite : en 1940, le directeur de cabinet du ministre de
l’éducation demandera, après la mise en place du statut des

juifs, « contraire à sa conscience », à traverser la guerre en

simple professeur de philosophie ; le préfet de Marseille

Joseph Rivalland refusera de livrer ses otages et sera relevé de
ses fonctions, puis nommé à la Cour des comptes ; l’inspec-
teur des finances François Bloch-Lainé choisira « l’exil inté-
rieur » en demandant un obscur poste dans une sous-direc-
tion. Pour l’historien Baruch, « ceux qui ont le courage de se

lever ne perdent pas leur gagne-pain. Les fonctionnaires sont

toujours reclassés » (Le Monde du 7 novembre 1997).
En 1940, le consul du Portugal à Bordeaux a sauvé

30 000 personnes, dont 10 000 juifs, en délivrant des visas à
tous les réfugiés qui se présentaient à lui, tout en bravant les

ordres donnés par Salazar. À Lisbonne, les autorités

s’inquiétèrent. La réponse du consul fut cinglante : « S’il me

faut désobéir, je préfère que ce soit à un ordre des hommes

qu’à un ordre de Dieu. » Le consul sera mis à la retraite et

déshonoré dans son pays pour avoir mis ses impératifs de

conscience au-delà de ses obligations (cf. Le Monde du

31 octobre 1997).
;

Pour Marc Robert, l’avocat général, « l’obéissance de

Maurice Papon s’explique par la volonté de faire carrière. Sa

carrière est une succession d’obéissances et de fidélités pro-
fessionnelles, Vichy n’y a pas échappé. Maurice Papon est un

spécialiste de l’opportunité. […] Le crime contre l’humanité

[..] est le fait de milliers de bureaucrates allemands et fran-
çais qui ont fait cela comme le reste de leurs obligations pro-
fessionnelles. […] Les fonctionnaires d’autorité, comme

Maurice Papon, ont tous, à un degré ou à un autre, accepté et

légitimé l’inacceptable. Ils ont anesthésié la conscience de
leurs subordonnés » (Le Monde du 20 mars 1998).

Un fonctionnaire doit-il obéir à tous les ordres quels
qu’ils soient ? Le procès de Maurice Papon a répondu quant
à la déportation des Juifs durant la Seconde Guerre mondia-

le, mais laisse la question sans réponse si demain la

France… Eu

Pour en savoir plus sur la désobéissance civile
Outre les indications bibliographiques données dans les articles
de ce numéro d’ANV, on lira avec intérêt :
© Jürgen Habermas, chapitre sur “La force et le droit”, dans
Ecrits politiques, Cerf, 1990.

o John Rawlis, Théorie de Justice, Seuil, 1987, pp. 403-430.
o Maria-José Falcon y Tella, “La désobéisance civile”, dans la

Revue interdisciplinaire d’études juridiques (Bruxelles), 1997,
39, pp. 27-67.

o Hugo-Adam Bedau, “On civil disobedience”, Journal of
Philisophy, vol. 58, 1961, pp. 653-661.

o Howard Zinn, Disobedience and Democratie, New York,
Randon House, 1968.



me

les

et
|

de
du

es Indiens du
de Chiapas ont or-

” ganisé des mu-

5 nicipalités autonomes

té
| qui leur permettent

I encore de résister à
ro-

; >, l’Etat mexicain.
me

®

n L. desobeissance |

de Au Chiapas, Etat du sud-est

mexicain, la population indigène, essentiellement paysanne,
els civile au Chiapas représente plus d’un tiers de la population. Face à l’injustice

du gouvernement, elle a riposté en créant des ‘municipalitésant

la autonomes”, véritables lieux de vie parallèle. Le gouverne-
‘la ment tente aujourd’hui de détruire ces municipalités qui,
a selon lui, sont « un attentat contre les bases juridiques de

FLORENCE LERAY* l’État mexicain ».

La mobilisation de la société civile dans le sud-est mexi-
cain a connu un moment fort le 12 janvier 1994. En effet, à
cette date, 1 million de personnes manifestent dans les rues de
Mexico afin de soutenir les revendications de l’EZLN (Armée
Zapatiste de libération nationale, largement soutenue par la

5 population indigène et représentée par le très charismatique
sous-commandant Marcos) et pour demander la fin de la

guerre. Des ONG et des personnalités nationales et internatio-
nales se joignent alors à la population mexicaine pour peser
sur le gouvernement (dirigé par le PRI, Parti révolutionnaire
institutionnel, à la tête de l’État mexicain depuis bientôt

, 70 ans), afin qu’il trouve une solution politique au conflit.

a :

Le 12 juin 1994, l’EZLN appelle à la réalisation d’une
* Enseignante enfrançais et philosophie ; auteure du dossier Convention nationale démocratique (CND), vaste structure
Chiapas” dans Revue Sud/Nord, n° 7 et d’un article sur le

dont le but est de permettre une rencontre entre tous les sec-
mouvement zapatiste dans Taktik n° 376 du 11 au 18 septembre

dei
été

civil
.. fi :

1996 ; a donné plusieurs conférences sur le mouvement zapatiste teurs en lutte de la société civile mexicaine afin que celle-ci

à Marseille et à Toulon. puisse s’organiser de façon indépendante.



50 florence leray

Les femmes, masquées pour ne pas être reconnues, participent très
largement au mouvement de désobéissance civile (photo Florence Leray)

Le 6 août 1994, les zapatistes remettent la direction de la
lutte à la société civile, afin que celle-ci « démontre que les
armes ne sont pas nécessaires pour conquérir une paix
digne ». Le même jour, la CND appelle la population à se

préparer à la désobéissance civile si la fraude habituelle lors
des élections donne encore une fois la victoire au PRI.

Le 21 août 1994, la victoire du PRI est confirmée et un

gouverneur est nommé au Chiapas en violation totale avec le

principe du suffrage démocratique.
Immédiatement, la résistance civile s’organise dans

l’État : des autorités municipales de plusieurs communes

sont chassées, leurs maisons sont occupées et leurs terres

équitablement redistribuées aux paysans. Amado Avandano,
figure du mouvement civil et candidat symbolique d’opposi-
tion au poste de gouverneur du Chiapas, organise un gouver-
nement en rébellion. Enfin, plusieurs municipalités de la
zone de conflit se déclarent municipalités rebelles.

La mise en place
des municipalités autonomes

n fait, les municipalités autonomes se sont constituées
formellement en octobre 1994. À cette date, les organi-

sations indiennes membres de l’AEDPCH (Assemblée
Estatale Démocratique du Peuple Chiapanèque) avaient

décidé de créer des “Régions autonomes pluriethniques”
coordonnées autour d’un parlement indien.

Mais c’est l’EZLN qui, en décembre 1994, annonce

publiquement la création de 30 municipalités zapatistes sur

le territoire de 23 municipalités anciennes reconnues par
l’administration mexicaine. Ces municipalités autonomes

vont se développer assez lentement, à cause des difficultés
de communication, du manque de ressources, et de la lenteur

propre à tout réel processus démocratique.
À la différence des limites des communautés officielles,

qui ont été créées par décret, les limites de ces nouvelles

municipalités correspondent à des liens historiques, des
proximités géographiques ou des liens privilégiés de com-

munication et d’échanges, et, parfois, selon l’appartenance à

une certaine ethnie.

Mais dans la plupart des communautés, plusieurs ethnies
sont en fait mélangées, ce qui ne les empêche pas de parve-
nir à s’entendre au cœur d’un réel système démocratique.

À l’intérieur des municipalités
autonomes : un véritable
processus démocratique

n véritable processus démocratique englobe l’ensemble
du fonctionnement des municipalités autonomes. En

fait, on assiste à une forme d’hybridation entre les formes
traditionnelles d’auto-gouvernement des communautés
indiennes et une série d’éléments novateurs.

Ainsi, par exemple, la tradition indienne selon laquelle
l’assemblée de chaque communauté constitue la plus haute

instance de décision est maintenue parallèlement à un fonc-
tionnement de “conseils” pour la coordination des décisions.

Une municipalité zapatiste “type” comprend environ
10 000 habitants répartis sur environ 60 communautés.
L’assemblée de chaque communauté élit ses autorités selon les

us et coutumes au cours d’une assemblée ouverte à tous les

habitants et où peut voter toute personne de plus de 16 ans.



ar

la désobéissance civile au chiapas 51

Généralement, quatre personnes sont élues pour remplir
les fonctions suivantes : président municipal, suppléant,
secrétaire et trésorier. Ces charges sont révocables à tout

moment. En dehors de ces fonctions, ces élus sont envoyés
comme délégués à l’une des trois assemblées régionales qui
composent la municipalité. Ces trois assemblées choisissent
à leur tour les membres de treize commissions, composées
chacune de quatre personnes, et dont le rôle est de coordon-
ner et administrer la municipalité autonome.

Ces commissions sont notamment chargées de se mettre
en contact avec les communautés pour régler les questions
de leur compétence et les consulter. Toutes les commissions
se réunissent une fois par mois, ou au pire tous les tri-
mestres, pour coordonner leur travail.

Pour prendre des décisions, le parlement régional et les
différentes commissions convoquent des réunions avec les

responsables locaux. Ceux-ci retransmettent les discussions
et les propositions à l’assemblée de chaque communauté

pour que les décisions prises soient ratifiées ou rejetées.

Les commissions
des municipalités autonomes

Ces 12 commissions sont respectivement :

Commission Honneur et Justice : chargée de l’administra-
tion de la justice selon les coutumes traditionnelles, où
l’idée de réparation domine sur celle de châtiment. Par

exemple, un délit n’est pas sanctionné par une amende ou

par la prison, mais par l’obligation de réparer le tort causé
et/ou de réaliser des travaux communautaires.

° Commission Éducation : il s’agit fondamentalement de
former du personnel enseignant qui provienne des com-

munautés elles-mêmes, afin que les classes puissent être
faites dans la langue maternelle des enfants et que les
matières enseignées aient du sens pour la population.
Commission Santé : il s’agit surtout ici de former des pro-
moteurs de santé originaires des communautés. Le but est
de parvenir à opérer une synthèse entre les connaissances
médicales traditionnelles et la médecine occidentale.

Commission Terre et Territoire : elle se charge des éven-
tuels conflits liés à la délimitation des terres et du territoi-
re, travaille la question de l’écologie et collabore étroite-
ment avec la Commission Production et

Commercialisation.
e Commission Production et Commercialisation : elle étudie
les nécessités des communautés et les moyens de produc-
tion existants. Par exemple, elle doit coordonner l’utilisa-
tion équitable de l’unique tracteur de la municipalité ou de

l’unique machine à sécher le café. La terre, le bétail et le
café sont travaillés de manière collective. La commission
cherche des débouchés commerciaux pour les excédents
de production en court-circuitant les intermédiaires (“les
coyotes”), ou se met en contact avec d’autres régions de la
même municipalité ou d’autres municipalités pour échan-

ger les excédents. Au niveau interne, on combine la pro-
duction familiale destinée à l’auto-consommation et la

production collective.
Commission sur les femmes : selon la tradition indienne,
les femmes ne peuvent pas représenter la communauté ni
accéder «aux charges communautaires. Cependant, les
communautés zapatistes tentent de changer cela. Pour
l’instant, la commission de femmes est chargée de tout ce

qui a trait aux travaux des femmes, en même temps
qu’elle sert de foyer d'organisation des femmes.

Commission des Anciens : il s’agit d’un organe consultatif
et de conciliation en cas de conflit. Dans les coutumes

indiennes, le conseil des anciens possède un poids spéci-
fique, lié au fait que l’on valorise l’expérience acquise au

cours de la vie et l’équanimité de jugement propre à la
vieillesse.

e Commission de la Jeunesse : elle s’occupe de tout ce qui
concerne la jeunesse et les enfants.

e Commission Impôts et finances : elle recueille les impôts
(principalement auprès des vendeurs sur les marchés) et se
charge de répartir les fonds. Les municipalités autonomes

rejettent l’aide gouvernementale, en particulier en prove-
nance du gouvernement chiapanèque ; en effet, elles
considèrent ce gouvernement comme parfaitement illégiti-
me puisque d’une part les élections ont été truquées, et



52 florence leray

d’autre part parce que le gouverneur actuel n’a même pas
été élu mais nommé par le PRI en remplacement du précé-
dent qui a été “démissionné”.
Les autres commissions (dont : “droits de la personne”,

“politique” et “travail”) sont constituées mais n’ont pas
encore pu commencer à travailler, soit par manque de

moyens, soit parce que leurs fonctions sont encore en cours

de définition.

Toutes ces instances de coordination et de gestion sont

régies par le principe de ‘commander en obéissant”.
Derrière ce slogan, se cache une profonde méfiance envers

le pouvoir qui est très largement partagée par tous les

peuples traditionnels. Cette méfiance les a conduits à un

complexe réseau de règles internes qui varient d’une région
à l’autre, mais qui ont toutes pour but que ‘la charge soit
une charge”. Par exemple, dans certaines communautés, les
charges sont ré-attribuées chaque année, de manière à ce que
tous passent par toutes les charges de la communauté. Les
lois sont établies de manière à ce qu’elles rappellent aux
représentants qu’ils doivent obéir aux demandes de la com-

munauté. La légitimité du mandat ne réside pas tant dans le

vote majoritaire que dans la capacité des représentants à
amener la communauté à des consensus.

Pour les Indiens sympathisants zapatistes, les municipa-
lités autonomes représentent le seul moyen pour ‘“s’occuper
des problèmes que les gouvernements municipaux du PRI

ne résolvent pas”. Aujourd’hui, une quarantaine de munici-

palités autonomes ont déjà été proclamées au Chiapas. Près
de la moitié des municipalités officielles du Chiapas ont sur

leur territoire une municipalité autonome. Malheureusement,
l’existence de ces municipalités ne laisse plus désormais le

gouvernement mexicain indifférent.

Les municipalités en danger
n effet, le PRI n’hésite pas à envoyer ses soldats dans
les municipalités rebelles pour incendier les bâtiments

de bois, capturer les élus, perquisitionner les maisons et

arrêter leurs occupants sans mandats et confisquer le maté-
riel photo des observateurs internationaux avant de les ren-

“La violence contre le peuple” (Indien du Chiapas), en première page
du journal El Machete du 23 juillet 1996 (photo Florence Leray)

voyer chez eux. C'est exactement ce qui s'est passé le
12 avril 1998 dans l’ejido (partie de terre administrée et par-
tagée par la communauté) de Taniperlas où une nouvelle

municipalité autonome avait été proclamée la veille.

Mais pourquoi ces municipalités autonomes font-elles si

peur au gouvernement ? Pour le gouverneur du Chiapas, cette
mise en place d’autorités parallèles constitue un “attentat



page
eray)

74

é le

par-
elle

s si
ette

ntat

la désobéissance civile au chiapas 53

contre les bases juridiques de l’État mexicain”. En fait, la
stratégie du gouvernement est d’empêcher par la force et
l’intimidation les civils zapatistes de prendre plus d’impor-
tance dans le conflit qui l’oppose à l’EZLN…

Dans un communiqué du 14 avril 1998, les autorités
autonomes de Chenalho (municipalité officielle) affirment
que les sympathisants zapatistes ne vont pas laisser le gou-
vernement « détruire les 38 municipalités autonomes » du

Chiapas. Le texte précise qu’à cause des « attaques du gou-
vernement, la population des 38 municipalités autonomes

s’est regroupée dans les chefs-lieux des municipalités pour
défendre les autorités élues librement et démocratiquement
[..….] contre une éventuelle attaque ». Et, ajoutent-ils, « nous

voulons dire à Zedillo [le président du Mexique] que nous,
les Indiens zapatistes, allons défendre notre droit à nous

gouverner avec démocratie, liberté et justice, et que nous

sommes prêts à tout pour ne pas laisser piétiner nos droits
en tant qu’Indiens ».

Ainsi, le même jour, des dizaines d’habitants de Polho,
siège d’une municipalité autonome, surveillent l’entrée de
leur communauté pour empêcher une attaque similaire à
celle menée contre l’ejido de Taniperlas. La menace n’est

pas vaine…

Le 1” mai, un nouveau “Taniperlas”, encore plus violent,
se produit dans le village de Amparo Agua Tinta, chef-lieu
de la municipalité autonome Tierra y Libertad…

Le 11 juin, une opération militaro-policière est menée
contre la municipalité autonome de San Juan de la Libertad
et provoque un véritable massacre…

Pendant la rédaction de ces lignes, de nouveaux mas-

sacres se perpétuent dans de nouvelles communautés. Il
semble aujourd’hui que la volonté de la population civile ne

suffise plus pour arrêter les centaines de soldats et de poli-
ciers qui n’hésitent pas à forcer les cordons de sécurité com-

posés de femmes et d’enfants. Les observateurs étrangers,
dont les témoignages pourraient être génants, sont systéma-
tiquement arrêtés et expulsés. Les municipalités rebelles qui
n’ont pas encore été attaquées sont en état d’alerte maxima-
le. Elles craignent une offensive à tout moment. La stratégie
du gouvernement est claire : le but du jeu est, devant la pres-
se, de tenir un discours favorable au dialogue, et devant les
rebelles, de préférer des arguments plus “musclés”…

Rappelons-nous (même s’il ne s’agit pas ici de comparer les
démarches respectives des deux mouvements) qu’il existe
malheureusement un précédent fâcheux de cette tactique du
double discours : celui qui a permis au président péruvien
Fujimori de massacrer en toute impunité en avril 1997 le
commando du MRTA (Mouvement Révolutionnaire Tupac
Amaru) à l’ambassade japonaise de Lima…

Le 13 juin dernier, dans un communiqué, Amnesty
International met en garde contre un possible « désastre

pour les droits humains au Chiapas ».

Notre parole a du poids : les protestations de milliers de

personnes à travers le monde ont déjà permis d’éviter des
massacres au Chiapas. Aussi n’hésitons pas dès aujourd’hui
à manifester notre indignation.

PS. La majorité des informations ont été puisées dans le bulletin
hebdomadaire Ya Basta ! réalisé par le collectif “Ya Basta Paris”

(22, rue Rosenwald, 75015 Paris — tél./fax : 01 46 56 66 24)
ainsi que dans le texte de la conférence de Florence Leray
rédigés en avril 1998.



10 °

que reste-t-il après
l'opération guerrière
de cet éte ?

CHRISTIAN BRUNIER

FRANCOIS VAILLANT

près presque dix années de résistance
civile non-violente, des Kosovars ont

ris les armes pour chasser l’occupant
serbe. L’UCK (Armée de libération du Kosovo)
s’est affirmée en mars 1998, au lendemain de
la réélection (clandestine) d’Ibrahim Rugova
au poste de président de la République auto-

proclamée du Kosovo. Ce président, adepte
du combat non-violent, n’a jamais soutenu

l’UCK, mais il faut bien remarquer que les

Occidentaux, avec l'ONU, ont complètement
délaissé la cause du peuple albanais depuis la
déclaration d’indépendance du Kosovo de
1991. Pourquoi entendre la plainte d’un

peuple puisqu’il n’y avait pas encore beau-

coup de sang dans les rues ?

L’UCKa obtenu des victoires militaires contre les forces
serbes au début de l’été 1998. La presse occidentale s’est
alors rappelé du peuple kosovar. L'ONU a nommé comme

d’habitude une commission d’enquête, cherchant par ailleurs
à négocier avec Milosevic, le président serbe, dont on sait

depuis l’aventure bosniaque qu’il a l’art d’utiliser le temps
pour lui. Les semaines se sont écoulées. Comme la force
militaire serbe était plus forte que les guérilleros kosovars, il
arriva ce qui devait arriver : les “zones libérées” sont tom-
bées une par une, après qu’elles aient représenté près de
40 % du territoire du Kosovo. Celui-ci est maintenant le
théâtre d’une répression accrue de la part des Serbes. Les

villages sont systématiquement pilonnés, jetant sur les
routes plus de 200 000 sans-abri.

Devant l’échec programmé de l’UCK, Ibrahim Rugova
sort politiquement renforcé. Les tentatives de médiation



nt

rces

est
1me

Surs

sait

mps
orce

s, il
om-

s de
it le
Les
les

ova
tion

Kosovo : que reste-t-il après l’opération guerrière de cet été ? 55

Chronologie

SERBIE
4

s

1990

Belgrade supprime le statut d’autonomie du Kosovo
1991

Proclamation de la “République du Kosovo” après un

référendum clandestin
1996

Premiers attentats de l’UCK (Armée de libération du
Kosovo)

26 février-1" mars 1998
Affrontements dans la région de Drenica

22 mars

Ibrahim Rugova réélu “président” de la République
autoproclamée dans un scrutin non officiel

10 avril
Début des manifestations antiserbes à Pristina, la capitale
du Kosovo

24-26 mai

Opération des forces serbes dans la zone frontière avec

l’Albanie
24 juillet

L’UCK tente en vain de conquérir la ville d’Orahovac
27-30 juillet

Offensive serbe contre les zones “libérées” et chute de
Malisevo, quartier général de l’UCK

internationales cependant souffrent des Occidentaux, comme
s’ils préféraient réagir seulement lorsqu’il y a des combats
sanglants, alors que la résistance civile non-violente du
peuple kosovar aurait dû les alerter depuis longtemps de

l’urgence à intervenir pour régler le conflit. Les mouve-

ments de citoyens européens qui soutiennent activement
cette résistance civile sont rares, peu écoutés, mais ils ont le
mérite d’exister!.

La désobéissance civile reste au cœur du dispositif non-
violent encouragé par Ibrahim Rugova. L’exemple des
écoles parallèles devrait nous inciter à comprendre que la
résistance civile des Kosovars mérite plus que notre estime.

Un système éducatif parallèle

EÈ même temps que la suppression des institutions poli-
tiques du Kosovo en 1989-90, le gouvernement de

Belgrade s’est aussi attaqué au système scolaire et universi-
taire du Kosovo, peuplé à 90 % d’Albanais de souche. La
réaction massive des Albanais fut de préserver l’enseigne-
ment en langue albanaise par la mise en place d’un système
scolaire parallèle. Une véritable désobéissance civile, pour
maintenir le système éducatif, a permis ainsi aux Albanais
de tenir le coup toutes ces dernières années, sans que l’on

s’y intéresse beaucoup en Occident.

Chronologie de la destruction
d’un système éducatif

En septembre 1990, le gouvernement de Milosevic impo-
se la fermeture de deux écoles secondaires à Pec, puis en

décembre, il donne instruction de fermer deux autres écoles à

Podujevo : 4 000 élèves et 240 enseignants sont empêchés de
travailler. Le 1 septembre 1991, l’ensemble du système édu-
catif est interdit aux Albanais. Au total, ce sont 320 000
élèves du primaire (7-15 ans), 67 000 élèves du secondaire,
24 000 étudiants et 20.000 professeurs qui se retrouvent à la
rue sans cours et sans ressource. Deux parents d’élèves et un

directeur d’école sont tués. L’ensemble des locaux et du
matériel pédagogique sont confisqués.



christian brunier & françois vaillant

Salle de classe dans la cave d'un immeuble

La création des écoles parallèles
Face à un régime qui ne lui laissait plus que le choix

entre un enseignement en serbo-croate ou l’exclusion du

système scolaire, la population albanaise, de façon sponta-
née, se mobilisa pour organiser un enseignement parallèle
dans sa langue. Ainsi, le 20 janvier 1992, l’année scolaire
1991-92 démarrait au Kosovo, avec à peine quatre mois et

demi de retard. Comme l’explique un responsable du

Conseil de solidarité des syndicats indépendants d’ensei-

gnants, « l’idée d’un système éducatif parallèle était mure

dans la conscience de la population. Celle-ci s’est naturelle-
ment proposée pour prêter ses habitations ; nous avons,

alors, effectué un inventaire systématique des lieux capables
d'accueillir des élèves ». Des particuliers ont proposé une

maison, une pièce, pour y dispenser les cours. Certains sont

allés habiter dans leur cave, chez des parents, pour laisser
leur maison à disposition des élèves. Des briques empilées,

sur lesquelles on a placé des planches de bois, servent par-
fois de bancs. Le jardin est une aire de jeux; il est parfois
transformé en terrain de basket. Deux mille classes ont ainsi

fonctionné en 1992-93, puis les années suivantes.

En complément du système éducatif, des conseil de soli-

darité ont été créés afin d’aider les enseignants et les élèves

les plus pauvres. Il s’est constitué à tous les niveaux, en lien
étroit avec les écoles, un véritable système parallèle de ges-
tion administrative, y compris pour organiser les examens et

délivrer les diplômes.
Tout ceci n’est pas allé sans représailles : 8 000 ensei-

gnants furent maltraités lors de la rentrée des classes de

1994. La mise en place d’un tel système s’explique par la

forte cohésion du peuple albanais, issue d’un passé de lutte

contre les dominations ottomane et serbe, sous lesquelles on

trouve déjà trace d’expériences d’enseignement clandestin.

L’aide matérielle et financière
Un système ne fonctionne pas sans moyens. Il est diffici-

le d’étudier sans papier ni crayon, de former techniquement
sans outil. L’organisation matérielle et financière reste très

aléatoire. Ce sont les Albanais émigrés en Allemagne,
Suisse, Autriche. qui prélèvent volontairement 3 % de leur

salaire pour financer les écoles parallèles. Face aux armes,

les Albanais opposent leurs convictions. Comme l’exprimait
déjà en 1993 Rexhep Ismajli, membre de la présidence de la

Ligue démocratique du Kosovo : « Le système éducatif
parallèle est la chose la plus importante que nous ayons

faite pour le maintien de la paix. Il permet de préparer le
futur de notre pays. L'engagement de ces jeunes gens dans
un processus productif rend impossible leur présence dans
la rue et leur implication dans des processus violents. »

1) Se renseigner auprès du MAN, 21 ter rue Voltaire, 75011 Paris.



Pierre Martin,
un pionnier inoubliable

Pierre Martin est mort à Grasse le 22 juin 1998. ANV se

doit de saluer l’œuvre de ce grand non-violent. Objecteur
inflexible en un temps difficile, ce refus lui valut des années
de prison. Ce qu’il nommait son « tourisme pénitentiaire »

l’amena à la prison de Clairvaux. Il y reçut, seul, l’armée
allemande : personnel et détenus avaient fui. Honneur singu-
lier, il y devint prisonnier de guerre !

Militant à travers le monde, on le retrouve — entre

autres — jeûnant au Ghana contre la bombe française, puis
en Palestine dans les camps de réfugiés, avec pelle et pioche,
pour le Service Civil International, ensuite aux côtés de
Louis Lecoin. Il ne le quitta pas un instant durant son jeûne
héroïque de 1963 qui arracha à De Gaulle un statut pour les

objecteurs de conscience.

Pierre Martin est celui à qui Albert Camus a écrit :

« Soyez remercié, vous êtes au début d’un monde [.…] nous
luttons ensemble, chacun à notre manière, et je sais. que la
mienne ne vaut pas la vôtre. » Jean BEAU

Va

66 AN # °Elèves médiateurs,
élèves citoyens

Voici une cassette vidéo de 61 minutes tout à fait pas-
sionnante. Elle montre que des élèves sont capables d’aider
à résoudre des conflits parfois violents dans des collèges,
grâce à la médiation. Ni juges, ni arbitres, ces élèves ont

accepté d’être des médiateurs dans la cour de récréation. On
vient les voir ou ils interviennent d’eux-mêmes. Cette vidéo
donne la parole aux élèves, aux enseignants, à des éduca-

teurs. On ne s’ennuie pas M.I.R.

un seul instant. Une place
Monvement International de la Réconciliation

importante est consacrée à
la formation que reçoivent
ces élèves pour devenir
médiateurs. De quoi faire
naître de nouvelles voca-

tions ! Le pédagogue
André De Peretii té-

moigne de la valeur nova-
trice que revêtent Çes

expériences de médiation

par des adolescents.

Pour prévenir la violence :

ÉLÈVES MÉDIATEURS
;

ÉLÈVES CITOYENS

A commander :

MIR, 68 rue de Babylone,
:

75007 Paris, contre 150 F. pesto

BABETH DIAZ
Télffax : 01 47 53 84 05. a

NB. La médiation en milieu scolaire, dontparlent Babeth
Diaz et Brigitte Liatard, les initiatrices de cette cassette

vidéo, va être l’objet de plusieurs sessions de formation les
mois à venir, à Paris et en province. Enseignants, parents et

éducateurs y sont invités. Se renseigner au MIR (adresse ci-
dessus).

6 °La non-violence, une force”
Encore une nouvelle cassette vidéo ! En 25 minutes, la

non-violence y est présentée à la fois comme une philoso-
phie qui donne sens à l’histoire des hommes et comme une

stratégie d’action fondée sur la non-coopération avec l’injus-
tice. Cette vidéo présente de nombreuses interviews, du
général Jean Cot, de Christian Delorme, Théodor Ebert,
Albert Jacquard, Federico Mayor, Théodore Monod, Jean-



Marie Muller, etc. Elle a

le mérite d’aider à com-

prendre que la non-vio-
lence n’est pas affaire de

quelques illuminés, mais
de personnalités et de

gens ordinaires, tous

engagés dans les grandes
luttes de cette fin de
siècle.

À commander : IRNC,
C/o Godinot,
4 rue de la Vieille Cour
59223 Roncq
Prix : 180 F. (port compris)

La non-violence,
une force

Une production de nstitut de recherche sur a Résolution ap
L

S N

Non-violente des Conilits - IRNC

Durée : 25 minutes

Les “Brigades depaix internationales”
cherchent des volontaires pourHaiti
Les PBI cherchent des volontaires d’au moins 25 ans,

formés à l’action non-violente, pour séjourner au moins six
mois en Haïti. Il s’agit de vivre là-bas en équipe, pour proté-
ger des personnalités travaillant pour les Droits de l’homme.
Les volontaires doivent payer leur voyage, mais tous les
frais de séjour sont ensuite pris en charge par les PBI. Un

stage de préparation est prévu avant de partir. Date limite
des inscriptions : le 15 octobre.

Contact : PBI, bureau du projet Haïti, 43 ter rue de la

Glacière, 75013 Paris. Tél/fax : O1 43 36 95 15.

5° anniversaire de la Déclaration
universelle des droits de homme

Samedi 14 novembre, à Paris

Une journée de rencontres et de débats va se tenir le
samedi 14 novembre à Paris, à l’initiative de diverses per-
sonnalités et de l’ACAT, du CCFD, de la CIMADE, de
Justice et Paix. Lieu : La Mutualité, 24 rue Saint-Victor,
75007 Paris. Il est nécessaire de s’y inscrire auparavant.

Programme et renseignements : 50° DUDH, 7 rue

Georges Lardennois, 75019 Paris.

Quel rôle la non-violence. ?
les 5-6 décembre près de Lyon

Quel rôle la non-violence, dont Gandhi reste la figure,
peut-elle jouer dans la démocratie ? Les réponses à cette

question seront débattues le week-end des 5 et 6 décembre, à
l’Arbresle. Avec la participation de Hildegarde Goss-Mayr,
Pierre Marchand, Jean-Marie Muller, Charles Rojzman,
Patrick Sauvage.

Renseignements et inscriptions : L'espace spirituel,
BP 0105, 69591] L’Arbresle cedex. Tel. 04 74 26 79 70.



1e

Jean MARICHEZ

Xavier OLAGNE

LA GUERRE PAR ACTIONS CIVILES

Identité d'une stratégie de défense

Préface de Charles Millon

LT
FONDATION POUR

LES

CTIDES DE DÉFENSE

Lea
Jean MARICHEZ
et Xavier OLAGNE

La guerre par action civile.
Identité d’une stratégie de défense

Paris, Fondation pour les études de défense,
coll. “Perspectives stratégiques”, 1998, 140 F

En 1985, la Fondation pour les
études de défense nationale (FEDN)
publiait un rapport intitulé La dissua-
sion civile, rédigé par Christian
Mellon, Jean-Marie Muller et Jacques
Sémelin, à la demande du ministre de
la défense. Cette étude, qui proposait la
prise en compte d’une “défense civile
non-violente” comme complément à la
défense globale de la France, avait sus-
cité un débat assez riche et plutôt favo-
rable (voir ANV n° 59).

Le présent ouvrage de Jean

Marichez et Xavier Olagne, animateurs

d’une association qui s’intéresse à la

participation des civils à la défense, se

présente comme une suite à cette pre-
mière étude. La filiation se remarque
aussi du point de vue éditorial puisque
la Fondation pour les études de défense

(FED) est l’organisme qui a succédé à
la FEDN. Traducteurs en France de
Gene Sharp, qui a publié un livre sur ce

sujet', les auteurs sont également
influencés par ce chercheur américain,
fondateur en 1984 d’un Program on

Non-Violent Sanctions dans le cadre de
l’université de Harvard. Ils proposent
de traduire en français sa notion de
“civilian-base defence” par l’expres-
sion “défense par action civile”. Cette
notion d’action civile leur paraît
meilleure que celle d’action non-violen-

te, parce que susceptible d’être mieux

comprise par un public non militant.

Le premier but des auteurs est là :

lever les barrières qui rendent difficiles
la communication sur un sujet sensible
et montrer à quelles conditions la

“défense par action civile” est possible.
« On découvre alors la véritable iden-
tité de cette stratégie de défense en

même temps que son efficacité. » Les

auteurs ont une seconde ambition : ils

avancent des propositions concrètes,
qui s’adressent aux responsables natio-

naux et européens de la défense, pour
la mise en place d’une “défense par
action civile”.

S’ils tentent ainsi de rendre le

modèle d’une “défense par action civi-

le” plus “communicable” et plus opéra-
tionnel, ce concept est-il toujours adap-

té aux “menaces” qui pèsent sur la
sécurité de la France et des Français ?
Les auteurs en sont convaincus. On

peut toutefois en douter dans la mesure

où ces “menaces” sont aujourd’hui
beaucoup plus floues que celle que
représentait l’hypothèse d’une agres-
sion soviétique, scénario principal du
rapport sur La dissuasion civile. Il n’en
demeure pas moins que la question du
rôle des civils dans les affaires de
défense reste posée et que ce travail,
nouvelle pièce au dossier, est à lire.

Jacques SÉMELIN

1) Gene Sharp, La guerre civilisée, Presses
universitaires de Grenoble, 1995.

Daniel SIBONY

Violence

Paris, Seuil, 1998, 354 p., 140 F.

Le titre et le nombre de pages
pourraient faire croire à un vrai traité
sur la violence, d’autant plus que
l’auteur, psychanalyste, est docteur
d’État en philosophie. Il n’en est rien !

Nous avons affaire ici à 354 pages
d’une mauvaise dissertation : style
journalistique du genre L’Événement
du jeudi, absence totale de la pensée
d’autres auteurs, donc de citations et de
notes en bas de pages, comme si le

sujet n’avait jamais été abordé par
d’autres chercheurs !



nous avons lu…

Daniel Sibony

VIOLENCE
Traversées

Pour Daniel Sibony, la violence
n’est pas forcément un mal en soi, elle
peut permettre souvent à la vie de se

renouveler. Cette thèse traverse tout

l’ouvrage. Outre quelques rares pages
suggestives, comme sur l’intégration
(p. 197 ss.) ou sur l’idolâtrie génératri-
ce de violence (p. 50 ss.), ce livre

risque de décevoir les lecteurs pour qui
la violence ne doit pas être le sujet
d’une vague littérature. Autant réserver
son argent à autre chose !

François VAILLANT

Ahmed LAMIHI

Janusz Korczak

L’éducation institutionnelle

Paris, DDB., coll. ‘Témoins d’humanité”,
1997,122p. /2F.

Le médecin Korczak (1878-1942)
est un pédagogue, juif polonais, encore
trop peu connu en France. À travers ses

expériences d’éducateur en colonies de

vacances, puis surtout à la tête d’une
maison pour orphelins, il a développé
une pratique et une théorie éducatives
fondées sur le respect des enfants.
« Vous dites, explique-t-il, c’est fatigant
de fréquenter les enfants. Vous avez rai-
son. Vous ajoutez : parce qu’il faut se
mettre à leur niveau, se baisser, s’incli-
ner, se courber, se faire petit. Là vous

avez tort. Ce n’est pas cela qui fatigue
le plus. C’est plutôt le fait d’être obligé
de s’élever jusqu’à la hauteur de leurs

AHMED
LAMIHI

JANUSZ
KoRCZAK

L'éducation
constitutionnelle

DESCLÉE DE BROUWER

sentiments. De s’étirer, de s’allonger,
de se hisser sur la pointe des pieds.
Pour ne pas les blesser. » (p. 24)

Les enfants de l’orphelinat allaient à
pied à l’école de quartier, mais ils

apprenaient à résoudre leurs conflits

grâce au tribunal d’arbitrage institué par
Korczak. Cette instance dirigée par les
enfants leur apprenait à se pardonner,
mais parfois des punitions pouvaient
être prononcées. Korczak fut jugé cinq
fois par ce tribunal ! Ce fait montre à

quel point ce pédagogue estimait impor-
tant que les enfants puissent se défendre
contre les injustices des adultes.

Korczak avait également fondé un

petit journal. Les enfants s’y expri-
maient librement, entre autres pour y
défendre leurs droits. Freinet reprendra
en 1926 l’idée d’un journal réalisé par
les enfants, sans avoir eu connaissance
de celui initié par Korczak. Ce petit
livre est une formidable incitation à

établir de nos jours une véritable édu-
cation à la citoyenneté.

F.V.

Panorama des actes racistes et de
l’extrémisme de droite en Europe
RAPPORT 98

CRIDA, 1998, 320 p., 79 F.

(A commander à: Dif’Pop’,
21 ter rue Voltaire, 75011 Paris).

Le principe de ce rapport annuel,
qui sort pour la quatrième année

—



1el,
1CE

—————
re
|

ue
se
ot
AE

nous avons lu… 61

consécutive, est de présenter, pays par
pays, l’état du racisme, de l’antisémi-
tisme et des activités de l’extrême droi-
te en Europe.

Si la situation ne semble pas avoir
empiré en Europe occidentale, la situa-
tion s’est aggravée en Europe orientale
où, le capitalisme sauvage aidant, les
actes et les activités racistes se multi-

plient. Les idées de l’extrême droite ne

reculent nulle part, voilà qui est

inquiétant.
Ce rapport contient des chiffres, des

analyses et des pistes d’action.
L’ensemble est bien présenté par pays :

Allemagne, Autriche, Biélorussie,
Espagne, France, Grande-Bretagne,
Irlande, Italie, Norvège, Pays Baltes,
Pologne, Portugal, Russie, Suède,
Suisse. Un bon outil pour mieux com-

prendre ce qui se passe dans un pays
où l’on est allé en vacances cet été !

F.V.

GUIDEDESALTERNATIVES

(France-Belgique)
Éd. du Souffle d’Or/Éd. du Fraysse
1998, 1024 p., 95 F.
(A commander à : Éd. du Fraysse, Les
Immosines, 82230 Montclar de Quercy -

115 F port compris).

Ce guide semble bien unique en

son genre. Il recense et présente agréa-
blement plus de 10 000 associations

Guide des

Alternatives
France & Belgique

|
t
{2

È

+
Î
1

diverses, connues ou bien souvent

ignorées du grand public. Le sommaire
contient des rubriques sur : Naître,
Grandir, Être en bonne santé, Être soi,
Vivre autrement, Travailler autrement,
S’informer, Agir, Se détendre. Chacune
de ces rubriques est ensuite détaillée,
avec mille et une adresses. Par

exemple, à Naître, nous trouvons les
associations qui s’occupent de

L’accompagnement des femmes

enceintes, L’accouchement sans dou-

leur, Informations sur la vie prénatale,
La sophrologie, etc.

La présentation de ce guide ne

semble souffrir d’aucune lacune. Un
travail d’orfèvre.

F.V.

DAMOCLES

n° 77 - 2° trimestre 1998 - 36 p. - 40 F.
(A commander au : CDRPC, 187 montée
de Choulans, 69005 Lyon

L'actualité analysée dans la der-
nière parution de la revue du Centre de
documentation et de recherche sur la

paix et les conflits (CDRPC, Lyon),
c’est le retour en force du nucléaire sur

la scène internationale. Avec, d’une
part, les essais nucléaires de l’Inde et

du Pakistan qui sont à considérer
comme un nouvel échec dans la poli-
tique de non-prolifération conduite par
les “grandes puissances” ; et, d’autre

part, avec ce pseudo-bilan en forme de

quitus accordé à la France par
l’Agence internationale de l’énergie
atomique (AIEA) à propos de ses

essais nucléaires en Polynésie qui
démontre une nouvelle fois les limites
de la démocratie en la matière. À
noter également l’analyse par Paul
Ariès des caricatures militaires.

P.B.



À.V se lance dans des soldes pour la première
fois de son histoire (revue fondée en 1973). Cette
initiative résulte du fait que nous avons encore

quelques stocks importants d’anciens numéros.
Pour certains que nous avions jugé exceptionnels
pour leur qualité éditoriale, nous avons volontaire-
ment dépassé le tirage habituel, sachant qu’ANV
vend environ 500 exemplaires de chacun de ses

numéros à des personnes non abonnées, grâce à
des recensions, des émissions de radio.

Voici donc une occasion rêvée de compléter votre
collection à un prix modique. Excusez-nous de ne

pas offrir de gadget en plus. Pour vous dire la

vérité, nous ne savons pas très bien faire des
soldes et nous n’avons pas envie d'apprendre !

N° 89 : Du nouveau sur Tolstoï 26 F au lieu de 52 F

Le grand écrivain russe a été un pionnier éblouissant de la
non-violence, face à l’armée, l’État et l’Église, ce qui est
méconnu. Ce numéro exceptionnel, illustré de nombreuses
photos d’époque, comporte la correspondance complète entre
le jeune Gandhi et Tolstoï peu avant sa mort, des lettres très
émouvantes. Plusieurs articles montrent comment Tolstoï en
est venu à prôner la non-violence, la non-coopération, l’objec-
tion de conscience. On y trouve également un entretien avec

Serge Tolstoï, petit-fils de l’écrivain, et un article sur les com-

munautés de tolstoïens.

N° 96 La peine de mort tue ! 26 F au lieu de 52 F

La majorité des Français continue à souhaiter le rétablisse-
ment de la peine de mort, alors que toutes les études mon-

trent que la criminalité n’a aucun rapport avec l’existence de la
peine capitale. Ce numéro donne les éléments du débat sur la
peine de mort, avec entre autres des études sur le rôle que le

christianisme et l’islam ont tenu, et tiennent diversement à

l’égard de la peine capitale. Alors que chaque année un ou

deux pays rayent cette peine de leur arsenal juridique, l’igno-
minie vient des USA. Ce numéro comporte à la fin quelques
grands textes d’abolitionnistes : Victor Hugo, Albert Camus,
Robert Badinter.

N° 102 : Gandhi et l’indépendance de l’Inde,
50° anniversaire 29 F au lieu de 58 F

L'indépendance de l’Inde remonte à 1947 et la mort de Gandhi
à 1948. La partition était-elle inéluctable ? Que reste-t-il

aujourd’hui de la pensée de Gandhi en Inde ? Pourquoi les
nationalistes hindous ont-ils tué le Mahatma ? Ces questions
ont des prolongements de nos jours. Ce numéro, illustré de

photos d’époque, montre également comment le prophète et
l'artisan de la non-violence était perçu de-son vivant en France.

À retourner à ANV, BP. 27, 13122 Ventabren
Chèque à l’ordre de ANV

Coupon à remplir très lisiblement

NOM: …vrmesirretretrcereus Prédoit:.………orimttionnr-eeee

Adresse: "eee re re es ee

Codepostal Ville: ronge henanavn

Veuillez m'envoyer contre ce chèque de ……… F

LI le n° 89 contre 26F + 8 F de port = 34 F

LI le n° 96 contre26 F + 8 F de port= 34 F
LI le n° 102 contre 29 F + 8 F de port= 37 F

LI les trois numéros 89, 96 et 102 pour seulement 90 F

(port compris)

ae

rail
02
metSE
ne

tt
rs

cree

0ertt
rad
rene

mg



3

Il y a cet automne plus
de 100 nouveaux

abonnés à ANV nous

les saluons amicalement

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : A.N.V
B.P 27

13122 Ventabren

Nom: …—……..………..………

Préreon: ………—………—.……….…

Adresse: .……………

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro ……………..

Je commande dépliants de présentation de la revue

(gratuits).

Tarif ordinaire : 200 FF. (30 euros)
Soutien : 300 FE. (42,25 euros)

Petit budget : 145 FE. (21,87 euros)

Étranger : 260 FF. (39,21 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un
immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d’1 numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

N° 83 : VIOLENCE ET NON-VIOLENCE EN ISLAM (40 F)
Le Coran légitime la guerre sous certaines-conditions. Perceptions de
l'Occident, de la démocratie et des droits de l'Homme dans le monde
musulman. Le soufisme et la non-violence. Avec Arkoun, Etienne,
Triaud…

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F)
À partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou

agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et du

pardon. Avec O. Abel, E. Granger, J. Sommet…

N° 86 : L’ÉTAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F)
Il existe un rapport entre l'Etat, la guerre et la violence. L'État de droit

peut aller dans le sens de la non-violence, mais à quel prix ? Regard sur

la philosophie politique d'Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard
Quelquejeu, Hervé Ott… Interview de Blandine Kriegel.

N° 88 : FACE AUX VIOLENCES SEXUELLES (52 F)
Viols, prostitutions, harcèlements sexuels. La non-violence offre des

possibilités pour lutter contre ce qui défigure la relation homme-femme.

Témoignages et analyses. Avec J. Dillenseger, |. Filliozat…

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L’humour ne blesse pas, à la différence de l’ironie ou de la méchanceté. Il
est depuis longtemps un instrument de résistance à l’oppression et à la
bêtise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux

exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénomène de l'humour.
À lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (52 F)
L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l'islam ont historiquement
prôné l’usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un tel
constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

room
tenir

meme



de
de
e,

ou

du

ur

N° 95 : GUÉRIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolution non-

violente des conflits est utilisée par des “psy” pour certaines thérapies.
Mieux se connaître pour mieux vivre est une tâche jamais achevée.
Avec |. Filliozat, CG. Rojzman, R. Sublon…

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE ! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine de mort.

Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particulièrement aux USA.
Le rôle du christianisme et de l’islam à l’égard de la peine capitale. Avec
des textes de V. Hugo, L. Tolstoï, A. Camus, R. Badinter…

N° 97 : INTERVENIR SANS ARMES POUR LA PAIX (58 F)
L’intervention de civils non-armés présente de nombreuses possibilités
pour résoudre des conflits à l’étranger : prévention, interposition, média-
tion… || s’agit d’une autre dynamique que celle des casques bleus et de
l’'humanitaire. Exemples, débats et prospectives. Avec le général Cot, T.

Ebert, J.M. Muller…

N° 98: FRONTNATIONAL : QU
VIOLENCE CACHÉE(58a.

Ni la banalisation, ni la diabolisationn’ont empêché la progression du
FN qui masque sa culture de violence. Un nouveau regard est porté ici
sur le populisme deJ.-M. LePen, comme sur les erreurs de la classe

SOULQUEà son égard. Aes P. Bataille, N. Mayer, C. Rojzman, J.
Roman.

N° 99 : QUAND LA SOCIÉTÉ SE FRACTURE (58 F)
Plus qu’un dossier sur l’état de la fracture sociale, ce n° montre en quoi
la misère et l’exclusion sont des formes de violence. Travailleurs sociaux,
enseignants, volontaires ATD quart-monde, personnel de santé et socio-

logue témoignent, analysent et font des propositions. Regards sur

Marseille.

N° 100 : QUESTIONS À LA NON-VIOLENCE (58 F)
Outre l'événement d’un numéro 100 pour une revue trimestrielle consa-

crée à la non-violence, la parole est donnée à plus de vingt personnalités
françaises et étrangères. Aussi bien la nature que l'efficacité de la non-

violence sont ici réévaluées. Fort utilement.

N° 101 : S’ARMER DE PATIENCE (58 F)
La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparaît aussi
comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violen-
ce vont ensemble, pour éviter l’irrespect mais aussi les écueils de la

lenteur et de la vaine précipitation. Réflexions à partir de nombreuses

situations. Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut…

N° 102 : GANDHI ET L’INDÉPENDANCE DE L’INDE
50° ANNIVERSAIRE (58 F)

La partition de l’Inde était-elle inéluctable en 1947 ? Que reste-t-il
aujourd’hui de la pensée de Gandhi en Inde ? Mythes et réalités au

sujet de la personne de Gandhi et de son action non-violente. Ce
numéro remet salutairement les pendules à l'heure sur l'indépendance
de l’Inde et le vrai visage de Gandhi.

N° 103 : ATTENTION, PUBLICITÉ ! (58 F)
Boîte aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux d’affichage
omniprésents, films interrompus…, la manipulation publicitaire agresse
subrepticement le sens et l'esprit, engendrant d'innombrables victimes.
Histoire de la publicité. Publicité et violence. Publicité et sexisme.
Environnement dégradé… Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis,
J.-J. Ledos, M.-V. Louis, J. Marcus-Steiff…

N° 104 : LA NON-VIOLENCE DÈS L'ÉCOLE (58 F)
Incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la vie sco-

laire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux exemples de
méditations et d'actions pédagogiques innovantes, capables de restaurer
une véritable relation éducative.

N° 105 : FEMMES, FÉMININ, FÉMINITUDE (62 F)
Les femmes incitent de nos jours les hommes à se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les femmes
seraint-elles plus actives en non-violence que les hommes ? Avec Elisa-
beth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette Sineau, Fiammetta Venner…

N° 106 : DERRIÈRE LES BARREAUX : LA VIOLENCE! (62 F)
La prison n’éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices sexuels,
et trafics en tous genres rodent en milieu carcéral. Dépeupler les prisons,
est-ce possible ? Quelles alternatives à l’enfermement ? Avec Jean-Claude
Bouvier, Martine Dumont-Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot…

N° 107 : POUR UNE ÉCONOMIE CITOYENNE (62 F)
Le Palais Brongniart et ses CAC 40 euphoriques sont une insulte pour des
millions de citoyens. Ni marché ni planification — pourquoi les 35 heures
— la santé au travail se dégrade — regards sur les systèmes locaux
d'échanges (SEL) et sur d’autres initiatives citoyennes. Avec Etienne

Godinot, Jacques Muller, Alain Véronèse, Serge Volkoff…

N° 108 : LADÉSOBÉISSANCE CIVILE (62F)
Ce numéro a pour ambition de faire connaître la désobéissance civile, pen-
séeet vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoï, Gandhi. jusqu’au

- procès Papon. Son originalité non-violente, sa force et ses limites. Avec

Jean-Baptiste Eyraud, Christian Mellon, Jean-Marie Muller, Bernard
Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo…

27

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826/ Dépôt légal : 3ème trimestre 1998 / Maquette : Goliards'Presse/ Imp. Reynaud - 42000 Saint-Étienne



ALTERNATIVES
NONVIOLENTES ….

BP. 27
13122 VENTABREN
Tél.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(ERNC)

COMITÉ D’ORIENTATION

Sylvie BLÉTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

François MARCHAND
Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

Christian ROBINEAU

Hans SCHWAB

Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

“|< Éditorial 1

EScommaireFe

La désobéissance civile
QU’EST-CE QUE LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE ?

Christian MELLON

LE DEVOIR DE DÉSOBÉISSANCE CIVILE CHEZ THOREAU ET TOLSTOÏ
Alain REFALO

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE SELON GANDHI
Jean-Marie MULLER

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE CHEZ HANNAH ARENDT
Virginie HOUDELETT

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE CHEZ ERiCH FROMM
Hans SCHWAB

LA RÉSISTANCE À L’OPPRESSION DANS QUELQUES GRANDS
TEXTES CONSTITUTIONNELS

Bernard QUELQUEJEU

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE DANS LA CULTURE POLITIQUE

FRANÇAISE ET AU REGARD DU DROIT

Mario PEDRETTI

REGARDS SUR LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE

ET LE DROIT AU LOGEMENT

Entretien avec Jean-Baptiste EYRAUD

LE PROCÈS PAPON OU LA FIN DES INTOUCHABLES

François VAILLANT

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE AU CHIAPAS
Florence LERAY

INFOS
Nous AVONS LU

AUTOMNE 1998


