
ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

LS|

UE‘ 5
a
à

>
£ ‘

ee

ES



DANS
LES NUMÉROS

DE
Revue men pelle d opitiion et de référence L'AUTOMNE 98 :

Ni tigre, ni dragon
le Viêt-nam incertain Philippe RICHER

L'Amérique et le monde Pierre HASSNER

Du nationalisme hindou
au nationalisme nucléaire en Inde (octobre) Christophe JAFFRELOT

Soudan : la descente aux enfers (novembre) Henri BOULAD

La droite décomposée (novembre) René RÉMOND

Et dans chaque numéro :

FIGURES LIBRES, CHOIX DE FILMS, CHRONIQUES DE THÉATRE, REVUE DES LIVRES, CHOIX DE DISQUES

En vente dans les grandes librairies

Le n° (144 pages) : 60 F- Etr. : 67 F

Abt (11 n°*/an) : 495 F - Etr. : 600 F Rédacteur en chef:Henri MADELIN

Renseignements, vente au numéro: envoyez vos nom, adresse et règlementà ETUDES- 14, rue d'Assas-75006
PARIS- Tél.: O1 44 39 48 48- Minitel 36 15 SJ*Etudes (225 l/min.)- http://pro.wanadoo.fr/assas-utonsAbonnement:ETUDES- Autorisation 13- 75803 PARIS cedex 08- Tél.: 01 44 21 00 99

[



documentation
internationale

ô
out homme est capable de violence et de non-vio-

lence. Il épouse l’un ou l’autre mode de comportement en

fonction de ses représentations liées le plus souvent à son

environnement culturel. Celui-ci peut aussi bien valoriser la

violence que la non-violence quand apparaît une situation

conflictuelle. En d’autres termes, beaucoup de comporte-
ments humains dépendent de la culture ambiante.

Les expressions « culture de violence » et « culture de non-violence » sont-

elles recevables ? La validité de ces expressions n’est pas évidente, comme en

rend compte le premier article de ce numéro. Mais comme l’expression « cul-

ture de non-violence » semble pouvoir être retenue, il convient d’envisager ce

qui la favoriserait. C’est pourquoi les autres articles abordent des questions
de société où sont en jeu des valeurs culturelles en faveur de la non-violence

ou de la violence : la limitation des armes à feu, la médiation, la violence à la

télévision, la compétition sportive…
Ces thèmes révèlent qu’une culture de non-violence ne peut se développer

que si en même temps les idéologies et les représentations de la violence vien-

nent à perdre de leur prestige. C’est pourquoi l’éducation à la non-violence est

première pour aller vers une culture de non-violence. Or c’est précisément ce

que l’ONU a décidé de promouvoir, en proclamant, lors de son Assemblée

générale du 5 novembre 1998, « Une décennie internationale pour une culture

de paix et de non-violence pour les enfants du monde (2001-2010) ».

Amis lecteurs, réjouissons-nous ! Nous entrerons dans le troisième millé-

naire avec la reconnaissance de nos efforts pour que la non-violence soit enfin

enseignée et mise en pratique dans la culture !

François VAILLANT

Publié avec le concours du Gentre National du Livre



françois vaillant

2001-2010 sera la décennie en faveur
d'une culture de paix et de non-violence.

a proclamation par l’Assemblée générale de l'ONU
d’« Une décennie internationale pour une culture

f

de paix et de non-violence (2001-2010) pour les

nf du monde » ne ressemble en rien à un acte spontané,
c’est la conséquence d’un travail gigantesque entrepris
depuis bientôt deux ans.

Cette proclamation recoupe plusieurs initiatives, dont la

première a été l’Appel des Prix Nobel de la Paix (cf. ANV
n° 104), lequel résulte d’une idée et d’un immense travail
réalisé par Pierre Marchand et l’association Partage. Suite à
divers contacts, l’Unesco s’est intéressé à cette idée dès jan-
vier 1998, puis le Conseil économique et social (ESC) des
Nations unies a fait inscrire, en juillet 1998, le projet de
cette décennie à la 53° session de l’Assemblée générale.
C’est donc le 5 novembre 1998 qu’il fut adopté en ces

termes (extraits) :

« L'Assemblée générale,
1) Proclame la période 2001-2010 comme la décennie

pour une culture de paix et de non-violence pour les enfants
du monde.

2) Invite le Secrétaire général à soumettre, en consulta-
tion avec les États membres, les diverses instances des
Nations unies et les organisations non-gouvernementales
concernées, un rapport à l’Assemblée générale au cours de
sa 55° session et un projet de programme d’actions pour la

promotion de la mise en application de la Décennie aux

niveaux local, national, régional et international, et la coor-

dination des activités de la décennie.

3) Invite les États membres à prendre les mesures néces-
saires pour s’assurer que la pratique de la paix et de la non-

violence soit enseignée à tous les niveaux de leurs sociétés

respectives, y compris les institutions de l’éducation.

4) Appelle les organisations des Nations unies, en parti-

culier l’Organisation des Nations unies pour l’éducation, la
science et la culture (Unesco) et le Fonds des Nations unies

pour les enfants, et invite les organisations non-gouverne-
mentales, les comités et groupes religieux, les institutions de

l’éducation, les artistes et les médias à soutenir activement
la Décennie au profit de chaque enfant du monde . »

(traduction de l’anglais : Sylvie BLÉTRY)
Nous ne saurons jamais le nombre de personnes qui, de

l’Unesco, de l’ESC et d’Organisations non-gouvernemen-
tales (ONG), ont appuyé ce projet pour le faire avancer

jusqu’à l’Assemblée générale. On peut toutefois noter hum-
blement que plusieurs personnes d’ANV s’y sont beaucoup
dépensés ces derniers trimestres. Il importe de comprendre
que le libellé de cette décennie parle explicitement d’une
culture de paix et de non-violence. Ce dernier terme est

capital car il exprime qu’une culture de paix ne peut être liée

qu’à la non-violence.

Un immense travail est à réaliser dès maintenant, parti-
culièrement par les revues et les ONG. Il s’agit en effet de

proposer des réflexions et des actions très concrètes pour
promouvoir « une culture de paix et de non-violence pour
les enfants du monde ». Il nous plaît de remarquer qu’ANV a

pris les devants avec ce numéro 109. À suivre ! =

1) Appel des Prix Nobel de la Paix, 58, avenue de Huy, BP. 20797,
60207 Compiègne cedex 2. Internet : http://perso. wanado.fr/partage.



l’organisation des nations unies

L'organisation des Nations unies

Assemblée

générale

e Commission

(résumé non exhaustif)

Conseil économique
et social (ESC)

e Commission
et comités diverses
permanents

e Cnuced e OIT
Conférence des Nations unies sur le Organisation internationale du travail
commerce et le développement

- FAO
e Pnucid

Programme des Nations unies pour
le contrôle des drogues

e HCR
Haut commissariat des Nations unies
pour les réfugiés

e etc.

Source : Le Courrier de l'Unesco,
octobre 1995.

Organisation pour l'alimentation et la
nourriture

e Unesco
Organisation des Nations unies pour
l’éducation, la science et la culture

e OMS
Organisation mondiale de la santé

e FMI
Fonds monétaire international

e etc.

Conseil
de sécurité

e Comités
permanents

Opération de maintien de la paix
e FINUL (au Liban)
e UNFICYP (à Chypre)
e MINUAH (en Haïti)
e MINUAR (au Rwanda)
e eic.



eut-on parler de
« culture de la
non-violence » ?
Recherches sémantiques

BERNARD QUELQUEJEU*

* Professeur d’éthique philosophique à l’Institut catholique
de Paris, directeur de la Revue des sciences philosophiques
et théologiques, Paris, Vrin.

e mot « culture »

finit par être

galvaudé. Il est

urgent d’essayer d’en
évaluer l’emploi
quand il est associé à
« violence » ou « à

non-violence ».

I - Sémantique du mot « culture »

1 n’est pas inutile de commencer par se rappeler que la
« culture » désigne originairement la culture du sol, c’est-

à-dire la manière de le travailler et de lui donner les soins
afin qu’il soit fécond et qu’il fournisse de bons produits. On
n’oubliera donc pas que l’agriculture a constitué une des
activités dominantes de l’humanité pendant des millénaires
et jusqu’à une époque très récente.

1) Assez vite cependant, le mot « culture », par extension

analogique, a signifié, en français, en tant que substantif tiré
du verbe actif « cultiver », l’acte d’obtenir un développe-
ment acquis par la pratique d’un exercice ou d’un entraîne-
ment réfléchi et finalisé. Ainsi parlera-t-on de « culture phy-
sique », de « culture artistique », etc. Je vous propose donc
d'appeler « culture » au sens un l’acte de se cultiver, c’est-
à-dire d’acquérir un développement de certaines facultés ou

virtualités, du corps, de l’esprit ou de la personne tout entiè-
re. Ainsi, dans ce sens un, la culture désigne ce développe-
ment lui-même, et aussi, par extension toute naturelle dont
on a d'innombrables exemples, le résultat de ce développe-
ment. Une culture artistique signifiera donc, d’abord, le

développement des facultés artistiques, et en un sens plus



>

LT
Len
aifiEA
À

/

peut-on parler de « culture de la non-violence » ? 5

large, le résultat de ce développement : on acquiert une cul-
ture artistique par un apprentissage approprié, et, au terme,
on possède une culture artistique en tant que résultat de cet

apprentissage.
Deux remarques avant de passer aux autres sens, dérivés,

du mot culture. D’abord une brève information historique.
« Culture », suivi d’un complément (comme dans culture de
la mémoire, culture de l’imagination) et le verbe « cultiver »

pris au même sens, se rencontrent dès le XVI siècle, mais le
mot employé séparément ne semble pas avoir été usuel
avant la fin du XVIIF siècle. Autre remarque, d’un tout autre

ordre : le mot « culture » a le plus souvent une connotation

positive et élogieuse : on sous-entend que la culture dont il

s’agit est un développement jugé selon une appréciation
positive. L’entraînement spécialisé d’un cycliste ou d’un

haltérophile n’est pas désigné comme de la culture physique.
Il arrive cependant parfois que la culture ainsi désignée soit
considérée comme trop partielle ou mutilante, et comme

telle, objet d’un jugement défavorable : par exemple dans

l’expression « une culture purement livresque ». Je

remarque cependant que la dépréciation a besoin d’être

explicitement soulignée, comme ici par l’adverbe “pure-
ment”, pour corriger ou annuler la connotation positive que
possède naturellement le mot « culture ».

2) Un sens voisin, que je vous propose, par convention et

pour que nous nous entendions, d’appeler le sens deux, est

le résultat d’un processus de généralisation. La « culture »

désigne le caractère d’une personne instruite et qui a acquis
un ensemble de savoirs et de savoir-faire qui lui ont permis
de développer son sens critique, son goût et son jugement.
J'ajoute immédiatement que, comme dans le sens un, la cul-
ture désigne aussi bien la qualité d’une personne cultivée

que /’éducation qui a pour effet de produire ce caractère. Je
crois que l’on peut affirmer que cette acception de la culture
est la conception traditionnelle et universitaire française :

c’est surtout à la qualité de l’esprit que l’on songe quand on

prononce le mot « culture », à la force du sens critique, à la

finesse du goût, à l’équilibre du jugement.
J’ajoute ici aussi une brève remarque au sujet de ce sens

deux : ce sens est extrêmement proche de ce qu’on appelle
souvent la culture générale (adjectif qui avoue clairement le

processus de généralisation dont j'ai parlé en passant du sens

un au sens deux). La culture générale est ce que possède une

personne qui s’est suffisamment développée dans les
domaines considérés comme nécessaires à tous, en dehors des

métiers, des savoir-faire professionnels et des spécialisations.
3) Jusqu'ici, les choses sont claires et cohérentes. Mais

voici qu’il nous faut relever un sens trois, qui est, lui aussi,
irrécusable, même s’il est beaucoup plus récent, et qu’il
résulte de l’importation en français d’un sens d’origine
étrangère. L’anthropologie et la sociologie contemporaines,
allemande (le substantif allemand « Kultur ») et anglo-
saxonne, en particulier, donnent au mot « culture » un sens

plus large encore, et très voisin du mot « civilisation ». Elles

désignent tout ce qui exprime l’initiative et le génie humain,
qu’il s’agisse des œuvres de l’esprit ou des œuvres d'art,
mais aussi des mœurs et des façons de vivre : coutumes, ins-

titutions, usages divers, manières de sentir et de juger, etc.

En ce sens, la culture est opposée à la nature, comme

l’acquis s’oppose au donné, le volontaire à ce qui est subi ou

spontanément fourni par l’instinct ou la constitution biolo-

gique. LA culture est l’ensemble des caractères communs

aux civilisations jugées les plus hautes, c’est-à-dire pratique-
ment celle de l’Europe et des pays qui l’ont adoptée dans ses

traits essentiels. La « culture », au sens trois, désigne celle
des peuples civilisés, qui s’opposent aux peuples sauvages
ou barbares et se définit par la supériorité de leurs tech-

niques et de leur science, ainsi que par la caractère rationnel

de leur organisation sociale. Ainsi, dans ce sens trois, la cul-
ture désigne l’ensemble des aspects intellectuels et spirituels
d’une civilisation.

Deux remarques concernant ce sens trois pour finir.

D’abord, comme pour les sens un et deux, le mot comporte
en lui-même une connotation appréciative, puisqu’il résulte
de ce que créent l’initiative et le génie humain, et qu’il
s’oppose à la nature comme l’acquis s’oppose au donné et le

volontaire à l’instinctuel. Ensuite, la culture, presque syno-
nyme de civilisation, implique, dans une large mesure, l’idée

que l’humanité tend à devenir de plus en plus semblable

dans ses différentes parties : ce processus est, pour une large
part, le résultat de l’emprise croissante, quasi irrésistible, des
savoirs rationnels et des diverses techniques.



bernard quelquejeu

II) « Culture de la violence » ? /
« Culture de la non-violence » ?

i telles sont les significations du substantif « culture » en

français, est-il légitime de parler d’une « culture de la
violence » ? D’une « culture de la non-violence » ? Il doit
Être clair que je me borne ici à des suggestions personnelles,
qui n’ont aucune prétention normative et sont donc soumises
à discussion.

1) Au sens un, qui connote une appréciation positive, il
ne me paraît guère possible de parler d’une culture de la vio-
lence, sauf à vouloir suggérer, compte tenu de la connotation
naturelle du terme « culture », que certains cultivent la vio-
lence en tant que développement des virtualités de leur

esprit ou de leur personne concrète. Cette suggestion contre-
dit directement nos conceptions de la violence comme ne

pouvant jamais faire l’objet d’une légitimation.
Au sens deux, celui de la culture générale comme déve-

loppant le sens critique, le goût et le jugement, il y a une

contradiction insurmontable à parler de “culture de la vio-
lence”.

L'utilisation du sens trois me paraît plus délicate à arbi-
trer. Si l’on tient à l’usage le plus fréquent, qui désigne par
culture tout ce qui exprime le génie humain, les œuvres de
l’esprit, mais aussi les coutumes, les mœurs, les institutions,
les échelles de valeurs en usage, les manières inconscientes
de sentir et de juger, avec le préjugé que la culture est celle
des civilisations les plus hautes, il ne me paraît guère pos-
sible de parler de culture de la violence. En revanche, si l’on
adopte la règle axiologique de l’anthropologie culturelle de
ne porter aucun jugement de valeur sur une culture donnée,
préjugeant avec les culturalistes que toutes les cultures sont

des “ îles” et se donnent à constater sans jugement, peut-être
pourra-t-on, à la limite, parler de « culture de la violence »

pour désigner tout ce qui, dans une société — coutumes, ins-
titutions, préjugés, manières d’apprécier et de sentir, repré-
sentations collectives, etc. — tend à favoriser chez le

citoyen le recours facile et spontané aux diverses formes de
violence pour résoudre les conflits que génère nécessaire-
ment la vie sociale. Personnellement, je ne suis pas favo-
rable à l'extension trop large du mot culture, refusant de par-
tager le préjugé qu’une culture s’offre seulement à constat et

non à jugement éthique.
2) On ne rencontre nullement les mêmes objections si

l’on s’interroge sur l’expression « culture de la non-

violence ». Au sens un, la culture de la non-violence dési-

gnera l'effort accompli sur soi-même pour acquérir ou déve-

lopper ses facultés du corps, de l’esprit, des connaissances,
de la volonté, de la mémoire, de l’imagination, etc. dans le
sens de la résolution non-violente des conflits de la vie per-
sonnelle et interpersonnelle. Au sens deux, celui de la cultu-
re générale, parler de « culture de la non-violence » suggère
bien le caractère global et général de la violence en tant

qu’elle infiltre tous les secteurs de l’existence individuelle et

collective, et indique bien que la non-violence est une véri-
table « culture », c’est-à-dire un développement du sens cri-

tique, du goût et du jugement. Enfin, je ne vois aucune

objection à parler de « culture de la non-violence » pour
désigner, au sens trois, le développement des savoirs, des
lois, des mœurs, des manières de vivre, des institutions
sociales, des échelles inconscientes de valeurs, bref de
l’ethos collectif tout entier dans sa profondeur, en vue de
favoriser le recul de la violence sociale et d’inscrire dans les

pratiques vécues d’un peuple la gestion ou la résolution non-

violente des conflits. Œ



vs une culture
de non-violence

JEAN-MARIE MULLER*

* Porte-parole du Mouvement pour une Alternative Non-violente
(MAN). Auteur de nombreux ouvrages, dont Le principe de non-

violence, parcours philosophique, Paris, Desclée De Brouwer,
1995, et Gandhi l’insurgé, l’épopée de la marche du sel, Paris,
Albin Michel, 1997.

uisque l’homme
est en même

temps incliné à
la violence et capable
de non-violence, il
doit choisir son champ
à cultiver.

Le 30 janvier 1998, en parti-
cipant à la commémoration à

New-Delhi du cinquantième anniversaire de la mort de
Gandhi, Federico Mayor, directeur général de l’Unesco,
déclare : « Nous commémorons aujourd’hui le tragique décès
du Mahatma Gandhi et nous célébrons sa contribution non

seulement à la libération de l’Inde, mais aussi aux progrès de
l’humanisme dans le monde entier. Le message du Mahatma
Gandhi reste vivant et plus actuel que jamais. Il est universel.
[…] À cette occasion, pour manifester notre attachement aux

idéaux incarnés par le Mahatma Gandhi et pour continuer à
contribuer à la transition de l’humanité d’une culture de
guerre et de violence à une culture de paix et de non-violen-
ce, je suis heureux d’annoncer que le programme “Culture
de la paix” de l’Unesco s’appelle désormais programme
“Culture de la paix et de la non-violence”. »

Les événements majeurs qui ont marqué l’histoire du
XX" siècle illustrent de manière tragique cette « culture de
guerre et de violence » dont parle Federico Mayor. Les
noms de Verdun, d’Auschwitz, d’Hiroshima et du Goulag
ne suffisent pas à évoquer les millions d’hommes qui, au

cours des dernières décennies, ont été victimes de la violen-
ce perpétrée par d’autres hommes. Bien d’autres tragédies
survenues au cours de ce siècle symbolisent également
l’horreur de la violence organisée par l’homme contre



jean-marie muller

l’autre homme. La tragédie sanglante du XX* siècle com-

mence en 1914, lorsque, comme le raconte Jean Guéhenno,
« des millions d’hommes, debout, ces premiers jours d’août,
par toute l’Europe, dans les cours ensoleillées des casernes

attendirent gentiment que l’intendance les “habillât”,
chaque pays à sa couleur, pour qu’ils distinguent leurs amis
et leurs ennemis »!. Parmi tous ces hommes jeunes, aucun

mouvement de révolte. Tous semblent accepter dans la
bonne humeur le sort impitoyable qui va s’abattre sur eux.

Ils acceptent donc la guerre. « Ils la respectent, note l’histo-
rien François Furet, à la fois comme une fatalité inséparable

de la vie des nations et comme le terrain du courage et du

patriotisme, le test ultime de la vertu civique »*. Jean
Guéhenno reconnaîtra que, face au drame qui s’annonçait,
les citoyens n’ont fait qu’obéir docilement et subir passive-
ment : « Nous étions irresponsables, et prêts à l’absurde.

[.….] NH y avait, au fond de tout, le vieux prestige de la violen-

ce, l’antique et monstrueuse antienne selon laquelle “ceux

qui meurent jeunes sont aimés des Dieux”. »* C’est donc
bien parce qu’ils sont imprégnés parla culture de violence

qui domine leur société qu’en 1914 les hommes vont accep-
ter de subir les massacres qui se préparent. jet:

AN

AN
AN
pepe
1

pen

had
et
EN

eu

CN

(A

AA

As

AN

eur
premier
cn
ri
NE

emlééiltanpi
Let

pi:
+

Lac

reg



vers une culture de non-violence 9

La guerre terminée, la France va célébrer la victoire en

faisant de ses morts des héros, alors qu’ils étaient essentiel-
lement des victimes. Nous nous sommes menti à nous-

mêmes en voulant faire de ce terrible drame une aventure

héroïque. Ce formidable malentendu va marquer dans notre

pays toute la culture de l’après-guerre. Nous avons ainsi
occulté toute la violence de la violence derrière l’éloge du

courage et du sacrifice de ces hommes qui ont subi en plein
visage et en plein cœur la cruauté de cette guerre. En défini-
tive, sans même nous en apercevoir, en célébrant la victoire,
nous célébrons la guerre.

Ainsi l’héritage de l’idéologie militaire marque profon-
dément notre culture. De toute évidence, l’histoire qui nous

a été enseignée, et dont le souvenir est très profondément
ancrée dans notre mémoire collective, c’est l’histoire de nos

guerres. Ce serait une erreur de penser que cela appartient
désormais au passé. Cela structure aujourd’hui encore, pour
une grande part, notre identité citoyenne.

La culture des armes

C un fait majeur de notre civilisation que notre socié-
té investisse beaucoup de temps, d’intelligence, d’éner-

gie, de créativité et de richesse pour inventer et produire des
armes qui n’ont d’autre finalité que le meurtre de l’autre
homme. Si bien que lorsqu’ils veulent lutter et se battre
contre l’injustice de l’oppression ou de l’agression, les
hommes n’ont en leurs mains que les instruments de la vio-
lence meurtrière. Mais il est un fait plus marquant que la

production des armes, c’est la culture des armes. Les
hommes ont en effet le culte des armes. L’arme est un objet
d’admiration. Les hommes admirent dans les armes le sym-
bole de la force en oubliant qu’elles sont des instruments de
violence dont la seule fonction est de faire mourir d’autres
hommes. Dans tous les pays, ou presque, la manifestation la

plus importante d’une fête nationale, c’est le défilé militaire
au cours duquel les citoyens sont conviés à venir admirer et

applaudir non pas tant des hommes que des armes. Dans
tous les pays, pour honorer un personnage de haut rang, on

lui “présente les armes”.

Dans l'imaginaire collectif des peuples, l’épée est un

symbole de noblesse, de courage, de gloire et de puissance.
L’épée symbolise tout le prestige des armes et elle confère
cet immense prestige à celui qui la porte. Au demeurant,
l’honneur de pouvoir la porter n’est réservé qu’à quelques-
uns. Et celui qui la porte se sent investi d’un immense pou-
voir. Naguère, c’est en recevant son épée, au cours de la
cérémonie de l’adoubement, que le jeune noble devenait
chevalier et pouvait ainsi prétendre incarner les plus hautes
vertus. De nos jours, les académiciens, qui sont les plus
hauts représentants des arts, des lettres, des sciences et des
sciences morales et politiques, sont honorés par la remise
d’une épée. Peut-être objectera-t-on que l’épée de l’acadé-
micien n’est pas une arme de guerre et qu’elle n’est pas faite

pour tuer. Mais, précisément, tout est là. Elle n’est, en effet,
qu’un objet d’art qui symbolise ‘l’immortalité” de l’acadé-
micien. Elle n’est qu’un symbole, mais ce qui importe, c’est

que ce symbole représente une arme de guerre.

Les religions ont elles-mêmes bénies les armes et ont

pris une part prépondérante au développement de la culture
de la violence. Voulant faire l’éloge des vertus militaires,
Charles de Gaulle, dans Le fil de l’épée, s’interroge :

« Pourrait-on comprendre [.…] la chrétienté sans l’épée ? »*

Et sans aucun doute, en effet, l’histoire du christianisme ne

saurait être comprise sans l’épée. Dès le début de l’Église,
Paul de Tarse prétendit que l’autorité venait de Dieu et que
ce n’était pas en vain qu’elle portait le glaive“. Selon
Bernard de Clairvaux, l’Église possède deux glaives pour
pourchasser les infidèles, l’un spirituel et l’autre temporel :

« Que le double glaive de l’Église, menace-t-il dans son

Éloge de la nouvelle milice qu’il écrivit à la gloire des

Templiers, se lève sur ces barbares et anéantisse tout

orgueil qui se dresse contre la sagesse de Dieu qui est notre

foi! … »° Mais peut-on comprendre le christianisme avec

l’épée ? Jésus, au moment même où il allait être arrêté afin
d’être jugé et condamné à mort par la coalition des pouvoirs
établis, n’a-t-il pas demandé à Pierre de remettre son épée au

fourreau ?” L'histoire de l’Occident est tout entière marquée
par un formidable malentendu : la croix, qui symbolise la
non-violence de Jésus, a pris la forme d’une épée et a sym-
bolisé la violence des chrétiens.



10 jean-marie muller

L’inclination naturelle
à la mal-veillance

C ette culture de la violence, dont les armes de guerre ne

sont que l’une des expressions, s’enracine dans la natu-

re de l’homme. On ne cultive que ce qui est donné par la
nature. Mais pourquoi donc l’homme est-il d’abord tenté
d’être violent à l’encontre de l’autre homme ? La question la

plus grave qui se pose à l’homme est de comprendre cette

inclination qui est inscrite dans sa nature et qui le conduit,
s’il n’y prend garde, à faire preuve de mal-veillance et de
violence à l’encontre d’autrui, à vouloir sa mort. S’interro-

geant sur cette inclination naturelle de l’homme à la mal-

VIENS LES CHASSER AVEC NOUS, MON GARS/
ET NET INQUIÈTE PAS : DES BOUCS-EMISSAÎRES

QUAND YEN À PLUS, ON EN TROUVE D'AUTRES.

veillance, Kant en vient à répondre qu’elle est déterminée

par « l’amour de soi », c’est-à-dire par l’égoïsme. Quand on

agit, « on se heurte toujours au cher moi, qui toujours finit
par ressortir »*.

Les prescriptions de la loi morale

M ais la raison de l’homme lui fait découvrir qu’il existe
en lui une autre loi que la « loi de l’amour de soi »,

c’est « la loi morale ». En tant qu’être raisonnable, l’homme
doit agir avec la volonté de se conformer aux prescriptions
de la loi morale. Cette loi anéantit les prétentions de l’amour

ÇA NE RASSURE
PA5 VRAÎMENT

PRIE

TER
te)

CO
UE

PAR

vd

A

A

SES

Le

Te

RE
N

31704-44PER
E

CU



nit

vers une culture de non-violence 11

de soi : « La raison terrasse complètement la présomption,
puisque toutes les prétentions à l’estime de soi-même, qui
précèdent l’accord avec la loi morale, sont nulles et illégi-
times. »’. La volonté ne doit donc être déterminée que par la
loi morale, alors que l’inclination naturelle de l’homme, sa

disposition première, est de déterminer sa volonté par la loi
de l’amour de soi. La loi morale ne peut être respectée qu’au
préjudice des penchants naturels. C’est pourquoi « la loi
morale se présente d’abord comme interdiction »". Dès lors,
« l'effet de la loi morale n’est donc que négatif »". Ce qui
caractérise le devoir moral qui oblige l’homme, c’est la
volonté de faire preuve de bien-veillance envers l’autre
homme alors même que ses sentiments naturels inclinent à
la mal-veillance. Dès lors, faire preuve de bienfaisance
envers d’autres hommes, dans la mesure où on le peut, est

un devoir, « qu’on les aime ou qu’on ne les aime pas »”.

Mon propos n’est évidemment pas de prétendre que Kant
a élaboré sans le savoir une philosophie de la non-violence. Il

ignore le concept de non-violence. Mais il est certainement

légitime de reprendre les termes mêmes de Kant pour propo-
ser comme définition de la violence la « violation de l’huma-
nité dans sa propre personne » et dans la personne de
l’autre homme, et, dès lors, de définir la non-violence comme

la volonté de respecter « la dignité de l’humanité en sa

propre personne »" et, dans le même mouvement, de recon-

naître « la dignité de l’humanité en tout autre homme »*.

Cultiver la non-violence

D lors que, de par sa nature, l’homme est en même

temps incliné à la violence et disposé à la non-violence,
la question est de savoir quelle part de lui-même il décide de

cultiver, aussi bien individuellement que collectivement. S’il
ne cultive pas son jardin intérieur et s’il le laisse ainsi en

friche, alors ce seront les mauvaises herbes de la violence qui
pousseront toutes seules. L’homme inculte, qui laisse son

humanité à l’état de nature, récoltera les fleurs du mal. Mais
la violence est aussi le fruit de la culture. Certes la culture
affiche une rhétorique qui dénigre la violence, mais, en

même temps, elle l’entretient. Elle insinue constamment dans

l’esprit des individus que, face aux conflits, ils n’ont le choix

qu’entre la lâcheté et la violence. Cette culture de la violence
offre ainsi à l’individu nombre de constructions idéologiques
pour lui permettre de justifier sa violence dès lors qu’il pré-
tend défendre une cause juste. Selon le dicton populaire qui
tient lieu de sagesse des nations, « la fin justifie les moyens »,

c’est-à-dire la défense d’une cause juste justifie la violence
— et “la” cause juste c’est forcément “ma” cause, qu’il
s’agisse de mes droits, de mon honneur, de ma famille, de ma

religion, de ma nation. Le principe de “légitime défense” jus-
tifie la violence. C’est pourquoi le code pénal français inno-
cente l’individu qui recourt à la violence en cas de “légitime
défense” : « Il n’y a ni crime ni délit, lorsque l’homicide, les
blessures et les coups étaient commandés par la nécessité de
la légitime défense de soi-même ou d’autrui » (article 328).
Ce qui fonde la culture de la violence, ce n’est pas la violen-

ce, mais la justification de la violence.

La culture véhicule des images de la violence qui sont

des montages et qui ont pour but et pour effet de cacher la
vérité de la violence. La culture confectionne un habillage
qui a pour but, non pas de désigner la violence, mais de la

déguiser. Cet habillage veut occulter la violence de la vio-
lence en la légitimant comme un droit de l’homme et en

l’honorant comme la vertu de l’homme fort. Ces images
veulent nous montrer que l’oeuvre de la violence, c’est la

justice et non pas la mort. La représentation culturelle de la
violence vise toujours à ennoblir la violence et à masquer
tout ce qui est ignoble en elle. La culture veut nous présenter
la violence comme l’arme de la justice qui vient mettre hors
d’état de nuire l’agresseur. Mais l’histoire nous montre que
la violence est le plus souvent l’arme de la puissance qui
vient frapper l’innocent. La puissance n’obéit qu’à elle-

même, elle n’a d’autre visée que de se conserver et de

s’accroître, et elle se soucie rarement de la justice. La cultu-
re veut nous présenter la violence comme un acte de courage
qui défend l’innocent, alors qu’elle est le plus souvent un

acte de lâcheté qui agresse l’innocent. Le symbole de la vio-

lence, c’est l’homme investi d’une autorité de fait qui frappe
la joue d’un autre homme qui n’a aucune possibilité de

répondre. Le plus souvent, l’homme n’est pas violent par
nécessité, pour se défendre et se protéger contre la violence



12 jean-marie muller

de l’autre homme, mais il est violent sans nécessité pour
humilier l’autre homme, le faire souffrir, l’avilir, le détruire.

Voilà la contradiction essentielle : alors que la violence
se justifie en prenant pour prétexte qu’elle est l’arme néces-
saire de la légitime défense contre l’agresseur, le plus sou-

vent, elle n’est que /l’arme de l'agression contre celui qui est

désarmé et sans défense. Et ce que les doctrinaires de la

légitime défense et de la violence juste n’acceptent pas de
reconnaître, c’est que la justification donnée à la première
forme de violence profite à la seconde, c’est qu’en définiti-
ve, l’une et l’autre s’enracinent dans la même culture.

L'homme est un animal juridique, c’est-à-dire qu’il a

besoin de raisonner pour justifier, à ses yeux et aux yeux des
autres, son attitude, son comportement et son action. Mais
l’homme est également un animal violent. Il est même le

plus cruel des êtres vivants. La violence, en définitive, est le

propre de l’homme. Les animaux ne sont violents que du

point de vue de l’homme, car ils sont incapables de penser
leurs “violences”. C’est vrai que le gros poisson mange le

petit poisson et que le loup mange l’agneau. Mais les ani-
maux ne sont pas responsables de ces “violences”. Seul,
parce qu’il est un être de conscience et de raison, l’homme
est responsable de ses actes et donc de ses violences.
L'homme étant ainsi un animal à la fois violentetjuridique,
il va vouloir se convaincre que la violence est un droit de
l’homme. Le fondement de l’option pour la non-violence,
c’est précisément la conviction que la violence, quelles que
soient ses raisons, n’est jamais un droit de l’homme, mais

toujours un crime contre l’humanité. La violence, tant celle

que je subis que celle que j’exerce, est la perversion radicale
de mon humanité. Je ne peux donc que lui opposer un non

catégorique. Cette objection de conscience et de raison
fonde le concept de non-violence.

Enraciner la non-violence
dans un “milieu humain”

PP” que la non-violence puisse faire valoir toutes ses

potentialités, il faut qu’elle puisse s’enraciner dans ce

que Simone Weil appelle un “milieu humain”, c’est-à-dire

4
SN

pre) a...
(URURT

une communauté, une société dont tous les membres, du
moins la grande majorité d’entre eux, partagent les mêmes
valeurs et les mêmes convictions. La non-violence, pour se

développer, a besoin de faire partie de la culture d’un milieu
humain. De toute évidence, cette condition n’est pas rem-

plie. Dans le milieu culturel qui est aujourd’hui le nôtre, dès
qu’on évoque la non-violence, on provoque une avalanche

d'arguments — toujours les mêmes — qui visent à récuser
son bien-fondé et sa pertinence. Tant que la non-violence
restera prisonnière d’une discussion continuelle, cela signi-
fiera que la culture de la violence domine encore les esprits
et les intelligences.

La non-violence n’est encore que la conviction de

quelques individus qui vivent dans une société dont la grande
majorité des membres ne partagent pas cette conviction. Le

plus souvent, celui qui affiche sa conviction non-violente se

trouve par là-même plus ou moins gentiment — c’est-à-dire
plus ou moins méchamment — marginalisé. Il devra subir
l’ironie plus ou moins intelligente des autres. Il sera plus ou

moins toléré, plus ou moins supporté, c’est-à-dire plus ou



vers une culture de non-violence 13

moins rejeté. Il sera “le non-violent”. Sa non-violence en

quelque sorte sera considérée comme une manie, une idée
fixe. Il finira par agacer et on le lui fera comprendre. Dans de
telles conditions, en l’absence d’un milieu humain qui crée
une atmosphère intellectuelle et spirituelle favorable à la

non-violence, celle-ci risque fort de rester infructueuse.

Dès lors, la tâche la plus urgente est de créer un tel
milieu humain qui favorise la culture de la non-violence. H

1) Jean Guéhenno, La mort des autres, Paris, Grasset, 1968, p. 32.

2) François Furet, Le passé d’une illusion, Paris, Robert Laffont/Calmann

Lévy, 1995, p. 51.

3) Ibid.

4) Charles de Gaulle, Lefil de l'épée, Paris, Union générale d’éditions,
Coll. 10/18, 1962, p. 11.

5) Épître aux Romains, 13, 1-8.

6) Saint Bernard de Clairvaux, Textes choisis par Albert Béguin et Paul

Zumthor, Paris, Egloff, 1947, p. 262.

7) Évangile selon Matthieu, 26, 52.

8) Fondements de la métaphysique des mœurs, Paris, Éditions Delagrave,
1952, p. 113.

9) Critique de la raison pratique, op. cit, p. 77.

10) La religion dans les limites de la simple raison, Paris, Vrin, 1983, p. 84.

11) Critique de la raison pratique, op. cit, p. 76.

12) Ibid., p. 246.

13) Ibid, p. 279.

14) Ibid., p. 283.

15) /bid., p. 333.



ientôt les armes

à feu détenues

par les civils
enfin interdites ?

DOSSIER RÉALISÉ PAR

FRANÇOIS VAILLANT

‘acquisition et la détention d’armes à feu, d’élé-

« ; ments d’armes et de munitions sont interdites. »

C'est ce principe général qu'a adopté
l’Assemblée nationale, le 29 mai 1998, suivant une proposi-
tion du député-maire (PS) d’Épinay-sur-Seine, Bruno Le
Roux. Les choses sont en réalité plus complexes. Le député
Le Roux avait rédigé et proposé avec le Parti socialiste une

proposition de loi plus complète. Il faut noter que l’examen
de cette loi par l’Assemblée nationale a été une grande pre-
mière dans l’hémicycle, car jamais on n’y avait encore

débattu du régime de l’acquisition et de la détention des
armes ! Mais une fois encore le gouvernement a sabordé le
texte en le modifiant, comme s’il avait quelque réticences à
ce que les députés votent un texte qui n’émane pas de lui.

Le débat sur l’interdiction des armes à feu a eu lieu le
29 mai 1998. Bruno Le Roux, rapporteur de la commission
des lois constitutionnelles, de la législation et de l’administra-
tion de la République, avait déjà présenté sa proposition de
texte à la commission des lois où s’était dégagé un véritable
consensus. Le ministre de l’intérieur, Jean-Pierre
Chevènement, a fait envoyer lors des débats ses amis Jean-
Jack Queyranne et Georges Sarre, pour annoncer que le gou-
vernement allait déposer une autre proposition de loi en 1999
sur le même sujet. En fait, il s’agirait de subordonner
« l'acquisition d'armes et de munitions de chasse à la présen-
tation du permis de chasse » (Dépêche AFP du 29 mai) et de
faire que ces armes ne seraient pas à déclarer à la Préfecture
comme le proposait Bruno Le Roux. Comme par hasard, le

gouvernement a encore obéi au lobby des chasseurs.

Même s’il nous faut encore attendre la session parlemen-
taire de 1999 pour qu’il soit discuté du classement des armes

et de leur réglementation — alors que la proposition de loi
émanant de Bruno Le Roux cernait bien ces problèmes —, il
faut se féliciter qu’un débat ait enfin eu lieu sur l’interdic-
tion des armes à feu pour lutter contre l’insécurité.

me



2

ce
mea
es

—g————

bientôt les armes à feu détenues par les civils enfin interdites ? 15

Pour se repérer dans
la jungle des armes

C’est un vieux décret du 18 avril 1939 qui fixe encore

aujourd’hui le régime des matériels de guerre, armes et muni-
tions. en 8 catégories.

| - Matériel de guerre
1°° catégorie: Armes à feu et leurs munitions conçues pour ou

destinées à la guerre terrestre, navale ou aérien-
ne.

2 catégorie: Matériels destinés à porter ou à utiliser au com-

bat les armesà feu.

3° catégorie: Matériel de protection contre les gaz de combat.

Il - Armes et munitions non considérées
comme matériels de guerre
4’ catégorie: Armes à feu dites de défense et leurs munitions.

5° catégorie: Armes de chasse et leurs munitions.

6° catégorie: Armes blanches.

/* catégorie: Armes de tir, de foire ou de salon et leurs muni-
tions.

8° catégorie: Armes et munitions historiques et de collection.

Commentaires d’ANV : La plupart des armes utilisées par
des civils dans les actes criminels ou délictueux sont des armes

dont l'acquisition et la détention sont libres (5° catégorie), il
suffit de les “bidouiller” pour les rendre encore plus meurtrières
qu'elles ne sont. Seules les armes de la 4 catégorie sont sou-

mises à déclaration, celles des 5°, &, 7 et & ne le sont pas, à

quelques rares exceptions près.
Il résulte de cette situation que le fusil à pompe, la carabine

à air comprimé ou le revolver à grenaille sont en vente libre

aujourd'hui en France. De plus, un fusil de chasse sur lequel on

a scié le canon peut être une arme redoutable. =

en
t

5

Ÿ

-(£S VENTES DARMES-
|

COMMENT SA,
ie N'YA PAS PE CONFUTS

CHEZ VouS Non feus?
VOUS VOULEZ
MA MORT?

bdus

eu

Ÿ “Te ep

Les propos tenus par Bruno Le Roux à l’Assemblée
nationale méritent d’être connus. Ils rejoignent et éclairent
ce que nous entendons par culture de non-violence. En voici
les extraits les plus significatifs (source : Journal officiel
(CRI), 29 mai 1998) :



françois vaillant

ASSEMBLÉE
NATIONALE

[.…] Aucune statistique précise n’est établie, qui permet-
trait de mesurer l’ampleur du phénomène, mais, les élus
locaux le constatent chaque jour, nous assistons à une

recrudescence de la présence et de l’utilisation des armes :

les ventes d’armes de chasse et de fusils à pompe augmen-
tent ; les indices se multiplient, qui doivent nous inviter à
donner à notre pays les moyens d’éviter de basculer dans
une société où la loi des armes dicte sa loi à la loi : les inci-
dents dramatiques se multiplient malheureusement de plus
en plus fréquemment et ne sont pas seulement le résultat de

négligences individuelles. Is sont à la fois le symptôme d’un
désordre social et d’une insuffisance de la loi. [.…]

Parce que les armes sont par nature dangereuses, parce
que détenir une arme, c’est toujours détenir le pouvoir de
traduire la violence en drame humain, parce que la violence

qu’elles font peser sur les plus faibles est latente, leur
nombre et leur circulation doivent être maîtrisés.

M. le ministre de l’intérieur, dans une circulaire du 11
mars dernier adressée aux préfets, notait que les violences

s'aggravaient encore, en constatant que les agressions
s’accomplissent de plus en plus avec des armes à feu et, sin-

gulièrement, celles dont nous parlons aujourd’hui. Le risque
de banalisation, voire de normalisation du port d’armes
dans certains milieux ou certaines zones, est bien réel.

Un autre phénomène constaté est le début d’une dérive
vers l'armement individuel et son corollaire sur l’organisa-
tion de la société : l’autodéfense. Le sentiment d’insécurité
est parfois invoqué à l’appui de la revendication d’être

armé. Cet argument pourrait être recevable si | ‘État fuyait
son devoir d’assurer à tous la sécurité ou s’il s’en montrait

gravement incapable. Ce n’est pas le cas. C’est parce qu’il
doit protection aux citoyens que l’État doit pouvoir contrô-
ler la diffusion des armes sur son territoire.

Comment ma sûreté, « droit naturel et imprescriptible »,

peut-elle être garantie si mon voisin est armé ?

C’est parce que la prolifération des armes, dangereuses
par nature, menace la sécurité de nos concitoyens que toute

forme d’autodéfense doit être combattue : la justice et la

paix sociale ne peuvent s’accommoder d’une promotion de

l’autodéfense ou de l’« auto-justice » dont les armes sont

l’instrument.

Aucune statistique précise n’est établie qui permettrait
de mesurer l’ampleur du phénomène. Pour celui qui est

attaché au fondement même que le droit et la doctrine ont

entendu donner à notre organisation sociale, cette dérive

n’est pas acceptable.
Sur le terrain pourtant, les élus, les forces de police, les

travailleurs sociaux le constatent chaque jour : à côté de la

délinquance organisée, des comportements nouveaux se

développent. La détention d’une arme devient de plus en

plus, et particulièrement chez les plus jeunes, un moyen de

reconnaissance dans un groupe, voire de socialisation. Quels
que soient les motifs de possession d’une arme, il s’agit bien
là d’un problème social et pas seulement d’une question
relevant strictement de la police ou de l’enseignement.

Face au risque d’accoutumance aux armes, il nous faut
lutter par la loi, par une pédagogie de tous les instants

envers les jeunes et envers les adultes, par un patient travail
de rétablissement de la confiance entre les habitants des

quartiers d’une part, entre les habitants des quartiers et les

institutions, au premier rang desquelles la police nationale
et la gendarmerie nationale, d’autre part.

Les armes alimentent, en effet, la spirale de l’insécurité,
multipliant les risques, notamment là où l’ordre public est

précisément le plus menacé. Il est démontré que la présence
d’une arme augmente la dangerosité de tout incident. Des

études de nos voisins anglo-saxons sont à cet égard, sans

appel.



bientôt les armes à feu détenues par les civils enfin interdites ? 17

La coalition canadienne pour le contrôle des armes a

établi que, lorsqu’une arme est disponible à domicile, la
probabilité de tuer un membre de sa famille est 43 fois supé-
rieure à celle de tuer un agresseur. La même organisation a

conclu qu’une arme acquise pour sa propre protection avait

plus de chances d’être utilisée à l’encontre d’une victime

que d’un délinquant, que, dans 87 % des cas d’homicides
commis au moyen d’une arme à feu, la victime et l’agres-
seur se connaissaient, qu’il est trois fois plus probable
qu'un domicile où il y a une arme à feu soit la scène d’un
homicide et cinq fois plus probable qu’il soit la scène d’un
suicide qu’un domicile où il n’y a pas d’arme à feu. [.…]

La réglementation [française - NDLR] actuelle souffre
de plusieurs défauts : le texte de référence, le décret-loi de
1939, a été conçu avant la guerre ; la juxtaposition du
décret du 6 mai 1995 rend l’ensemble confus, redondant,
complexe, comme le dit le rapport Cancès, voire parfois
contradictoire ; la classification en catégories confondant
mode de fonctionnement et calibre n’est pas des plus lisibles ;

enfin, l’objectifde contrôle et de limitation des armes en cir-
culation n’est pas atteint.

S'il n’est, en effet, pas possible de connaître les chiffres
exacts, les estimations les plus récentes font osciller entre

dix et dix-huit millions le nombre total des armes détenues

par les particuliers dans notre pays. Pour les armes de pre-
mière et de quatrième catégories, le nombre oscille entre

800 000 et plusieurs millions. S’il est une règle dans ce

domaine, c’est donc bien celle de l’incertitude !

Le travail de la commission a permis de mettre en lumiè-
re toute la difficulté de mettre en place en un seul texte une

réforme générale de la réglementation sur les armes, notam-

ment en raison de la multiplicité des intervenants — le
ministère de l’intérieur, bien entendu, celui de la défense,
celui de la jeunesse et des sports, les douanes… — et du
caractère largement réglementaire de la matière.

Aussi, mes chers collègues, il nous est apparu qu’il
valait mieux aujourd’hui, dans le cadre de cette proposition,
poser quelques principes clairs qui constituent l’architectu-
re générale de la réforme d’ensemble annoncée, dont la
nécessité et les grandes lignes ont été relevées par le rap-
port Cancès, commandé par M. le ministre de l’intérieur.

Tout en restant fidèle à la philosophie de la proposition
n° 845 du groupe socialiste, votre rapporteur vous propose
de l’aménager, afin de tenir compte du dispositif de la pro-
position n° 896 déposée par le groupe RCV [Radical,
Citoyen et Vert - NDLR] et de l’engagement pris par le

gouvernement de refondre le régime légal et réglementaire
des armes.

Ainsi, il vous propose d’adopter un principe d’interdic-
tion des armes a feu sous réserve de quelques dérogations.
Elles concernent, bien entendu, les agents de l’État assurant

des missions de défense ou de sécurité publique ainsi que
des personnes auxquelles l’État souhaite déléguer le droit
de posséder une arme, mais aussi les chasseurs et les tireurs

sportifs, dont j'ai pu apprécier, lors des auditions, avec

quelle force ils essayaient au jour le jour de convaincre
leurs adhérents de la nécessité d’adopter des dispositifs de
sécurité, d’encadrer, d’acquérir une culture de leur sport,
de leur arme, qui puisse les mettre à l’abri de tous les pro-
blèmes éventuels.

La nouvelle rédaction qui vous est proposée présente
trois mérites essentiels.

Elle harmonise le droit français avec le droit commu-

nautaire établi par la directive européenne du 18 juin 1991,
tout en étant, comme la directive l’y autorise, plus sévère.

Elle renforce le droit existant en élargissant le champ du

régime d'autorisation et celui du régime de la déclaration,

n 1996, 62 % des Américains se prononçaient en

faveur d’un plus strict contrôle des armes ; or, les
arguments qui appuient la thèse selon laquelle le

quintuplement des taux d’homicides commis par des

jeunes âgés de quatorze à dix-sept ans qui s’est produit
depuis 1984 suffirait à s'expliquer par la libre circula-
tion des armes ne sont pas repris dans les discours
politiques.

Extrait du livre de Sophie Body-Gendrot, Les villes face à l'insécurité,
Paris, Bayard, 1998, p. 59.



18 françois vaillant

ce qui était l’un des piliers de la proposition présentée par
le groupe RCV. En effet, en l’état actuel du droit, seuls les
titulaires d’une licence de tir sportif et les personnes assu-

rant des missions de sécurité sont tenus de solliciter une

autorisation. Avec le nouveau dispositif, tous les détenteurs
d’armes seront soumis à l’obtention préalable de l’autorisa-
tion ou à la nécessité d’une déclaration.

Le rapport Cancès, récemment publié, préconise un

contrôle plus systématique des bourses aux armes, une

réglementation plus rigoureuse des enquêtes menées à
l’occasion des demandes d’acquisition et de détention
d’armes et une plus grande existence de sécurité pour la
détention d’armes par les particuliers. Tout cela va dans le
bon sens.

Car votre rapporteur tient à souligner que le renforce-
ment de la législation, que nous impulserons en votant cette

proposition de loi, risquerait d’être sans effet s’il n’était pas
prolongé par un volet réglementaire d’envergure.

Il faudra notamment que soient redéfinies les conditions

d'agrément des fédérations sportives ; que soit mis en place,
après avis de la Commission nationale de l’informatique et

« Nuit gravement à la santé » :

cette mention est obligatoire dans toute

publicité pour le tabac. Qu’en est-il
de l'éthique imposée aux marchands
d'armes ? La banalisation de ce type

de “produits” dans la presse spécialisée,
au cinéma, via les jouets… laisse

en tout cas perplexe
Source : Grip

des libertés, un fichier national des armes ; que soient impo-
sées des conditions plus rigoureuses pour les dispositifs de
sécurité des armes et pour leur stockage.

Poser pour principe que les particuliers n’ont pas le
droit à être armés, c’est permettre à la France de s’engager
dans la voie d’une réglementation moderne, d’une régle-
mentation adaptéeà une démocratie mature, consciente de
la nécessité de maîtriser les risques liés à un « surarmement

programmé ».

Je souhaite, mes chers collègues, monsieur le secrétaire

d’État, que cette première contribution à une réforme géné-
rale — à laquelle je sais que le gouvernement est sensible,
t à laquelle il a commencé à travailler bien avant que ce

texte ne vienne aujourd’hui en discussion —, recueille une

large adhésion de la représentation nationale. Elle me

semble nécessaire. Elle me semble utile. Et surtout, elle ne

me semble pas dictée par une actualité dramatique. Je suis

fier que nous ayons su utiliser notre droit d’initiative parle-
mentaire pour légiférer sur un vrai problème de société.

(Applaudissements sur les bancs du groupe socialiste et du groupe
Radical, Citoyen et Vert.) L

: & ess
BERETTA.

NEVERMIND

THEQULLET-5.

Attacrerere beretts ir

Adopnteë by the Armed Forces and Law Enlorcement Agencies of mancountriesPA Beretta 92 FS has become the world standard in semt-automatic
nistois. Bersfta also hits the seset with the 8000 Cougar, the innovalive compact
pistoi with rotating barret, witht 21000 assault rille, adapted by the HatlssArmy and tested In many missions RUE nd with the PM 12 S, one of the mo
sold sub-machine guas ail aver the ri Berelta. Never mind fhe putlete.

ep: PReretta
25063 Gardans VI. (BS)

det GIOVEIANT - fax OSURIATISS



POUR COMPRENDRE L'ACTUALITÉ

Sophie
Body-Gendrot
Entre la prévention
et le «tout répressif»
à l'américaine,
comment lutter
contre l'insécurité?
368 pages
130 FF

Enzo Pace
Comment

construire
une identité
nationale dans
une Europe en

construction ?

252 pages
139 FF

Les enjeux
politiques

de la famille
SOCIÉTÉ

Bayard Éditio

Jacques Commaille
Claude Martin

Prenant acte des

changements sociaux,
est-il possible d'inventer
une nouvelle politique
de la famille?
208 pages
130 FF

Guy Groux
Le syndicalisme
a-t-il un avenir?
En quoi les conflits
sociaux d'aujourd'hui
le remettent-ils
en cause?
256 pages
130 FF



NA dr crédible
la lutte contre

l’insecurite

SoPHIE BODY-GENDROT*

* Américaniste et politologue, auteure de : Les villes face à
l’insécurité. Des ghettos américains aux banlieues françaises,
Paris, Bayard Éditions, 1998 ; Les villes américaines. Les

Politiques urbaines, Paris, Hachette, 1998 ; Ville et violence.

L'’irruption de nouveaux acteurs, Paris, Fondation franco-
américaine, 1994 ; Mission sur les violences urbaines (en
collaboration avec N. Le Guennec et M. Herrou), Paris, La
Documentation française, IHESI, 1998 ; etc.

ue faire contre
la violence
urbaine ? Exis-

te-t-il une alternative
au tout répressif ?

Sophie Body-Gendrot, pro-
fesseur à la Sorbonne et à
Sciences Po., vient de publier
un ouvrage de référence sur le

sujet : Les villes face à l’insé-
curité. Des ghettos américains aux banlieues françaises.
ANV remercie chaleureusement Bayard Éditions pour
son autorisation à reproduire ici des extraits de ce livre.
La démarche comparative de l’auteure incite à com-

prendre que la violence des jeunes, entre autres à l’école,
peut être combattue par de nouvelles implications socié-
tales valorisant une culture de respect et d’entraide.

Exemples et analyses.

Le contexte américain
des années 1990

[…] Le risque permanent de confrontations avec usage
d’armes à feu est un péril mortel qui complique terriblement
le travail de la police américaine : entraînant sept fois plus
de décès que 80 % des attaques graves sans armes!, les

attaques à main armée sont 175 fois plus nombreuses aux

États-Unis qu’en Grande-Bretagne par million d’habitants.

Il suffira de rappeler à cet égard que 70 millions
d’Américains possèdent 200 millions d’armes à feu —

140 millions de fusils plus 60 millions d’armes de poing,
dont 2 à 3 millions de pistolets semi-automatiques; et que



rendre crédible la lutte contre l'insécurité 21

5,5 millions d’armes nouvelles sont fabriquées ou importées
chaque année, cet arsenal intervenant dans 60 % des homi-
cides. Ces diverses armes tombent souvent aux mains des

jeunes, soit qu’ils les découvrent à leur domicile familial en

l’absence des parents, soit qu’ils les volent, soit que des
aînés leur en donnent. Quoi qu’il en soit, les armes à feu
sont la quatrième cause de décès des moins de quinze ans :

elles circulent dans les écoles, établissements primaires et

jardins d’enfants compris. En 1990, selon une étude de
l’Association de l’éducation nationale, 100 000 élèves

emportaient tous les jours des armes de poing à l’école et

quelque 270 000 autres en transportaient de temps en temps
sur eux à des fins d’autoprotection?. [...] Une loi fédérale

promulguée en 1995 stipule que les mineurs détenteurs
d’armes sont passibles de peines pouvant aller jusqu’à dix
ans d’emprisonnement’, mais l’application de cette loi reste

du ressort des États. Si l’on compare Seattle et Vancouver,
deux agglomérations aux profils similaires y compris pour
les délits, le taux d’homicide est 65 fois plus élevé dans la
ville américaine que dans la ville canadienne.

Toujours prompts à soutenir la police, les experts se

félicitent du nombre croissant de patrouilles de policiers qui
arpentent les rues et des bienfaits de l’Îîlotage*, tout comme

ils célèbrent les mérites des rafles (raids), de la saisie des
armes, de l’intervention dans les affaires de violences fami-

liales, de l’amélioration de la technologie, du management
ou de la coordination et du déploiement de la police°’. Dès

1991, le programme Safe Streets, Safe Cities appliqué à
New York sous l’impulsion de la municipalité Dinkins
mesurait la « bonne conduite policière » à l’aune du
nombre des réunions qui avaient été organisées avec les
habitants des quartiers et de la tenue rigoureuse des mains
courantes. « Contrairement à d’autres villes où l’on pense
que le gouvernement fédéral détient la solution, nous

savons que la résolution de nos difficultés n’incombe à per-
sonne d’autre qu’à nous-mêmes. […] Il faut que les habi-
tants s’impliquent davantage et travaillent mieux avec notre

police. Chaque quartier dispose de ses propres forces poli-
cières et chaque officier de police a été formé à l’Îlotage »,

a déclaré le maire de San Diego à l’occasion de la
Conférence des maires. /p. 73-75]

La gestion paramilitaire intensive
de l’espace et des corps

Dans l’établissement secondaire de Prospect Heights
(2 500 élèves) à Crown Heights , quartier de Brooklyn [New
York] célèbre pour ses heurts entre juifs hassidiques et Afro-

Américains, sa pauvreté, ses grands ensembles de logements
sociaux et son taux élevé de criminalité, le souci premier du

principal est d’assurer la sécurité à l’intérieur de cette école
confrontée à une violente « culture de rue ». [...] Quand j’ai
visité cet établissement en compagnie de John Devine,
auteur de l’essai intitulé Maximum Security. The culture of
violence in Inner City Schools, innombrables ont été les



22 sophie body-gendrot

« rites de passage » auxquels j'ai dû me soumettre : arrêt au

bureau où les identités des personnes extérieures à l’établis-
sement sont contrôlées, fourniture de signatures, passage
devant la machine qui vérifie les cartes d’identité scolaire des
élèves et les autorise à poursuivre leur chemin si la lumière
est verte (les entrées, les absences et nombre d’autres don-
nées relatives à chaque élève sont ainsi enregistrées ; et

d’autres contrôles électroniques encore sont effectués pen-
dant les cours), stations prolongées devant les détecteurs de
métaux (comme dans les aéroports), des appareils à rayons X
ou des tapis roulants (pour s’assurer que des armes ne sont

pas dissimulées dans les cartables), telles sont les procédures
d’inspection vétilleuses qu’il m’a fallu subir dans un milieu
sonore effroyablement assourdissant (crépitements de tal-

kies-walkies, sonneries d’alarmes, claquements de verrous

magnétiques, etc.). Les élèves arrivaient parfois avec une

demi-heure de retard à leurs cours, pour cause de scanner!

[…] Le principal admettait et niait à la fois la violence
ambiante (tout en reconnaissant que la « moitié des élèves

[avaient] des armes sur eux », il soutint devant moi que
cette école n’était « pas pire que les autres »), tandis que les
autres adultes oscillaient entre des discours catastrophistes et

un optimisme forcé. Or, la violence sévissait bel et bien dans
cette école : non seulement plusieurs homicides y avaient été
commis depuis trois ans, mais des armes, des rasoirs et des
revolvers y étaient fréquemment découverts. Les ensei-

gnants n’ignoraient pas que les filles, en particulier, por-
taient des cutters ou des rasoirs sur elles à des fins d’auto-

protection car elles tenaient pour acquis (les scénarios de
leurs vies quotidiennes le démontraient éloquemment) que la
violence faisait partie intégrante de leur environnement sco-

laire. Des incidents très graves (visages tailladés, blessures
causées par des armes, rixes ethniques, coups, sang sur les

murs, etc.) survenaient par rafales après des semaines

d’accalmie, me dit un professeur : la violence de la rue

s’infiltrait brusquement à l’intérieur de Prospect Heights
puis en disparaissait soudainement, un peu comme si les
murs de cette école étaient poreux.

Sans le reconnaître explicitement, le principal n’était

pas mécontent qu’un tiers à peu près des élèves manque
chaque jour les cours, et, comme cela s’entend quelquefois
dans d’autres pays, il prétendait que son école était mise

sens dessus dessous par « un noyau dur d’une cinquantaine
de jeunes ». Prospect Heights donnait en effet l’impression
de perpétuel mouvement : des élèves exclus ou réadmis

après une période de renvoi y entraient et en sortaient en

permanence, beaucoup se contentaient d’arpenter les cou-

loirs sans jamais assister aux cours, les sujets les plus agités
avaient le droit de s’absenter un moment de la cellule où ils
étaient enfermés pour la journée afin d’aller se restaurer à la

cafétéria, certains récidivistes sanctionnés par un renvoi de
trois jours restaient très longtemps livrés à eux-mêmes
avant qu’un service quelconque ne s’émeuve de leur réap-
parition, etc. — ceux qui n’avaient ni parents ni tuteurs ne

pouvaient pas revenir accompagnés de leurs parents, ainsi

que le règlement l’exigeait. [..….] Il pouvait même arriver
dans les cas où des expulsions vers d’autres écoles étaient

prononcées que les proviseurs « échangent leurs pommes
pourries » à l’intérieur du district scolaire, remarqua le

principal avec résignation.



rendre crédible la lutte contre l'insécurité 23

Quand je les interrogeais sur l’atmosphère de leur école,
les enseignants me répondirent qu’ils pouvaient toujours
faire appel aux services de sécurité quand les esprits étaient

trop agités : ils avaient manifestement accepté qu’une stricte
dichotomie existe entre le savoir qu’ils étaient chargés
d’inculquer, d’une part, et une discipline exclusivement
confiée aux équipes de surveillance, d’autre part. Un partage
rigide étant instauré entre la gestion des cerveaux et celle
des corps, même les cours de « résolution des conflits »

semblaient déconnectés de la réalité : s’ils réfléchissaient
avec leurs classes avant ou après la survenue de tel ou tel
événement spectaculaire, les membres du corps professoral
n’intervenaient jamais « à chaud » — ils étaient fondamen-
talement « désengagés ». [p. 124-127]

[

La lutte contre la délinquance
Exemple de l’école de Roberto
Clemente [Chicago]

Cette école située dans le quartier de Humbolt Park
accueille 2 500 élèves à 50 % afro-américains (groupe eth-

nique relégué dans un territoire spécifique) et 43 % latinos
(la population mexicaine a augmenté depuis vingt ans aux

dépens de la population portoricaine) tout en desservant éga-
lement le quartier de West Town/Wicker Park (87 000 habi-
tants à 60 % latinos) : elle accueille à ce titre les enfants de
Cabrini Green, grand ensemble de logements publics au

triste renom qui s’élève au nord de cette dernière zone.

Les problèmes inhérents à l’un et l’autre de ces quartiers
sont des plus sérieux : criminalité élevée, gangs, toxicoma-
nie, grossesses précoces, chômage, pauvreté. Sur les 120

gangs de 20 à 50 membres chacun que compte la ville de

Chicago, beaucoup se livrent ici à d’incessantes guerres de

territoire, y compris à l’intérieur des bâtiments de l’école.
Roberto Clemente est « comme un éléphant blanc qui sym-
bolise tous les événements négatifs qui surviennent à l’exté-
rieur. Nous avons plus que notre part de journalistes qui
accourent dès que se produit un fait divers », déplore le
directeur. Mais, même si certains élèves ont tâté du péniten-
cier et y trouvent « leur second foyer », des programmes de

prévention de la délinquance développés sous forme de loi-
sirs structurés après les heures de classe procurent une pro-
tection efficace contre l’influence mortelle des gangs et de
la drogue.

Avec l'assistance de parents préposés à la garde des

portes, des îlotiers ont mis en place des activités sportives
jusqu’à une heure avancée de la nuit (midnight basket-ball) :

si décriées soient-elles par les éléments conservateurs, ces

activités ont suffi à faire baisser la criminalité de 50 à 60 %
dans plusieurs villes des États-Unis. Et toutes sortes de par-
tenariats visant à renforcer la sécurité ont vu le jour grâce à
des financements publics ou privés : non seulement deux

policiers présents à temps plein dans l’école se sont vu

adjoindre un policier employé à temps partiel, mais une cin-

quantaine de parents parlant anglais et espagnol conduisent
les enfants d’une classe à l’autre ou patrouillent dans les

couloirs, ces tâches de surveillance étant rétribués au Smic.
De tels quadrillages dispensent d’installer des détecteurs
d’armes aux portes de cet établissement scolaire tout en ren-

forçant le tissu social.

La gestion de cette école ouverte dans ce quartier si diffi-
cile a dû être repensée : chaque étage est conçu, par
exemple, comme une petite entité indépendante qui dispose
de son propre service de sécurité (en plus de l’apport sécuri-
taire parental).

Toutes sortes de techniques sont mises en œuvre pour
maintenir des liens forts avec les enfants. Les émotions

négatives sont extériorisées et canalisées par l’intermédiaire
des créations artistiques (ou des poèmes composés par les

plus jeunes élèves), le programme GATE (Graphic Arts

Throught Education) ayant de multiples vertus thérapeu-
tiques : les valeurs chères aux membres des gangs (l’art du

graffiti, la musique, l’estime des pairs, la fierté, l’ostenta-

tion) sont réinterprétées dans un sens constructif, des exposi-
tions puis des ventes d’œuvres de valeur initient les jeunes
au marketing, etc.

Sachant d’expérience que les enfants éduqués dans des
environnements sociaux très problématiques sont souvent

doués d’une vive intelligence associée à un remarquable
esprit d’initiative, les enseignants cherchent à valoriser ces

atouts au maximum. Tout succès est immédiatement mis en



24 sophie body-gendrot

scène, commenté et amplifié (les modèles jouent à cet égard
un rôle majeur : certains aînés sont invités à venir témoigner
de leurs réussites personnelles auprès des plus jeunes afin de
leur prouver qu’ils peuvent à leur tour guérir de la toxicoma-

nie, rejeter les gangs ou échapper à la violence). Bien enten-

du, les profits tirés de l’exaltation de ces succès seraient sui-
vis de rechutes si les adolescents n’étaient pas entourés du
cocon fortement protecteur que les équipes de Youth
Guidance s’appliquentà tisser en milieu extrascolaire : parce
qu’ils s’enracinent dans l’environnement des élèves en habi-
tant eux aussi dans de grands ensembles, les éducateurs peu-
vent amener les jeunes à leur parler de leurs problèmes
grossesse précoce, pression du groupe des pairs, difficultés

familiales, violence, etc.).
Il va sans dire que ces éducateurs doivent se contenter de

travailler à des échelles très modestes — faire en sorte que
douze adolescents qui avaient interrompu précocement leurs
études acceptent de revenir à l’école est considéré comme

un exploit. De même qu’il leur faut sans cesse faire preuve
d’inventivité : face à des élèves si enclins à reproduire la
violence de leur environnement, l’apprentissage de la résolu-
tion des conflits par la médiation, de la contention de la

colère, de la positivation de l’image de soi, etc. passe néces-
sairement par des activités non traditionnelles — des

équipes étroitement soudées doivent veiller de concert à ce

que l’école fournisse une famille de substitution à l’enfant.

(HESITATION
EDUCATIOND

(Rernesmont, Z

+ y)

-% et

Nombre de ces réformes ont été inspirées par un psy-
chiatre qui avait observé que les enfants des innercities

n’apprenaient pas grand-chose à l’école, m’a indiqué Nancy
Johnstone. C’est pourquoi Roberto Clemente fonctionne
comme une sorte d’entreprise codirigée par les parents et les

professeurs. Non seulement les décisions sont prises
conjointement par le corps enseignant et les parents
d’élèves, mais divers programmes de formation parentaux
élaborés avec le soutien de Youth Guidance aident les pères
et les mères membres du conseil d’administration de l’éta-
blissement à devenir des « décideurs » avisés. L'idée de

base, en l’espèce, est de faire entrer le quartier dans l’école,
contrairement à ce qui s’observe d’ordinaire : parce qu’il est

ici tenu pour acquis que les parents font partie de la

solution, cinq cents pères et mères d’élèves scolarisés à
Roberto Clemente exercent des fonctions de surveillants, de

tuteurs, de démarcheurs de fonds auprès des hommes

d’affaires, etc. Les parents sont perçus, autrement dit,
comme des détenteurs d’aptitudes dont l’école peut profiter,
conformément au proverbe africain : « Il faut tout un village
pour élever un enfant. » [p. 182-185]

L’hésitation française
En France, aucune de ces deux philosophies ne l’emporte.

Si les lois et les ordonnances ne sont pas modifiées pour tenir

compte de la frustration de la société, aucune information ne

met en garde l’opinion contre les fantasmes sur la criminali-
sation des jeunes, si faciles à exploiter politiquement. La
société est constamment convoquée au tribunal des intellec-

tuels, dont les médias se font le relais. Les clercs informent
dans un sens qui, par avance, absout et déresponsabilise
l’individu. Une pensée marxiste continue à influencer les

analyses en termes structurels et à porter le blâme sur les
carences sociétales. Dans un colloque international relatif
aux jeunes et à la violence, organisé sous les auspices de
l’Unicef aux Nations unies en 1997, une sociologue française
remarquait que les jeunes des quartiers étaient souvent sous

l’emprise de l’alcool ou de drogues. Ils y succombaient,
poursuivait-elle, parce qu’ils habitaient dans des lieux sans

âme, en proie à une vie monotone. Il était donc urgent de



rendre crédible la lutte contre l'insécurité 25

Education et culture de non-violence
1 est hautement significatif
que les lauréats du Prix Nobel
de la Paix aient lancé en 1997

un appel pour que la décennie
2000-2010 soit déclarée “Décen-
nie pour une culture de la non-

violence” et pour que l’année
2000 soit déclarée “Année de
l’éducation à la non-violence”.
L’éducation est en effet la base et

le reflet de toute culture. Pour cul-
tiver la non-violence, il importe

donc que l’éducation soit fondée sur la philosophie de la
non-violence. Si nous voulons déraciner les mauvaises
herbes de la violence et de la guerre présents dans notre cul-
ture, notre histoire et nos comportements, il nous faut semer

très tôt les bonnes graines de la non-violence et de la paix.
Peut-on semer sans devoir déraciner ? Autrement dit,

peut-on construire une culture de la non-violence si l’on

n’“’éradique” pas les fondements de la culture de la violence ?
Probablement que les deux mouvements doivent aller de

pair : cultiver la non-violence implique dans le même temps
une résistance à la culture de la violence. Cette résistance
commence, selon nous, par un regard critique envers les
médias qui véhiculent cette culture, particulièrement la télé-
vision. La télévision banalise la violence, la valorise même
à travers de multiples fictions, bandes-annonces, dessins
animés et reportages. Elle influence nécessairement le com-

portement des enfants qui se voient proposer des modèles

qui cultivent la force, la puissance, la domination et la vio-
lence. L'éducation se doit d’apprendre aux enfants à

décrypter ces images, à discerner les valeurs souvent

néfastes qu’elles transmettent. Éduquer à la non-violence,
c’est apprendre à résister à la culture de la violence trans-

mise par la télévision. C’est aussi, ne l’oublions pas, sensi-
biliser les enfants et les jeunes aux méfaits des idéologies
religieuses et politiques qui cautionnent, valorisent et ali-
mentent cette violence. Déraciner les mauvaises herbes,
étape essentielle pour sortir de la culture de la violence.

Instituteur, auteur de Tolstoï : la quête de la vérité, Paris, DDB,

Semer les bonnes graines de la non-violence implique
de repenser l’éducation que nous donnons à nos enfants. Au
cœur de cette éducation, il y a bien sûr la nécessité de

l’apprentissage à la résolution non-violente des conflits. Cet

apprentissage n’est pas un savoir théorique abstrait, mais la

prise en compte de conflits vécus quotidiennement par les
enfants afin de rechercher, avec l’aide de la grille de lecture
de la non-violence, des solutions positives qui permettent
de sortir de la spirale des violences. Mais surtout, cette édu-
cation à la non-violence impose aux éducateurs de changer
leur regard sur l’enfant. Le respect de l’enfant, de son uni-

vers, de ses peurs, de ses espoirs constitue la ligne de
conduite à partir de laquelle il va être possible de mettre en

place de nouveaux rapports avec l’enfant, excluant toute

forme d’autoritarisme et de soumission. L’éducation à la
non-violence est donc indissociable de pratiques pédago-
giques nouvelles qui elles-mêmes incarnent les valeurs et

les attitudes de la non-violence : autonomie, responsabilité,
coopération, créativité, solidarité. Pour passer d’une culture
de la violence à une culture de la non-violence, la transfor-
mation des méthodes d’enseignement constitue un défi

majeur, au même titre que le contenu même de l’enseigne-
ment, fût-il centré sur la non-violence !

C’est à la mesure des efforts consentis en faveur de
l’éducation à la non-violence que nous pourrons juger de la
mutation culturelle qui s’opère en faveur de la non-violen-
ce. Tant que cette éducation restera marginale ou expéri-
mentale, elle ne pourra produire que des “effets” limités.
Pour le long terme, il est donc fondamental que nos sociétés
investissent, par une volonté politique clairement affichée,
dans l’institutionnalisation de l’éducation à la non-violence,
notamment à l’école. Car l’éducation demeure plus que
jamais la clef de voûte de la construction d’une civilisation
de la non-violence.

Alain REFALO

coll. “Témoins d’humanité”, 1997.



26 sophie body-gendrot

transformer les quartiers et de changer la vie. Les experts
américains lui répondirent alors qu’elle avait sans doute rai-

son, mais qu’ils ne savaient pas transformer le monde; en

revanche, des mesures pragmatiques prises dès le jardin
d’enfants pour stopper la violence avaient porté leurs fruits.

Sur l’analyse structurelle qui prédomine encore en France

se greffe une culture psychanalytique qui s’intéresse davanta-

ge à la souffrance du délinquant qu’à celle de la société.
L’ordonnance de 1945 est le produit de ces cultures qui, dans

leur aspiration à une perfection idéale, se soucient surtout de

la socialisation du jeune à risques. Les lobbies attachés au

travail social excellent en résistance passive et se révèlent

impuissants à défendre des propositions qui auraient pu chan-

ger le cours des choses ces vingt dernières années. [...]

Aujourd’hui, l’un des changements culturels majeurs
concerne la crise [du] modèle d’autorité verticale, la diffi-
culté à imposer la loi. [...] Le registre des rapports intergéné-
rationnels est en outre brouillé. Les jeunes gens se plaignent
fréquemment du manque de respect, voire du mépris des

adultes, employés, policiers, commerçants à leur égard, alors

qu’ils se considèrent, eux, comme des sujets : la violence
devient alors interactive.

À Villepinte, à l’automne 1997, Jean-Pierre Chevènement,
ministre de l’intérieur, a prononcé un discours de fermeté,
rappelant que la sûreté est l’un des droits fondamentaux de

l’homme et du citoyen. La déclaration de 1789, dans son

article 2, proclame haut et fort cette notion parallèlement à

la liberté, avec laquelle elle entretient des rapports subtils.

La responsabilité de la puissance publique est d'assurer ce

droit et de ramener la sûreté dans les villes. Selon le premier
ministre, Lionel Jospin, « tout citoyen, toute personne,
vivant sur le territoire de la République a droit à la sécurité.

Il ne peut y avoir des quartiers sûrs et des zones de non-

droit. Il en va de même de la solidité du lien social ». Au

regard de ce consensus politique sur le droit naturel et

imprescriptible de l’hommeà la sûreté, les citoyens donnent

mission au gouvernement de rétablir l’ordre et de réprimer
la délinquance dans les villes. /p. 227-229] =

1) F. Zimring, G. Hawkins, Crime is not the Problem, Lethal Violence

in America, Oxford University Press, 1997, p. 108.

2) C. Ewing, Children Who Kill Children, Lexington University Press, 1990.

3) New York Times, 13 novembre 1995.

4) J. Dilulio, “Why Violent Crime Rates Have dropped”,
Wall street Journal, 6 septembre 1995.

5) V. Beiser, “Why the Big Apple Feels Safer”, Maclean's,
11 septembre 1995, p. 39-40 ; A. Tyson, “What Comes Down Must Go Up

- Some Cities Face Sharp Crime Hikes”, Law Enforcement News,
15 juin 1995 ; C. Krauss, “The Commissioner vs. the Criminologists”,
New York Times, 19 novembre 1995.



e sport,
la compétition,
la violence

* Sociologue du sport. Professeur d’économie et de droit à
Orléans. Auteur de : Sport et civilisation, Paris, L’Harmattan,
1996 ; L’idéologie du sport en France depuis 1880 : race, guerre et

religion, Édition de la Passion, 1989. Michelk Caillat est membre
du Mouvement critique du sport (58, rue de la Bretonnerie,
45000 Orléans).

vant comme

après le Mon-

dial, la com-

pétition sportive est

un sujet tabou. À y

regarder de plus
près, on y découvre
un lieu d’une violence
incroyable.

En 1975, sortait en librairie un livre du professeur
Bernard Jeu, au titre étrange, Le sport, la mort, la violence!

Étrange en tout cas pour le plus grand nombre quand on sait

qu’au mot « sport » sont presque toujours associées les
valeurs de santé, d'éducation, d’amitié, de fraternité, de

loyauté. Le sport véhicule un sentiment positif, une idée de
Bien. On parle communément de l’esprit sportif et de l’idéal

olympique cher au bon baron Pierre de Coubertin, sans

savoir exactement ce qui se cache derrière ces constructions.
La force du sport est bien là : on y parle toujours de ce qui
n’existe pas pour ne pas avoir à parler de ce qui existe…

Bernard Jeu écrivait dans son introduction : « Le sport est

mort jouée et violence rituelle, mort jouée c’est-à-dire symbo-
lique, c’est-à-dire une mort qui n’est pas réellement mort,
violence rituelle c’est-à-dire violence codifiée, limitée, c’est-
à-dire violence qui n’est pas réellement violence »

(p. 11). Dans la foulée du sociologue, certains relevèrent les
vérités anthropologiques suivantes : d’abord, l’essence du

sport est bien la mise à mort rituelle des combattants et il a

bien un rapport natif à l’affrontement individuel et à la guerre ;

ensuite, il a une fonction de compensation, la dépense phy-
sique sur le terrain cherchant à gommer la sédentarité du quo-
tidien ; enfin, il a (Ou a eu) une fonction sociale de préparation



28 michel caillat

à la guerre, de « rebronzage de la race » (Coubertin), de

maintien de la vigueur physique. Fonction à laquelle s’ajou-
te la nécessité de resserrer les liens entre les membres de la

communauté, actrice ou spectatrice, par l’exaltation d’une

identité collective.

Paraphrasant Céline, le philosophe Patrick Tort, en par-
lant de « Bagatelles pour un massacre », affina l’analyse de

Bernard Jeu avant de la conduire là où elle ne voulait pas
aller : « J’assume la tâche d’investir un peu de rationalité

dans l’explication d’une frivolité qui sait massacrer. »* Du

massacre symbolique au massacre réel, le pas était franchi.

La tragédie du stade du Heysel en mai 1985 allait à la fois

servir de détonateur et de révélateur. Ce n’était pas la pre-
mière fois que l’institution comptait ses morts (voir enca-

dré) mais la force du spectacle, la scène télévisée en direct

avec des commentaires affligeants, la volonté des dirigeants
et pratiquants de voir le match se dérouler coûte que coûte,
bref la machinerie sportive était allée trop loin dans l’igno-
minie pour sortir indemne. Le football n’était pas assassiné

comme le titrait le quotidien sportif L'Équipe, il était devenu

assassin…

Des mots à définir

O n feignait de découvrir que le sport n’est pas un jeu ou

un divertissement (au sens de l’ancien français
“desport”) mais une vision du monde avec ses “valeurs” : la

combativité, l’agressivité, la hargne, la haine, le désir de

vaincre, l’obligation de résultats, l’exclusion des “pas doués”,
la soif d’honneurs, le rendement (et sa longue liste de sportifs
cassés à vie), le record (et son adjuvant essentiel le dopage), la

productivité (et son lot de laissés-pour-compte).
La violence sournoise et insidieuse qui accompagne

continuellement la logique mortifère du système de la com-

pétition généralisée (« la guerre de chacun contre chacun »,

dirait Hobbes) est toujours dénoncée du bout des lèvres et

très mollement combattue par les meutes sportives (diri-
geants, pratiquants, spectateurs, journalistes, etc.). Toutes

ces « foules à l’état pur » sont toujours prêtes à vibrer, à

s’enthousiasmer, à délirer*, mais aussi et surtout à “prendre

Le sport détourne.

déjà dans la Grèce classique
uand on voulait faire parler de soi, attirer l’attention

populaire, se mettre en avant, un des moyens était
de remporter des victoires aux Grands Jeux. Mais

les épreuves proprement athlétiques étaient évidemment
le fait de sportifs spécialisés. En revanche, on pouvait
avoir une écurie de course, et engager ses chevaux dans
la course de chars. On se procurait ainsi une notoriété :

un peu comme quelqu’un qui, de nos jours, dirigerait et

entraînerait une équipe de football, pour l’engager dans

les grandes compétitions ; ce serait un sûr moyen pour
attirer sur soi les feux de la rampe et pour s’acquérir la
ferveur de la ville à laquelle reviendrait l'honneur des vic-

toires remportées. Avec un peu plus de panache au \°

siècle avant J.-C. et une note plus populaire au XX° siècle
de notre ère, le principe est rigoureusement comparable.

Extrait du livre de Jacqueline De Romilly, A/cibiade, Paris,
Éditions de Fallois, 1995, p. 50.

du plaisir” même quand le grand cirque du sport dresse son

chapiteau à Berlin en 1936 pour les Jeux Olympiques ou

dans l’Argentine du général-dictateur Videla en 1978 pour

l’organisation de la Coupe du monde de football.

Avant d’aller plus loin, et peut-être aurait-il fallu le dire

d’entrée, traiter de sport et violence n’est pas chose facile

pour la raison simple que les deux mots sont trop souvent

source de contresens et de non-sens. Le danger avec ces

noms communs, c’est qu’ils peuvent créer l’illusion de la

précision ; ils font partie de la “sociologie spontanée” et on

sait bien que même quand elle est déclarée absente, une

définition est bien là, active, agissante, efficace, sinon omni-

présente. Comme l’écrit Albert Jacquard, « les mots au lieu

de servir la pensée la rendent parfois confuse, camouflant la



le sport, la compétition, la violence 29

km tr
nn...;

subtilité des problèmes. Que de fois un même terme est utili-
sé pour désigner des réalité différentes ! » Il faut donc
s’entendre d’abord sur les définitions.

L’usage commun du mot violence, fruit de l’idéologie
dominante, a été régulièrement, et depuis longtemps, intelli-

gemment dénoncé dans ces colonnes“. Je ne m’y attarde pas
et me contenterai de préciser, avant d’y revenir de manière
très synthétique, que le sport n’échappe ni à la violence phy-
sique, ni à la violence morale, ni à la violence symbolique,
ni à la violence des structures.

Quant au mot « sport », ceux qui l’emploient l’ont-ils
bien compris ou se sont-ils arrêtés à la façade visible que
présente le signe linguistique ? L’interlocuteur entend trop

souvent ce qu’il veut bien entendre, ce qui correspond à son

expérience, à sa croyance, à ses jugements de valeur et à ses

préjugés. Les linguistes appellent connotation les associa-
tions, les images, les idées fixes qui se rattachent comme des
satellites au noyau significatif d’un mot. Ce halo diffus

empêche de voir le centre. Par exemple, la connotation pas-
sivité obscurcit la vue sur l’essentiel de la non-violence, la
connotation sfalinisme obscurcit la vue sur l’essentiel du
communisme ou plus encore du marxisme.

Peut-on accepter que le mot « sport » ne soit pas davan-

tage élucidé ? Le flou entretenu ne le serait-il pas parce que
certains — et ils sont nombreux — n’ont pas toujours intérêt
à savoir de quoi l’on parle ? Fidèle à la méthode utilisée par



30 michel caillat

le sociologue et ethnologue Marcel Mauss (1873-1950) dans
son analyse de la prière, il s’agit de dire quels sont les faits

qui méritent d’être appelés sport. La définition qui suit n’est

pas celle du sens le plus usuel et s’emploie clairement à évi-
ter la confusion entre l’activité physique (balade en famille,
partie de ping-pong entre amis) et la pratique sportive.

Le sport dont nous parlons ici est la pratique corporelle
de compétition contre un Autre (l’adversaire) ou/et contre

soi-même, d’un type de société donnée (la société capitaliste
qui l’a fait naître), où le corps-marchandise est saisi comme

un objet de performance individuelle ou collective, qui
demande un désir d’affrontement, un entraînement rationali-

sé, une exigence de résultat, le tout se déroulant dans le cadre
d’une structure internationale, nationale ou locale (fédéra-
tions, comités, clubs) qui impose des règles à ses membres et

son modèle à ceux qui souhaitent agir hors de l’institution.

Une guerre sans coups de feu

1, définition ainsi posée, il est facile de comprendre
pourquoi le sport est une guerre en miniature qu’il faut

gagner par tous les moyens. La violence physique — celle
dont on parle le plus — n’est pas seulement visible dans les

gradins du stade du Heysel et de Sheffield ou aux abords des
stades avec les dangereux hooligans. Elle est inscrite dans la

logique de l’affrontement ; elle se donne à voir. « Le vrai

sport, disait Georges Orwell (1903-1950), n’a rien à voir
avec le fair-play. C’est plein de haine, de jalousie, de van-

tardise, de non-respect des règles et d’un plaisir sadique à

regarder la violence. En d’autres mots, c’est la guerre sans

les coups de feu. »' Certains se plaisent à souligner que
l’existence de règles permet de distinguer le sport de la guer-
re. On serait tenté de dire que le droit ne supprime ni la force
ni la violence et qu’au contraire, il les suppose. Un peu
comme la médecine du sport suppose la casse et la fabrica-
tion artificielle “d’athléto-missiles”.

Les morts se comptent par dizaines sur les rings de boxe,
sur les circuits automobiles, sur les parcours de triathlon, sur

les pistes de ski et dans toutes ces courses suicidaires où l’on
défie la mort pour mieux renaître à la vie. Depuis 1945, envi-
ron 400 boxeurs ne se sont jamais relevés et beaucoup

d’autres ont subi des séquelles irréversibles. En octobre

1995, trois d’entre eux sont morts dans la même semaine

sans réveiller les consciences et surtout pas celle de la presse.

Pour le quotidien L’Équipe c’est la « fatalité de la boxe »

et pour Le Monde, ce sport reste, « dans sa version éducative,
une formidable école de vie même si le noble art ne renvoie

ces derniers mois qu’une image de mort » (24 octobre 1995).
La fatalité cache une logique barbare et tous les effets nocifs

(dommages corporels, lésions cérébrales, traumatismes) sont

recensés depuis longtemps. La boxe — spectacle des coups,
du sang et de la brutalité “gratuite” — est une “école de la

vie” (un facteur d’intégration, nous dit-on !) dans un modèle
de société où “l’homme est un loup pour l’homme”. Dans
une société vivante, civilisée, elle doit être bannie.

La mort rôde également sur les circuits automobiles.

Toujours plus vite, toujours plus riche et au bout de la gloire,
le grand saut. Ayrton Senna se croyait immortel en raison de

sa foi en Dieu ; le 1 mai 1994 en Italie, son bolide termina sa

course dans un mur. Vingt ans après la mort du Français
François Cevert, les mêmes commentaires accompagnèrent la

disparition du pilote brésilien : « Arrêtez ça, ne faisons pas du

danger et du risque un élément du spectacle. » Vaines paroles.
Le grand cirque de la Formule 1 poursuit sa route ; les rivalités
entre les “monstres sacrés” se sont fortement accrues, le spec-
tacle de la vitesse et de la mort garde son fidèle public. Et par-
fois le tue : les rallyes sont des lieux de joyeuses hécatombes

(encore deux morts dont un enfant de huit ans, et cinq blessés
le 3 octobre 1998 lors du rallye de l’Ardèche).

Jouer avec la mort pour sortir de la grisaille et de l’enfer-
mement quotidiens, tel est le modèle proposé par les sportifs
de l’extrême (skieurs d’avalanche, navigateurs solitaires).
Les conduites para-suicidaires où se mêlent frayeur et

angoisse, les stages ‘““hors limite”, les opérations commandos
des équipes de rugby, les défis absurdes des triathlètes ou

des alpinistes (deux des plus célèbres, les Français Chantal
Mauduit et Jean-Luc Escoffier, sont morts en 1998) repré-
sentent autant d’attitudes purement narcissiques, d’exis-
tences tendues vers le tragique avec la mort aux trousses, de

croyances en un Dieu qui nous sauverait du néant absolu.

Quelle signification donner à cette martyrisation des corps,
au caractère morbide de ces courses folles, au spectacle
voyeuriste de la violence institutionnalisée ?



le sport, la compétition, la violence 31

L’éthique introuvable

Hi" au jeu dur » clamaient en chœur dans les
« années vingt le ministre Henry Paté, le député Jean

Ybernagaray et Pierre de Coubertin lui-même. « L’antijeu
s'étend, les rivalités s’exacerbent, le coût des accidents
sportifs augmente » reprennent ensemble les observateurs

contemporains, désarmés devant des attitudes si éloignées
des valeurs humanistes proclamées. À chaque rencontre, des
entraîneurs haranguent leurs troupes, des supporters vocifè-
rent et, sur tous les terrains du monde, des coups sont échan-

gés en toute impunité ou presque.
La population sportive est une population à risques dont

le coût dans les comptes sociaux mériterait d’être précisé.
Les campagnes de sensibilisation, la sévérité accrue ne peu-
vent rien changerà la violence structurelle du sport. L’agres-
sivité est banalisée, la violence des pelouses nourrit la vio-
lence, le chauvinisme, le nationalisme des tribunes. Le sport
convoque la multitude, rassemble les masses, les entasse

pour célébrer le culte guerrier du ballon rond ou ovale et il
suffit d’une falsification dans le spectacle pour que la meute

vociférante des supporters hystérisés se transforme en horde
assassine. Erich Fromm écrit : « La compétition sportive
inflige des blessures au narcissisme, l’une des sources les

plus importantes de l’agressivité défensive. »

Plus encore en période de crise, les ultras et les hooligans
trouvent dans les enceintes sportives (ou à l’extérieur, mais à
l’occasion d’événements sportifs) la terre idéale d’expression
de leur haine aveugle de la société, de leur xénophobie
dévastatrice (le racisme de certaines tribunes est effrayant) et

souvent de leur désarroi et de leur exclusion totale®. On l’a
bien vu dans les premiers jours de la Coupe du monde de

football, en juin dernier, en France. Mettre en question les
valeurs véhiculées par le sport, c’est aussi mieux comprendre
pourquoi l’extrême droite a réussi à envahir les terrains’.

Tous ces faits qui émaillent régulièrement les rencontres

sportives (incidents, agressions, mort de supporters comme à

Drancy le 5 février 1995, batailles rangées) entraînent des
réactions de colère toujours identiques. Les responsables du
mouvement sportif (des présidents de fédérations aux

membres des petites associations) s’étouffent d’indignation

et se retrouvent pour réfléchir à leur rôle, les dirigeants poli-
tiques prennent une fois encore des mesures sécuritaires

d’urgence” et, quand l’heure est très grave, le pays se dote
d’une nouvelle loi contre la violence inspirée le plus souvent

de la précédente dont on a pu justement mesurer l’inanité !

Il arrive même qu’on mette en place un observatoire de la
violence et un “Comité de l’esprit sportif” (avec le journaliste
ultra chauvin Thierry Roland comme principal soutien !)
chargé d’établir un code de déontologie et de faire des pro-
positions relatives au respect de l’éthique du sport.



32 michel caillat

L’éthique du sport est en réalité aussi introuvable que

l’éthique des affaires ou l’éthique du capitalisme. À qui
peut-on faire croire dans cette société de gagneurs bâtie sur

le dos des perdants que la défaite inscrite au cœur du sport
n’est ni humiliante, ni dégradante, ni importante ?

Rappelons-nous : en octobre 1959 déjà, l’antijeu gagnant
du terrain, des arbitres ayant été molestés et des bouteilles
lancées par des spectateurs, la Ligue nationale de football

lançait un appel contre le jeu dur et menaçait de prendre des

sanctions très sévères contre tout fautif. Mesures sans effets

car on ne change pas la logique d’un système avec des dis-

cours. Dès 1930, le militant royaliste Lucien Dubech, colla-

borateur de L’Auto mais aussi de Je suis Partout et de

L’Action Française affirmait : « À l’esprit du jeu se substitue

l’esprit de combat. Tous les moyens sont bons et la brutalité
n’est pas le pire. »" Le pire aujourd’hui, c’est le dopage qui,
comme la violence, est un élément consubstantiel du sport.
N’est-il pas lui-même une violence absolue infligée au corps ?

Fabriqué à coups de millions dans des instituts spécialisés,
le champion, soumis aux pressions multiples de son entourage
et de l’environnement médiatique, politique, économique, ne

doit décevoir ni ses amis, ni son public, ni ses sponsors. Le

marché concurrentiel de la compétition sportive et l’inflation
des épreuves le contraignent à s’entraîner toujours plus pour
que soit très vite rentabilisé (les carrières sont de plus en plus
courtes) l’investissement nécessaire à sa fabrication”.

Violence symbolique, violence réelle

rganisation rationnelle du rendement de la machine

humaine, le sport écarte a priori de son champ — même

s’il sait habilement les récupérer — les “vieillards” (les plus
de 30-35 ans), les handicapés, les “pas bons” ; il exclut aussi
les femmes confortées dans leur statut d’opprimées”. Leurs

records, encore très éloignés des performances masculines

(20 à 50 ans de retard selon les disciplines), semblent donner
raison à Jean Giraudoux (1882-1944) pour qui le sport était
« la seule occupation humaine où les femmes acceptent le

principe qu’elles sont inférieures à l’homme et incapables de
concourir avec lui »". Pierre de Coubertin lui-même était

hostile à une « olympiade femelle qui ne pourrait être

qu’inintéressante, inesthétique et incorrecte », le rôle de la

femme devant se borner à « couronner les vainqueurs ».

Se développe ainsi, à tous les échelons de l’institution,
un sexisme qui existe non seulement dans les troisièmes mi-

temps de rugby mais aussi dans la pratique du sport, son

organisation et son langage. Sur les terrains ou dans les ves-

tiaires, ce sont les petits couplets machistes qui résonnent :

les “on n’est pas des gonzesses” des mâles virils s’élèvent là

où l’on ne pratique pas des “jeux de fillettes”.

Longtemps interdite de stade — elle l’est encore dans

certains pays — la femme reste suspecte. Écartée des ins-

tances dirigeantes, elle doit, en tant que sportive de haut

niveau, programmer sa puberté et prouver son identité.

Depuis les Jeux Olympiques d’hiver de 1968, le contrôle de

féminité est en effet obligatoire dans les grandes compéti-
tions (règle 48 de la Charte). Cet examen dont les résultats

restent secrets pour « ne pas trop traumatiser les athlètes »

selon les mots mêmes du président de la commission médi-

cale du CIO, Alexandre de Mérode, constitue bien une vio-

lence et pas seulement symbolique. Quelques jours avant les

Jeux Olympiques d’Albertville, des généticiens et biolo-

gistes français, parmi lesquels les Prix Nobel de médecine

Jean Dausset et François Jacob, dénoncèrent l’arrivée d’un

nouveau test visant à rechercher chez les concurrentes la

présence d’un gène dit de “masculinité”, test qui constitue

d’après les signataires du texte une « agression et une dis-

crimination manifeste envers les femmes ». En ne jugeant
pas utile de suivre les recommandations du Comité national

d’éthique et des médecins, le gouvernement français laissa

s’inscrire un peu plus un ordre phallocrate à même le corps.

Le sport discrimine et unifie à la fois en imposant son

principe moteur : le rendement. L’individu est transformé en

pur producteur de résultats, l’objectif n’étant pas le dévelop-
pement personnel mais le progrès de la performance quel
qu’en soit le prix. « Pour sortir un champion on en tue des

centaines » affirmait un jour l’un des entraîneurs de l’équipe
de natation des États-Unis. Et à l’entrée des vestiaires du

stade des footballeurs américains, les Minesota Vikings, on

peut lire : « Mourir est moins grave que perdre. Car un

vaincu finit ses jours dans la honte de la défaite. »



le sport, la compétition, la violence 33

L’aikido exclut
toute compétition

‘aïkido, pour rester fidèle à l’esprit de son fondateur, maître
Morihei Ueshiba, ne saurait devenir un sport de compéti-
tion. Il y a bien des tentations et même des tentatives pour

le rendre tel, mais dans ce cas, nous ne sommes plus dans
l’aïkido de maître Ueshiba. L’aïkido ne fonctionne que sur une

énergie d'agression dans une situation où l’autre attaque. Si
l'adversaire cesse d’attaquer, l’aïkido ne peut plus rien contre
lui. Ce n’est pas un sport de combat : c’est un « Budo ». « Do »

désigne la voie et « Bu », communément, désigne tout ce qui a

trait à la classe militaire dans la culture traditionnelle japonaise.
Mais, pour Ueshiba, le mot « Bu » désigne la force agissante de
l'Univers. Il est à la fois force de création, de développement et
d'anéantissement. Ainsi le Budo prend une signification radica-
lement différente pour lui : « Budo ne signifie pas vaincre
l'adversaire par la force. Ce n’est pas non plus une arme de des-
truction. Le véritable Budo consiste d'abord à accepter l'esprit
de l'Univers, à sauvegarder la paix en ce monde, à protéger et à
favoriser l'épanouissement de tous les êtres. »

Extrait d’un article de Vincent Roussel, professeur d'aïkido, paru dans Von-
Violence Actualité, septembre 1997 (20 F), BP 241, 45202 Montargis Cedex.

Corps-machine et corps-souffrance

D” un univers concurrentiel, le sportif recherche le
record ou la victoire comme l’entrepreneur court après

le profit et l’accumulation du capital. L’Autre n’est accepté
que comme adversaire à dépasser, à détruire symbolique-
ment. Ce refus de l’altérité s’exprime dans la sémiologie
sportive : « J’ai la haine », « je vais le tuer », « on l’a

Jusillé, mitraillé, crucifié… »

En quête de victoires, l’athlète se plie docilement, mal-

gré les avertissements des médecins, à une préparation

intensive et précoce. Dans une séance importante du
18 octobre 1983, l’Académie nationale de médecine estimait
nécessaire de rappeler, après avoir établi une longue liste des

dangers du judo, de la natation et de la gymnastique
qu’« aucune médaille ne vaut la santé d’un enfant ». Cet
avertissement, comme les précédents, fut sans effet.

Les ravages continuent. Un exemple parmi d’autres per-
met de mesurer l’ampleur des dégâts. En novembre 1994, au

championnat du monde de gymnastique, la championne de
France Elodie Lussac, 15 ans, se blesse. Elle a mal, très mal
au dos, suggère à ses entraîneurs de la mettre au repos mais
voilà, la formation nationale a besoin d’elle : elle « tiendra
son rang avec courage » lit-on dans L’Équipe ; elle sera en

fait sacrifiée. Quelques piqûres anti-inflammatoires et le cal-
vaire de la gymnaste commence : une fracture de fatigue
(vertèbres lombaires touchées), un plâtre pendant plusieurs
semaines, un corset durant trois mois puis une longue réédu-
cation. et un avenir hypothéqué ; le corps de la jeune fille est

meurtri par les cadences infernales et son psychisme est

atteint par l’attitude d’un encadrement irresponsable et la
réaction de ‘“copines-adversaires” — amies en public, enne-

mies en coulisses — intérieurement soulagées de voir la
concurrence s’affaiblir.

Le rendement, c’est la standardisation et la parcellisation
des gestes, la quantification de l’entraînement, la répétition
de situations stéréotypées, la division des tâches. Que
devient l’intelligence du jeu pour ces sportifs fabriqués en

série, mécanisés, taylorisés, soumis au régime tyrannique de
l’évaluation continuelle ? L'univers de l’Homme disparaît
derrière l’univers des points, des centimètres et des cen-

tièmes de seconde. L’instrumentalisation de la machine
humaine et la conception techniciste du sport conduisent à
une paupérisation physique et non à un développement cor-

porel harmonieux.

Pour répondre à l’intensification de la compétition, aux

enjeux sans cesse croissants et au désir d’aller toujours “plus
vite, plus haut, plus fort” (“citius, altius, fortius” est la devi-
se olympique), le corps du sportif est modelé, réprimé, robo-
tisé, désérotisé, manipulé. Dans les laboratoires, le corps du

sportif de haut niveau est transformé en bolide, en vecteur

balistique, en pur objet de calculs. La puberté est repoussée



michel caillat



le sport, la compétition, la violence 35

chez les jeunes filles, l’entraînement intensif conduit à un

bouleversement hormonal que traduit l’absence des règles
ou l’irrégularité des cycles.

La recherche est ainsi entièrement consacrée à l’efficaci-
té du matériel et à l’optimisation des capacités de ce que cer-

tains appellent les “pilotes de l’espèce humaine”. Grâce à
l’ordinateur, les biomécaniens dissèquent les mouvements

du corps pour trouver le geste parfait ; des médecins, “faux-

soigneurs et fossoyeurs” (Jean-Pierre de Mondenard), prépa-
rent des recettes miracles indécelables au contrôle antidopa-
ge ; des psychologues, sophrologues et psychiatres
s’emploient à faire accepter la discipline et à éliminer la
moindre faiblesse psychique. « L’invisible police de l’esprit »

(Georges Devereux) est à l’œuvre.

La violence mentale s’ajoute à la violence physique. Les

techniques de préparation psychologique sont utilisées pour
faire régresser la peur, l’anxiété, l’angoisse, le doute, accroître

l’attention, façonner la mémoire. Le vrai champion est agres-
sif, motivé, dominateur, narcissique ; il sait s’abstraire au

maximum du monde dans lequel il vit, cultive son moi et fixe
toutes ses pensées sur son objectif ; il obsessionnalise.

Le fol espoir mais aussi la terrible inquiétude de la com-

munauté sportive est la production du robot soumis à la loi
universelle. La physiologie, la biomécanique, l’informa-

tique, l’ergonomie, la diététique, la médecine, la psycholo-
gie visent la création de l’être indépassable, préparent en

commun la naissance du surhomme, de l’homme a-corporel
qui signera, demain, la mort définitive du progrès sportif et

du sport. Et de sa violence multiple, institutionnalisée, fasci-
nante et fascisante. _

1) Bernard Jeu, Le sport, la mort, la violence, Paris, Éditions Universitaires,
1975.

2) Voir Patrick Tort, “Bagatelles pour un massacre”, in Quel Corps ?,
n° 30-31, juin 1986.

3) L’idéologie du don fait des ravages dans le milieu sportif qui alimente,
consciemment ou non, le discours d’extrême droite. Voir Michel Caillat,
“Dangers du sportisme”, in Manière de voir, Le Monde diplomatique,
n° 39, mai-juin 1998.

4) La “fête” du 12 juillet 1998, le soir de la victoire de la France en finale
du Mundial, aurait dû permettre une analyse serrée du phénomène de la
foule sportive. Au lieu de ça, nous avons eu droit aux délires populistes de

l’intelligentsia parisienne (Morin, Sibony, Castro, Konopnicki, etc.).
L’insistance avec laquelle on a salué la victoire de la France métissée ou

pire, “pluri-ethnique” ou ‘“multiraciale” est le symptôme d’une France
malade. Les quelques grincheux et rabat-joie, qui se font une autre idée de
la fête et de la société, furent censurés ou traités d’extrémistes et d’élitistes.
Loin du peuple bien sûr, comme si être lucide n’était pas le défendre.
Voir Jean-Marie Brohm, Les shootés du stade, Paris, Éditions. Paris-
Méditerranée, 1998 et Marc Perelman, Le Stade barbare, Paris, Éditions.
Mille et une nuits, 1998.

5) Lire sur ce thème, Christian Mellon, “Une inflation à maîtriser : le mot

violence”, in Alternatives Non-Violentes, n° 38, septembre 1980. Et du
même auteur, “Violence des bombes et violence des structures”, in ANV,
n° 37, printemps 1980.

6) Marcel Mauss, “La prière”, in Œuvres, tome 1, Les fonctions sociales du
sacré, Paris, Editions. de Minuit, 1968.

7) Georges Orwell, cité par L'Équipe magazine, 11 novembre 1989.

8) Lire Norbert Elias et Eric Dunning, Sport et civilisation — La violence
maîtrisée, Paris, Fayard, 1994 (1° éd. 1986).
9) Voir la revue Quasimodo, Les nationalismes sportifs, printemps 1997
(association Osiris, BP 4157, 34092. Montpellier Cedex 5).
10) Sur la plan de la violence, füt-elle symbolique, il est à noter

l’importance toujours plus grande du déploiement policier lors des
rencontres sportives. Cette présence massive et les fouilles systématiques à
l’entrée des stades ne sont ni neutres ni progressistes. Créer une habitude

peut toujours servir…

11) Lucien Dubech, “Le sport est-il un bienfait ?”, in La Revue Universelle,
tome XXIX, avril-juin 1927, p. 556.

12) Nous n’abordons pas ici ce cas spécifique de violence que constitue le

dopage. Les suites judiciaires de “l’affaire Festina” durant — et après — le
dernier Tour de France suivies quelques semaines plus tard des révélations
sur le dopage dans le football italien n’ont rien de surprenant et de nouveau

pour qui étudie, en toute indépendance, le phénomène sportif. Sur ce sujet,
se reporter aux différents ouvrages du Docteur Jean-Pierre de Mondenard

(renseignements à lui demander, 12, avenue Georges, 94430 Chennevières-
sur-Marne). Lire également Patrick Laure, Le dopage, Paris, PUF, 1995.

13) Lire Annick Davisse et Catherine Louveau, Sports, école et société : la

différence des sexes - Féminin, masculin et activités sportives, Éditions.
L’Harmattan, 1998. Chez le même éditeur, toujours dans la collection

“Espaces et Temps du Sport”, un autre aspect de la violence est traité dans
le livre fort dense de Bernadette Deville-Danthu, Le sport en noir et blanc
— Du sport colonial dans les anciens territoires français d'Afrique
occidentale (1920-1965), Paris, Éditions. L’Harmattan (5-7, rue des Écoles,
75005 Paris), 1997.

14) Jean Giraudoux, Le Sport, Paris, Éditions. Grasset, 1977

(1 éd. 1928), p. 19.



36 michel caillat

Pour débattre du sport
du Sport est une association (type loi de

1901) dont l'objectif principal est d'analyser
les fonctions politiques, économiques et idéolo-

giques de l'institution sportive. Le sport envahit

aujourd’hui notre univers quotidien. Quelles valeurs
véhicule-t-il ? Comment rendre compte de ses “per-
versions” : l'argent, le dopage, la violence, la corrup-
tion ? Que signifient les grandes mobilisations chau-
vines et nationalistes ? Peut-on, sans s'interroger,
cautionner la complicité du sport avec les régimes
les plus dictatoriaux, fermer les yeux devant l’aven-
ture annuelle du rallye (Paris)-Dakar ou bien

admettre, sans réel débat démocratique, la
construction d’un grand stade ? Quelle éducation

physique promouvoir ? Le sport répond-il aux besoins
du corps ? La culture sportive de la concurrence et du
conflit permet-elle d'accéder à la morale ?

Parce qu'il mobilise des millions de personnes et

qu'il propose une vision du monde, le sport n’est pas
cet instrument neutre que beaucoup croient saisir. À
l'heure où toutes les institutions (la famille, l’église,
l’école, l’armée, etc.) sont mises en question, pour-
quoi l’institution sportive échapperait-elle à l'analyse
critique ?

Pour mieux faire comprendre l’enjeu, le
Mouvement Critique du Sport participe régulière-
ment à des débats et conférences dans toute la
France. Sur simple demande, gratuitement (ce qui
est rare dans une société où tout désormais est

monnayé), des membres du Mouvement vont à la
rencontre du public.

N
é à la fin de 1996, le Mouvement Critique

Le Mouvement Critique du Sport n'a qu’un seul

objectif : faire qu’un champ important et trop occulté
du domaine social, le sport, n'échappe pas à la

réflexion. « Pour débattre, il faut savoir », disait le

philosophe François Châtelet. Le sport, ce point
aveugle, doit être mieux connu. Car il forme des
hommes. Quels hommes ?

Les débats proposés
Au cours de ces dernières années les membres

du Mouvement Critique ont fait des conférences et

des rencontres publiques à la demande d'associa-

tions, de bibliothèques et d'organismes publics ou

privés.
Les derniers débats en date ont eu lieu : à

Angoulême (débat sur le sport en général à la
demande d’une association de lecteurs) ; à Amiens,
sur le thème “Le sport est-il un élément de cultu-
re ?”: à Orléans, à la demande d'une association
culturelle sur le thème “Sport et Culture” ; à Troyes,
à l’École supérieure de commerce, sur le thème

“Sport et Olympisme” (à partir du texte paru en août
1996 dans Le Monde) ; à Fontenay-sous-Bois, lors
du colloque “Sports, Sciences et Technologies” sur

le thème “Sport et Société” ; à Saint-Lô, à l'invitation
de la Direction départementale de la jeunesse et des

sports, sur le thème “Le Sport aujourd’hui, votre défi-
nition” ; à Argelès-sur-Mer, à l’invitation de 1'UFO-
LEP de la région Midi-Pyrénées, sur le thème “Sport
d'aujourd'hui, sport de l’an 2000”.

Pour tout renseignement
S'adresser à Mouvement Critique du Sport,

58, rue de la Bretonnerie, 45000 Orléans.



violence
à la télévision

Éléments d’un débat complexe

FRANÇOIS VAILLANT

“Enseignant à l’Institut universitaire catholique de Marseille
(Sciences de l’éducation), auteur de : La non-violence. Essai de

morale fondamentale, Paris, Le Cerf, 1990 ; La non-violence dans

l’Evangile, Paris, Les Éditions ouvrières, 1991.

L'auteur tient à remercier Anne-Catherine Bisot, Christian Le Meut
et Christian Robineau pour les critiques, remarques et suggestions
qu’ils ont émises au premier projet de cet article.

a télévision génère-
t-elle des comporte-
ments violents ou

n’en est-elle que le
miroir ? En attendant
que les experts se pro-
noncent, des émissions
continuent à rendre un

culte à la violence. Où se

trouvent les dangers ?

Faits et notions préliminaires
es enfants et les adolescents passent en moyenne
3 heures par jour devant la télévision les jours de classe,

5 heures les autres jours. Ils la regardent moins durant les
vacances d’été, mais tous les records sont battus durant les
vacances de Noël. La quasi-totalité des jeunes (96 %) ont au

moins un téléviseur chez eux. Plus du tiers disposent d’un

poste dans leur chambre, ce qui permet aux parents de regar-
der la chaîne de leur choix dans la leur, sans beaucoup se

soucier de ce que regardent leur(s) chérubin(s).
Des scènes de violence existent aussi bien dans les fic-

tions (dessins animés, feuilletons) que dans les journaux
d’actualité et les reportages. En avril 1994, le Conseil supé-
rieur de l’audiovisuel (CSA) a dénombré une moyenne de
10 crimes par heure dans les fictions de 7F/, France 2,
France 3 et M6. Déjà en 1988, Le Point avait calculé qu’en
une semaine un enfant avait pu voir en moyenne sur les dif-
férentes chaînes 670 meurtres, 848 bagarres, 419 fusillades
et explosions, 15 viols, 14 enlèvements et 8 suicides. Le pal-
marès des chaînes demeure sensiblement identique au gré
des années : c’est M6 qui montre le plus de violences,
devant 7F], puis viennent France 2, France 3 et Arte.



38 françois vaillant

Toute la question est de savoir si la violence télévisuelle
entraîne des comportements violents, ou si, au contraire, elle
sert de catharsis, de défouloir ? Les réponses des experts
sont contradictoires. Les journalistes de la presse écrite

s’emparent régulièrement du sujet pour le traiter, souvent

sommairement'. La raison en est qu’ils confondent le plus
souvent agressivité et violence. Tout le monde ne lit pas
Alternatives Non-Violentes ! À la suite des travaux d’Erich
Fromm et de Denise Van Caneghem, nous aimons à distin-

guer deux grandes formes d’agressivité. La première est

nécessaire à la vie humaine. Elle désigne l’ensemble des
combats adaptatifs d’un individu. Denise Van Caneghem
parle ici de combativité”. La seconde, l’agressivité destructri-

ce, apparaît comme le sous-produit d’une combativité sépa-
rée de ses freins naturels et surtout de toute possibilité de
ritualisation.

En d’autres termes, il existerait une agressivité positive,
proche de la vitalité, et une agressivité négative. Celle-ci

peut conduire l’individu à commettre des violences quand il
ne parvient pas à exprimer ses peurs, ses colères et les senti-
ments d’injustice qu’il peut ressentir. Toute démonstration

d’agressivité, de vitalité, n’est pas synonyme de violence.
Nous appelons par ailleurs violence ce qui atteint la dignité
de la personne ou son intégrité physique : injures, coups,
blessures.

Une scène violente à la télévision a pour caractéristique
de retenir le spectateur, car — l’image étant produite par un

point lumineux qui se déplace à grande vitesse — plus la
scène va vite, plus la brillance de l’image captive celui qui la

regarde. Un coup de poing captive plus l’attention qu’un
bouquet de fleurs ! Alors que l’enfant est généralement
remuant, il est d’autant plus hypnotisé par l’image télévi-
suelle que celle-ci rapporte des scènes rapides. Ce n’est pas
un hasard si des parents préfèrent allumer la télévision pour
obtenir le calme de leur(s) enfant(s)*. La télé-baby-sitter
revient à moins de 0,20 F de l’heure !

La violence à l’écran évolue ces dernières années. Les

westerns, films noirs et ceux de guerre exhibent une

confrontation avec une histoire où il s’agit le plus souvent

de retrouver un semblant de paix ; or la violence est de plus
en plus traitée différemment. Elle correspond parfois à un

puits sans fond. On y sombre, avec pour seule perspective
de voir jusqu’où la violence peut conduire. Au cinéma, La

haine ou Natural Born Killers relèvent de cette visée. Il ne

s’agit plus de sortir de la violence mais de la pousser à bout.
Cette nouvelle économie des images de la violence cherche
à faire accepter la violence comme inéluctable. « L'aspect
insatiable, la volonté dévoratrice de ces images, écrit
Olivier Mongin, n’est pas sans lien avec l’idée qu’on ne

peut pas faire grand-chose contre le mal violent. »* Nous
voilà prévenus !

Le débat violence-télévision

U! seul point fait l’unanimité, le petit écran montre beau-

coup de scènes violentes. « Ne suffit-il pas d’appuyer
sur la télécommande pour prendre la télévision en flagrant
délit de massacre ? On tue, on casse, on explose, on désin-

tègre, c’est l’Apocalypse à jet continu, à longueur de matins
et de mercredis, aussi bien dans les dessins animés américa-

no-japonais que dans les films, séries et téléfilms made in

Hollywood. » Ces propos tenus en 1996 par Hervé Bourges,



la violenceà la télévision 39

président du CSA, sont à mettre au compte des indignations
qui ont l’art de ne pas prendre le mal au sérieux, tant il est
vrai que la principale trouvaille du CSA a été de demander
aux chaînes, à partir du 18 septembre 1996, de placer une

signalétique pour prévenir les téléspectateurs des dangers de
leurs programmations. Cette signalétique est probablement
mieux que rien, mais ne vient-elle pas absoudre les program-
mateurs ? « Sommet de la tartufferie, affirme Télérama ; on

ne sanctionne personne, on met des guirlandes de couleur
sur les images douteuses et l’on s’estime quitte. »°

Le débat violence-télévision ressemble parfois à celui de
la poule et de l’œuf. Lequel a engendré l’autre ? La télévi-
sion n’est-elle que le reflet de la violence réelle de la société,
ou bien, au contraire, par imitation la fait-elle naître ?

Deux thèses apparaissent. La première affirme que le

spectacle de la violence aide les spectateurs à évacuer leurs
émotions négatives et à réduire leurs comportements agres-
sifs susceptibles de dégénérer en violences. C’est la thèse de
la catharsis. À l’opposé, la seconde fustige la télévision. Par
sa force de suggestion, elle banalise les actes violents, légiti-
me la cruauté, diffuse la peur, pouvant induire par la suite
des comportements violents chez les spectateurs. La télévi-
sion est donc ici la principale responsable de l’univers irra-
tionnel et violent que connaissent tant d’enfants et d’adultes.
Sur quoi se fonde chacune de ces deux thèses ?

Première thèse : Les défenseurs des programmes actuels

répètent à l’envi une vérité, à savoir que les experts n’ont
encore jamais pu établir l’existence d’un lien quelconque
entre la violence à la télévision et la violence dans la vie
réelle. Selon eux, on a tort d’accuser la violence télévisuelle
de provoquer des cauchemars chez les enfants. Pour le pro-
fesseur Leibovici, psychiatre et psychanalyste, « un enfant
ne rêve pas à cause de la télé et de ce qu’il y a vu : il fait
des cauchemars parce qu’il est préalablement angoissé,
pour une raison ou une autre. La télé, elle, va simplement
structurer, valoriser l’anxiété déjà existante »'. Remarquons
au passage que le professeur Leibovici ne se demande pas si
l’enfant ne pourrait pas, le cas échéant, être angoissé par ce

qu’il a pu voir antérieurement à la télévision ! C’est encore

l’histoire de la poule et de l’œuf !

La fameuse thèse de la catharsis, qui désamorcerait

l’angoisse et la violence chez le téléspectateur, n’est nulle-
ment prouvée. De plus ce qui peut être vrai chez un sujet peut
être faux chez un autre“. Les tenants de cette thèse seraient
devenus minoritaires ces dernières années. Mais il y a de quoi
s’inquiéter de leur pouvoir. La plupart sont des responsables
d’émission, ou professeurs, psychiatres et psychanalystes.
Pour Louis Porcher, professeur des sciences de l’information
et de la communication à Paris III, la violence télévisuelle est

actuellement bien équilibrée, mais ce sont des intellectuels et

surtout les enseignants, perdus dans un monde en mutation,
qui ont choisi la violence télévisuelle comme « bouc émissai-
re pour des phénomènes qu’elle n’a pas créés » !!!”

Deuxième thèse : Ses défenseurs estiment qu’il faudrait

éradiquer toutes les scènes violentes du petit écran, car elles
ont tendance à transformer les individus en agents violents ou

en victimes potentiels. La fureur est communicative, excitant
les uns, effrayant les autres, poussant parfois jusqu’au crime.
« Jamais plus de violence, ni de pleurs ni de cris, nous on

veut une télé […] qui sourit », tel est le refrain d’une chanson

interprétée par les enfants d’une association éducative".



40 françois vaillant

Comme la banalisation des actes violents légitime la

cruauté et la peur, il faudrait bannir toutes les scènes vio-

lentes à la télévision, d’autant plus que l’association d’une

musique obsédante a des effets qui dépassent les intentions

affirmées des divertisseurs. Liliane Lurçat'', chercheuse au

CNRS, a démontré avec compétence que plus de 60 % des

enfants de maternelle collés à la télévision ont un sommeil

perturbé où se mêlent monstres, dragons, robots, scènes de

dévoration et flaques de sang. La télévision serait donc

contre-éducative. Mieux vaut alors fermer le poste pour tou-

jours, concluent certains'*.

Entre le cynisme
et la critique éperdue

| orsqu’on s’intéresse de près au sujet de la violence télé-

visuelle, il convient d’établir quelques constats :

< En février 1996, 88 % des Français ont jugé la télévision

trop violente".

4 "7er

FLE<3 x

e 1977 est une date à retenir. Cette année-là, Goldorak et

Candy ont débarqué en France du Japon, à bas prix.
D’innombrables dessins animés ont suivi, avec des récits

incohérents et leur lot de violences gratuites. Qui frappe qui,
et pourquoi ? Nul ne sait ! TF] et M6 continuent à exceller

dans ce genre de dessins animés. On en trouve moins sur les

chaînes publiques.
e Les fictions américaines totalisent 58 % des actes de vio-

lence, contre 7 % pour les productions françaises. Les fic-

tions les plus violentes sont les séries policières et les séries

pour les enfants. Elles sont diffusées. en série, comme leur

nom l’indique.
e Les journaux télévisés parlent de chômage, de crise,
d’attentats, de guerres. Rien de rassurant pour les enfants.

Beaucoup de parents exigent le silence de leurs enfants à

table au moment du journal télévisé. Ce qui est paradoxal
car ces parents appartiennent souvent à la génération qui
devait « se taire à table pour laisser parler les grandes per-
sonnes », ce que vivaient mal alors les enfants.



la violence à la télévision 41

e Il existe une réelle difficulté à codifier la violence. Une

strangulation est-elle plus violente que douze coups de cou-

teau ? Pour contourner les mesures du CSA qui s’inquiète
du nombre d’agressions physiques montrées à la télévision,
des responsables de chaînes tentent actuellement de les faire

remplacer par des violences psychologiques, impossibles à

quantifier. Adieu le sang, bonjour l’angoisse ! C’est encore

bon pour la publicité, nous y reviendrons.
e Les enfants comme les adultes ont besoin de divertisse-
ments. La télévision en présente de nombreux, dont le
niveau culturel n’est pas très élevé. On peut s’offusquer de
la pauvreté de la langue française qu’on y trouve, mais les

experts constatent que c’est le langage du Français moyen.
e La télévision n’apprend pas aux enfants à enrichir leur
vocabulaire. Mais certaines émissions enfantines peuvent les
inciter à lire. Ce fut le cas pour les magazines à bon marché

qui ont repris de bons dessins animés, comme « J était une

fois la vie », « Oui-oui », diffusés par France 3.
° Enfants et adolescents regardent parfois la télévision à des
heures tardives. Le poste reste allumé toute la nuit, surtout

dans des familles déshéritées. Alors que les parents sont partis
se coucher, les jeunes finissent par s’écrouler sur le canapé
après avoir vu les émissions qui, aux heures avancées de la

nuit, font triompher le crime et parfois le sexe. Comme quoi
le fameux prime-time n’est bien souvent qu’un paravent.

Malgré toutes les dérives possibles d’un comportement
télévisuel irresponsable, il conviendrait d’admettre plusieurs
faits :

e Les enfants sont comme les adultes, ils ont parfois besoin
d’évacuer les tensions du quotidien. Ils se réfugient alors
dans la mystification cathodique. Le problème est alors
l’excès de présence devant le poste. Les pédiatres recom-

mandent de limiter la durée quotidienne de télévision pour
les enfants à deux heures par jour, moins pour les tout-petits.
Ils préconisent également un dialogue réel parents-enfants
après chaque émission, car c’est lui qui permet à l’enfant
d’évacuer ses peurs et ses tensions.
° Une télévision qui censurerait les événements violents aux

journaux télévisés serait scandaleux. Ne conviendrait-il pas
plutôt de s’organiser en famille pour que les parents puissent

L’information aux USA
sur les grandes
chaînes locales

‘information générale d’ordre criminel (voitures et hélico-
ptères de police, cadavres, arrestation des suspects) sert
d'ouverture à 72 % des journaux télévisés locaux et occupe

entre 29 % et 33 % de leur durée. Le Centre des médias et des
affaires publiques de Washington a récemment analysé le conte-
nu de ces journaux dans treize métropoles américaines pendant
trois mois. Résultat ? Influencé par des consultants en marke-
ting, le déroulé des nouvelles est presque identique de Boston à
San Antonio : dans un bulletin d’information d’une demi-heure,
les crimes, la météo, les accidents, les désastres, les célébrités
du spectacle, le sport et la publicité totalisent en moyenne
24 minutes 20 secondes. Ce qui laisse, chaque soir, 5 minutes
40 secondes pour traiter toutes les autres affaires locales,
l’étranger, la santé, l’éducation, la science, l’environnement…

À quoi attribuer une telle débauche, résumée par la formule :

« If it bleeds, it leads » ? [Que l’on peut traduire par : “le sang à
la Une”. NDLR] Ancien vice-président de WBC, M. Joseph
Angotti suggère : « Pour l'essentiel, ça ne doit rien à un choix
rédactionnel. || s'agit d'une logique économique. C’est ce qu'il y
a de plus facile, de plus paresseux et de moins cher à couvrir. ||
suffit de se brancher sur les fréquences de la police, de réagir
aussitôt en dépéchant sur les lieux [du crime] une unité vidéo,
de passer sur place une heure ou deux, et de diffuser à l’anten-
ne ce que vous avez rapporté. » Et, question rapport, ce journa-
lisme bon marché, entrelardé de huit minutes de publicité par
demi-heure, satisfait pleinement les conglomérats multimédia,
qui, grâce à la déréglementation mise en route par le président
Reagan, peuvent désormais piloter plusieurs stations à la fois.
Leur marge de profit moyenne représente plus du double de ce

qu’engrange une presse écrite elle- même assez prospère.

Extrait de l’article “Un journalisme de racolage” de Serge Halimi,
paru dans Le Monde diplomatique d'août 1998



42 françois vaillant

voir le journal télévisé, en dehors du temps du repas pris
avec les enfants ? On peut choisir un journal télévisé à

19 heures 30, à 20 heures et à 20 heures 30 sur Arte, sans

que celui-ci soit connecté avec le repas qui reste le moment

privilégié pour un échange de paroles en famille.

< Les enfants et les adolescents où l’on ne se parle pas en

famille ont plus tendance que les autres à ne pas faire la part
entre le réel et l’imaginaire. Cet effet a pour conséquence de

brouiller certaines barrières psychologiques, ce qui peut
encourager le passage à des actes violents. Ce sont ces

jeunes-là qui auront le plus tendance à faire entrer les incivi-

lités et la violence à l’école. La violence devient alors pour
certains complètement banalisée.

e Il serait toutefois absurde de supprimer toutes les scènes

violentes dans les émissions pour enfants, car la violence

fait partie du monde humain. Une télévision sans violences

serait irréelle, contre-éducative.

Pour une culture de non-violence
à la télévision

P rendre la télévision plus éducative, quelles sont les

violences qui ne devraient jamais passer ? La vraie

question est ici, mais aucune équipe de chercheurs, à notre

connaissance, ne l’a encore prise en compte. On peut toute-

fois avancer quelques jalons pour à la fois respecter le déve-

loppement psychologique de l’enfant et développer le sens

du respect d’autrui.

Devraient être bannies les violences gratuites et incohé-

rentes des dessins animés et des fictions, la « vedettisation »

du gangster impuni, et les scènes sadiques. La violence

devrait être plutôt montrée comme un mal à combattre, y

compris dans les cas extrêmes. Quand par exemple des poli-
ciers ont tout tenté pour arrêter vivant un assassin, et qu’ils
n’ont pas d’autres solution que de le tuer pour l'empêcher de

continuer à nuire, il importe alors que l’attitude des policiers
fasse comprendre que la mort d’un homme est toujours
regrettable.

Loin de censurer l’apparition d’un conflit, il conviendrait

que les dessins animés et les fictions montrent également

Dragon Ball Z.

« Graphisme sommaire, images laides, univers sinistre,
idéologie dangereuse », note Télérama, n° 2442, p. 13

qu’on peut toujours être tenté de résoudre un conflit par une

parole échangée, une négociation. Cette piste n’évacuerait

pas la notion de conflit, avec ou sans violence. Elle permet-
trait au contraire de montrer que les conflits peuvent trouver

une résolution autre que celle qui utilise la violence. Ce qui
serait loin d’être triste, car chacun sait que l’humour est une

arme de choix pour réussir une négociation. La résolution

non-violente des conflits serait donc ici valorisée, avec tout

son cortège éducatif.

Ces quelques pistes ne supprimeraient pas les conflits et

la violence que connaissent les êtres humains, mais elles

viendraient abolir le culte de la violence qui, par imprégna-
tion et imitation, est mortifère.



la violence à la télévision 43

Le problème de la publicité

1 spots publicitaires sont des mises en spectacle de

produits, avec pour conséquence une quasi-absence
d’information sur eux. Il est étrange que la publicité échappe
aux critiques dirigées contre la violence télévisuelle"*.

La principale raison du maintien des scènes violentes
dans les dessins animés, les fictions et les téléfilms réside
dans le fait qu’ils permettent de retenir le spectateur devant
son écran. L’image et la musique vont vite, l’angoisse est

maintenue en haleine. C’est bon pour l’audimat dont tous les
tarifs publicitaires dépendent. Pour Jean-Claude

Raspiengeas de Télérama, « on n’en finirait pas d’énumérer
ces bulldozers d’une industrie qui, à l’image de la mondiali-
sation capitaliste, n’a les yeux fixés que sur ses comptes
d'exploitation. Tant pis pour les dégâts qu’elle inflige. [.…]
La logique du marché et le goût du profit l’ont emporté sur

le sens civique et le devoir moral »®. Les publicitaires et

programmateurs de violence vont main dans la main, surtout

pour les émissions destinées à la jeunesse.
En plus des scènes violentes qu’ils ingurgitent, plus de

75 % des enfants grignotent en regardant la télévision'®. Ils
se bourrent de Kinder, de chips et de confiseries en tout

genre, avec des boissons également mises en spectacle par la

publicité. Comment pourraient-ils avoir faim à l’heure du
dîner ? Chez les enfants les plus téléphages, les heures
d’immobilité passées à grignoter des aliments trop sucrés ou

trop riches en graisses favorisent une prise de poids qui
risque de se transformer en obésité précoce si l’on n’y prend
pas garde. Les petits Américains accusent, pour 31 %
d’entre eux, un excédent de poids.

Une étude menée par une équipe du Centre hospitalier
régional de Nancy fait constater que la consommation télé-
visuelle entraîne une augmentation du grignotage mais sur-

tout qu’elle incite les enfants à ne se nourrir que de produits
vus à la télévision : 74 % affirment qu’ils n’aiment manger
que des denrées vantées dans les spots publicitaires".

Les parents qui arpentent les supermarchés avec leurs
enfants savent bien la tyrannie que ceux-ci exercent sur eux.

Il faut beaucoup de temps et de patience pour faire com-

prendre à un enfant que le produit alimentaire ou vestimen-

taire vanté à la télévision n’est peut-être pas fameux. La

publicité encourage le mimétisme — source d’affrontement
et de violence —, l’absence de discernement, et engendre
une génération d’enfants frustrés quand les parents sont

désargentés. Si cela ne s’appelle pas une violence cachée, un

chat ne s’appelle plus un chat !

La violence télévisuelle
bientôt contrecarrée ?

lus d’un foyer sur deux dispose en 1998 d’un magnéto-
scope. Une nouvelle ère de consommation d’images

télévisées est peut-être en train de naître, même si elle ne

touche encore que les foyers généralement de la classe

moyenne.

De plus en plus de parents n’autorisent leurs enfants à ne

regarder que des cassettes vidéo. L’enfant choisit alors son

dessin animé ou son film. À noter qu’il n’ingurgite pas alors
de publicité ! Il faut ici saluer certains dessins animés dont
les histoires appartiennent à la culture universelle : Le livre
de la jungle, Blanche-neige, Pinocchio, Le bossu de Notre-

Dame, etc. Un enfant aime revoir plusieurs fois une même
cassette. Il peut en parler avec ses parents. Bien souvent ces

histoires ont pour vertu de rassurer l’enfant en lui permettant
de s’identifier à des héros inscrits dans une relation familiale
et sociale harmonieuse, ce sont Pingu, Babar, Oui-oui, etc.

Saluons ici au passage France 3 , qui, entre autres le matin,
a choisi délibérément de ne diffuser que des dessins animés
de bon goût, du genre de ceux cités précédemment. Des spé-
cialistes annonçaient une baisse d’audience pour France 3,
c’est le contraire qui s’est produit depuis 1997. Comme quoi
la violence n’est pas la panacée pour faire monter l’audimat,
n’en déplaise à 7F] !

Le magnétoscope permet également de voir, à des heures

acceptées par les parents, des émissions culturelles dénudées
d’un culte pour la violence : « Thalassa », « La marche du
siècle »... Des CD Rom apparaissent aussi pour les enfants
et les adolescents. Les consoles de jeux vont-elles être enfin
détrônées ? Un nouveau mode de consommation de l’image
va-t-il apparaître ? On peut le penser, mais touchera-t-il les



44 françois vaillant

jeunes des milieux défavorisés, ceux qui n’ont généralement
pas été éduqués à l’esprit critique ? Pour eux d’abord, et

pour tous les autres ensuite, il y a urgence à ce que la télévi-

sion cesse le plus vite possible de rendre un culte à la vio-

lence, et prône enfin une véritable culture de non-violence.

1) Télérama est à nos yeux le principal média à traiter avec compétence
du problème de la violence à la télévision. À noter que le mensuel Non-

Violence Actualité (NVA) a traité ce sujet dans ses numéros 151 et 220

(20 F l’un), avec chaque fois un dossier très documenté. NVA, BP. 241,
45202 Montargis Cedex - Tél. 02 38 93 67 22.

2) Cf. Denise Van Caneghem, Agressivité et combativité, Paris, PUF, 1978.

3) Voir ANV n° 95, « Guérir de la violence. L'apport des ‘Psy’ ».

4) Le téléspectateur n’utilise que les sens à distance que sont la vue et

l’audition. Les sens de proximité que sont le goût, le toucher et l’odorat ne

sont pas mis à contribution devant la télévision, alors que l’enfant est à un

âge où ils continuent à s’élaborer.

5) Olivier Mongin, La violence des images. Où comment s’en débarrasser ?,
Paris, Seuil, 1997, p. 42.

6) Télérama du 30 octobre 1996, p. 11.

7) Le Nouvel Observateur du 21/12/95, Téléobs n° 121.

8) Cf. M. CHALVON, P. CORSET, M. SOUCHON, L'enfant devant la

télévision des années 90, Paris, Casterman, 1991, p. 141. Ce livre est

remarquable par la finesse de ses analyses.
9) Louis PORCHER, Télévision, culture, éducation, Paris, A. Colin, 1996,
p. 126.

10) « Opération boule de neige contre la violence à la télévision », Place de

l’église, 53960 Bonchamp. Information lue dans NVA de juillet-août 1998,
p. 12.

11) Cf. Le jeune enfant devant les apparences télévisuelles, Paris, D.D.B.,
1994.

12) Cf. « Réseau pour l’abolition de la télé », C/° Publico, 145 rue Amelot,
75011 Paris.

13) Sondage Ifop-Le Pélerin magazine.
14) Cf. N° 103 d’ANV, encore disponible. La publicité valorise des

comportements annulant le temps que demande la réalisation d’un désir.
Elle incite à vouloir tout de suite ce que certains possèdent déjà. Le seul

moyen de s’approprier les objets que la publicité fait croire nécessaires ou

valorisants incitent des personnes à les prendre parfois par des moyens
violentes (vols,...).
15) Télérama du 30 octobre 1996.

16) Le Nouvel Observateur du 21/12/95, Téléobs n° 121.

17) Idem.



la violence à la télévision

Télé bête ou télé fête ?
Comment faire cohabiter, en

bonne intelligence, quatre
enfants (de seize à huit ans) et
une télévision ?

Du point de vue de la télévi-
sion comme du point de vue des
enfants, la question ne se pose
pas, la réponse est donc des

plus simples : plus ça marche,
mieux c’est !

: \ _ } Autant dire que cette ques-
tion est, éventuellement, une

question de parents, qui vont y
répondre dans un premier temps avec leurs fichus principes et
leurs drôles d’interdits. En vrac, à titre d’exemple : on n’appuie
jamais sur le bouton « pour voir ce qu'ily à » ; on ne le fait
qu'après avoir regardé un programme et encore en demandant
l'autorisation ; on ne regarde pas de dessins animés japonais ; on

n'allume pas la télévision en revenant de classe ; ni le soir s’il y a

classe le lendemain ; ni le matin, quoi qu’il arrive ; ni pendant les
repas ; on ne regarde les infos, jusqu’à treize ans, qu’à partir de
20 heures 20 ; on accepte la censure de certaines images…

Autant de barrières que ces chers enfants doivent à l’éduca-
tion, à l’expérience et à l’intuition de leurs parents, si soucieux
d'éviter la “bêtification” de leur progéniture et la béatification de
leur téléviseur ; barrières qui peuvent sembler arbitraires et par
trop ringardes, mais qui sont bien souvent commentées et expli-
quées.

Sans pour autant en rester là. Car la télé peut aussi être une

fête ! Nous avons essayé depuis quelques années de concrétiser
cette idée.

En période scolaire, soit les deux tiers de l’année, le goûter et
le dîner du samedi fusionnent, aux alentours de 18 heures : thé,
jus de fruit, brioche et confitures côtoient terrine, fromages et

petits restes. Et dans quelques instants, toute la famille va se

retrouver devant la télévision pour regarder un film préalablement
enregistré. C’est parfois une surprise des parents ; c’est souvent
un film repéré dans les semaines précédentes par l’un ou l’autre

des enfants et proposé pour le magnétoscope. Entre les grands
classiques, les péplums, les films historiques, les séries, films ou

téléfilms dont les héros sont des enfants ou des adolescents, cer-

tains dessins animés, certaines comédies pures ou quelque
exceptionnelle réalisation, il n’est pas vraiment difficile de trouver
une bonne idée pour chaque semaine, chacun devant bien sûr y
trouver son compte.

Ge moment privilégié, autour de la télévision, est d’autant plus
précieux qu’il est rare, attendu et désiré. Gare à ceux qui s’invitent
le samedi soir !

Ce film visionné en famille donnera peut-être lieu, dans les
jours qui viennent, à des mises au point, à des compléments
d'information, au commentaire des valeurs véhiculées (qui rejoi-
gnent bien souvent celles que nous essayons de transmettre quo-
tidiennement). On analysera d'éventuelles scènes violentes. On
parlera aussi de la nécessité d’un certain esprit critique et d’une
certaine distance à prendre par rapport aux images.

D'une occasion de fête, dans tous les cas, la télé peut alors,
parfois, devenir support éducatif. || y aura bien quelques “loupés”,
mais ce sera l’occasion d’expliquer ce qu’est un “navet”.

Ce système demande évidemment quelque souplesse, et le
téléviseur pourra être allumé, à la demande de l’un ou l’autre (cela
se discutant au coup par coup), le mardi soir, le mercredi après-
midi ou le dimanche pour tel ou tel documentaire ou reportage,
lui-même souvent enregistré dans la semaine.

La plus grosse difficulté rencontrée, c’est celle de trouver un

moment pour regarder “entre grands” (parents et aînés), des films
ou émissions plus difficiles et sérieux.

L'aventure n’est pas terminée : les revendications allant bon
train, il est sage d’envisager des aménagements. Mais il est tout
autant probable que l’essentiel demeurera.

Ni reine, ni sacro-sainte, respectueuse des repas, du sommeil,
du travail et de la lecture, notre télé nous est décidément bien
sympathique ! L

*
Professeur des écoles, près de Montpellier

45



,

Education
à la non-violence

COLIN N. POWER*

* Assistant du directeur général chargé de l’éducation à l’Unesco.

a volonté de propager une culture
de non-violence est devenue une

priorité de l’Unesco.

L’Unesco s’emploie déjà, en vertu de sa Constitution, à

contribuer à la paix et à la sécurité en promouvant la colla-

boration entre les nations à travers l’éducation, la science et

la culture afin d’encourager le respect universel de la justice,
de l’autorité de la loi, ainsi que les luttes pour les droits de

l’homme et les libertés fondamentales, ceci étant posé pour
tous les peuples du monde sans distinction de race, de sexe,

de langage ou de religion.
Aujourd’hui, la question de la paix et de la sécurité ne se

limite pas aux relations entre nations mais s’étend aux pro-
blèmes soulevés par la manière de vivre ensemble au quoti-
dien dans les écoles, les communautés, les villes, les ban-

lieues et même dans les familles. L’issue consiste à changer
les systèmes de valeur, les attitudes et comportements dans

la culture de tous les jours, ou, en d’autres termes, à

construire une culture de la paix.
Pour commencer à aborder le problème de la violence à

l’école et dans les universités, l’Unesco a organisé avec la

Fondation Pour la Dignité! un “Forum international sur l’édu-

cation à la non-violence” à Cintra, au Portugal, en mai 1996,
où les lignes directrices ont été définies pour un plan d'action.

J’aimerais rappeler que le plan d’action établi par le

forum de Cintra recommandait les mesures suivantes :

— mise en réseau ;
— projets pilotes ;
— établissement de partenariats entre des institutions édu-

catives et une large gamme d’autres institutions ;
— la formation d’enseignants, de formateurs d’éducateurs,

d’étudiants, de dirigeants et autres personnels associés à
l’école et à son environnement ;



éducation à la non-violence 47

— programme de développement, de recherche et d’évalua-
tion ;

— promotion générale et préconisation des principes et pra-
tiques de la non-violence :

— large campagne d’information et de projets.
Il est indiscutable que l’éducation est la clé du dévelop-

pement économique, culturel et social, et le chemin qui
mène à une existence paisible. Comme le montre clairement
la Déclaration de Séville sur la violence, suffisamment de
preuves scientifiques démontrent que les êtres humains ne

sont pas violents par nature. De nombreux facteurs, tant
individuels que sociaux, contribuent au développement de la
disposition d’un individu à employer la violence.

Mais, en fin de compte, un comportement excessivement
agressif est habituellement une réponse à un stimulus très
douloureux ou le résultat d’une mauvaise éducation. Il est

possible d'apprendre aux enfants et aux jeunes à “désap-
prendre” un comportement agressif ou perturbateur et à
acquérir des types de comportement contribuant à une exis-
tence et une coexistence paisibles.

Dans la publication D’une culture de violence à une cul-
ture de paix (Unesco, 1996), nous voyons comment des per-
sonnes de milieux culturels, sociaux et religieux différents,
ont appris ou se forment à vivre harmonieusement ensemble,
fêtent la diversité et apprécient la pluralité culturelle.

Les adultes peuvent apprendre à communiquer avec les
jeunes et être capables de comprendre leurs besoins de par-
ler et d’être écoutés. Les aptitudes à la médiation et à la
résolution de conflits peuvent être apprises et pratiquées,
afin que les conflits soient résolus d’une manière constructi-
ve plutôt que destructive.

Tandis que nous devons reconnaître que chacun d’entre
nous est capable de développer davantage ses compétences
sociales, nous avons également besoin de comprendre que
nous aurons toujours des besoins et des aspirations non

satisfaits parce que nous vivons dans un monde aux res-

sources sociales et financières limitées, ressources pour les-
quelles nous nous faisons concurrence dans un jeu où par-
fois nous gagnons et parfois nous perdons.

Ainsi, le conflit est naturel, mais le conflit ne devrait pas
Être confondu avec la violence que je définirais simplement

Photo de l’Unicef

comme l’intention de nuire dans le but de parvenir à ses fins
propres. Des biologistes contemporains nous considèrent
comme ayant le potentiel d’être “bien” (en tant qu’espèce,
nous sourions beaucoup) de même qu’un potentiel à être
agressif (comme les autres espèces lorsqu’elles sont mena-

cées). De toutes les espèces, l’espèce humaine est la moins
autonome, la plus sociale, la plus interdépendante.

Nous avons besoin les uns des autres: à partir de ce

simple constat, nous pouvons construire une culture de la
non-violence.

Depuis sa création il y a 50 ans, l’Unesco a lancé de nom-

breux projets éducatifs pour promouvoir une culture de la
paix, y compris dans des pays en situation de conflit: Algérie,
Angola, Bosnie, Cambodge, Haïti, Salvador, Palestine,
Rwanda, Somalie, pour n’en citer que quelques-uns.



48 colin n. power

Nous avons élaboré une structure intégrée pour dévelop-
per, de la tendre enfance à l’âge adulte, la connaissance, les

compétences, les attitudes, le comportement qui privilégie la

solution non-violente des conflits, le respect des droits de

l’homme, la compréhension interculturelle, la tolérance et la

solidarité.

Nous avons développé des modules de formation pour

enseignants sur l’éducation à la tolérance et soutenu des pro-

jets innovants destinés à aider les victimes de la violence,
réfugiés, prisonniers et jeunes marginalisés pour reconstruire

leurs vies au moyen de l’éducation.

Un exemple populaire très concret est celui du

Programme des écoles associées (ASP”) qui existe depuis
plus de quarante années. Il a mis en place, avec succès, un

réseau de plus de quatre mille cinq cent écoles travaillant

ensemble pour promouvoir la tolérance, la non-violence et la

solidarité.

Deux projets récemment lancés vont mettre sur pied de

nouveaux réseaux d’institutions éducatives. Ils seront reliés

dans l’avenir avec l’ASP afin de créer une force puissante
engagée activement dans la construction du sens de la défen-
se de la paix chez les enfants et les jeunes. Je fais ici référen-
ce au projet inter-régional pour une culture de la paix et de

la non-violence dans les écoles.

Le projet, qui doit encore être rendu opérationnel, vise à

réduire les conflits violents dans les institutions éducatives
ainsi qu’à améliorer et accroître les aptitudes des parents,
enseignants et étudiants à traiter le conflit de façon
constructive.

Ce projet inter-régional a été initialisé au forum interna-

tional sur l’éducation à la violence, sous l’égide de l'Unesco

et de la Fondation Pour la Dignité, à Cintra. Je désire égale-
ment mentionner le projet de coopération entre écoles inter-
nationales et nationales pour encourager la paix et la com-

préhension interculturelle dans les institutions éducatives.

L’Assemblée générale des Nations unies a proclamé l’an
2000 comme Année internationale de la culture de la paix.
Le défi de promouvoir une culture de la paix est tellement

vaste et d’une portée si considérable qu’il ne peut être

accompli que s’il devient une question prioritaire pour tout

le système des Nations unies.

Un tel effort mondial est nécessaire pour fournir aux per-
sonnes des compétences en matière de paix dans les

domaines du dialogue, du respect des droits de l’homme, de

la médiation, de l’élaboration de consensus et de la coopéra-
tion. Cela requiert des actions de coopération coordonnées

de la part des systèmes éducatifs, formels et informels, de la

société et des familles, aussi bien que la participation des

jeunes gens et étudiants eux-mêmes, non en tant qu’objets
mais bien en tant que sujets des actions proposées.

Mon engagement à travailler avec des enseignants et des

communautés sur les problèmes de violence à l’école vient

beaucoup de mon expérience personnelle en qualité d’ensei-

gnant et d’artisan de programmes éducatifs. Jeune homme,

j’ai commencé ma carrière d’enseignant du second degré
comme la plupart des autres jeunes enseignants : j'ai été

envoyé dans les écoles les plus dures et me suis vu confier

les classes les plus coriaces.

Les systèmes éducatifs ont une caractéristique étrange :

les enseignants les meilleurs et les plus expérimentés exer-

cent avec les étudiants les plus faciles à former tandis que
les moins expérimentés se voient assigner les affectations

les plus rudes. Je savais pertinemment que ma compétence
et mon horizon de carrière dépendaient énormément des per-
formances de mes étudiants aux examens publics.

Je savais également que les petits monstres dans mes

pires classes de science n’aimaient pas du tout l’école et que
la plupart échoueraient — ce qu’ils ont effectivement fait.

Donc ma première année d’enseignement fut une année de

conflits constants. Certaines de mes classes représentaient
une réelle menace pour mes perspectives d’avenir et cette

menace a bel et bien suscité une agressivité que je ne soup-

çonnais pas avoir. Vers la fin de l’année, j'ai réalisé qu’il y
avait un conflit sérieux qu’il me fallait résoudre ou alors je
renonçais à l’enseignement.

Je m’entendais pourtant bien avec ces mêmes petits durs

sur le terrain de cricket (oui, nous pouvons faire du bon cric-

ket en Australie) et sur le terrain de foot. J’ai appris, par

exemple, que les garçons s’intéressaient aux “karts”. Alors,

j'ai décidé de commencer mon enseignement l’année sui-

vante par la chimie et la physique du kart.



Le

AT

éducation à la non-violence 49

Oui, c’était fou, mais j'ai continué. Un jour, j'ai apporté
le moteur de ma tondeuse à gazon dans la classe, sachant

qu’un tel moteur pouvait actionner un kart. Mes élèves
m'ont envoyé un « Monsieur, mais purée comment vous uti-
lisez ça, c’est une épave ! » Ils ont dépecé le moteur, l’ont

réparé et rassemblé — et m’ont appris plein de choses que je
ne connaissais pas sur les tondeuses, sur les gens et sur les
valeurs.

C’était peut-être ma plus grande leçon sur l’enseigne-
ment : on ne peut enseigner si l’on ne respecte pas ses étu-
diants et si l’on ne croit pas en eux. Ma seconde expérience
provient des problèmes que les enseignants blancs
d'Australie comme moi rencontrent du fait d’avoir été éle-
vés dans une société raciste. L’Australie a extrêmement mal
traité sa population indigène.

En cela, notre système éducatif a joué un rôle honteux,
d’une part en contribuant aux stéréotypes négatifs que les
Blancs entretiennent à l’égard des aptitudes des peuples abo-

rigènes, d’autre part en supprimant et même en détruisant la
culture et les identités aborigènes. C’est en travaillant avec

les tribus Pitinjara d’Australie centrale, et avec certains de
mes étudiants en doctorat sur les modes d’éducation abori-

gènes traditionnels, que j’en vins à accorder de la valeur à
leur vision du monde et à apprécier la richesse de leur cultu-
re et sa valeur.

J’ai également travaillé avec une tribu plutôt retirée et

violente des montagnes de Nouvelle Guinée où j'en suis
arrivé à comprendre pourquoi ces gens qui attendaient telle-
ment de l’éducation devinrent désenchantés par ce que le

système leur offrait. Dans les deux cas, le système éducatif a

perdu son aura ; dans le cas des aborigènes, les jeunes
s’adonnèrent à l’inhalation d’essence, et dans l’autre cas à la
violence contre l’école — ils l’incendièrent et transpercèrent
de coups de lance certains enseignants.

La troisième expérience découle de mon activité de cher-

cheur durant un an à Chicago*. Une partie de cette année

consista à travailler sur les problèmes d’éducation dans une

école ghetto, Cran High. L’école cumulait toutes les caracté-

ristiques associées à de telles écoles — c’est un endroit très

dangereux. Pour la grosse masse de ses 3 000 étudiants

noirs, il n’y a aucune échappatoire aux problèmes générés

par l’accablement de la pauvreté, de la violence familiale, de
la désintégration de la communauté, du crime, de la dépen-
dance à la drogue, de l’exclusion et de l’indifférence des
autorités de Chicago.

Bien sûr que j'avais peur, mais j'ai tenu ferme en partie
parce que j'avais l’avantage de ne pas être américain et

ensuite parce que cela m’importait assez pour au moins

essayer de les aider à trouver leur chemin. C’étaient des
enfants sans place aux États-Unis, sans espoir pour le futur,
destinés à abandonner leurs études et à dériver dans les
mêmes modes de vie dysfonctionnels que leurs pères.

Après six mois d’enfer, avec les trente gamins avec les-

quels j'ai travaillé dans le sens du respect et de l’attention

réciproques, et même sur la valeur de venir à l’école comme

dans un refuge, j'ai appris que ces enfants n’étaient durs

qu’à l’extérieur, mais extrêmement fragiles en-dessous.

Ils avaient désespérément besoin de quelqu’un qui les

écoute, leur donne de la consistance, une structure et des

conseils, quelqu’un qui se soucie d’eux. Mais, selon la

façon dont leurs familles et leurs écoles fonctionnaient, ils
n’obtenaient cela que très rarement : seuls les membres de
leur gang les faisaient se sentir importants, leur seul véri-
table ami était le revendeur du quartier, leur seule évasion
l’alcool ou les drogues 1llicites, leur source de revenu le
crime violent.

Oui, j'ai appris qu’il est difficile de briser des schémas
bien établis de handicaps et de violence et que le pouvoir de
l’école et de l’éducation est limité. Mais, j'ai aussi trouvé

que nous ne sommes pas impuissants, que nous pouvons bri-
ser le cercle vicieux de la violence par des programmes
d’éducation contre la drogue et des projets pour jeunes gens
marginalisés. Il y a eu des réussites‘.

Nous apprenons à écouter les jeunes, les voix silen-
cieuses des oppressés, des marginalisés et des exclus, à ren-

forcer les communautés fragmentées, à comprendre combien
il est crucial d’intervenir tôt et de soutenir la source d’éduca-
tion la plus basique et la plus primaire : la famille. Nous
devons comprendre la primauté de la famille et la nécessité
de la soutenir car l’école ne peut à elle seule briser les
cercles de violence de la famille.



colin n. power

‘FAUDRAIT QUAND MEME PENSER
A AUEGER LES PROGRAMMES...

1e
1e S(.scoumirest

“
re008

Salut les Toons
El & TF! jeunesse

su . ee Gracs. - Beetho- tiques d'Allon Strars
ET - Fi Brindacter. - Chair ds poule. -

= tue- Hé Arnold.- brina. -

soleur Globule.- Spi-. 10,55 Flash infos 1,v
man. - Power Ran- 11,00 Motus

.

.
+ <.

ATurt
:”

41,40. Les Z'amours
. 12.20 Pyramide

j

11 1800 Journal 5

me AE vue cm pe

Kis
:

prete
(GRAMMAIRE
(FRANcAIS

Nous pouvons aider les jeunes à développer des compé-
tences sociales,à résoudre le conflit et à acquérir des apti-
tudes pour la vie. Et, si nous leur donnons une réelle chance

de s’en servir, ils peuvent triompher de l’adversité.

En substance, entre autres choses, j'ai appris que :

e Si notre situation et nos chances futures sont menacées,
chacun d’entre nous peut devenir frustré, en colère et

même envisager l’agression vis-à-vis de ceux qui nous

menacent : nous devons apprendre à vivre avec les

conflits.
e Nous devons apprendre à écouter, à entendre la peine de

nos élèves, à apprendre d’eux, à voir leurs talents, à croire
en eux, à les respecter, particulièrement ceux que l’on

considère ‘en danger”.

e Nos systèmes éducatifs, fortement sélectifs et acadé-

miques, échouent, aliènent et excluent de nombreux étu-

diants ; combiné avec l’influence corruptrice du culte du

pouvoir et de l’argent perpétuée par les médias, l’écono-

mie de marché est en train de créer un monde de plus en

plus inégal, conflictuel et polarisé, renforçant l’effondre-

ment de la famille.

Même dans des circonstances contraires, il existe des réus-

sites — certaines écoles fonctionnant dans des zones parti-
culièrement défavorisées se sont avérées fort efficaces

pour promouvoir la résolution pacifique de conflits et

combattre la violence (voir le rapport 1996 pour l’Unesco

de Ying Ying Lim et Morton Deutch, l’allocution prési-
dentielle’, AERA 1995 de Jane Stalling).

Ces projets tendent à avoir les caractéristiques
suivantes :

1.Ils considèrent le contexte global et les systèmes de sou-

tien pour les jeunes et leurs familles plutôt que des com-

posantes isolées (l’assistance publique, scolaire, la justice,
les médias, le travail et les groupes communautaires).

2.1ls mobilisent les dirigeants de la communauté, renforcent
des politiques existantes, soutiennent les structures, identi-
fient les facteurs de risque, apportent de nouvelles orienta-

tions, ont des objectifs clairs et des stratégies bien accep-
tées pour fortifier les communautés.

3.1ls reconnaissent l’importance de l’intervention préventive
et dotent les familles et les écoles des soutiens financiers
et sociaux dont elles ont besoin pour fournir des pro-
grammes efficaces aux groupes en danger.

4.Tls impliquent directement des groupes cibles dans la

conception et la mise en œuvre de programmes en écoutant
et en intégrant les groupes marginalisés. En incluant straté-

giquement les exclus et en s’attaquant aux obstacles à leur

participation et à leurs chances de vie, il s’agit de procurer
des supports supplémentaires pour les familles pauvres,
des remédiations pédagogiques formant à la résolution des

conflits, un programme pour promouvoir les compétences
sociales, éducation contre la drogue; repenser les politiques



éducation à la non-violence 51

scolaires en ce qui concerne l’échec et la gestion du com-

portement, la thérapie familiale, la formation des parents,
les possibilités de divertissement périscolaire, la formation
des enseignants à la résolution des conflits et l’engagement
communautaire, l’emploi des jeunes avec formation, la res-

ponsabilité médiatique — dans le but de renforcer les fac-
teurs de protection dans la famille, l’école et la communau-

té et de traiter les facteurs de risque.
Notre rôle à l’Unesco est de promouvoir le partage de

l’expérience de ceux qui travaillent dans les écoles et les
communautés qui ont des problèmes de violence. Nous cher-
chons ainsi à établir un réseau d’entraide et de projets entre

écoles.

Conclusion

N°: devons apprendre comment, pourquoi les pro-
grammes pour jeunes ‘en danger” fonctionnent bien et

comment nous pouvons créer des îlots de non-violence ;
comment nous pouvons mobiliser les personnes clé dans

chaque communauté pour établir un “détachement spécial”
de prévention pour la communauté; construire des partena-
riats et renforcer les comités pour mettre en œuvre leurs

propres plans d’action communautaire dans le réseau de

politiques intégrées pour les jeunes, et ce, avec le support
actif de plusieurs ministères (éducation, jeunesse et sport,

sécurité sociale, justice, santé, travail et emploi, etc.) afin de

pouvoir affronter l’exclusion et la violence à la racine.

Nous devons poursuivre les injustices, les causes des
frustrations endémiques, de la colère et de l’amertume en

nous-mêmes et dans chaque communauté si nous voulons

apprendre comment, dans nos propres communautés, passer
d’une culture de la violence à une culture de la paix.

Au nom de nos enfants, nous devons apprendre à prendre
soin, apprendre à partager et apprendre à oser, car : « À
moins de changer de direction, nous avons de grandes
chances de finir où nous nous dirigeons » (citation d’un
vieux proverbe chinois).

Traduction : Anne BASTIN

1) Foundation Pro-Dignitate.
2) Associated Schools Program.
3) Fulbright scholar.

4) Success stories.

5) The Communities that Care Project for examples.
6) Task force.



ntretien avec

Stephane HESSEL”

* Ancien ambassadeur, diplomate de l’ONU. Auteur de Danse avec

le siècle, Paris, Seuil, 1997.

es civils développent de plus en

plus d’initiatives pour résoudre les
conflits, ce phénomène culturel est

lui-même encouragé par l'ONU.

ANV: Vous pratiquez la médiation civile, tant en

France (collectif des sans-papiers) qu’à l’étranger
pour le compte de l’ONU (au Burundi particulière-
ment). Quel est l’itinéraire qui vous a conduit à de
telles implications ?

Stéphane HESSEL : Mon expérience de la vie m’a

détourné de la violence. Après la guerre de 14-18, mes

parents aimaient à répéter « plus jamais la guerre ». Ils

étaient devenus pacifistes... En 1939, je suis mobilisé et

envoyé sur le front de la Sarre. Front immobile : nous

n’avons pratiquement livré aucun combat. Après la démobi-

lisation, j’aspire à reprendre les armes pour combattre le

nazisme. À Londres, je rencontre Christian Fouchet qui me

dit : « Dans cette guerre, ce dont nous avons le plus besoin,
ce sont des aviateurs. Il faut donc s’engager dans l’armée

de l’air. » N'apprends alors le métier de navigateur-bombar-
dier, mais je ne l’ai jamais exercé. Je suis affecté au BCRA,
un service d’état-major.

En mars 1944, je suis envoyé en France, non pour faire

des sabotages ou assassiner des Allemands mais pour
recueillir des renseignements. Je n’ai donc jamais participé à

des actions violentes. Je finis cependant par être arrêté par la

Gestapo qui m’interroge. J’essaye de m’en tirer, non par un

refus violent mais par un discours visant à tromper mes

interrogateurs. Je suis envoyé à Buchenwald, puis affecté

dans un camp où sont construits des trains d’atterrissage
pour avions. Je m’en évade. Les nazis me reprennent et

m’envoient dans un camp de la mort. Des cadavres y sont

ramassés chaque jour. J’en tire la conviction que la violence

est un mal à combattre absolument. C’est pourquoi ma vie



entretien avec stéphane hessel 53

s’est ensuite orientée vers l’organisation rationnelle des rela-
tions internationales.

Je suis immédiatement convaincu par le bien-fondé de la
Charte des Nations unies. Avec elle, pour la première fois
dans l’histoire de l’humanité, une organisation internationale
se donne pour objectif la protection des droits de la personne
humaine. Le fil conducteur de mes engagements ultérieurs
se trouve là.

ANV: Quel bilan en faites-vous aujourd’hui ?

S. H. : La partie des droits de l’homme est loin d’être

gagnée. Je dirais même que, pendant ces cinquante dernières
années, le monde a connu une recrudescence des violations
des droits de l’homme. Il faut néanmoins reconnaître que
des systèmes de violences institutionnelles ont disparu : le

premier étant le fascisme, le deuxième l’apartheid, et le troi-
sième le stalinisme. En marge de ces phénomènes, le colo-
nialisme a été dénoncé et combattu.

Cette avancée considérable de la défense des droits de
l’homme est avant tout l’œuvre de civils. Ils tiennent un

rôle de plus en plus important de nos jours. Aux Nations

unies, l’intergouvernemental occupe une place primordiale,
mais le non-gouvernemental prend une importance accrue.

Quand une Conférence internationale se réunit actuelle-

ment, la première chose à laquelle on s’attache aux Nations
unies est la participation des organisations non-gouverne-
mentales (ONG). Comment vont-elles pouvoir s’exprimer ?

Quels rôles vont-elles pouvoir jouer dans les décisions

prises ? Nous ne sommes en réalité qu’au début de ce phé-
nomène. La montée du civil, de l’associatif, c’est-à-dire du

non-gouvernemental, est une dynamique qu’il serait très
difficile d’arrêter.

Les États qui prétendent que la Déclaration universelle
des droits de l’homme ne s’applique pas à eux, les Etats qui
justifient des actes violents soi-disant pour se défendre
contre des adversaires ou contre le terrorisme, sont de plus
en plus dans une impasse. Ils ne parviennent plus à

convaincre. Ainsi l’acte final de la Conférence d’Helsinski
a permis aux défenseurs des droits de l’homme de laminer
le stalinisme.

ANV: Les États acceptent-ils qu’il y ait un code de
valeurs au-dessus d’eux ? Beaucoup ne suivent ni
les recommandations des ONG ni les résolutions du
Conseil de sécurité.

S.H. : Le Conseil de sécurité n’est qu’un aspect de ce qui
s’est réalisé ces cinquante dernières années en matière de
rencontres intergouvernementales. Ce sont les Assemblées

générales de l'ONU, avec maintenant 185 États, qui rappel-
lent et mettent en avant les valeurs du droit, de la dignité de
la personne. Les textes, comme la Charte, la Convention sur

les droits civiques et politiques, la Convention contre l’apar-
theid, etc., sont des réalités internationales dont il ne faut
surtout pas sous-estimer l’efficacité. La décolonisation
n’aurait jamais pu se faire s’il n’y avait pas eu une constante

pression internationale grâce aux textes de l’ONU.



54 entretien avec stéphane hessel

Les relations intergouvernementales ont également per-
mis l’apparition de l’Europe. Les nations européennes, qui
ont connu tant de conflits meurtriers dans le passé, se sont

maintenant rejointes pour former une Union. Le Conseil de

l’Europe, pour sa part, a élaboré la Convention européenne
des droits de l’homme et a créé une Cour européenne des
droits de l’homme.

Il faut encore améliorer l’organisation rationnelle du
monde pour qu’il protège mieux la personne humaine. Mon

engagement militant se situe là. Je pense intimement que
nous parviendrons à un monde plus vivable si nous réussis-
sons à renforcer ce qui existe déjà.

ANV: Existe-t-il un lien entre la promotion des droits
de l’homme et le rôle des civils ?

S.H. : Certainement. Tout ce qui intéresse les droits de
l’homme signifie pour chacun la protection de ses droits
mais aussi la protection des droits des autres. Tout le monde
a le devoir de respecter les droits des autres. Nous pouvons
observer par ailleurs que plus les États sont amenés à faire

respecter les droits de l’homme plus les civils sont enclins à

les faire valoir.

ANV: Les États vont-ils finir par n’être que des
acteurs parmi d’autres sur le plan international, au

même titre que les médias ou les civils organisés en

ONG ?

S.H. : Si nous voulons que les médias fonctionnent libre-

ment, que les citoyens s’expriment plus souvent, que les

puissances financières ne soient pas incontrôlées, le seul

moyen d’y parvenir consiste à réunir les États et leur deman-
der d’exercer leurs responsabilités.

ANV : Vous avez beaucoup pratiqué la médiation
entre Etats en tant que diplomate. Aujourd’hui appa-
raît une médiation provenant d’initiatives civiles.
Comment voyez-vous cette évolution ?

S. H. : Pour les médiations diplomatiques entre les États,
quand les Nations unies envoient un représentant pour tenter

de mettre d’accord les parties en présence, le travail consiste

à montrer qu’il est possible de trouver une solution au

conflit. C’est une question de charisme et d’intelligence
constructive.

À côté de cela, des ONG font de la médiation une spé-
cialité, la FILDH"' par exemple. Leurs délégués se réclament

de valeurs universelles, comme la paix, la prévention des

génocides, etc. Ces valeurs ne sont pertinentes que parce

qu’elles ont été proclamées internationalement dans des

textes, même si certains États les ont oubliés dans un tiroir !

C’est parce que la paix est maintenant une valeur internatio-

nale que des médiateurs peuvent s’appuyer dessus pour la

construire.

ANV: Pour la première fois en 1998, le mot non-vio-
lence a été utilisé dans un texte des Nations unies.
Derrière le mot, n’y a-t-il pas la prise en compte par
l'ONU de la médiation et du rôle que lui donnent des
civils ?

S.H. : L’alternative à la violence s’appelle pour moi le

dialogue. Dans ce sens, le terme de médiation implique la

possibilité de faire se rencontrer des parties adverses. Ce qui
ne veut pas dire que l’on supprime les différences et les dif-

férends. Les violences entre États disparaîtront le jour où

l’organisation internationale sera assez forte pour que les

conflits potentiels trouvent quelque part un lieu où le dia-

logue se substituera à la violence.

Quand Federico Mayor de l’Unesco dit qu’il faut déve-

lopper une culture de non-violence, il faut comprendre
qu’elle progressera d’autant plus vite que les États la feront

valoir. Or les États n’iront dans ce sens que si les citoyens
exercent une pression sur eux.

ANV: L’envoi massif de civils pour des tâches
d’intervention non-violentes dans des zones de
conflits sera-t-il un jour organisé par l’ONU, laquelle
n’envoie le plus souvent que des militaires, les

casques bleus ?

S.H. : En ex-Yougoslavie, on a envoyé des magistrats,
quelquefois des avocats, des civils, mais c’est vrai que les

casques bleus sont des militaires. L'ONU a souvent pensé à

la nécessité de “casques blancs”. Le HCR” n’envoie que des

peut;
payes
1
hd

hace:
NT

et
NS

ra

ram

Rat
AN

GN

red
ECN
TE
A



entretien avec stéphane hessel 55

civils, mais cette organisation onusienne n’a qu’une voca-

tion humanitaire.

Si je parle souvent des Nations unies, c’est pour lutter
contre une tendance d’une certaine opinion publique qui dit :

“J’ONU, c’est bien, mais agissons en dehors de cette structu-

re”. Je suis convaincu qu’il faut améliorer les choses, mais
l’ONU présente l’avantage d’être déjà un cadre reconnu

internationalement. Elle est loin de disposer de tous les

moyens efficaces pour intervenir dans toutes les situations

dramatiques. Notre angoisse est de voir se développer
quelque part des violations insupportables des droits de
l’homme et de ne pas savoir comment réagir. Ce problème
est fondamental. Mais encore une fois, s’il n’y avait pas eu

la structure internationale de l'ONU créée en 1945, avec la
mise en contact des tous les États et de toutes les opinions
publiques, ces violations resteraient ignorées et nous

n’aurions pas la possibilité de nous demander comment les

supprimer.
L’ONU a besoin de toute une gamme d’instruments. Les

sociétés civiles ne disposent pas encore d’un corps d’inter-
vention civile et c’est regrettable. Ce corps pourrait être

composé de militants associatifs, de juristes, de psycho-
logues… Il faudrait qu’il soit reconnu par l’ONU. Les

casques bleus sont indispensables, mais je pense qu’il fau-
drait favoriser la création d’un corps d’intervention civile.
Tout ceci irait dans le sens d’une culture de non-violence.

Entretien réalisé par Bernard BOUDOURESQUES,
François MARCHAND et Jacques SÉMELIN.

Transcription : Bernard BOUDOURESQUES.

1) Fédération Internationale des Ligues des Droits de l’Homme.

2) Haut Commissariat des Nations unies pour les Réfugiés.



La médiation,
un signe des temps

* Formatrice à la résolution des conflits, Man-Lyon.

édiation
sociale de

quartier,
médiation scolaire,
médiation judiciai-
re…, la médiation est

apparue ces dernières
années dans de nom-

breux domaines, valo-
risant une culture de
non-violence.

Depuis quelques années déjà, a émergé dans le domaine
des sciences humaines et de la communication un nouveau

concept, celui de médiation. On ne compte plus le nombre

de conflits où le recours à une médiation est demandé par les

parties en cause ou proposé par les pouvoirs publics pour
mettre fin à un conflit qui s’éternise. Mais, au juste, de quoi
parle-t-on ? Il est important d’essayer de mieux cerner cette

nébuleuse car il y a très souvent une confusion conceptuelle
lorsqu’on parle de médiation. Nous verrons que l’émergence
de cette pratique se situe dans une période de crise profonde
des lieux traditionnels de régulation des conflits, et nous

essayerons de montrer en quoi la médiation est en filiation

avec une culture de paix et de non-violence.

Dans la réalité plurielle des différentes pratiques de

médiation il est important de distinguer :

e la médiation-connaissance appelée quelquefois la média-

tion-traduction. La complexité de plus en plus grande du

monde moderne implique le recours à des ‘tiers sachant” à

des experts dont le rôle est de permettre aux “non-

sachant” d’accéder aux connaissances techniques. Dans le

même sens les relations quotidiennes sont de plus en plus



la médiation, un signe des temps 57

enserrées dans des corsets réglementaires, le langage tech-

nique et administratif pénètre de plus en plus tous les

pores de la vie sociale, nécessitant le recours à des spécia-
listes pour les décoder. C’est pour cette raison que l’on
voit surgir une version moderne de l’écrivain public à tra-

vers ce que l’on nomme aujourd’hui médiation-traduction.
° la médiation interculturelle qui permet une meilleure com-

munication entre communautés ethniques différentes en

s’appuyant sur un travail de représentations mutuelles et

sur la réinterprétation des systèmes de référence de nature

coutumière, religieuse ou culturelle, à la lumière du systè-
me social environnant.

e la médiation comme un mode de gestion des conflits.
C’est cette notion qui servira de base à nos propos.

La médiation est l’intervention d’un tiers neutre et

impartial qui va faire se rencontrer les deux parties en

conflit, qui va aider au rétablissement de la communication,
qui va permettre à chacun s’exprimer son point de vue, sa

souffrance et enfin qui va aider à ce que les personnes trou-

vent elles-mêmes des solutions à leur conflit.

La médiation comme nouveau

mode de régulation sociale

e nouveau mode de régulation sociale émerge sur fond

de crise des lieux traditionnels de régulation des

conflits (la famille, le quartier, l’entreprise, l’école, et dans
un passé plus lointain, le curé, le secrétaire de mairie, les

“anciens”.…) et sur fond de perte d’influence des corps
intermédiaires (organisations syndicales, associations, et

mouvements d’éducation populaire…). Cette crise s’articule
sur trois niveaux :

* crise de la norme et de la loi : la norme ne s’impose plus,
elle est négociée, cette pratique de la norme négociée
s’inscrit partout ;

° crise de l’autorité : le contrôle s’opère de moins en moins

sur le registre de la sanction, de la punition et de plus en

plus sur celui de l’exclusion. En résumé on ne punit plus,

;

Qualités d’un médiateur
e savoir écouter, utiliser les techniques d'écoute active,

les reformulations ;
e être impartial, neutre, mais pas indifférent, être com-

plètement en phase, en empathie avec une partie, puis
avec l’autre partie ;

e être humble, savoir accepter les silences, les reculs, les
ruptures, les échecs…

e avoir toujours à l’esprit que le conflit appartient aux

deux protagonistes ;

savoir poser un cadre et le respecter, créer un climat
de confiance et de sécurité ;

ne pas vouloir tout traiter en médiation, savoir orienter
si nécessaire.

on “renvoie”, on met à la porte. C’est particulièrement
vrai dans les établissements scolaires ;

e une crise des valeurs et du sens.

La médiation intervient dans cet horizon-là en proposant
une négociation horizontale. C’est en quelque sorte une

négociation assistée instaurant une horizontalité par rapport
à ce qu’on connaissait avant, la verticalité traditionnelle.
C’est comme une réponse au dysfonctionnement de l’autori-
té ancestrale. À travers la multiplication des initiatives de



58 yvette bailly

médiation on assiste à un changement de paradigme en

matière de résolution des conflits avec la substitution d’un
mode conflictuel à un mode consensuel. La société occiden-
tale se décline sur le modèle de la compétition dans le
domaine économique, sociale et scolaire, et avec son corol-
laire le modèle de l’exclusion : le “perdant” est exclu de la
vie sociale, il est banni. Dans la période actuelle les change-
ments ne doivent pas être surestimés en raison de la toute-

puissance de la culture du “gagnant/perdant” mais les for-
mules de médiation permettent de sortir de ce système
conflictuel et d’aller vers un système plus consensuel, négo-
cié, fondé sur la culture du gagnant/gagnant. Le fondement
de la médiation ne repose pas sur la mise en avant d’une

quelconque rationalité juridique mais sur la construction
d’un nouvel équilibre dans les relations entre parties, en fai-
sant appel à la participation active de chacun dans la
recherche des solutions. On se penche autant sur la
recherche de responsabilités pour des événements survenus

dans le passé que sur les modalités des relations ou des
conduites futures.

Médiation et culture de paix
es conflits interpersonnels qui restent latents ou qui
dégénèrent en “guerre”, les relations tendues avec son

entourage, les jalousies qui sourdent au fond de chacun,
génèrent de la violence, du malaise, de la souffrance. Cela
fait partie du quotidien et mine de nombreuses personnes.
Comment être en paix avec soi-même, avec sa famille, ses

voisins, sans bien sûr être toujours d’accord, comment

exprimer son opinion, son ressenti, sans affecter l’autre, sans

le blesser ? Les techniques de médiation qui s’appuient sur

l’écoute active, l’empathie, le respect, le dialogue, la recon-

naissance de la différence, la tolérance, l’espoir dans le

changement, participent au développement d’une culture de

paix et de non-violence.

Un des fondements de la médiation est de croire profon-
dément en la capacité de chacun à trouver en lui-même la
solution à un litige, une fois que chacun a eu la possibilité de

s’expliquer, de dire sa souffrance, de faire tomber les préju-
gés et les incompréhensions, de se mettre à la place de

l’autre. Pour l’avoir tous expérimenté, le conflit s’alimente

d’incompréhension, de malentendus, d’amour-propre, de

notion d’honneur quelquefois bien mal placé. Le médiateur
n’a pas pour fonction de définir un gagnant et un perdant
mais d’aider à renouer le fil pour que les parties en présence
retrouvent la maîtrise de leur conflit et tentent elles-mêmes

d’y apporter une issue acceptable pour chacun. En faisant
valoir le respect mutuel, la médiation développe une justice
compatible avec la solidarité et la réconciliation. Le média-

teur va permettre aux deux parties en présence de verbaliser,
de mettre au jour leurs différends, leurs émotions, d’accou-
cher d’une solution : c’est un travail de maïeutique. Au

cours d’une médiation, le cheminement est lent et long pour
que la personne qui se sent victime, (et qui se présente
comme une victime) petit à petit s’interroge sur son niveau
de responsabilité. Après avoir exprimé son point de vue,

parler de son ressenti, après avoir vérifié que sa parole serait
écoutée et entendue, quelquefois, la “victime” ou “l’agres-
seur” cherche à comprendre pourquoi son comportement
participe aussi à l’emballement du conflit, comment ses pro-
pos ou son attitude alimentent la colère, l’exaspération de

l’autre et provoque de la violence. Le conflit, comme la

nature humaine, est très complexe et l’imbrication des liens

entre les deux protagonistes sont souvent très forts. À un

autre niveau, les grands leaders non-violents, Gandhi et

Martin Luther King, dans les luttes pour la justice, avaient
bien mis en évidence les relations entre l’oppresseur et

l’opprimé. Les actions de désobéissance civile et de non-col-
laboration ont permis de rompre avec cette soumission à

l’exploitation. Dans les relations interpersonnelles, “victimi-
ser” les individus étouffe leur citoyenneté, le médiateur ins-
taure une véritable rupture en offrant un cadre, des tech-

niques pour que chacun devienne acteur.

La médiation a aussi le mérite de tenir compte de la

complexité des relations humaines et du fonctionnement en

société. Dans notre compréhension des questions sociales
nous utilisons souvent une pensée cartésienne, rationalisan-

te, binaire. Nous aimons les choses tranchées : dans un

conflit on cherche à déterminer qui a raison, qui a tort, qui
est l’agresseur, qui est l’agressé. Or la réalité est beaucoup
plus complexe car elle est faite de contradiction, de para-
doxe, d’interaction. Le médiateur doit avoir une attitude qui



la médiation, un signe des temps 59

laisse la place aux silences, aux incertitudes, aux reculs, aux

surprises, aux interactions… à la vie.

La pratique de médiation permet d’instaurer dans la rela-
tion à l’autre une exigence éthique, celle de la retenue définie

par le philosophe Michel Serres. Tous ceux qui, dans un

contexte professionnel, associatif ou militant, œuvrent à
réduire les inégalités, à soulager la souffrance, savent que les
transformations en profondeur ne se réalisent que si l’indivi-
du est vraiment acteur. Il faut pour cela abandonner l’illusion
de sa toute-puissance sur les autres. Cela est difficile.
Réhabiliter le personne en tant que sujet est la seule façon
pour le médiateur de ne plus osciller en permanence entre le
désir de toute-puissance (on peut tout pour l’autre) et un sen-

timent d’impuissance total (on ne peut rien pour l’autre).
L’exigence de retenue, fondement même de la médiation,
concilie ainsi dans un rapport équitable les notions de respon-
sabilité individuelle et de solidarité collective.

Les différents modèles en médiation

| est nécessaire de faire un peu de typologie et de lister les
différents modèles auxquels se réfèrent les pratiques de

médiation.

modèle communautarien : il se fonde sur le principe que
tout groupe social, comme toute communauté humaine,
repose sur des valeurs communes. La recherche d’un
consensus sur ce qui rapproche, sur ce qui permet la cohé-
sion (par exemple : les us et coutumes, l’appartenance à

un même quartier, la tradition...) va aider à sortir du
conflit. L’idée principale est la réconciliation, cet objectif
va transcender les différends. Il s’agit souvent de recom-

poser des formes de socialisation à partir de la régulation
des litiges et de retisser du lien social. Cette influence est

très forte dans les pratiques de médiation sociale de quar-
tier, notamment dans les pays anglo-saxons où les églises
protestantes et les Quakers sont engagés.

° modèle contractualiste : c’est un modèle récent qui corres-

pond à la montée du libéralisme. L’idée principale est que
tout peut se négocier, tout peut entrer dans un contrat : les

rapports propriétaires/locataires, employeurs/employés,

mari/femme, parents/enfants.… Souvent c’est l’intérêt
individuel qui prime et qui s’oppose à une morale, à un

cadre, à un code vécus comme trop contraignants. On

passe des accords et le médiateur va aider à négocier.
C’est un modèle qui a tendance à se répandre dans cer-

tains milieux professionnels, on en voit vite les dérives

possibles.
e modèle thérapeutique : c’est un modèle qui considère que la

médiation est un soin et que le conflit est un symptôme, un

dysfonctionnement dans les relations interpersonnelles. Ce

dysfonctionnement doit être traité, guéri, l’équilibre restau-

ré. L’individu est ici sujet, et non pas objet de droit comme

le définissent la loi et la justice, il est sujet, auteur dans la
résolution de son conflit mais il est surtout sujet émotionnel

qui vit de tensions, qui éprouve des sentiments.

Ces trois modèles présentés ici d’une façon un peu cari-
caturale ne s’excluent pas nécessairement, on retrouve sou-

vent pêle-mêle ces trois influences dans les pratiques de
médiation.

Les différents champs
de la médiation

La médiation sociale de quartier
Dans de nombreux quartiers où la vie ensemble est diffi-

cile se créent des lieux de régulation des litiges faisant appel
à la participation active des habitants. Dans ces lieux récents
se pratique la médiation sociale, la médiation de quartier, de

voisinage. Ce sont le plus souvent des structures de proximi-
té (boutique de droit, point rencontre, régie de quartier…)
qui prennent en charge l’ensemble de ces petits litiges qui ne

font pas toujours l’objet d’un traitement judiciaire. Il s’agit
principalement de ces différends qui ponctuent la vie quoti-
dienne des habitants de banlieue : conflits de voisinage,
familiaux, petites dégradations de biens, altercations avec

des groupes de jeunes. Ces affaires par leur répétition par-
ticipent à la constitution d’un sentiment d’insécurité,
d’autant plus que la police et la justice, souvent interpellées
pour ces faits, sont particulièrement démunies pour les traiter.



60 yvette bailly

Dans le cadre des CCPD (Conseil communal de prévention
de la délinquance) ou des dispositifs de politique de la ville
et de développement social urbain, les institutions et les col-
lectivités locales soutiennent maintenant ces activités de

médiation, car elles réalisent qu’il est important de prendre
en compte les nuisances, les mésententes, les dégradations

qui perturbent la vie des habitants. Lors des séances de
médiation on traite de la vie quotidienne : le chien du loca-
taire de troisième étage qui jappe toute la journée, la querel-
le entre deux locataires pour une place de parking… Toutes

ces petites choses, ces préoccupations quotidiennes non

prises en compte sont le terreau des désillusions politiques,

onsieur Dubanchet fait appel au service de médiation du

quartier. |! habite en maison dans une petite cité pavillon-
naire dans la banlieue lyonnaise. |! est en conflit avec son

plus proche voisin, Monsieur Marion, qui est chauffeur routier et

qui a pris l'habitude de garer son camion (un 30 tonnes) sur

l'espace de parking commun aux deux maisons. M. Marion part à
5 heures du matin avec son camion, M. Dubanchet est réveillé
tous les jours même le samedi par le camion pétaradant de son

voisin. Cela dure depuis plusieurs mois. Ils se sont expliqués plu-
sieurs fois, sans résultat. Depuis ils ne se parlent plus. M. Marion
a un tempérament assez nerveux, il a l’habitude de faire comme il
l'entend, dit-il, personne ne lui a imposé quoi que ce soit.
M. Dubanchet est plus timide, il ne veut pas se laisser marcher
sur les pieds. M. Dubanchet fait appel à la police, qui fait une main
courante pour enregistrer la plainte mais ne veut pas se déplacer.
M. Dubanchet, de plus en plus agacé et gêné par le bruit du
camion, commence une “petite guerre” : il repère précisément à
quelle heure se couche son voisin et dès que la lumière est étein-
te, il lui téléphone pour l’injurier. C’est une façon de se venger,
son voisin le réveille le matin, il décide donc de l’empêcher de
s'endormir. M. Marion à son tour dépose plainte au commissariat
pour harcèlement, et bien sûr change de numéro de téléphone,
mais le problème continue car les enfants, très bons copains, ont

échangé les nouveaux numéros de téléphone. Les femmes sont
maintenant fâchées, et les enfants ont interdiction de se fréquen-
ter. Les habitants de la cité ont pris parti pour l’un ou l’autre, cer-

tains en viennent aux mains. Dans cet environnement de très
grande proximité où chacun vit sous le regard de l’autre, il y a

bien toujours quelque chose à jalouser ou à se reprocher… La vie
idéalisée en maison devient vite un enfer quand on est fâché avec

son voisin. Monsieur Dubanchet conseillé par un ami fait appel au

Exemple d’un médiation sociale
service de médiation. Monsieur Marion est alors invité à s’y
rendre. Poussé et encouragé par son épouse, il se présente devant
le médiateur, il est particulièrement énervé, ne voulant rien savoir,
rien entendre. Monsieur Dubanchet est lui aussi très excédé. Le
ton monte, chacun est sûr de son bon droit, il faut tout le charis-
me et le calme du médiateur, pour les faire parler l’un après
l’autre. Comme dans toute médiation, chaque partie s'adresse
d’abord au médiateur, et parle de l’autre en sa présence. On
entend M. Marion s'exprimer “oui, moi je suis un travailleur et je
me lève tôt, et mon enfoiré de voisin c’est un fainéant, qui fait la

grasse matinée.” et M. Dubanchet de répliquer “ah ça oui, on le
sait qu’il travaille, moi au moins j’embête pas tous mes voisins,
j'ai pas besoin d’un gros camion pour me faire remarquer…” Les

propos rancuniers pleuvent, puis petit à petit ils s'adressent la

parole en direct, une conversation s’instaure, chacun parle de sa

vie, Monsieur Marion de son travail pénible de camionneur et de la

pression qu’il subit de son employeur, Monsieur Dubanchet de sa

situation de chômage et de son énervement lorsqu’il voit l’outil de
travail de son voisin (ce gros camion garé devant chez lui), c'est

pour lui une provocation. Mais chacun reste fier et campe sur ses

positions, il faudra une autre séance pour trouver une solution :

Monsieur Marion s'engage à garer son camion à l’entrée de la cité.
Monsieur Dubanchet lui en est très reconnaissant, et comme du
fait de son chômage il a plus de temps que son voisin, en échange
il se propose d’entretenir la haie commune qui sépare leurs mai-
sons. Quelques mois plus tard, ils étaient ensemble à la fête du
lotissement.

Cette histoire simple, qui se termine comme un conte de fée,
est véridique… Y. B.



la médiation, un signe des temps 61

de la montée de l’exclusion et des idées extrémistes.
Valoriser le quotidien, résoudre ces tracasseries en tra-

vaillant sur la responsabilité de chacun restaurent l’individu
dans son rôle de citoyen et œuvrent à une meilleure cohé-
sion sociale. Là encore le médiateur va s’efforcer d’amener
les deux parties à trouver une issue au conflit, ce sont par-
fois des solutions qui ont peu à voir avec la nature du

conflit. Par exemple une personne âgée demandera que
dorénavant les jeunes de l’immeuble lui disent bonjour lors-

qu’elle les croise dans l’allée. Souvent à l’issue de la média-
tion chaque partie va solennellement et réciproquement pré-
senter ses excuses, ou se serrer la main en présence du
médiateur par ces gestes d’apaisement et de réconciliation,
symboliquement chacun reconnaît sa responsabilité dans le

conflit et montre qu’après discussion et explication, la com-

munication est à nouveau possible, la relation est rétablie.
Le traitement classique par la justice d’un conflit entre voi-

sins a tendance à polariser et à accentuer les différends. À
l’issue du procès, certes la personne en cause a été sanction-

née, la “victime” a obtenu gain de cause, mais cela ne règle
en rien la qualité de relation, la haine et les rancœurs sont

toujours là, et souvent même ravivées. Au-delà de la puni-
tion, au-delà de la sanction, les personnes en conflit ont sou-

vent besoin de reconnaissance, elles réclament de pouvoir
s’expliquer, de donner leur point de vue, elles souhaitent

dissiper les malentendus et aspirent le plus souvent à faire la

paix. Être en guerre avec son voisin est lourd comme un far-

deau et demande de l’énergie. Si le conflit est résolu dans un

esprit équitable, chacun y gagne en quiétude personnelle.

La médiation scolaire.
La médiation se développe dans certains établissements

scolaires. En effet la montée des incivilités et de la violence

incitent les équipes éducatives à réfléchir à de nouveaux

modes de régulation des conflits. Dans différents établisse-

ments des'médiateurs élèves ont été formés. Les élèves en

conflit entre eux peuvent alors s’adresser à ces médiateurs.

Les adultes peuvent aussi inciter les jeunes à faire appel aux

médiateurs. Si ces expériences de formation à la médiation

font un peu boule de neige, les véritables médiations effec-

tuées par les élèves restent rares. Il y a encore des réticences

importantes aussi bien du côté des adultes que des jeunes.
Par exemple, il n’est pas naturel, notamment pour des jeunes
garçons issus de banlieue, de demander de l’aide, de recon-

naître être en difficulté pour gérer ses rapports à l’autre.

Néanmoins la formation à la médiation a un effet très béné-

fique sur l’établissement scolaire car cela nécessite que
l’ensemble de l’équipe éducative se rencontre pour poser un

diagnostic sur la vie ensemble dans l’établissement, pour
construire un projet, pour réfléchir à des solutions inno-

vantes. Ce travail d’équipe renforce le personnel et donne

une certaine cohérence dans la gestion de la violence. C’est

aussi très bénéfique pour les élèves médiateurs qui grâce à la

formation gagnent en assurance, s'ouvrent aux autres,

apprennent à se maîtriser à et s’exprimer sans violence.

La médiation familiale
Elle est pratiquée essentiellement par des professions du

secteur psycho-social, juridique ou associatif. Elle s'inscrit

dans une démarche visant à aider les couples en instance de

divorce à trouver des solutions aux questions qui se posent à

eux : garde des enfants, partage des biens... Au-delà du

règlement de ces contingences matérielles, l’objectif est de

les aider à continuer à exercer leur rôle de parents auprès de

leurs enfants, alors que le couple conjugal n’existe plus.
Toute rupture affective implique une reconstruction des

rôles parentaux dans une situation nouvelle. Les sources de

conflit (exercice de l’autorité parentale, versement de pen-
sion alimentaire…) sont nombreuses, d’autant plus que des

sentiments forts d’amour et de haine habitent le couple qui
se sépare. La médiation familiale connaît aujourd’hui un

essor encouragé par les pouvoirs publics.

La médiation judiciaire
Elle est pratiquée sous la responsabilité d’un magistrat,

en général dans les maisons de justice, dans des associations

d’aide aux victimes, ou des organismes reconnus par les tri-

bunaux comme le Centre de médiation et de formation à la

médiation (CMFM) à Paris. C’est le parquet qui transmet

des affaires d’importance mineure (problème de voisinage,
coups, blessures, vol, agression, problème de couple...) à



62 yvette bailly

ces structures déconcentrées et propose une médiation que
chacune des parties en litige peut accepter ou refuser. C’est
ainsi qu’en 1991, sur les 96 dossiers transmis par le parquet
de Paris au CMFM, 51 ont été traités en médiation et 45 ont

abouti à un accord et un abandon de la poursuite judiciaire.
Dans ces pratiques de médiation pénale on s’oriente vers un

traitement différencié des infractions allant de la poursuite
traditionnelle à la réparation du préjudice causé. La sanction
a surtout une fonction de réparation. L'accord entre les deux

parties est consigné dans un écrit qui fait toujours l’objet
d’un contrôle de la part du juge. Là, comme dans les autres

champs où s’exerce la médiation, parallèlement au nécessaire

rappel de la loi, le fait d’être écouté, de pouvoir s’expliquer,
permet une baisse de la tension, un meilleur contrôle de ses

émotions, et une réflexion sur sa propre responsabilité. À
l’issue de la médiation, le plus souvent chacun repart avec le
sentiment que le conflit a été résolu d’une façon positive
pour les deux parties, et que la justice a été équitable.

La médiation est aussi utilisée dans les conflits du
monde du travail et en diplomatie au niveau international.

Les limites et les risques
de la médiation

omme toute nouvelle pratique sociale, la médiation est

déjà victime de querelles intestines. Certains “chefs de

chapelle” souhaitent que des codes de déontologie régissent
d’une façon très scrupuleuse cette nouvelle profession, et

demandent que la formation soit validée par un diplôme uni-

versitaire, d’autres plus intéressés par l’aspect innovant des

pratiques se passionnent pour ce nouveau mode de régula-
tion des rapports sociaux, enfin certains y voient plus prosaï-
quement un moyen de faire de l’argent, car la demande du

public est importante et peut être très lucrative. Sans entrer

dans ces polémiques, il est important de souligner les limites
et les risques possibles de la médiation. La médiation ne doit

pas se substituer à la justice, elle doit s’exercer dans un

cadre légal et non pas à l’ombre de la loi, elle ne doit pas
remplacer une prise en charge psychologique, ce n’est pas
un soin thérapeutique. Elle ne doit pas non plus rechercher

la réconciliation à tout prix. Il y a quelquefois un rapport de
forces très inégalitaire entre les deux parties en conflit, (dans
un conflit du travail par exemple, entre locataire et proprié-
taire, entre différentes communautés ethniques…). Le préa-
lable est que la partie opprimée fasse valoir ses droits : la
médiation ne doit pas remplacer une stratégie de lutte non-

violente qui dénoncera l’injustice et œuvrera à rééquilibrer
le rapport de forces. C’est pourquoi le médiateur doit être
très vigilant et doit savoir ce qui relève ou non de la média-
tion et de sa compétence.

Quels sont les risques éventuels que peut contenir la
médiation ? Le plus grave est le danger de la privatisation
qui s’étend à tous les domaines. Le juge lorsqu’il rend la

justice, la rend au nom d’un intérêt général, au nom du

peuple français, en référence à une loi qui existe, qui est

publiée, que chacun doit connaître (ou devrait connaître :

“nul n’est censé ignorer la loi”), qui est la même pour tous.

Il y a dans un tribunal le plus souvent transparence dans les

débats et les délibérations. Pour la médiation, c’est exacte-

ment le contraire : la loi n’existe pas, on la construit, on la

contractualise, les débats ne sont pas publics, ils se font dans
le huis-clos d’une relation individualisée. Dans cet ‘entre-
soi” il n’y a pas le “regard” de l’autorité, de l’État, de la

République. De plus le système judiciaire s’appuie sur le

principe de l’égalité de tous devant la loi, ce qui nécessaire-
ment n’est pas le cas dans la médiation puisque toute solu-
tion peut être négociée. Dans un contexte de développement
excessif du libéralisme et de la privatisation, on voit bien en

quoi la médiation peut être un risque pour la démocratie.

Il faut aussi s’interroger sur l’engouement des différents
acteurs sociaux et de la population pour la médiation.
Aurait-on enfin trouvé la solution miracle à tous les pro-
blèmes de communication ? Il faut se méfier d’un aspect
“très positiviste et trop fonctionnel” de la médiation.
Certains pensent : c’est rapide, c’est efficace, donc c’est

bien, il faut la généraliser. La médiation éclôt dans un

contexte socio-économique et culturel basé sur l’immédiate-
té et l’efficacité. Alors qu’on sait bien que quelquefois dans
un conflit il faut laisser du temps au temps, dans les rela-
tions humaines la blessure est parfois longue à se refermer et

la paix dans le cœur met longtemps à revenir.



la médiation, un signe des temps 63

La médiation semble répondre à une grande difficulté de
fonctionnement du système judiciaire, les tribunaux sont

encombrés de tas “d’affaires” qui traînent, les gens sont

mécontents. La mise en place des structures de médiation ne

doit pas être la seule réponse, le monde judiciaire doit

aujourd’hui s’interroger et œuvrer à un meilleur fonctionne-

ment, c’est un rouage important de l’état républicain. Il y
aurait du danger à ce qu’il soit complètement discrédité et

détourné de sa fonction qui est de rendre la justice au nom

du peuple français.

En conclusion

es réserves, qui soulignent l’extrême vigilance dont

doivent faire preuve les médiateurs, étant exprimées, il

est important de dire que la médiation œuvre pour une plus
grande responsabilisation des citoyens dans leurs rapports
avec les autres. Le développement de la médiation comme

mode de règlement des litiges dans un nombre grandissant
de domaines : famille, consommation, quartier, école, tra-

vail.…. annonce une refonte des modes de régulation des

conflits dans le sens d’une plus grande décentralisation, une

plus grande déprofessionalisation, d’une réduction d’un for-
malisme pesant. Ce phénomène n’est pas isolé, il s’inscrit
dans un mouvement généralisé de remise en cause des

formes traditionnelles de représentation. On passe petit à

petit de la notion de délégation à celle d’autonomie dans la

réappropriation de tous les aspects de son existence. Ce type
de situation traduit non seulement des changements dans la

distribution et l’organisation du pouvoir mais aussi une

redéfinition des relations entre la société civile et l’État, en

particulier celles de la légitimité du pouvoir à réguler les
conflits et les relations. Il s’agit d’une remise en cause du

“tout-État” acquis pendant des décennies de fonctionnement

(dans les faits et dans les mentalités) de l’État-providence.
La médiation participe en cela à une véritable révolution

“copernicienne”. En développant le dialogue, la responsabi-
lisation, la coopération, l’innovation dans la recherche de

solutions, le pardon et l’équité, la médiation participe au

développement d’une culture de non-violence. œ



BABETH DIAZ

BRIGITTE LI NTARD-DULAC

Contre violence
et mal-être
La médiation
par les élèves

er

pédagogie

DIAZ Babeth,
LIATARD-DULAC Brigitte
Contre violence et mal-être :

la médiation par les élèves

Paris, Nathan-pédagogie, coll. “Les pratiques
de l’éducation/collège”, 1998, 95 p.

Voici un ouvrage extrêmement sti-
mulant qui apporte une belle pierre à
l’édifice de la réflexion et de la pratique
de la gestion des conflits en milieu sco-

laire. Fruit d’une expérience menée par
les auteurs dans de nombreux établisse-

ments, il s’agit d’un véritable manuel
de la pratique de la médiation scolaire à
mettre entre toutes les mains des ensei-

gnants et éducateurs.

Ce livre aborde l’ensemble des

questions liées à la mise en place d’un

projet de médiation en milieu scolaire :

les conditions favorables, les difficul-

tés, les réticences, la formation, l’orga-
nisation, le suivi, les résultats, le bilan.

Le grand intérêt de ce manuel est qu’il
concilie une certaine exigence de

rigueur théorique avec le récit de nom-

breuses situations vécues par les élèves
et les enseignants, ce qui rend la lectu-
re très aisée et renforce la compréhen-
sion de la démarche exposée.

Cet ouvrage, comme d’autres qui
abordent le délicat sujet de l’apprentis-
sage à la résolution non-violente des
conflits à l’école, interpelle utilement
l’institution scolaire qui ne pourra faire

l’impasse d’une réflexion sur les diffi-
cultés d’une éducation à la médiation
et à la non-violence dans le cadre de
structures aux pratiques et aux objectifs
souvent très éloignés de celle-ci.

Alain REFALO

Jean-Michel BROHM

Les shootés du stade !

Paris-Méditerranée, 1998, 254 p., 95 F.

Pour être incisif, c’est incisif !

Le dernier livre de Jean-Michel

Brohm, ancien sportif et enseignant
sportif, aujourd’hui professeur de

sociologie à l’université Paul Valéry de

Montpellier, n’y va pas avec le dos de
la cuillère ! Paru un peu avant le

Mondial, son livre traite… du football.
Il montre la violence à tous les niveaux

du sport. La table des matières parle
d’elle-même. Voici les différents cha-

pitres : La barbarie sportive — Un

sport anthropophage — Le spectacle
du football impérialiste — La machine-
rie olympique — Le matraquage olym-
pique — La sportivisation totalitaire de

l’espace public.
Et encore, par rapport aux dévelop-

pements, ces titres apparaissent modé-
rés. Petit extrait pris au hasard pour
vous le montrer . « La FIFA

[Fédération internationale de football -

NDLR]. qu'il n’est pas interdit de

comparer aux sectes internationales

qui agissent — au même titre que

l’Église de Scientologie et les autres

empires souterrains de l’irrationnel —

comme rabatteurs et racketteurs de

fonds, collabore avec tous les États.
même les moins fréquentables, en assu-

rant son travail d’aliénation idéolo-

gique de concert avec les agences de

propagande du capital ou les officines
médiatiques du crétinisme ambiant qui
perpétuent la chloroformisation des
consciences et l’adhésion à l’ordre éta-

blit. » Ouf ! Au-delà d’un style et d’un
vocabulaire souvent peu non-violents,
les renseignements apportés et les idées

développées sonnent souvent juste, sur-

tout au regard de l’actualité. Mais que
cela n’empêche pas les lecteurs d’ANV
d’aller faire une ballade en vélo ou une

petite partie de foot entre amis.

Philippe CHERPENTIER



nous avons lu… 65

UN DOSSIER DU GRIP

; EURE
ts POUR UNE MEILL

2
COMPRÉHENSION

0

rche et dinlormation
asGroupede recher

sutla pa

GRIP

Armes légères, clés pour une

meilleure compréhension
Bruxelles, Grip, 1998, 24 p., 150 FB.
À commander : Grip, rue Van Hoorde 33,
1030 Bruxelles,
Belgique (38 FF, port compris).

Ce remarquable dossier fait froid
dans le dos. Personne ne peut préciser
le nombre de millions d’armes légères
qui se promènent dans le monde plus
ou moins illégalement. Certaines esti-
mations parlent de 500 millions, soit
une arme pour douze habitants.

Les experts de l’ONU distinguent
comme armes légères les revolvers et

carabines, les mitraillettes puis les gre-
nades et les mines. Elles ont pour
caractéristiques d’être bon marché,
faciles à dissimuler et d’un emploi
simple. Elles circulent au Nord comme

au Sud, pour alimenter les conflits

guerriers mais aussi pour « assurer

l’insécurité dans les villes ».

Ce dossier du Grip a le mérite de

poser les vraies questions sur la fabri-

cation, la vente et l’exportation des
armes légères, tout en montrant que
leur prolifération résulte d’un manque
d’harmonisation entre les conventions
internationales et les lois nationales
mais aussi d’une volonté politique de
désarmer les civils.

François VAILLANT

Sophie BODY-GENDROT

Les villes face à l’insécurité.

Des ghettos américains aux banlieues

françaises.
Paris, Éd. Bayard, 1998, 354 p., 130 F.

Que faire dans les villes où la

délinquance et l’insécurité s’accentuent
sans cesse ? Cet ouvrage ne vient pas

s’ajouter aux innombrables autres qui
traitent de ce sujet par un auteur qui
l’aurait choisi un beau matin en écou-

tant les nouvelles sur France Info.
L’auteure est politologue, spécialiste
des violences urbaines depuis de nom-

breuses années. Elle a réalisé de nom-

breuses enquêtes de terrain, aussi bien
aux États-Unis qu’en Europe.

Les premiers chapitres analysent les

violences aux États-Unis où l’on enre-

gistre ces dernières années une baisse

très nette de la délinquance et de la cri-

minalité. Cette baisse résulte conjointe-
ment « de réformes opérées au sein des

forces de police, de l’implication des
habitants concernés et de facteurs
additionnels de caractère local » (p.
195). La suite du livre intéresse des
villes françaises, avec ce qui a été

entrepris contre la violence urbaine à

Strasbourg, Marseille et Lyon.
En conclusion, la panne de la

démocratie est selon l’auteure l’une des
causes majeures du développement de
la violence. Rien ne changera si les

policiers et les citoyens ne changent
pas leurs représentions d’autrui, si rien
n’est fait dans la prévention sociale, si
une nouvelle citoyenneté n’est pas pro-
posée avec à la clé des lieux de média-
tion où se pratiquerait la médiation.

Cet ouvrage volumineux comporte
d’innombrables analyses fort documen-
tées. Il n’en demeure pas moins aisé et

passionnantà lire.

F.V.

SOPHIE BODY-GENDROT

Les villes face
> l‘’insécurit

Des ghetto sé es françaises
Bayard Éditions _-_-

société |



nous avons lu…

CHRISTIAN,
DELORME

de Dieu
ENTRETIENS
LUC BALBONT
RACHID BENZINE

gayard Éditions
PR

INTERVIEW |

Christian DELORME

Les banlieues de Dieu.

Entretiens avec Luc Balbant
et Rachid Benzine.

Paris, Ed. Bayard, 1998, 230 p., 99 F.
SN

À partir d’entretiens avec deux

amis, Christian Delorme livre des sou-

venirs, des réflexions sur l’immigra-
tion, l’intégration, les banlieues,
l’islam, le dialogue interreligieux… Il

s’agit d’un ouvrage merveilleusement
bien écrit, chaleureux, intelligent.

On s’y indigne avec l’auteur comme

on y sourit souvent en sa compagnie.
Membre du Haut Conseil de l’Intégra-
tion, Christian Delorme est écouté à

Matignon et à l’Élysée. Écouté ne veut

pas dire suivi, comme au sujet de la

régulation de tous les sans-papiers…
Mais on s’amuse par exemple en

découvrant le contenu d’un entretien

que l’auteur a eu avec Jacques Chirac,
et où il fut agréablement surpris par la

chaleur humaine du Président (p. 21 s.).

Ce livre est impossible à résumer,
tant il est habité de visages les plus
divers et de réflexions pertinentes.
Avec sa rencontre, à l’adolescence,
avec Martin Luther King, comme avec

ses engagements auprès des beurs, ses

analyses sur l’immigration clandestine
liée au travail au noir, son regard sur

les grandes religions, Christian
Delorme exprime des propos lucides et

mesurés. Ils témoignent du rôle d’inter-
médiaire que l’auteur tient entre villes
et banlieues, jeunes et gouvernants,
chrétiens et musulmans.

F.V.

ON SAINT-GERMAIN-DES-PRÈScoLLECTI

Anne KEANE

Miettes d’orage,
Paris, Librairie-Galerie Racine, 1998, 46 p.,
65 F.

Voici un recueil de poésie. Ce

genre littéraire est le parent pauvre des

librairies. Il faut croire que les Français
ont déserté la poésie depuis longtemps.

Mais que seraient nos vies sans la
saveur des mots ?

Comme tout bon recueil de poésie,
celui-ci est agréablement présenté. Il est

l’œuvre d’une femme, passionnée et

délicate, attentive aux êtres comme aux

choses. Prendre le temps de lire ces

textes procure beaucoup de joie. L’hor-

loge s’immobilise alors, comme pour
faire entrer le lecteur dans un monde

qu’il méconnaît mais qui est le sien.

F.V.

Michel AUVRAY

L’âge des casernes.

Histoire et mythes du service militaire.

La Tour d’Aigues, Éd. de l’Aube, 1998,
326 p.…, 140 F.

Le 8 novembre 1997, le gouverne-
ment français décide de suspendre la

conscription obligatoire, pour transfor-
mer peu à peu l’armée française en

armée de métier, laquelle continuera à

rafler plus de 20 % du budget de la

nation. C’est plus précisément le ler

janvier 2003 qu’il n’y aura plus aucun

conscrit dans l’armée.

Michel Auvray, ancien objecteur
insoumis, propose ici de retracer toute

l’histoire de l’armée de conscription.
L’histoire de la conscription, depuis

l’Ancien régime, montre combien les

dirigeants ont toujours oscillé entre

l’armée de métier et l’armée populaire.



nous avons lu… 67

MICHEL AUVRAY

p'ÂGE DFS

CASERNES
te

HISTOIRE ET MYTHES
DU

SERVICE MILITAIRE

Ce livre retrace de manière documen-
tée toutes les péripéties liées à la

conscription : stratégies militaires,
choix politiques, valeurs culturelles…

Après la Révolution et les aventures

napoléonniennes, force est de constater

que la conscription est plus une idée de

gauche que de droite, sans oublier que
les antimilitaristes, les anarchistes et

les non-violents sont parfois arrivés à
se faire entendre au prix d’innom-
brables sanctions et humiliations.

Il est regrettable que l’auteur
n’aborde pas, au moins dans sa conclu-

sion, le débat actuel sur les casques
bleus de l’ONU et l’intervention civile,
mais, nous répondra-t-il probablement,
ce n’était pas son sujet puisque celui-ci
concerne l’histoire passée et non celle
à venir. Cet ouvrage est néanmoins

appelé à devenir la référence pour tout

ce qui concerne L’âge des casernes. Il
le mérite entièrement.

F.V.

Jean BONIFACE

Jean-André LEGRAND

André De PERETTI

Encyclopédie de l’évaluation en

formation et en éducation.

Guide pratique.
Paris, ESF, 1998, 556 p.255 F.

Enseignants et formateurs les plus
divers passent une partie importante de
leur temps à évaluer le travail d’autrui,
en corrigeant des copies, en sélection-
nant des stagiaires…

Cet ouvrage a plusieurs entrées :

une réflexion sur l’acte d’évaluation,
des propositions de nature à faciliter
une auto-évaluation, des références et

idées pour assurer validement les
tâches d’examinateur ou d’administra-
teur. On y trouve de nombreux docu-
ments et fiches pratiques.

Il faut saluer la parution de cet

ouvrage, tant les conceptions habi-
tuelles en matière d’évaluation n’ont

Anpré DE PERETTI
EAN-ANDRÉ LEGRAND

Jean Bonirace er jen v-Anoré L

Encyclopédie
de l'évaluation

en formation
;

et en éducation
. Guide pratique

encore jamais été l’objet d’un guide
alliant théorie et pratique. Trop d’éva-
luations en milieu scolaire et en entre-

prise se font de manières triviales et

répétitives. Qui n’a jamais été découra-

gé par une annotation stupide, alors

qu’une saine critique peut au contraire

encourager l’élève ou le salarié ?

Un glossaire permet, à ceux qui
ignorent l’apport des sciences de l’édu-
cation dans le domaine de l’évaluation,
de comprendre les mots techniques uti-
lisés dans ce guide qui a le mérite de ne

pas trop jargonner.
F.V.

Barbara VICTOR

La Dame de Rangoon.
Aung San Suu Kyi
Paris, Flammarion, 1997, 218 p., 130 F.

« Tout ce que possède le peuple,
c’est cette Dame lumineuse qui vit
dans sa maison au bord du lac ».

Étrange itinéraire que celui de “La
Dame du Lac” dont la journaliste amé-

ricaine, Barbara Victor, retrace les

principaux démêlés avec la junte au

terme d’une enquête minutieuse menée
au cœur du pouvoir.

Fille du général Aung San, héros de

l’indépendance birmane assassiné alors

qu’elle avait à peine 2 ans, cette aristo-
crate aurait pu mener une vie confor-
table en Angleterre où vit son mari,



nous avons lu…

l’universitaire Michael Aris, avec ses

deux enfants. Mais il semble qu’elle ait

pris très tôt conscience qu’une mission
autrement plus cruciale l’attendait

quant elle fut appelée au chevet de sa

mère en 1988. Dans l’agitation qui
caractérisait cette période, Aung San

Suu Kyi fut portée à la tête de l’opposi-
tion à la suite d’une manifestation non-

violente réprimée dans le sang. En six

semaines, plus de 3 000 personnes
tombèrent sous les balles de la police et

de l’armée avant que la loi martiale ne

soit levée et un référendum promis. Le
26 août 1988, à la demande des leaders
du mouvement étudiant, Aung San Suu

Kyi prononça un discours qui la rendit
célèbre devant 50 000 personnes dont
les maîtres-mots étaient non-violence,
droits de l’homme et démocratie. La

Ligue nationale pour la démocratie

(NLD) naquit en septembre, elle fédéra

l’ensemble des partis prodémocrates.

Un Nobel en prison

Accusée de complot par la nouvelle

junte, Aung San Suu Kyi fut assignée à
résidence pendant 6 ans dans la demeu-
re de ses parents située sur les rives du
lac Inya.

Aujourd’hui, la “prisonnière du
lac” est devenue la prisonnière de

Rangoon, le Prix Nobel de la paix n’est

toujours pas libre de ses mouvements.

Elle ne cesse de réclamer le rétablisse-
ment de la démocratie et la reconnais-
sance de la victoire électorale de sa for-
mation politique acquise en 1990 dont
le SLORC l’a frustré. La junte prétexte
qu’une nouvelle constitution est préa-
lable à la formation d’un nouveau gou-
vernement. Depuis huit ans, les vingt-
deux généraux, formant le SLORC et

la convention nationale soumise à leurs

ordres, travaillent à la rédaction de
cette fameuse constitution, toujours
promise, jamais achevée. Cela prêterait
à sourire si dans l’intervalle, les empri-
sonnements arbitraires, la corruption,
la censure, le travail forcé et la misère

n’enfonçaient pas chaque jour la popu-
lation dans un abîme de souffrances.

La personnalité d’Aung San Suu

Kyi apparaît en creux dans cet ouvrage
qui s’attache avant tout à mieux nous

faire comprendre la situation politique
du Myanmar — appellation actuelle de

la Birmanie imposée par la junte.
Fidèle aux principes gandhiens qu’elle
a étudiés durant son séjour en Inde,
Suu Kyi s’est libérée de la peur : « Le

courage, dit-elle, vient en cultivant
l’habitude de refuser que la peur guide
l’action. » Chacun de ses faits et gestes

est intolérable pour les militaires au

pouvoir qui l’auraient éliminée depuis
dix ans si les défenseurs des droits de

l’homme du monde entier ne l’avaient

assurée de leur protection. Un jour, son

courage saura triompher du malheur.

Christian BRUNIER

Eugen DREWERMANN

Dieu en toute liberté

(traduction de Glauben in Freiheit

par Claude Maillard)
Albin Michel, 1997, 598 p., 160 F.

La religion est trop souvent un ins-
trument de domination, d’oppression et

d’aliénation. Mais la religion, si elle

prend pour fondement l’homme lui-

même, est essentielle au sujet en

marche vers sa liberté, car seul l’amour

qu’elle fait connaître peut donner la

force de vaincre l’angoisse existentiel-

le, la tristesse et le désespoir de
l’homme face à la vie, à la souffrance,
à la mort. L’amour seul accorde l’éner-

gie qui permet à l’homme de déployer
sa personnalité. Il est de ce seul fait

déjà le véritable lieu de la “révélation
divine”. Seul celui qui s’aime lui-

même est capable d’aimer l’autre,
d’aimer Dieu en l’autre. Mais l’inverse
est aussi vrai : seul celui qui se sent

aimé est capable de s’aimer lui-même,
et d’exclure la peur de soi-même, de

l’autre, du monde. La foi ne doit et ne



nous avons lu… 69

peut être autre chose, pour l’essentiel,
que le sentiment d’avoir accédé à soi-
même en ayant été inconditionnelle-
ment accepté. Aussi faut-il rendre
confiance à l’individu dans sa propre
compétence en matière de religion, afin

que la religion redevienne le produit
des expériences de chacun, afin que
chacun prenne possession de ce cadeau

qu’est sa propre existence.

Tels sont les thèmes abordés par
Eugen Drewermann, prêtre, théologien
et psychothérapeute allemand, interdit

d’enseignement, de prédication et de
ministère sacerdotal depuis plusieurs
années. Celui qui avait provoqué le
scandale en analysant, dans Fonction-
naires de Dieu, les structures alié-
nantes d’une Église qui s’impose d’en
haut, s’attache aujourd’hui à refonder
la religion en partant d’en bas : des

angoisses et des espérances qui font

qu’un homme s’éveille à lui-même.

Pour bâtir une théologie crédible,
Drewermann met à contribution la
connaissance anatomique et physiolo-
gique du cerveau, l’éthologie, la psy-
chologie des profondeurs et de

l’apprentissage, la philosophie, l’étude
des religions dans le temps et dans

l’espace. Il étudie le processus de
l’évolution pour montrer par exemple
comment la reproduction par la sexua-

lité a permis l’individualité, la
conscience de la mort, et l’amour. Il
montre les dénominateurs communs

des phénomènes religieux dans l’his-
toire et à travers le monde, et fait com-

prendre pourquoi, du fait de leurs

racines psychiques, les symboles des
différentes religions présentent une

profonde parenté. Il explique comment

les mythes et les symboles des reli-

gions mésopotamiennes et égyptiennes
ont été repris par les premiers chrétiens :

ceux-ci ont déifié Jésus de Nazareth

qui avait une telle proximité de Dieu et

une telle confiance en lui qu’il l’appe-
lait son Père. Par la suite, l’Église a

transformé les mythes égyptiens (filia-
tion divine, naissance virginale, des-
cente dans la mort, résurrection, ascen-

sion) en réalités historiques, puis en

dogmes, puis en réalités métaphy-
siques. Mais « pour le prophète de

Nazareth, il n’y avait qu’un seul critère

décisif de la valeur d’une conscience

religieuse : l'humanité ».

Eugen Drewermann montre com-

ment l’angoisse existentielle est à la
racine de divers maux contemporains :

la peur de mourir de faim qui nous

rend incapables de partager ne sera

vaincue que par la présence apaisante
de l’autre, et en dernière analyse par un

esprit de communauté à l’échelle du

genre humain. L’angoisse d’être tué

qui génère la course aux armements ne

sera vaincue que par la confiance :

confiance en soi, en l’autre, en Dieu.

Dès lors, la tâche de l’homme, et

celle de la religion, est de travailler à la
réalité du monde de façon à la rendre

plus humaine : redécouvrir le caractère
sacré de la nature, libérer l’homme de

l’oppression et de l’aliénation, guérir la

personne des ses blessures psychiques et

lui rendre son autonomie dans son rap-
port à Dieu. La religion, et notamment

le christianisme, ainsi libérés du dogma-
tisme et du fanatisme, peuvent favoriser
non plus la discorde, mais la concorde
entre les hommes, et deviennent une

invitation, adressée à tous, à prendre un

nouveau départ dans leur humanité.

Étienne GODINOT



documentshess,
iers, rechercngoss sur [a non-violence

ésolution Non-violente des Conflits (IRNC)
Û

urlaR
revue associéee à l'Institut de Recherches S

Offrez le numéro d'Alternatives non-violentes

que vous venez de lire sur “Cultiver la non-violence”
1 exemplaire : 60 F au lieu de 2 F.

3 exemplaires : 160 F au lieu de 267 F

5 exemplaires : 270 F au lieu de 385 F

Prix
RFÉDUITS

Tous ces tarifs s’entendent port compris.

À retourneràANV B.P 27, 13122 Ventabren
--—---- 2 e---------------- ee eee eee ee ASS S SAS CSSS SSSR SC OS TS See CS SA ASS S SO SACS SC SC RSS CSSS ST S ST SU S

1

Non... .....….………………….….…..…. Prénom... …..… …… ….…………:……_………_…_…_……!©

Adresse... .… .…_…………î……_…_……__…_……__…_…_…_……..….….………….…………… :.……….…_…__…_…°....….….……_……rinamerentenr

CODE DOSIO cenccuscccccer cet een nie a arr eme een naar 01e ctee een Ana VAT VINS nee nnisne rire rater terre errant

Je commande … exemplaire(s) du n° 109 d’ANV pour le prix de

Envoyez-moi gratuitement ..….….……. exemplaires du dépliant de présentation d’'ANV

Joindre le chèque à la commande, à l’ordre de ANV.



Bonne nouvelle !
Les tarifs d'ANV
ne bougeront pas

en 1999,

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : A.N.V.
BP 27

13122 Ventabren

Nou:.. .OÛûüâ.

Préroon:. …..

Adresse: . .:… …. ,

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro …………

Jecommande. … … dépliants de présentation de la revue

(gratuits).

Tarif ordinaire : 200 FE. (30 euros)
Soutien : 300 FE. (42,25 euros)

Petit budget : 145 FF. (21,87 euros)

Étranger : 260 FF. (39,21 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un
immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d’i numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la somme de …………………

à l’ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F)
A partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou

agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et du

pardon. Avec O. Abel, E. Granger, J. Sommet…

N° 86 : L'ÉTAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F)
Il existe un rapport entre l’Etat, la guerre et la violence. L'État de droit

peut aller dans le sens de la non-violence, mais à quel prix ? Regard sur

la philosophie politique d’Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard

Quelquejeu, Hervé Ott… Interview de Blandine Kriegel.

N° 88 : FACE AUX VIOLENCES SEXUELLES (52 F)
Viols, prostitutions, harcèlements sexuels. La non-violence offre des

possibilités pour lutter contre ce qui défigure la relation homme-femme.
Témoignages et analyses. Avec J. Dillenseger, |. Filliozat…

Remarque :

N° 93 : FAITES L’'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, à la différence de l'ironie ou de la méchanceté. Il

est depuis longtemps un instrument de résistance à l'oppression et à la

bêtise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux

exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénomène de l'humour.

À lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (52 F)
L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l'islam ont historiquement
prôné l’usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un tel

constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUÉRIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolution non-

violente des conflits est utilisée par des “psy” pour certaines thérapies.
Mieux se connaître pour mieux vivre est une tâche jamais achevée.

Avec |. Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon…



N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine de mort.

Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particulièrement aux USA.
Le rôle du christianisme et de l’islam à l’égard de la peine capitale. Avec
des textes de V. Hugo, L. Tolstoi, A. Camus, R. Badinter…

N° 97 : INTERVENIR SANS ARMES POUR LA PAIX (58 F)
L'intervention de civils non-armés présente de nombreuses possibilités
pour résoudre des conflits à l'étranger : prévention, interposition, média-
tion… || s'agit d’une autre dynamique que celle des casques bleus et de
l'humanitaire. Exemples, débats et prospectives. Avec le général Cot, T.

Ebert, J.M. Muller…

N° 98 : FRONT NATIONAL :
VIOLENCE CACHÉE (58 F)

Ni la banalisation, ni la diabolisation n'ont empêché la progression du FN

- quimasque sa culture de violence. Un nouveau regard est portéici sur le
- populisme de J.-M. Le Pen, comme sur les erreurs de la classe politique

à son égard. Avec P. Bataille, N. Mayer, C. Rojzman, J. Roman…

N° 99 : QUAND LA SOCIÉTÉ SE FRACTURE (58 F)
Plus qu’un dossier sur l’état de la fracture sociale, ce n° montre en quoi
la misère et l'exclusion sont des formes de violence. Travailleurs sociaux,
enseignants, volontaires ATD quart-monde, personnel de santé et socio-

logue témoignent, analysent et font des propositions. Regards sur

Marseille.

N° 100 : QUESTIONS À LA NON-VIOLENCE (58 F)
Outre l’événement d’un numéro 100 pour une revue trimestrielle consa-

crée à la non-violence, la parole est donnée à plus de vingt personnalités
françaises et étrangères. Aussi bien la nature que l'efficacité de la non-

violence sont ici réévaluées. Fort utilement.

N° 101 : S’'ARMER DE PATIENCE (58 F)
La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparaît aussi
comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violen-
ce vont ensemble, pour éviter l’irrespect mais aussi les écueils de la
lenteur et de la vaine précipitation. Réflexions à partir de nombreuses
situations. Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut…

N° 102 : GANDHI ET L'INDÉPENDANCE DE L’INDE

50: ANNIVERSAIRE (58 F)
La partition de l’Inde était-elle inéluctable en 1947 ? Que reste-t-il

aujourd’hui de la pensée de Gandhi en Inde ? Mythes et réalités au

sujet de la personne de Gandhi et de son action non-violente. Ce

numéro remet salutairement les pendules à l'heure sur l'indépendance
de l’Inde et le vrai visage de Gandhi.

N°

N°

le senset l'esprit,eed’munies victimes.
sePublicitéet violence. Publicité et sexisme.

: Comment résister , Avec F. Brune, 5 Gradis,

104 : LA NON-VIOLENCE DÈS L’ÉCOLE (58 F)
incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la vie sco-

laire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux exemples de
méditations et d'actions pédagogiques innovantes, capables de restaurer
une véritable relation éducative.

105 : FEMMES, FÉMININ, FÉMINITUDE (62 F)
Les femmes incitent de nos jours les hommes à se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les femmes
seraint-elles plus actives en non-violence que les hommes ? Avec Élisa-
beth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette Sineau, Fiammetta Venner…

106 : DERRIÈRE LES BARREAUX : LA VIOLENCE! (62 F)
La prison n’éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices sexuels,
et trafics en tous genres rodent en milieu carcéral. Dépeupler les prisons,
est-ce possible ? Quelles alternatives à l’enfermement ? Avec Jean-Claude
Bouvier, Martine Dumont-Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot…

107 : POUR UNE ÉCONOMIE CITOYENNE (62 F)
Le Palais Brongniart et ses CAC 40 euphoriques sont une insulte pour des
millions de citoyens. Ni marché ni planification — pourquoi les 35 heures
— la santé au travail se dégrade — regards sur les systèmes locaux
d'échanges (SEL) et sur d’autres initiatives citoyennes. Avec Etienne

Godinot, Jacques Muller, Alain Véronèse, Serge Volkoff…

108 : LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE (62 F)
Ce numéro a pour ambition de faire connaître la désobéissance civile, pen-
sée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoï, Gandhi. jusqu’au
procès Papon. Son originalité non-violente, sa force et ses limites. Avec

Jean-Baptiste Eyraud, Christian Mellon, Jean-Marie Muller, Bernard

Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo…

109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)
Les comportements humains dépendent beaucoup de l’environnement cul-

turel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une culture de non-vio-
lence pourra se développer. La violence à la télévision, éléments du débat ;
la compétition sportive mise en question; la prolifération des armes légères
en vente libre. Avec Sophie Body-Gendrot, Michel Caillat, Stéphane Hessel, François Vaillant…

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 4ème trimestre 1998 / Maquette : Goliards’Presse/ Imp. Reynaud - 42000 Saint-Étienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES
BP 27
13122 VENTABREN
Tel.+ Fax 04. 42 28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
{ERNC)

COMITÉ D’ORIENTATION

Sylvie BLÉTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

François MARCHAND

Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

Christian ROBINEAU

Hans SCHWAB

Jacques SEMELIN

Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Redacteur en chef :

François VAILLANT

AE sommaire EE
Éditorial 1

La décennie 2001-2010 a été proclamée par l’ONU pour une culture de paix et
de non-violence…

Cultiver la non-violence
PEUT-ON PARLER DE “CULTURE DE LA NON-VIOLENCE” ?

Bernard QUELQUEJEU

VERS UNE CULTURE DE NON-VIOLENCE
Jean-Marie MULLER

BIENTÔT LES ARMES À FEU

DÉTENUES PAR LES CIVILS ENFIN INTERDITES ?
François VAILLANT .

RENDRE CRÉDIBLE LA LUTTE CONTRE L’INSÉCURITÉ
Sophie BODY-GENDROT

LE SPORT, LA COMPÉTITION, LA VIOLENCE
Michel CAILLAT

LA VIOLENCE À LA TÉLÉVISION
François VAILLANT

ÉDUCATION À LA NON-VIOLENCE
Colin N. POWER

ENTRETIEN AVEC STÉPHANE HESSEL
François VAILLANT

LA MÉDIATION, UN SIGNE DES TEMPS
Yvette BAILLY

NOUS AVONS LU

HIVER 98-99


