
pel'a D

ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

revue trimestrielle 64 F
9,76 euros



Un livre essentiel sur la culture

de paix et de non-violenceConflit
mettre bors-jeu la violence 5 pes propositions concrètes

pe

pour mettre hors-jeu la violence

#2… dans la vie de tous les jours‘

sans renoncer à nos droits

APPRENONS
LA RÉSOLUTION
NON-VIOLENTE
DES CONFLITS!

Tirage : 4500 ex

ee

NON-VIOLENCE ACTUALITÉ Deuxième édition
BP 241 45202 Montarais Cedex
Tél : 02 38 93 67 22 - Fax : 02 38 93 74 72 En vente à NVA : 84 F

internet : www.multimania.com/nva 110 F port compris



ÉDITORIAL
GDIC

1) Paris-Match
du 28 janvier 1999.

\ conie
\

\

<\ € À

C est justement parce qu’elle est un sentiment que

l’insécurité n’est pas quantifiable. Tout comme la peur. Du coup

des médias en profitent pour s’engouffrer dans l’irrationnel. Ça
se vend toujours bien ! Ce n’est pas un hasard si Paris-Match

titrait récemment « Insécurité, la grande peur française »'.

Il n’en demeure pas moins, qu’au-delà de la presse à sensation, les actes de

violences, les délits et les incivilités sont en constante augmentation. La délin-

quance des mineurs, par exemple, a presque triplé entre 1972 et 1999, selon les

chiffres du ministère de la justice. Des études fort sérieuses paraissent chaque
semaine, indiquant que l’espace public devient de plus en plus insécurisé.

En abordant le thème des violences urbaines, ce numéro d’ANV veut éviter

l’écueil du sensationnel et refuse d’être une étude savante de plus, chiffres à

l’appui, repérant la montée bien réelle des différentes violences et incivilités.

C’est pourquoi les auteurs se sont ici délibérément placés dans une visée spé-
cifique : qu’est-ce qu’il convient de tenter pour rendre la cité plus humaine,
plus fraternelle ?

Il apparaît clairement que c’est en développant une coopération sociale et

non-violente, entre les habitants et les institutions, que la violence sera mise

hors jeu dans la cité. En ce sens, ce numéro d’ANV apparaît bien différent de ce

qui est publié sur le thème des violences urbaines, tout en répondant à l’exigen-
ce de ses lecteurs, pour qui la résolution non-violente des conflits se présente
comme une promesse d’avenir, déjà à l’œuvre dans notre société.

François VAILLANT

Publié avec le concours du Centre National du Livre



Tous
responsables

*Membre du Man Nord-Pas-de-Calais (Mouvement pour une

alternative non-violente) et formateur à l’Ifman (Institut de
recherche et de formation du Man).

lus de répres-
sion, plus d’acti-
vités sociales et

plus de subventions
ne résoudront jamais
la cause des vio-
lences urbaines. Il
convient avant tout

que tout le monde
s’engage avec les
jeunes pour qu’ils

deviennent les auteurs de leur propre
existence.

Lorsque l’on parle de violence il est nécessaire de bien

préciser de quoi nous parlons et ce d’autant plus que l’on

s’interroge sur les “violences urbaines”. Il me semble qu’il
convient de mettre des guillemets quand on utilise les

expressions “violences urbaines” ou “incivilités”. I] n’est en

effet aujourd’hui nullement prouvé qu’il existe une violence

spécifiquement urbaine qui serait propre aux jeunes, aux

zones urbaines et même à certains quartiers. « Aubusson de

Cavarlay conclut avec une fermeté empreinte de diplomatie
que les statistiques existantes ne peuvent ni infirmer ni

confirmer “l’hypothèse de l’émergence d’une nouvelle

forme de délinquance propre à certains mineurs (délinquan-
ce dite d’exclusion)”, pas plus qu’elles n’autorisent à créer
un nouveau regroupement d’infractions intitulé sans pré-
cautions “violences urbaines” pour lequel les mineurs
seraient particulièrement bien représentés. »!

Les formes de violence qui font problème à notre société
sont essentiellement celles des jeunes, majoritairement issus
de l’immigration, dans les banlieues populaires. Des vio-
lences dont les jeunes sont les premières victimes. Cette



tous responsables

ctobre 1990 à Vaulx-en-Velin, banale banlieue ouvrière
de l’agglomération lyonnaise, en France. Parce qu’un
des leurs a été tué dans un accident de moto impliquant

une voiture de police, des centaines de jeunes, dont beaucoup
d’immigrants maghrébins de la seconde génération, envahis-
sent la rue et s’attaquent aux policiers. Pendant trois jours, ils
vont se battre avec les forces de l’ordre et les renforts anti-
émeute précipitamment envoyés sur place, lapidant les cars de

police, saccageant les boutiques et incendiant quelque 200 voi-
tures. Une fois le calme revenu, on fait les comptes: les blessés
se chiffrent par dizaines, il y a plus de 500 millions de francs de

dégâts.

Source photo et texte : Le Courrier de l'Unesco, février 1993

attention portée à la violence traduit notre sensibilité et notre

refus de la violence mais aussi un malaise de notre société.
Car si l’on part de la violence vécue, on entend parler sur-

tout d’autres formes de violence, des violences plus dis-

crètes, voire invisibles. Ainsi dans Violence urbaine :

paroles d’habitants. Marseille-Vitrolles*, les habitants par-
lent avant tout des violences qu’ils subissent de la part des

institutions, du racisme et de la société violente : chômage,
pauvreté, violence dans le travail, violence des administra-

tions, violence des conditions d’habitat, mais aussi la violen-
ce des relations, et les violences contre soi. La principale
violence ressentie aujourd’hui est sans doute la mise à
l’écart d’une partie importante de la société, ceux à qui l’on
fait sentir qu’ils sont inutiles. Une violence sociale invisible
causerait la plupart des phénomènes de violence. C’est aussi
ce que les participants expriment très fréquemment dans les
formations. Ainsi, si l’on parle de violence avec des aides-
éducateurs (les emplois-jeunes de l’Éducation nationale) la

plupart exprimeront la violence qu’ils ressentent de la part
de leur administration, se sentant peu considérés par elle,
dans une mission qui reste floue, non intégrés dans un tra-

vail d'équipe, et sans avenir professionnel défini.
Face aux violences dites “urbaines” l’opinion publique

est partagée entre deux réactions, le refus et la compréhen-
sion. Cette deuxième position, reconnaissant une légitimité à

la violence, étant sans doute en grande partie la traduction
de notre mauvaise conscience face aux situations de précari-
té. À plusieurs reprises ces derniers mois, Lionel Jospin a

affirmé que « la sécurité est un droit, l’insécurité est une

inégalité sociale ». À entendre les paroles d’habitants, l’on
aimerait répondre au Premier ministre que les inégalités
sociales sont sans doute les premières des insécurités. Les

discours, les orientations et les décisions prises ces dernières
années — en réponse à la déferlante médiatique sur les vio-
lences — sont essentiellement axés sur la répression et dans
une moindre partie sur la prévention. L’approche que je pro-
pose ici nous invite à sortir de ce dilemme répression-pré-
vention. Si nous ne regardons pas, dès aujourd’hui, en quoi
nous sommes co-responsables de cette situation, nous nous

condamnons, demain, à lancer des appels au rétablissement
de l’ordre et à laisser la place au développement du punitif.
Ainsi dans une grande ville de la banlieue parisienne, un

groupe d’une quinzaine de jeunes, de 10-12 ans, a pris
l’habitude de venir régulièrement ‘“‘faire leurs courses” dans
un petit supermarché. Ils entrent en groupe, vont très vite de

rayon en rayon, se servant en friandises, alcool… et ressor-

tent sans passer par les caisses et sans être gênés. Dehors,
devant le magasin, ils se partagent leur butin, revendant à
des plus âgés les bouteilles d’alcool. La même technique a

été appliqué une dizaine de fois dans le même magasin, sans



éric mahot

aucune réaction, ni du magasin, ni des clients. Si rien n’est

fait, il n’y aura demain d’autre issue que de faire intervenir
la police, et ces jeunes rencontreront alors la justice. Nous
sommes tous responsables de garantir le respect des lois et

des règles, la police n’en a pas le monopole. Et ces enfants
ont besoin de rencontrer des adultes, garants des règles de la
vie en société et à leur écoute, sans attendre de rencontrer le

policier et le juge.
Je me propose d’explorer rapidement ici trois pistes

d'actions : sortir de la soumission et réhabiliter le rapport
critique à la loi, interroger notre regard sur les jeunes et

retrouver un projet collectif. Ces trois points sont trois axes

d'action pour passer de l’épreuve de force à la confrontation,
de la violence au conflit. Nous en sommes tous respon-
sables, car nous sommes tous responsables du fonctionne-
ment cohérent de nos institutions, des relations dans la
société et du sens de notre vie en collectivité.

Tout réprimer ?

e risque existe d’aller vers une nouvelle forme de régu-
lation de nos rapports en société, après la régulation par

le salariat, que serait le retour à une régulation par la répres-
sion. Une répression essentiellement ciblée sur les “jeunes
de quartier” et les “défavorisés”. C’est la thèse de Loïc

Wacquant qui dans son livre* paru récemment montre dans
le détail comment des théories américaines se diffusent et

s'installent notamment en France, « le nouveau sens com-

mun pénal visant à criminaliser la misère — et par ce biais
à normaliser le salariat précaire ». La tendance qui s’affir-
me est de chercher à éliminer la “cause”, c’est-à-dire les
classes dangereuses et déshéritées. C’est l’esprit de la poli-
tique de la ville de New York qui a choisit l’application
inflexible de la loi, y compris contre les nuisances mineures
telles que le tapage, l’ébriété, ou la mendicité, mais aussi des
arrêtés anti-mendicité pris par plusieurs communes en

France. C’est la doctrine américaine, largement exportée, de
la “tolérance zéro”, version politique du “qui vole un œuf,
vole un bœuf”. Je n’ai pas la place ici de développer ce pro-
pos sur l’évolution de la politique pénale et des pratiques de

la justice face à ces violences et je vous invite à vous repor-
ter notamment au livre de Loïc Wacquant, déjà cité.

Cette tendance à une plus grande répression traduit aussi
un retour à l’autoritarisme, à la soumission à l’autorité. C’est
un des fondements des politiques répressives où il s’agit de
soumettre à l’autorité, à l’ordre moral, les classes dange-
reuses. Cette politique pénale répressive apparaît alors
comme le pendant indispensable d’une politique écono-

mique qui exclut une part importante de la société. Sous
couvert de justice, l’objectif essentiel est de maintenir une

“paix sociale” dans une société inégalitaire. Mais ce rapport
de soumission est aussi présent dans nombre de structures, y
compris éducatives. Trop souvent aujourd’hui l’école reste

une institution qui infantilise et qui prépare à la soumission
à un ordre économique. Or la soumission ne laisse d’autre

porte de sortie que la révolte. Révolte d’autant plus violente

que la soumission s’exerce sur des jeunes qui se disent

qu’ils ne seront jamais les “puissants”.
La cohérence entre les discours et les pratiques est essen-

tielle. Si le discours sur le nécessaire respect des règles est

parasité par des pratiques qui disent l’inverse, il n’y a pas à

s'interroger longtemps sur le message qui passe. À l’opposé
du rapport de soumission qui vise à imposer à l’autre un

ordre légal, l’autorité de l’adulte peut être non-violente en

permettant au jeune de se construire des repères, de dévelop-
per son sens critique, tout en étant respecté.

Un regard respectueux

1 les êtres humains naissent libres et égaux en

« dignité et en droits » (article 1 de la Déclaration uni-
verselle des droits de l’Homme). Paroles, paroles. peut-on
régulièrement entendre car le vécu est trop souvent en

contradiction avec ces beaux discours. La demande de res-

pect, respect de sa dignité d’homme, est très présente dans
les discours des jeunes. Exemple dans la charte lycéenne
contre la violence rédigée en 1997 par des lycéens : « Notre
valeur première est le respect de toutes les femmes et de
tous les hommes. » Fréquemment pour justifier une agres-
sion, les jeunes affirment : “il m’a manqué de respect”. Les



tous responsables

jeunes se montrant très sensibles aux inégalités, aux injus-
tices et aux comportements dédaigneux.

« Quoi qu’il arrive c’est toujours de notre faute. IL fau-
drait qu’on reste sagement dans la merde, et pas faire
chier. »* Quel regard avons-nous sur les jeunes ? On entend

parler de sauvageons, de zoulous, de salopards, de psycho-
pathes, de graines de délinquants… À entendre certains, ils
seraient devenus les nouveaux “ennemis” de notre société.
Les faits de délinquance sont condamnables, pas les per-
sonnes. Peut-être avez-vous pu observer comme moi nos

réactions de passagers des transports en commun quand
entre un groupe de jeunes. Sans un mot, nous nous replions,
nous surveillons nos affaires, nos regards se détournent…
On peut sentir de la tension. Une tension qui est perçue par
les jeunes. Changer ce regard, c’est contribuer à rompre la
montée de la haine : haine des “adultes responsables” sur les

jeunes, haine des jeunes sur les représentants de l’autorité et

aussi haine de soi. À l’opposé de ce regard de rejet, le regard
de compassion peut nous entraîner dans le risque de ne

reconnaître les jeunes que par leurs manques, que comme

des victimes de la société. Il ne s’agit pas de culpabiliser
chacun sur nos réactions, notre sentiment de peur, mais de

nous inviter à trouver des lieux pour en parler, pour dépasser
ces a priori et permettre la rencontre. Changer ce regard,

c’est rendre possible des échanges, le dialogue. Il y a dans
nos villes un énorme besoin de paroles et d’écoute. J’entends
souvent des appels à la prise en charge psychiatrique de cer-

tains jeunes. Il y a sans doute des personnes qui ont besoin
d’un soutien thérapeutique, mais la plupart n’appellent que
de l’écoute. Écoute de leur mal-être et de leur souffrance.
Ainsi certaines transgressions sont des appels au dialogue.
Exemple de cet animateur d’un centre social qui, face à des

jeunes qui dégradent un bien public, rappelle fermement la

loi et l’interdiction de dégrader, mais prend aussi le temps de

discuter, d’écouter les jeunes. Ceux-ci arrêtent rapidement
leurs dégradations et s’impliquent dans la discussion. Les

incivilités, ces petites violences de la vie quotidienne, sont

souvent des appels et n’invitent pas à la répression systéma-
tique mais demandent de l’attention sur leurs auteurs.

Des projets individuels et collectifs

U! point essentiel me semble l’absence de projet porté
sur les jeunes. Ils sont en recherche d’une identité,

d’un sens. Comment peut se développer un jeune qui ne

perçoit à travers les regards d’adultes référents, parents,
enseignants, animateurs mais aussi voisins, que des juge-
ments, des mises en garde et aucun projet d’avenir. Aucun

projet qui lui permette de grandir, de se projeter dans un

avenir, de devenir adulte.

« Quand on dit ce que l’on pense, ce que l’on ressent, ce

que l’on désire, personne ne veut entendre. Mais dès qu’on
a recours à la violence, là oui, on entend parler de nous. »°

La violence traduit des attentes, des désirs, des demandes
de reconnaissance, d’égalité, de solidarité. Comment
l’entendre ? Il y a violence quand le conflit dégénère. Ce

qui ne peut pas s’exprimer dans le champ politique se vit
alors dans les rapports interpersonnels qui peuvent devenir

explosifs. Comment donner sens à ces rapports sociaux
d’exclusion et aux revendications de justice, d’équité, de

solidarité, de participation, de démocratie. ? Comment
mettre en place les conditions d’expression des conflits ?

Comment repolitiser la violence ?



éric mahot

Face à des jeunes sans culture politique et sociale,
n’attendons pas que les “quartiers” organisent une revendi-
cation politique et économique. C’est nous qui sommes

interpellés et invités à agir, à devenir les protagonistes.
L'enjeu aujourd’hui est de reconstruire un projet de société
face au creusement des inégalités et la généralisation de la

précarité salariale et sociale. C’est un enjeu politique, écono-

mique et social. Cela ne passe pas uniquement par notre bul-
letin de vote, mais aussi en contribuant à créer et animer des

lieux d’expression des conflits. Des lieux où puissent tra-

vailler ensemble habitants de tous âges et conditions. « //

Jfaut savoir contre quoi on se révolte. Pas les uns contre les
autres. Il faut s'organiser, en association, en réseau, en

comité de quartier. On a le droit de se regrouper, de se

mobiliser contre toute forme d’abus de pouvoir. On a raison
de revendiquer. Être rebelle, c’est important quand on est

jeune. Être révolté, c’est être lucide sur le monde injuste
dans lequel on vit. Mais pour avoir une chance de gagner, il

faut s’en prendre aux responsables, pas à nous ! La violence
dans les quartiers, c’est l’injustice pour tout le monde. »°

Répondre aux violences ne passe donc pas que par le répres-
sion ou par la réponse technique, plus d’argent pour ceci ou

cela, pour de la réhabilitation ou la création de nouveaux

services, … Cela est utile mais n’oublions pas l’essentiel, il
faut rejoindre les jeunes au niveau de leur humanité et enga-
ger avec eux le travail de construction d’une société plus
juste. « Les jeunes ne sont pas un problème, ils font partie
de la solution. »! Aidons-les à se construire comme les
auteurs de leur propre existence. En faisant cela on ne fait

pas que du ‘‘social”, on met en œuvre, un peu, la Déclaration
universelle des droits de l’Homme. Il y a urgence, car le tra-

vail sera long. +

1) Loïc Wacquant, Les prisons de la misère, Raisons d’agir éditions, 1999,
p.59.
2) Violence urbaine : paroles d'habitants. Marseille-Vitrolles, Fondation
Charles Léopold Mayer pour le progrès de l’homme, 1999.

3) Loïc Wacquant, op. cit.

4) Nova Magazine, mars 1999, article sur le manifeste “Stop la violence”.

5) Le Monde du 3 septembre 1999.

6) Extrait de l’article 9 du manifeste “Stop la violence”.

7) Nova Magazine, mars 1999, article sur le manifeste “Stop la violence”.



tous responsables

Les bonnes affaires de certaines associations
-

Certaines sont noyautées par des caïds. D’autres purement
fantômes. D’autres encore, engagées dans des dérives
commerciales.

lieue était un conte de fées pour le président de
l'association France Plus, spécialisée dans la

« défense des droits des enfants d'immigrés ». Arezki
Dahmani récoltait jusqu'à 4 millions de francs de subven-
tions par an. De quoi mener grand train. Mais, le
24 avril 1997, le carrosse est redevenu citrouille lorsque le
tribunal de grande instance de Paris a prononcé la liquida-
tion judiciaire de France Plus après que son président eut

été sévèrement tancé dans un audit du Fas (Fonds
d'action sociale).

Ne
dans les palaces, costumes de luxe… La ban-

« Pour beaucoup d'associations, la banlieue est

un formidable business, reconnaît le nouveau prési-
dent de SOS-Racisme, Malek Boutih. Au nom de la

prévention, l’argent coule à flots et chacun joue
des coudes pour en profiter. » D'autant que la

répartition de cette manne s'effectue au vu de cri-

tères qui ne prennent pas en compte l'efficacité
réelle sur le terrain. Ce qui intéresse l’administra-

tion, c'est le nombre de divisions. Pour empocher
les subventions, beaucoup d'associations font
donc du chiffre. Avec une méthode simple : le

moindre quidam qui s'inscrit pour participer à une
,.

activité devient adhérent d'office. « Les respon-
77

sables de l'association annoncent ensuite qu'ils ont
: WU {ll5 000 adhérents et l'administration se dit : quelle gran- //

de association, il faut la financer ! » explique Malek Boutih. ,

Parmi les associations qui savent frapper aux bonnes portes A

figure Droit de cité. Créée en 1992 pour « aider à la mise en place de projets 2 te
dans les quartiers sensibles », DDC, comme l'appellent les initiés, récolte chaque année près
de deux millions de francs de subventions. « Lorsqu'on regarde depuis le début à quoi l’argent a servi, on se rend compte qu'à peine un tiers des subven-

tions a réellement nourri l’action sur le terrain », explique lkhlef Loucif, responsable de l'antenne marseillaise de Droit de cité, qui a décidé de rompre avec

la maison mère. Lu dans Le Point du 4 juin 1999

0,



D. besoin vital
de développer la

coopération sociale

CHARLES ROJZMAN*

*Fondateur et directeur de TTS (Transformations Thérapies
Sociales), intervenant dans des banlieues populaires depuis une

dizaine d’années ; directeur de la revue Impatiences
démocratiques ; auteur de Dialogue sur la thérapie sociale (en
collaboration avec Maria Cunha), Thierry Quinqueton éditeur,
1999 ; Savoir vivre ensemble, agir autrement contre le racisme et

la violence, Paris, Syros, 1998 ; Freud, un humanisme d’avenir,
Paris, Desclée De Brouwer, 1998 ; La peur, la haine et la

démocratie, Paris, Desclée de Brouwer, 1999?.

Photo
Olivier
Sarrazin

es violences
urbaines indi-

quent que notre

société est malade.
Des processus de

quérison voient le

jour. Analyses et

pistes concrètes.

Une société malade ?

‘affirme que nous vivons aujourd’hui dans une société
malade. Une société malade, qu’est-ce que cela veut

dire ? Comment une société pourrait-elle être malade ? De

telles comparaisons, qui « biologisent » le social n’ont-elles

pas été employées par des régimes totalitaires qui préten-
daient que leur corps social sain était menacé par des virus,
des microbes, des pestes venus de l'extérieur ? Précisons
donc les choses.

Quand je dis qu’une société est malade, cela signifie
pour moi que les individus membres de cette société présen-
tent de façon majoritaire des symptômes qui les empêchent
de fonctionner ensemble de façon paisible et harmonieuse. Il
n’a jamais existé à ma connaissance de société saine, parfai-
tement saine, mais il existe des sociétés, des groupes
humains plus ou moins malades. Lorsqu’un peuple tout

entier est possédé par une hystérie collective, une paranoïa
collective, on voit bien alors qu’un fonctionnement collectif
différent se met en place.

Une société, je le répète, n’est donc pas malade en tant

que telle, ce sont les individus qui la composent qui sont



CP)
M. ——

oïa

tif

ant

ont

du besoin vital de développer la coopération sociale 9

malades. La tendance à la maladie est toujours présente, elle
fait partie du fonctionnement habituel de l’être humain —

nul besoin d’imaginer l’action exclusive d’un agent exté-
rieur — mais elle est aggravée, renforcée par l’environne-

ment, social en l’occurrence. La façon dont la société fonc-

tionne, à travers ses institutions, peut renforcer les

symptômes morbides des individus. Les institutions sont

toujours pathogènes et porteuses de violence, mais là enco-

re, c’est une question de degré : les institutions sociales peu-
vent être plus ou moins pathogènes. Les anthropologues ont

démontré que les peuples dits primitifs présentaient des

caractéristiques très diverses en matière de sociabilité. La

haine, la férocité, la compétition, l’altruisme n’existent pas
chez eux au même degré. Certains peuples, certaines socié-
tés peuvent entrer subitement dans une période de folie dont
ils ressortent peu à peu apaisés.

Comment comprendre ces phénomènes ? Comment agir
de façon préventive quand certains indices nous font penser
qu’une collectivité est en danger ? Mon hypothèse, vérifiée à

partir d’une longue expérience de terrain, c’est que nous en

sommes là précisément et que cet état maladif de notre

société ne date pas d’aujourd’hui. Il s’est simplement aggra-
vé ces derniers temps. Hitler et Staline ont été deux grandes
figures symboliques du siècle écoulé et nous n’avons pas
fini de nous occuper des problèmes dont ils ont été les puis-
sants révélateurs.

Les violences urbaines représentent dans notre société un

symptôme visible de quelque chose qui est présent dans
l’ensemble du corps social de façon plus ou moins invisible,
une violence généralisée qui couve et court souterrainement
à travers toutes ses structures.

Mais qui sont les violents ?

P les uns, la véritable violence, c’est celle du grand
capital, de la conspiration des multinationales à l’origi-

ne des inégalités, du chômage de masse et de la précarisa-
tion de pans entiers de la population. Pour les autres, la vio-
lence est celle des délinquants des banlieues — certains vont

même jusqu’à parler de « bandes ethniques » — qui terrori-

sent une population qui aspire au calme et à la sécurité.

Dans les deux cas, la violence est considérée comme un

mal extérieur contre lequel il faut lutter. Peu ou prou, cha-

cun s’aligne, en fonction de ses a priori idéologiques sur

l’une ou l’autre de ces propositions. Et de plus en plus
d’ailleurs pour certains, en combinant l’une et l’autre, ce qui
renforce le sentiment d’impuissance. En effet, comment lut-

ter contre une violence qui paraît être le résultat d’un

ensemble de phénomènes sur lesquels nous n’avons pas de

prise ? Comment des enseignants, des travailleurs sociaux

pourraient-ils réagir efficacement face aux conséquences de
la crise urbaine, sociale et familiale ? La tentation est grande
alors de chercher à se protéger par tous les moyens des fau-
teurs de trouble.



10 charles rojzman

Le traitement systématique
de la violence

M: pratique professionnelle qui consiste depuis des

années à écouter sans a priori et sans jugement les

habitants des quartiers populaires mais aussi des policiers,

paru dans LeMondeduennovembre1999 :

des enseignants, des travailleurs sociaux, des élus et à les

faire travailler ensemble sur ce type de problèmes m'a

appris deux choses principales :

— la première, c’est que les deux propositions citées plus
haut contiennent chacune une part de vérité, même si ces

vérités sont contradictoires et qu’il faut traiter ensemble, de

façon systémique, radicale et transdisciplinaire ces deux

formes de violence. Quand on ne traite pas les violences cir-

conscrites aux banlieues, l’espace public disparaît, surtout

pour les plus défavorisés ; la peur et la haine prolifèrent,
avec toutes les conséquences et les risques que l’on connaît.

En même temps, on ne peut se contenter de vouloir éradi-

quer ce symptôme parce qu’alors on ne considère pas le ter-

rain qui produit ce symptôme, l’état d’une société et de ses

institutions ; on ne voit pas que tout le système est miné par
la violence, présente sous toutes ses formes dans l’ensemble
du corps social : xénophobies, violences dans les entreprises
et les institutions, violence économique et sociale, violence

institutionnelle, violences familiales…

— la seconde, c’est qu’on ne peut agir que si on considère à

la fois que la violence touche d’une façon ou d’une autre tous

les membres de la société et en même temps qu’elle se mani-
feste de façon extrêmement visible chez des jeunes issus de

l’immigration maghrébine et africaine dans les quartiers
populaires. Une minorité importante de ces jeunes est à l’ori-

gine d’un certain nombre de violences : agressions contre des
chauffeurs de bus, des contrôleurs de la SNCF, incendies de

voitures et dégradations du mobilier urbain, violences ver-

bales, petite délinquance, menaces et rackets, violence à

l’école, insultes ou agressions contre des policiers ou des

pompiers, pressions diverses sur des travailleurs sociaux…

Un bouc émissaire idéal

LL délits et les incivilités commis par une minorité de

ces jeunes risquent à la longue d’en faire le bouc émis-
saire idéal de tous nos dysfonctionnements sociaux. En thé-

rapie familiale, on appelle malade désigné le porteur du

symptôme qui mine l’ensemble de la famille. Qu’est-ce qui

DS'UAÀ
O6



du besoin vital de développer la coopération sociale 11

fait que ces jeunes portent dans notre société les symptômes
de nos maladies sociales ?

La dépression
La première des maladies sociales, c’est la dépression :

beaucoup de personnes dans nos sociétés se sentent inutiles,
sans valeur, sans projet, sans avenir. La conséquence est un

état de dépression cachée, latente ou reconnue, un recours à

diverses formes de toxicomanies (médicaments, alcool,
drogue, consommation). Ce sentiment d’inutilité sociale qui
touche une grande partie de la population touche d’autant

plus ces jeunes des quartiers populaires qui ont vécu l’échec
scolaire et professionnel, le mépris, le racisme et qui vivent
dans des familles frappées par les conséquences d’une très
difficile sortie de la société patriarcale.

La psychopathie
Le deuxième maladie sociale, c’est la psychopathie. Le

climat de compétition et la « lutte des places » induit des

comportements caractérisés par une forme d’égoïsme,
d’indifférence aux autres ou d’absence d’empathie. Certains
ont même parlé d’une « macdonaldisation » du monde. Ce

type de message a eu forcément un impact très grand sur des

personnes socialement fragiles et en perte de repères. « C’est
la faute à Crocodile » a dit un jour devant moi une vieille
dame algérienne. Elle voulait parler, bien entendu, d’une
certaine marque, symbole du terrible piège qui s’est refermé
sur tant de jeunes happés par les mirages d’une société sans

autre perspective que l’argent.

La paranoïa
La troisième maladie sociale, c’est la paranoïa, la victi-

misation. De plus en plus de personnes dans nos sociétés se

sentent impuissantes et réagissent à cette impuissance par un

sentiment de persécution, une méfiance et un ressentiment à

l’égard des autres, une haine portée à d’autres qui sont

déclarés responsables de leurs malheurs ou de leurs frustra-
tions. Chez ces jeunes, cette victimisation va s’exprimer

sous plusieurs formes : haine des institutions qui représen-
tent la société, méfiance et ressentiment envers le monde

extérieur, peur du racisme, besoin de reconnaissance et de
revanche. Les ségrégations, les discriminations sont souvent

réelles, mais elles vont provoquer chez les personnes les

plus fragiles des sentiments de persécution, un mécanisme
de défense préventive à l’égard de l’hostilité qui ne va pas
contribuer à apaiser les tensions. Toute insulte, tout regard
malveillant rappellent à la condition de minoritaire mal aimé
et mal accepté et va risque d’engendrer une quête de répara-
tion et de reconnaissance sur un mode agressif.

Une société fragile
ne société forte et sure d’elle-même peut gérer ce genre
de difficultés, et intégrer peu à peu ces minorités les

plus fragiles. Malheureusement, en ce début de siècle, la
société française ne le peut pas. Une société a besoin de se

créer des boucs émissaires quand elle n’arrive plus à
résoudre ses problèmes. Quand elle fait semblant d’être

unie, démocratique, d’être en croissance, en progrès et

qu’elle se perd dans une auto-évaluation trompeuse, dans
une autojustification illusoire. Dans la réalité, nos systèmes
d’intégration ont fait faillite et nos institutions sont devenues
encore plus pathogènes parce qu’inadaptées aux réalités

contemporaines. Les fonctionnements cloisonnés et descen-
dants d’institutions comme l’école, la police, le travail

social, la politique engendrent beaucoup de désespérance et

de colère qui risquent de se reporter naturellement sur des
boucs émissaires.

À partir de ces constats, on pourrait développer trois

types d’intervention :

Un processus de guérison et de réconciliation
La première consisterait à prendre le problème des vio-

lences urbaines à bras-le-corps sans se cacher derrière des

explications sociologisantes ou psychologisantes qui laissent
les acteurs de terrain complètement impuissants. Si tous ces



charles rojzman

|

phénomènes sont des conséquences de la misère, du chômage,
d’un côté ou bien de l’autre de la désintégration des familles,
du laxisme des autorités, que peuvent faire les citoyens sinon
accuser et se plaindre ? En tenant compte du fait que les vio-
lences les plus visibles sont commises par des jeunes issus de

l’immigration maghrébine et africaine vivant dans des quar-
tiers populaires, que ceux-ci réagissent à des ségrégations et

des discriminations anciennes ou actuelles, que ces discrimi-
nations sont en partie provoquées par des comportements et

des réactions de ces jeunes eux-mêmes dans une espèce de

cercle vicieux, il est urgent de mettre en place les moyens
d’un processus de guérison et de réconciliation.

Il s’agirait d’aider les parties en présence à comprendre
sur quoi reposent les points de vue des uns et des autres, à

comprendre les expériences réelles et les souffrances. Les

expériences des « racistes » comme celles des enfants de

l’immigration sont des expériences réelles. Il faut que les
uns et les autres les entendent et les reconnaissent. L’orga-
nisation sociale met en présence et en contact des personnes
et des groupes qui acquièrent une vision trompeuse des tr



du besoin vital de développer la coopération sociale 13

autres parce qu’ils ne peuvent pas avoir une vue d’ensemble
sur la réalité totale des autres et parce qu’ils ne les fréquen-
tent pas vraiment en dehors précisément des situations de
conflit. Entre le contrôleur de la SNCF, le postier, le profes-
seur de collège, l’Îlotier et ces jeunes, la rencontre est faus-
sée par le contexte social dans lequel se déroule la ren-

contre. Il serait vain de chercher une solution unique, une

panacée : il faut multiplier et favoriser des rencontres entre

des milieux qui ne se connaissent pas, qui ont des représen-
tations fantasmatiques ou stéréotypées les uns des autres,
afin de ralentir ces processus de retour à des situations

régressives et inhumaines. Il faut modifier les conditions de
rencontre sociale qui provoquent des peurs, des frictions
intercommunautaires et intergénérationnelles, les malenten-

dus, les agressions qui se font écho.

Agir sur les représentations
Le deuxième type d’intervention possible consisterait à

agir sur les représentations qui engendrent la violence. Il est

important de ne pas conforter les parties en présence dans
les quartiers populaires dans une logique manichéenne et

quasi paranoïaque. Encenser les violents, justifier leurs actes

et leurs délits revient à provoquer des incendies qui à leur
tour génèrent de la peur, de l’incompréhension et de la
haine. Il faut plutôt faire connaître les logiques réciproques
et contradictoires, écouter les émotions y compris quand
elles sont ressenties par des personnes qui ne partagent pas
nos normes et nos valeurs, dépasser les jugements sur « les

parents démissionnaires », les « jeunes irrécupérables », les
« fonctionnaires paresseux ou indifférents », les « policiers
racistes », les politiciens carriéristes ou corrompus » pour
entendre la complexité des interactions humaines et la soif
de reconnaissance et de pouvoir de tous et de chacun.

Le changement des institutions
Enfin un troisième type d’intervention qui conditionne

d’ailleurs les précédents peut permettre de provoquer des
transformations en profondeur : le changement des institutions.

La violence sous toutes ses formes est aujourd’hui
l’expression d’une crise du vivre ensemble. Or les institutions
ont des fonctionnements largement inadaptés à l’évolution de

la société et sont donc devenues elles-mêmes pathogènes,



14 charles rojzman

provoquant des sentiments d’insécurité, de dévalorisation,
d’impuissance et de solitude. Dans l’école, dans la police,
dans le travail social, la politique, l’absence de démocratie
réelle n’est plus supportable : ceux qui font face aux plus
grandes difficultés et sont le plus à même de constater les

dysfonctionnements sociaux, ont besoin de prendre la paro-
le, même si leur parole dérange, et ont besoin d’avoir le pou-
voir de faire des propositions de changement. Mon expérien-
ce m'a montré qu’ils ne manquaient pas d’idées à condition
d’être réellement considérés et écoutés.

Le pouvoir dans une démocratie

our quelles raisons d’ailleurs est-il devenu vitalD de donner du pouvoir à ceux qui en possè-
dent de moins en moins ? Pour quelles raisons faut-il encore

plus de démocratie ? Il serait trop long ici de décrire l’évolu-
tion du phénomène autorité. Gérard Mendel dans plusieurs
ouvrages a très bien démontré comment l’autorité s’était peu
à peu désacralisée en Occident et comment elle était remise
en cause sous l’effet en partie des-coups de boutoir des

ans tous les groupes que j’organise, quels qu’en soient
les objectifs, je commence toujours par encourager
l'expression libre des participants. Dire sa souffrance, la

partager avec d’autres, tout simplement permettre qu’elle soit

reconnue, aide les individus à la surmonter.

Prenons l'exemple des acteurs sociaux des quartiers. Ils
vivent au quotidien le désarroi des habitants, et se sentent dému-
nis et solitaires face à ces exclusions pour lesquelles ils n’ont à

proposer que quelques remèdes palliatifs et temporaires. De

plus, ils vivent régulièrement des agressions verbales ou phy-
siques de la part des jeunes du quartier. || est important, pour évi-
ter le découragement, les abandons de poste, voire la dépres-
sion, de permettre à ces acteurs de parler de leurs difficultés et

de leurs souffrances. […]
À Chanteloup-les-Vignes, j'ai ainsi animé un groupe d'agents

des services publics ayant subi des actes de violence. Une ving-
taine de personnes, responsables de structures et agents de

base, y participaient. Leur seul point commun : avoir subi person-
nellement des violences dans les mois précédents. Pedro, le
directeur de la maison des jeunes, raconte : « Le problème que
j'ai est plus ou moins à l’origine de ce groupe. À l’époque, j'étais
prêt à donner ma démission. Je subissais régulièrement des
menaces de mort de la part des jeunes du quartier. Tout avait

Expression libre et catharsis
démarré à la suite du vol du fax de la maison des jeunes. Face à
ces difficultés, j'étais seul. Même dans mon équipe, je n'ai pas
trouvé de soutien. » Un isolement dans lequel se retrouvent sou-

vent les directeurs de structures de terrain. « J'avais peur de
montrer mes faiblesses aux autres. Le seul avec qui je pouvais
en parler, c'était le coordinateur de l’équipe, mais lui n'a pas pu
prendre position. En tant qu'ancien délinquant algérien, habitant
des cités, il a réagi comme membre de la communauté maghré-
bine avant de réagir comme collègue. » || reste la famille à qui on

pourrait parler mais, là, on se retient de peur d’inquiéter son

conjoint.
« Dans le groupe, je n'ai pas eu de mal à parler de mon pro-

blème même si cela a été très douloureux de le raconter. J'en ai
même pleuré, je pouvais enfin exprimer une souffrance que je
m'étais interdit d'écouter. J'ai tout de suite ressenti du soulage-
ment. Chaque membre du groupe m'a écouté, m'a compris et a

reconnu ma souffrance. Une autre personne a parlé de ses diffi-
cultés. Cela a contribué à me soulager, je réalisais que je n'étais

pas le seul à cacher mes souffrances. »

Extrait du livre de Charles Rojzman, Savoir vivre ensemble,
Paris, Syros, 1998, pp. 180-181.

JE
NN

—sNOUn

à”

mn

+

ms
CDN



du besoin vital de développer la coopération sociale 15

changements technologiques qui ont rendu obsolètes la
notion du respect dû aux anciens et la croyance magique
dans la toute-puissance des chefs. Ce qui ne manque pas de
laisser l’individu d’aujourd’hui orphelin de sa sécurité tradi-
tionnelle et en proie à la peur de sa liberté.

Je le vois tous les jours dans mon travail : les gens de

terrain, policiers de quartier, enseignants, travailleurs
sociaux ne croient plus que leurs chefs peuvent les protéger
et qu’ils possèdent les savoirs nécessaires. Ce qu’ils disent

souvent, c’est que ces responsables sont « déconnectés ». Ce

qui est, à mon avis, la vérité puisque pour différentes rai-

sons, l’information possédée par ceux qui sont le plus à
même de constater les dysfonctionnements sociaux et les
évolutions extrêmement rapides d’une société en mutation,
ne peut pas remonter.

Pour que les institutions soient en mesure de s’adapter
aux nouvelles réalités sociales, il faudrait qu’elles acceptent
d’entendre les savoirs indispensables des gens de terrain
mais elles ne le peuvent pas car elles ne sont pas habituées
ni préparées à fonctionner de cette façon-là. Il en est de
même à l’école, où les enseignants préparés à enseigner
selon les modèles de la III République, ne sont pas formés à

mettre en place des systèmes démocratiques qui leur permet-
traient de travailler en coopération avec des collègues et des

élèves qui ne leur ressemblent pas toujours.

Travailler ensemble

e besoin de travailler ensemble est encore plus pressant.
Les institutions doivent apprendre à travailler, surtout

au niveau du terrain, d’une façon décloisonnée et transdisci-

plinaire. Plus profondément encore, c’est l’ensemble des

citoyens qui doit se délivrer d’un conditionnement social qui
isole et enferme dans une discipline, un système de valeurs
ou simplement des habitudes. Les liens sociaux traditionnels

permettaient de souder le groupe et c’est l’existence d’enne-
mis extérieurs qui permettaient d’en assurer la cohésion.

Aujourd’hui, beaucoup de ces solidarités traditionnelles ont

disparu. L’individu se retrouve isolé avec une soif encore

plus grande de se trouver des alliés car en même temps
l’évolution de nos sociétés amène les groupes les plus diffé-

rents à se côtoyer, à se rencontrer alors même que cette ren-

contre n’est pas désirée ou fait l’objet de craintes. Le résultat
de cette situation est dramatiquement explosif : haines et

violences ne peuvent se reporter sur l’ennemi extérieur, mais
deviennent internes et civiles. Comment vivre avec des gens
dont on se méfie et qui n’ont apparemment pas les mêmes

normes et les mêmes valeurs que nous, alors qu’ils sont

devenus proches et qu’ils semblent nous menacer sans que
nous puissions réagir ?

Il faut donc aujourd’hui, plus que jamais, créer des liens
entre des gens qui ne se connaissent pas et qui sont séparés
par des peurs, des haines ou simplement des préjugés.

Une éducation à la coopération
outes ces transformations des individus ne pourront se

faire si nous ne mettons pas en place une éducation, une

formation à la coopération qui nous apprendrait à accepter
les conflits et les remises en cause, à écouter ceux qui ne

pensent pas comme nous et à nous laisser transformer par
eux. Cet apprentissage nous concerne tous, quelle que soit
notre position dans la hiérarchie sociale et nous aiderait à

nous délivrer en partie des conditionnements qui entraînent

le mépris, l’égoïsme, la peur et donc fatalement la violence.

+



Différences
culturelles,
intégration sociale
et securite urbaine

Sopnie LECRUBIER*

*Juriste et criminologue, chargée de mission à l’association
Cirap (Citoyens pour renouveler l’action publique), coordinatrice
du programme Napap « ONG et polices en lutte contre les préjugés »

en France.

téréotypes

(( et préjugés
s

»  dictent
parfois la conduite
des policiers. Pour la
modifier la Commis-
sion européenne a

proposé, en 1997, à

plusieurs pays de

participer au pro-
gramme Napap : « ONG et police en

lutte contre les préjugés »

Dans le commissariat de Mantes-la-Jolie (Yvelines) une

quinzaine de policiers sont réunis pour une formation dis-

pensée par l’équipe de TTS (Thérapies Transformations

sociales). Ce matin-là, Yazid Kherfi, d’origine algérienne,
est l’unique formateur du groupe. Les policiers sont scep-
tiques, la plupart connaissent son passé de délinquant et le
travail qu’il mène avec les jeunes du quartier. Mais Yazid
n’est pas là comme porte-parole ; il est là pour donner des
clés pour comprendre : la violence, la cité, l’ennui, ce que
c’est qu’être enfant d’immigré. Il parle de ses parents, de
leur rêve de retour au pays. Il est le trait d’union qui va

permettre, par la suite, que puisse s’instaurer un dialogue
entre la police et les jeunes. Les jours précédents les poli-
ciers ont travaillé sur la compréhension des phénomènes du
racisme et de la peur de l’autre. Ils ont eu l’occasion de par-
ler d'eux, de leur mal-être et de leur travail de terrain si éloi-

gné de ce qu’on leur a appris en école de police. Plus tard,
au moment de l’évaluation, les policiers diront qu’ils
n’avaient jamais eu l’occasion de s’exprimer sur ce sujet et



une

dis-
ons

ne,

zep-
le
azid
des

que
. de
i va

)gue
Joli-
s du

par-
éloi-

tard,
l’ils
etet

différences culturelles, intégration sociale et sécurité urbaine 17

de parler des relations qu’ils entretiennent avec les immigrés
dans le cadre de leur travail.

Dans le même temps, se déroule sur Givors une forma-
tion commune entre la police, le personnel municipal et les

habitants, pour que chacun se vive acteur de la sécurité et

apprenne à se connaître.

Au Havre une équipe composée de médiateurs, de poli-
ciers nationaux et municipaux se forme au travail « en parte-
nariat » et se constitue en groupe de « projets » pour amélio-
rer le service public en matière de sécurité.

À Vaulx-en-Velin, les policiers municipaux ont élaboré
en fonction de leurs besoins un cahier des charges pour une

formation sur l’îlotage. Une formation « sur mesure » va

répondre à leurs attentes. Une visite des partenaires belges
du programme européen valorisera leur travail et certains

s’exclameront : « C’est formidable, l’Europe s’intéresse à

nous. »

L'objectif du programme européen Napap' est de lutter

contre le racisme et la xénophobie à travers des formations

spécialement destinées aux forces de l’ordre. Au total, onze

projets ont été mis en place dans neuf pays européens.

Des pays, des méthodes

haque pays a ses méthodes et ses priorités. Dans le pro-
gramme britannique, des membres des communautés

ethniques sont invités à former les policiers. Les Catalans

organisent des journées de formation, simulations de cas à

l’appui, conduite par des immigrés . En Allemagne, l’accent

est mis sur la sensibilisation des policiers aux questions que

pose une société multiculturelle.

Au cours des dernières années nombre de pays euro-

péens ont connu une montée du racisme et de la xénophobie,
qu’elle soit liée à la crise économique, ou à l’inflation des
discours d’extrême droite dont la base électorale ne cesse de

s’élargir. Le récent succès électoral de l’extrême droite en

Autriche en atteste.

Dans ce contexte, les forces de l’ordre sont particulière-
ment concernées. Au début de l’année 99 un magistrat bri-

tannique, William Macpherson, a dénoncé, dans son rapport,
le « racisme institutionnalisé » de la police londonienne. En

Allemagne, une étude officielle a montré que les « violences

policières contre les étrangers étaient loin d’être des cas

isolés ». Dans son dernier rapport Amnesty International a

pointé du doigt les abus de policiers en France, en Espagne
et en Grèce à l’encontre d’immigrés et de membres de mino-
rités ethniques.

Dans un système démocratique de telles pratiques n’ont

pas lieu d’être : les forces de l’ordre doivent respecter le

principe d’égalité des droits de tous les citoyens. Pour qu’ils
soient appliqués dans les faits, il faut d’abord veiller à ce

que les stéréotypes et les préjugés ne dictent pas la conduite

professionnelles des policiers.

Une spécificité française…

1D n France il a fallu tenir compte, pour monter un tel pro-
gramme, d’un contexte particulier, d’une certaine

« spécificité » française, notamment en matière d’intégration.
Le modèle français d’intégration a, selon Michel Winock?,

deux origines : l’une idéologique, c’est la conception même

de la nation qui trouve son fondement dans la Déclaration

des droits de l’Homme et qui est une notion non pas eth-

nique mais politique. Sa définition est fondée sur la philoso-
phie des Lumières et particulièrement sur l’idée de contrat

social, chère à Rousseau. La France a développé un modèle
tendant à une assimilation fondée sur l’adhésion individuelle
à la nation. L’autre origine, de nature sociale et démogra-
phique, tient au fait que la France a été depuis le milieu du
XIX* siècle une terre d'immigration sans comparaison avec

les autres pays d’Europe.
Le Haut Conseil à l’intégration affirme sa conviction que

la conception française de l’intégration doit obéir à une

logique d’égalité et non à une logique de minorités. Les prin-
cipes identitaires et égalitaires qui remontent à la Révolution



18 sophie lecrubier

et à la Déclaration des droits de l’Homme et du citoyen
imprègnent cette conception, fondée sur l’égalité des indivi-

dus devant la loi quelles que soient leurs origines, leur race,

leur religion. à l’exclusion d’une reconnaissance institu-
tionnelle des minorités.

Pourtant depuis la fin des années soixante, la France est

le théâtre, comme d’autres pays européens, d’une poussée de

particularismes culturels qui demandent à être reconnus dans

l’espace public. Une des grandes vagues de ce phénomène
correspond à la mutation de l’immigration, à partir de la fin

des années soixante-dix. La figure classique de l’immigré
qui était celle du célibataire mâle, inclus socialement par le

travail, exclu culturellement car vivant dans l’idée de retour-

ner au pays, est maintenant remplacée par celle du jeune,
garçon ou fille, exclu socialement par le chômage, la préca-
rité et inclus culturellement et civilement, mais poussé à se

différencier par le racisme et la discrimination.

Selon Michel Wievorka* c’est la question du traitement

politique de la différence culturelle qu’il faut se poser.

Lorsqu’un groupe met en avant tel ou tel particularisme, la

tentation est grande de lui refuser toute légitimité, toute

reconnaissance au nom du principe républicain qui ne veut

connaître que des individus dans l’espace public. Une telle

position présente l’avantage de contrer ou d’interdire les

communautarismes toujours susceptibles d’enfermer les

gens dans des ghettos. Mais elle a pour inconvénient majeur
de nier la subjectivité collective et individuelle de ceux qui
choisissent de relever de telle ou telle identité ; elle disquali-
fie et parfois stigmatise ceux pour qui cette identité culturel-

le, religieuse, ethnique ou autre, constitue un trait essentiel
de leur personnalité.

Elle peut alors pousser à des logiques extrêmes au sein

desquelles des processus de radicalisation, puis de violence,
sont susceptibles de surgir. Les jeunes qui se livrent à des

émeutes ou font des rodéos, qui incendient des voitures, etc,
ne se définissent pas ethniquement ou par une religion. Mais
ils se définissent constamment par un sentiment d’injustice,
par une expérience vécue où ils se sentent méprisés, non res-

pectés, non reconnus, y compris dans leur être culturel.

La violence urbaine est souvent décrite comme relevant

de jeunes qui s’en prennent aux institutions, cessent de res-

pecter le bien public et mettent en cause le lien social et

finalement s’en prennent à la République. Mais si la violen-

ce prend pour cible les institutions françaises, c’est au moins

en partie parce que celles-ci sont en crise : les institutions

peinent à donner une idée claire et forte de leur mission et

elles apparaissent comme étant de moins en moins capables
de promouvoir et assurer les grandes valeurs d’égalité, de

liberté et de fraternité qu’elles ont pour vocation d’incarner.

Les représentations des violences policières sont une

illustration de la violence sociale dont se sentent l’objet les

jeunes issus des milieux défavorisés. La police est alors per-

çue comme un condensé de la violence et du rejet social et

non pas comme garante d’un ordre républicain qui s’intéres-

serait à tous de la même manière. C’est en effet dans les rap-

ports avec la police que les jeunes disent faire l’expérience
la plus aiguë du racisme et de la catégorisation *.

Pourtant les pouvoirs publics français ont développé un

effort d’adaptation à la société civile des services en charge
de la sécurité, l’objectif étant de rapprocher police et popula-
tion, d’améliorer la lutte contre la petite et moyenne délin-

quance en développant la prévention et la dissuasion,
d’étayer l’action policière sur un large partenariat local, de

lutter contre le sentiment d’insécurité, bref, de réinventer

une police urbaine efficace et estimée.

Dans ce contexte, le programme Napap était bien une

opportunité pour expérimenter de nouvelles formes de

coopération entre les services de sécurité et les acteurs de la

société civile, pour contribuer à la genèse de meilleurs rap-

ports entre les acteurs de la sécurité et les populations d’ori-

gines étrangères.

Ler
D

PEU
CTI
AVE
NE

ESS



ant

res-

l et

len-

ins
ons

n et

bles

. de
er.

une

t les

per-
al et

res-

rap-
ence

é un

large

pula-
élin-

sion,
1, de

enter

1) UNE

ss de

de la

; rap-
d’ori-

différences culturelles, intégration sociale et sécurité urbaine 19

Un programme français qui s’articule
sur les notions de citoyenneté et
de participation des habitants

L ‘association Cirap (Citoyens pour renouveler l’action

publique), coordinatrice du programme français, a sou-

haité conduire un programme utile à l’action et porteur des

principes auxquels elle croit : la citoyenneté active, et donc

l’implication des habitants dans la vie locale et aux diffé-
rents niveaux de l’organisation sociale, le partenariat entre

habitants élus et techniciens dans la gouvernance urbaine,
le développement et la cohésion sociale.

C’est pourquoi le programme français s’est organisé
autour de deux axes :

Un axe « citoyenneté » : une approche différente mais

constructive de la sécurité, « mettre les gens dans l’action

plus que dans la revendication, pour faire évoluer les atti-

tudes », et un travail à double entrée : à la fois sur les per-
sonnels en charge de la sécurité et sur les populations
concernées, en faisant jouer l’interactivité et la bonne com-

préhension réciproque.
Le programme a été conçu pour rassembler au sein d’un

comité de pilotage national, des expériences locales diverses

impliquant un grand nombre de partenaires y compris les

populations — les villes de Vaulx-en-Velin, Givors, Le

Havre —, l’administration policière au plan départemental,
(DDSP* des Yvelines, département de la région parisienne)
et des formateurs spécialisés (TTSS CILO) .Des partenaires
institutionnels comme la DIV, mais aussi la gendarmerie
nationale et l’Inavem° ont participé et suivi les travaux du

programme.

Le choix des sites partenaires s’est fait tout à la fois

parce qu’ils étaient tous marqués par d’importants pro-
blèmes de banlieues « affrontements police/jeunes », mais

aussi parce qu’ils offraient la possibilité d’expérimenter des

formations de personnels de sécurité en y associant la popu-
lation à un moment où en France se met en place une police
de proximité.

Chaque site partenaire du projet s’est proposé de mettre

en partage avec les autres, par le biais d’ateliers sur sites, les

expériences déjà menées sur les questions de coopération
entre la police et les acteurs de la société civile. De cet

échange d’expérience ont émergé un certain nombre de
besoins communs qui, avec l’aide des formateurs, ont per-
mis, soit d’approfondir et poursuivre les actions menées, soit
de développer de nouvelles actions par le biais de forma-
tions ou par des actions de sensibilisation.

Des formations espace
de dialogue et d’expression :

des mots pour des maux

ans les formations menées, ce sont d’abord les pro-
blèmes rencontrés par les policiers qui ont été abordés,

ce sont leur faculté à les gérer qui ont déterminé la nécessité

d’acquisition de connaissances (formation des policiers
municipaux de Vaulx-en-Velin par exemple) mais aussi

l’acquisition de savoir-faire, de savoir-être ou de compréhen-
sion de certains phénomènes comme le racisme et la violence

(notamment avec la police nationale à Mantes-la-Jolie).
Le parti pris d'aborder le policier dans sa réalité profes-

sionnelle ne fait pas l’impasse sur la problématique intercul-
turelle qui fait partie des questions qui se posent à lui dans
son travail quotidien. Mais cette approche évite l’écueil de la

leçon sur la culture apparemment monolithique de l’étran-

ger. C’est au cours des échanges que des questions précises
et spécifiques sur la culture des étrangers, leurs valeurs, sont

abordées. Cette demande répond à un besoin de comprendre
l’autre, elle est utile et nécessaire. Néanmoins, c’est la pro-
blématique de la relation à l’autre, où on est acteur soi-
même comme individu, citoyen et policier, qui reste centrale

pour améliorer les comportements et le professionnalisme
des policiers.

Charles Rojzman, fondateur de TTS °, explique que,
selon lui, aucune approche monodisciplinaire ne stoppera la

déliquescence des quartiers difficiles. Parce que l’on n’est



20 sophie lecrubier

plus dans un monde simple où les responsables savent, les

solutions ne peuvent venir que des citoyens eux-mêmes,
d’où l’idée de créer de l’intelligence collective dans

l’ensemble du corps social.

Sa méthode est de mettre en relation des mondes qui au

mieux s’évitent et au pire se haïssent, parce qu’ils s’igno-
rent. Chacun s’estime victime et jamais responsable. Les

policiers se disent victimes des jeunes, les jeunes des poli-
ciers, les enseignants des parents d’élèves, les parents des

enseignants. Et si chacun portait une part de responsabilité ?

Et si les peurs étaient le fait d’une absence de communica-
tion ? Ces questions, les stagiaires sont amenésà se les

poser par un jeu de miroir qui renvoie chacun à ses propres

responsabilités.

« C°estdans. lesrapports €avec lapolice €quees
jeunes disent faire l'expérience |

Ja plus aiguëdu
racisme » oeLecru bier

L’objectif étant de parvenir à l’élaboration d’une vision

partagée, il faut un certain nombre d'échanges, de mises en

relation, de partages des représentations qui doivent être

accompagnés et facilités par des pratiques d’animation de

groupe alliant, entre autres, la dynamique de groupe, le team

building, les jeux de rôles, et la thérapie sociale.

Un observateur serait surpris de l’apparente simplicité de

certains exercices effectués au cours de ces formations.

Pourtant ce type de travaux suscite chez les policiers de pro-
fondes réflexions sur leur pratiques professionnelles.

L’équipe de CILO oriente sa démarche formatrice selon

l’idée que pour mieux agir il faut mieux comprendre. La

diversité des logiques sociales et culturelles, leur complé-
mentarité sont au cœur de toutes les communications entre

les hommes. CILO a élaboré des outils de lecture concernant

la diversité des comportements : diagnostic social, mesure du

sentiment d’appartenance, gestion du pouvoir que les habi-

tants de Givors, participant à la formation, ont pu apprendre

et découvrir avec des jeux, mais aussi des techniques d’ani-

mation comme les jeux de rôles, le théâtre-forum, etc.

Former un policier, un élu et un habitant est un exercice

difficile. La grande diversité du public constitue un challen-

ge pour le formateur mais se révèle être un atout, notamment

dans les exercices pédagogiques. Elle est porteuse d’une

immense richesse qui donne une force importante aux mes-

sages que délivre ce type d’exercices, mais également parce

que chaque participant devient à un moment ou un autre

« personne ressource » pour le groupe et pour le formateur.

Pour les habitants, ce type de formation leur offre la possibi-
lité de se positionner comme acteur à part entière de la vie

locale : « Jusque-là je ne pensais pas qu’un jour il serait

possible de parler avec madame le commissaire de police.
Maintenant je m'aperçois que je peux le faire. »

Ces méthodes participatives permettent en effet à chacun

d’investir la formation et d’aborder des questions de com-

portements, de pratiques professionnelles au travers d’un

espace de réflexion où respect de la parole d’autrui et confi-

dentialité garantissent une liberté d’expression.
Cette liberté de parole est essentielle, et plus encore pour

ce type de public (que ce soit pour un policier ou pour un

habitant). Dire sa souffrance, la partager avec d’autres, tout

simplement permettre qu’elle soit reconnue, aide les indivi-

dus à la surmonter.

À mesure que s’instaure un climat de confiance, les par-

ticipants délaissent leur langue de bois et commencent à

appréhender certaines réalités : actes déplacés, paroles déso-

bligeantes, agressivité de part et d’autre, souffrance et

incompréhension. Or, mettre des mots sur une réalité, c’est

aussi l’objectiver, en mesurer l’importance et commencer à

y réfléchir.

Rendre le dialogue possible.

S. le dialogue a été ininterrompu dans les formations
communes habitants/policiers, des rencontres avec les

jeunes ont fait partie intégrante de la formation de TTS.

QG
a

9

©o©->n0Wco

—,

—



tions
°c les

différences culturelles, intégration sociale et sécurité urbaine 21

Impulsées par l’équipe de Charles Rojzman, ces ren-

contres police/jeunes ont démarré au cours de la première
formation dans les Yvelines. Quelques jeunes ont accepté
de se rendre au commissariat pour discuter avec les forces
de l’ordre.

À l’issue des débats, ils ont convié la police à venir sur

leur « territoire ». Cette invitation lancée, dans sa forme,
comme un défi, a été acceptée par la police comme une invi-
tation au dialogue, ce qui était bien le fond de la proposition.

Pour les policiers, ce type de rencontres nécessite d’être
en capacité de supporter la stigmatisation sur eux-mêmes de
tout le ressentiment des jeunes par rapport à l’institution

police. Cela implique d’avoir le recul nécessaire pour ne

pas se sentir personnellement attaqué : c’est la mise en pra-
tique du travail effectué en amont avec l’équipe de
Transformations thérapies sociales.

Quelques enseignements peuvent d’ores et déjà être tirés
de ce type de rencontres . Le dialogue devient constructif,
dès lors que chacun reconnaît sa propre violence, il devient

possible une fois dépassé l’écueil nécessaire de l’autojustifi-
cation de chacune des parties : les uns exprimant leurs ori-

gines, leur passé, leur vécu et les autres motivant leur attitu-
de par l’exigence du respect ou de la loi. En effet, arrive un

moment où chacun reconnaît une faute, puis une autre, et

chacun prenant conscience de sa vulnérabilité et de celle des

autres, réalise qu’il est possible de se parler. On passe alors

de la violence au conflit, c’est-à-dire une situation de désac-

cord mais dans laquelle s’expriment les points de vue.

Ces rencontres pointent un déficit des espaces de parole
dans lesquels peut s’expérimenter, de manière concrète, le

principe de citoyenneté. La forte participation des jeunes à

ces rencontres met en exergue leur besoin de parler, d’être

écoutés par les « adultes » mais également la volonté de

trouver ensemble des solutions alternatives pour une réalité

quotidienne difficile. La position des policiers est similaire :

« Cela fait vingt-cinq ans que je suis fonctionnaire de poli-
ce, quarante ans que j'habite à Mantes et c’est la première
fois que j'ai une réunion où je vois des jeunes en face de
moi. C’est bien, il faut continuer. »

Faire partie d’un programme
transnational…

j a dimension transnationale du programme Napap a été

un enrichissement tout à fait considérable pour l’équipe
française et ses partenaires.

Les conceptions communautaristes ne sont pas toujours
si éloignées de ce que nous ont révélé les formations fran-

çaises : en effet, les réalités de terrain ont parfois engendré
de véritables questionnements sur les théories républicaines
qui sont les nôtres. Des policiers qui veulent s’adapter à des
différences culturelles, en connaître les pratiques, voilà qui
bouleverse nos conceptions de non-reconnaissance des

minorités ethniques et nous rapproche parfois de modèles de

pensée plutôt anglo-saxons.
L’existence d’un centre pour l’égalité des chances et la

lutte contre le racisme en Belgique, qui enregistre et instruit

les plaintes des victimes de tout acte de racisme, nous

semble un outil manquant dans notre société française.
La volonté des policiers de recevoir des formations

« extérieures » à celles proposées par leur institution montre

bien que l’exemple des Catalans, des Danois, des

Britanniques, qui proposent des formations conduites par
des immigrés, n’est pas dénué d’intérêt, loin s’en faut.

Nos partenaires hollandais, forts de leur expérience en

matière de police de proximité, nous ont apporté des élé-

ments de réflexion sur l’îlotier (un policier de terrain,
proche des citoyens, mais un policier avant tout). La repré-
sentation dans leur police de toute les communautés ne

nous a pas laissés indifférents au moment où la police fran-

çaise recrute de plus en plus de jeunes de quartiers, comme

adjoints de sécurité.

Par ce type de programme, les travaux français menés

contribuent dans une certaine mesure à combattre les dis-

cours racistes et xénophobes. Mais modifier des comporte-
ments très enracinés est un travail de longue haleine. Il

dépend, dans ce domaine comme dans d’autres, de l’enthou-
siasme et de la volonté de chacun d’entre nous. +



22 sophie lecrubier

1) Pour en savoir plus, ONG wolkhilfe Osterreich, M Heinz Steib, 7) Communication interculturelle et logiques sociales, 420, rue Anatole-
coordinateur transnational du programme stieb @ volkshilfe.at. France, 77190 Dammarie-les-Lys.
2) Michel Winock, professeur à l’Institut d’études politiques de Paris, revue 8) Délégation interministérielle à la ville, 194, avenue du président Wilson,
L'Histoire n° 229, février 1999, “L’intégration fonctionne- t -elle encore ?”. 93217 Saint-Denis-la-Plaine Cedex.

3) Violences urbaines ; de l’analyse à l’action, intervention de 9) Institut national d’aide aux victimes et de médiation, 4-14, rue Ferrus,
M. Wieviorka lors des rencontres nationales de la prévention de 75014 Paris.
la délinquance les 17 et 18 mars 1999 à Montpellier. 10) Charles Rojzman, Savoir vivre ensemble, agir autrement contre le
4) Revue Panoramique, “ÉËtre flic aujourd’hui”, 1995, “Policiers et jeunes racisme et la violence, éd. Syros, 1998 ; Charles Rojzman, “Thérapeute des
des banlieues”, Esterle-Hedibel. banlieues”, article paru dans Le Monde du 12 mars 1998.

5) Direction départementale de la sécurité publique des Yvelines. 11) Article paru dans Libération du 17 janvier 2000.

6) Transformations Thérapies Sociales (TTS), 66, rue du 4 septembre,
13200 Arles.

Al ternativesNopHioentes.
sur Internet

etrouvez les dernières informations concernant ANV sur le site inter-
net de l'IRNC. Ce site vous tient également au courant des pro-
grammes de recherches de l'IRNC et des campagnes qu'il soutient et

anime comme le Service civil de paix, une importante documentation s surnnon-violence (textes, biographies, bibliographies,lesdernià
et



sn

à

# traitement
journalistique des

violences urbaines

en France

*Sociologue, chercheur au Cadis (EHESS-CNRS), maître de

conférence à l’Université Paris 3. Coauteur avec Michel Wieviorka

(dir.) et al. de Violence en France, Paris, Seuil, 1999.

éprise du poli-
tique, routine

et emballe-
ments médiatiques
particularisent la cou-

verture journalistique
des violences ur-

baines.

Depuis le début des années 1980, la France est confron-

tée à des manifestations de violence collective dans les quar-
tiers populaires, qui prennent le plus souvent la forme de

violences anti-institutionnelles dénonciatrices, d’une maniè-

re ou d’une autre, des rapports sociaux et culturels de domi-

nation qui commandent l’expérience sociale des habitants de

ces quartiers, en particulier ceux issus de l'immigration
(relégation, disqualification, discrimination, stigmatisation,
dépendance aux dispositifs d’assistance et d’insertion…

etc.)!. Si au cours des années 1980 ces formes de violence

avaient été prises en charge politiquement par l’action

conjointe d’un “mouvement des banlieues” (marche pour

l’égalité, SOS-racisme, etc.) et d’un renouvellement des

politiques publiques de sécurité et de la “ville”, on observe

depuis le début des années 1990 une déprise du politique à

mesure que cette même politique de la ville est devenue la

cible des violences (cf. les émeutes de 1990 à Vaux-en-

Velin, “vitrine” de la politique de la ville) et que le discours

sécuritaire des victimes et de la police l’emporte dans l’ana-

lyse politique des significations de ces violences collectives.

C’est d’ailleurs la direction centrale des renseignements
généraux qui marque dès 1993 cette dépolitisation en diffu-

sant avec succès dans les discours politique et médiatique la



24 éric macé

notion de “violence urbaine” définie comme catégorie poli-
cière de “trouble à l’ordre public”, une expression “adminis-
trative” qui conduit en réalité à occulter les dimensions poli-
tiques contestataires de violences alimentées pour l’essentiel
par la violence des processus sociaux, institutionnels et cul-
turels d'exclusion et de disqualification*.

On le voit, la question du traitement politique des “vio-
lences urbaines” dépend pour l’essentiel des représentations
idéologiques et théoriques qui en sont faites : s’il s’agit d’un
“désordre” de la part de “déviants” mal socialisés, alors il
faut mettre en œuvre une “pédagogie de la répression” (ver-
sion “républicaine” à la française) ; s’il s’agit de “menaces”
de la part des “groupes à risques” que sont les perdants de la
nouvelle économie, alors il faut laisser faire les logiques
sociales et urbaines de ségrégation entre l’underclass et les
classes moyennes (version “sécuritaire” à l’américaine) ; s’il
s'agit d’une violence manifestante contre la violence conju-
guée du républicanisme culturel et de la précarisation libéra-
le, alors il faut transformer cette violence en conflit politique
en créant les conditions de formation d’acteurs porteurs de
ces significations contestataires*.

La routine

L en est de même pour le traitement médiatique de ces

“violences urbaines”, un traitement qui n’est rien d’autre,
au fond, que le véhicule ou la construction de représenta-
tions théoriques et idéologiques spécifiques de la réalité
sociale. En effet, les journalistes ne traitent pas de “faits”
tels qu’ils existeraient “objectivement”, mais de “faits”
construits et promus intentionnellement comme “événe-
ments” par un ensemble d’acteurs sociaux, culturels et poli-
tiques ayant intérêt à ce que ces “faits” et l’interprétation
qu'ils en proposent accèdent à l’espace public via la média-
tion des journalistes*. Et ceci afin de faire valoir leur point
de vue au sein d’une “arène” politique et symbolique où les
acteurs sont engagés dans la concurrence et les conflits avec

d'autres acteurs sociaux ayant d’autres intérêts et d’autres
“visions du monde” à faire valoir®. L'état du débat public et

des rapports de force politiques et symboliques entre

groupes sociaux est ainsi d’autant plus important qu’il déter-
mine la principale ressource de traitement journalistique de
la “réalité” que sont les “sources” d’information : plus le
niveau de conflictualité dans l’espace public politique est

élevé, et plus les sources d’information des journalistes sont

diversifiées, et plus le répertoire interprétatif des journalistes
est ouvert°. Dans le cas contraire, c’est la routinisation des
sources d’information issues des acteurs les plus dominants
qui l'emporte, de sorte que c’est le point de vue de ces

sources qui aura un traitement préférentiel. Ainsi, tant qu’il
“va de soi” que la principale source d’information — et
donc d’interprétation — concernant les “violences urbaines”
est la police (à travers ses rapports, ses statistiques, ses

concepts, ses syndicats, son ministère), et que par ailleurs il
n'existe pas de “source” d’information abondant les rédac-
tions de données concernant les violences institutionnelles,
sociales et symboliques qui s’exercent au sein des quartiers
populaires, alors la routinisation du point de vue en termes
“d'ordre public” l’emporte jusque dans la constitution par
l’AFP d’une rubrique “violence — banlieue”.

À cette domination du point de vue de “l’ordre public”
parmi les sources d’information (liée à l’état actuel du débat
politique sur les questions des “violences urbaines”) s’ajou-
tent deux autres facteurs de limitation du répertoire interpré-
tatif des journalistes.

L’affranchissement des journalistes par rapport aux rhé-

toriques de leurs sources d’information supposeà la fois une

marge d'autonomie éditoriale et du temps nécessaire à la
réalisation d’enquêtes qui ne soient pas seulement l’illustra-
tion de propos déjà construits par les acteurs et traduits en

“commandes” par les rédacteurs en chef. Or on observe ici
une double limite propre à la presse “grand public”, c’est-à-
dire la presse nationale télévisée et la presse écrite régionale :

s'adressant à un public hétérogène dans ses orientations
idéologiques et ses préoccupations, le propos doit être fédé-
rateur et adopter pour cela un point de vue “objectiviste” qui
ne peut aller au-delà de ce que disent les acteurs les plus
“légitimes”, ce qui conduit le plus souvent à relayer le point
de vue des victimes des troubles qui s’offusquent de tels



le traitement journalistique des violences urbaines 25

désordres (c’est le cas en particulier du “journal des

Français” qu’est le 13 heures de TF1, qui fait s’exprimer des

habitants se demandant “ce que fait la police”).
Aller plus loin dans l’analyse de la complexité des situa-

tions et des causalités (au-delà du symptôme spectaculaire et

des interprétations routinières) serait sans doute possible
sans que le “public” s’en offusque, mais cela suppose alors

des investissements temporels, financiers, intellectuels et

professionnels qui pour l’instant font défaut (en lien, certai-

nement, avec le désinvestissement politique dont la question
des “banlieues” fait l’objet) : c’est seulement dans la presse
écrite nationale (dont les tirages sont marginaux par rapport

iLsouT TENDANCEA
ACCENTVER ES"AINES

à la télévision et à la presse régionale) qu’il existe des jour-
nalistes spécialisés attentifs à la complexité des situations de

terrain et des enjeux intellectuels et politiques concernant la

question des “banlieues”, tandis que dans les autres supports
d’information cette question est reléguée à la rubrique des

“faits divers”, c’est-à-dire la plus dévalorisée, la moins spé-
cialisée et la moins à même de capitaliser une culture profes-
sionnelle sur la question en raison de l’importance du turn-

over de journalistes débutants. On peut sans doute ajouter à

cela certains traits propres à la profession de journaliste dont

l’appartenance à la petite bourgeoisie diplômée la rend

étrangère à l’expérience sociale des habitants des quartiers



26 éric macé

populaires (a fortiori issus de l’immigration) tout en la ren-

dant sensible aux discours conservateurs, sinon de maintien
de l’ordre public, du moins de “droit à la tranquillité” de
ceux qui se sentent menacés (véritablement ou symbolique-
ment) par l’irruption de cette violence “incompréhensible”.

Pour autant, peut-on affirmer que c’est la “course à l’audi-
mat” qui commande le traitement journalistique des violences
urbaines sous une forme principalement spectaculaire ?

L'observation du travail des journalistes montre que “faire
de l'audience” n’est pas le ressort principal du traitement des
violences urbaines, même si, au final, les journalistes ne trai-
tent de la question des banlieues et des violences urbaines

qu’à travers les expressions spectaculaires de cette violence :

la situation est ainsi celle de violences urbaines quasi invisibi-
lisées par la “routine” de la production de l’information et qui
font soudain l’objet “d’emballements” médiatiques en raison

précisément du sous-investissement éditorial et professionnel
dont ces situations de violence sont l’objet’.

Quand une violence urbaine
devient-elle un événement ?

renons l'exemple des accidents de la route. Ils font partie
de l’ordinaire des “faits divers” que la presse régionale

traite en “brèves” (sans d’ailleurs pouvoir tout mentionner),
et ce n'est qu’à deux conditions que le traitement journalis-
tique se fait plus dense : soit à la suite d’un accident d’une

gravité plus élevée que les autres conduisant à une “mise en

débat” des responsabilités qui voit s’affronter les victimes,
les lobbies de constructeur et de conducteurs, les experts, les
acteurs politiques. etc. sur les enjeux sous-jacents à des
“faits divers” qui recouvrent en fait des choix de société (trop
de camions, trop d’alcool, trop de vitesse, trop de voitures,
trop de symbolique virile… etc.) ; soit à la suite d’une com-

munication gouvernementale ou institutionnelle (rapports
d'experts, projets de loi… etc.) inscrivant la somme de ces

“faits divers” dans une problématique politique plus large.
On peut dire la même chose des “violences urbaines”.

D'un côté, elles sont constituées d’une somme de “faits

233divers” propres aux rubriques “délinquance”, “insécurité”,
“violence”, et sont à ce titre traitées de façon routinière par
les journalistes, c’est-à-dire sans analyse de contexte : pour
la presse régionale, il s’agit de sélectionner parmi les infor-
mations recueillies chaque matin auprès de la police celles

qui feront le “bruit de fond” des “brèves” du jour, avec un

traitement parfois plus important si l’incendie concerne trois
voitures plutôt qu’une, un gymnase plutôt qu’une poubelle.

Op litiqu

Pour la presse nationale “grand public” (écrite et télévi-

sée), un ‘‘fait divers” n’aura de traitement “violence urbaine”

qu’à trois conditions, le faisant sortir du flux répétitif et sans

signification des “brèves” de la presse régionale et des

dépêches ‘“violence-banlieue” de l’AFP : un degré d’intensi-
té élevé (mort, émeute, manifestation massive de victimes) ;
un aspect “nouveau” (mode des chiens, rajeunissement des
auteurs, participation des filles) ; l’apparition de la question
sur l'agenda politique du gouvernement et des institutions

(sortie d’un rapport et de statistiques, déclaration du ministre
de l’intérieur, “livre blanc” d’un syndicat de police, toutes

choses qu’il faudra alors “illustrer” sur le terrain).
Ainsi, à l’inverse des violences paysannes, le champ

politique des violences urbaines n’est pas structuré, de sorte

que c’est un traitement “fait divers” qui l’emporte, ce qui a

pour conséquence de dévaloriser la question elle-même et

son traitement : ce sont donc les services les moins nobles
“d'informations générales” animés par les journalistes soit
les plus débutants, soit les plus engagés dans les relations
avec les sources policières qui traitent ces informations, sans

qu’il soit possible, à l’exception notable de la presse écrite

nationale, de capitaliser une véritable culture professionnelle
de la “question” des banlieues et des violences urbaines —

d'autant que les journalistes sont souvent eux-mêmes la



le traitement journalistique des violences urbaines 27

cible de violences et de prédations. On a donc là toutes les

conditions pour que le traitement journalistique des vio-

lences urbaines ne soit que la juxtaposition du traitement

routinier du “désordre” ordinaire de la délinquance et du

traitement spectaculaire des manifestations récurrentes de

violence spectaculaire.
D’abord parce que le faible investissement éditorial et

professionnel des journalistes sur la question les conduit soit

à de la sidération naïve en situation de violence spectaculai-
re sur le terrain, soit à de l’interprétation stéréotypée et

décontextualisée renforcée par des conditions d’observation

“au loin” (voitures qui brûlent filmées à l’abri d’un cordon

de CRS) qui figent les postures attendues (victimes excé-

dées, jeunes cagoulés véhéments, autorités rassurantes).
Ensuite parce que du point de vue des jeunes auteurs de

violence urbaine comme de celui des leurs “victimes” (habi-
tants, syndicats d’agents de service public), c’est dorénavant

la forte intensité de la manifestation (l’incendie, l’émeute,
l’arrêt de travail) qui seule permet d’accéder à l’espace
public et compter par là faire entendre un point de vue autre-

ment invisibilisé par la routine du traitement médiatique
ordinaire — avec cependant pour limite que si la violence

ou la manifestation contre “l’insécurité” permettent encore

“d’attirer l’attention des médias”, le traitement politique, et

donc médiatique, en reste limitéà la question de “l’ordre

public”, de sorte que l’instrumentalisation des journalistes
par les auteurs de violences urbaines se retourne le plus sou-

vent en instrumentalisation politique et médiatique de ces

violences par une rhétorique sécuritaire.

On peut ainsi en conclusion faire l’hypothèse que seule

la conjugaison d’un “mouvement des banlieues” et de relais

politiques promoteurs de significations en termes de conflits

et rapportant ces violences “urbaines” aux violences

sociales, institutionnelles et symboliques qui les alimentent,

pourrait élargir le “répertoire interprétatif” du traitement

journalistique des “banlieues” et des “violences urbaines”.

Ainsi les élus, les technocrates, les journalistes et les

citoyens auraient-ils d’autres discours sur les violences

urbaines que ceux des “ratés de l’intégration” ou des “dom-

mages collatéraux” de la globalisation : un discours transfor-

mé qui replace la violence urbaine dans un débat politique et

démocratique concernant le “vivre ensemble” en ouvrant un

espace expressif et critique aux acteurs”. +

1) Cet article s’appuie pour l’essentiel sur les résultats d’une recherche

réalisée avec Angelina Peralva (Cadis, Université de Toulouse-Le Mirail)

pour le compte de I’ Institut des hautes études de la sécurité intérieure:
Éric Macé, Angelina Peralva, Médias et violences urbaines. Étude
exploratoire sur le travail des journalistes, Cadis, Institut des hautes études

de la sécurité intérieure, 1999. Les propos et les conclusions tenues ici

n’engagent que leur auteur.

2) Sur la catégorie policière de “violence urbaine”, voir Lucienne Bui-

Trong, “Les violences urbaines à l’échelle des RG. État des lieux pour

1998”, Les Cahiers de la sécurité intérieure, n° 33, 1998. Pour une critique,
voir Éric Macé, “Les violences dites urbaines et la ville”, Les Annales de la

recherche urbaine, n° 83-84, septembre 1999.

3) Éric Macé, “La médiation : paradigmes et référentiels des politiques
publiques de sécurité”, Les Cahiers de la sécurité intérieure, n° 33, 1998.

4) Philip Schlesinger, “Repenser la sociologie du journalisme.
Les stratégies de la source d’information et les limites du médiacentrisme”,
Réseaux, n° 51, 1992. Harvey Molotch, Marilyn Lester, “Informer :

une conduite délibérée de l’usage stratégique des événements”, Réseaux,
n°75, 1996.

5) Daniel Cefaï, “La construction des problèmes publics. Définitions de

situations dans des arènes publiques”, Réseaux, n° 75, 1996.

6) Grégory Derville, “Le combat singulier Greenpeace/Sirpa. La

compétition pour l’accès aux médias lors de la reprise des essais nucléaires

français”, Revue française de science politique, vol. 47, n° 5, 1997.

7) Grégory Derville, “Quand la machine médiatique s’emballe”,
Communication et langages, n° 109, 1996.

8) Pour une illustration aux États-Unis, Martin Sanchez-Jankowski,
“Les gangs et la presse. La production d’un mythe national”, Actes de la

recherche en sciences sociales, n° 101/102, 1994.

9) Alain Touraine, Pourrons-nous vivre ensemble ? Égaux et différents,
Paris, Fayard, 1997.



Jacques à a

Sémelin LuUmiere e

LA NON-VIOLENCE n° 244

EXPLIQUÉE À MES FILLES

Habiter
Octobre-décembre 1999 - tome XLVIII-4

Pedro Meca Sans toit, pas de soi

Bernard Devert | L'habitat comme parcours d’un
vivre ensemble

Yves Cattin Savoir habiter, savoir vivre

Philippe Lefebvre L'hôtel du Seigneur

François Genuyt Quand Dieu habite l'âme
des justes

François Chirpaz Chronique 1 - Une voix

irrépressible : à propos de
Samuel Beckett

Pascal Marin Chronique 2 - Jean-Dominique
Depuis Gandhi ou Martin Luther King, de grandes Bauby : le témoignage de
luttes ont été menées à travers le monde, par des l'homme qui a eu deux vies
hommes et des femmes refusant d’entrer dans le

cycle de la violence. Jacques Sémelin répond aux 2, PLACE GAILLETON - 69002 LYON
questions de ses filles et propose une passionnante CCP 3038 78 A LYON

synthèse, qui est aussi un rappel historique et un TÉL. 04 78 42 66 83 - FAX 04 78 37 23 82
acte de foi. e-mail : lumvie @wanadoo.fr

site web : http://assoc.wanadoo.tr/lumvie/

Le numéro : France 65 F

Étranger 75 F
Abonnement 2000 : France 240 F

Étranger 280 F



L: médiation :

une éducation

permamente
aux conflits

BERTRAND DE VILLENEUVE*

*Enseignant, président de l’AEJM (Association européenne des

jeunes médiateurs), chargé de médiation pour les mineurs auprès
du Parquet de Paris. e-mail : Kerarom@wanadoo.fr.

a médiation est

apparue ces

dernières an-

nées dans de nom-

breux domaines, va-

lorisant une culture
de non-violence.

Le terme « médiation » est de plus en plus utilisé, cer-

tains diront même un peu galvaudé :

— dans les conflits internationaux, nous sommes régulière-
ment informés de l’intervention de médiateurs (ONU,
OSCE...)
— en France, le médiateur de la République a instauré, par
une loi de janvier 1973, la médiation pour traiter des conflits

entre les personnes physiques ou morales et les administra-

tions ou les collectivités locales ;

— quelques grandes entreprises comme la SNCF ou cer-

taines compagnies d’assurances proposent les services de

leurs médiateurs afin de régler les conflits avec les usagers
ou leurs adhérents ;

— les avocats se forment à la médiation ;

— nous avons même découvert un bulletin appelé
Médiation qui propose une rencontre entre célibataires !

La médiation n’est-elle qu’un effet de mode, une forme

supplémentaire de gestion des conflits, une manière de

désengorger les tribunaux, de servir de sas d’apaisement
dans les quartiers et dans les écoles afin d’étouffer une

révolte grandissante ?

Au-delà d’une simple « technique », la question est bien

de savoir ce qu’elle apporte de différent à la communauté.



30 bertrand de villeneuve

L'homme ne serait-il pas à la recherche d’un lieu neutre et

sécurisant, à la recherche de lien et de loi! ?

Si la médiation rencontre un tel succès, c’est peut-être
parce qu’elle est une forme de réponse à ces trois besoins
essentiels de l’homme.

Un triple besoin vital

a médiation répond tout d’abord à un besoin de lieu,
d’espace. Dans la tourmente des vies urbaines, elle pro-

pose un temps hors du temps, un espace hors des limites
habituelles de la vie. Dans cet espace peuvent se dire les
blessures, les situations conflictuelles et traumatisantes
vécues par les médians°. Il ne s’agit pas de revivre le conflit

pour le ressasser, pour être à nouveau envahi d’émotions

submergeantes, mais pour trouver à le dépasser enfin. Rares
sont les lieux où le temps s’arrête afin de privilégier l’écoute
et le questionnement…

Ce lieu, proposé par la médiation, est aussi un endroit où
l’homme peut retrouver ses racines, car la médiation permet
ce retour au fondement de notre existence, aux valeurs qui
nous habitent, à l’enfant qui reste vivant en chacun de nous

et cela malgré les masques, les rôles et les responsabilités
que nous nous octroyons et qui nous enferment.

La médiation est aussi génératrice de lien social.

Très souvent, le conflit naît de la rencontre de deux souf-
frances. Les blessures occasionnées par ces souffrances pro-
voquent une séparation, une rupture, un mur entre les parties
en conflit.

Ces souffrances sont tellement immenses pour chacune
des parties qu’il paraît inimaginable d’écouter celles vécues

par l’autre ; les émotions envahissent les médians et les lais-
sent comme tétanisés…

En restant dans cette situation enfermante, il paraît diffi-
cile de sortir du conflit autrement que par la destruction phy-
sique ou morale de l’un des protagonistes. Il leur devient
vital de se défendre. Chacun alors se sent attaqué par l’autre
dans son identité profonde ; chacun dans un jeu mimétique

imite la violence de l’autre et la lui renvoie. C’est la crise, la

guerre. Le tableau semble bien noir et nous savons malheu-
reusement que cette spirale sans fin de violence se répète à
l’infini dans l’histoire.

La médiation, par l’intervention d’une tierce partie,
neutre, propose ici un nouveau regard sur le conflit ; elle

peut en effet permettre aux médians de se libérer du conflit,
de la violence par un processus de transformation, afin de
retrouver une situation apaisante.

Pour ce faire, le processus de médiation passe par un

rappel des faits (théorie), les médians vont revivre le conflit,
se retrouver pleinement dans la crise (crisis), dans les senti-
ments de haine, d’injustice, de négation. Mais cette fois-ci,
ils ne sont plus seuls : le médiateur accueille leur souffrance,
écoute non seulement la parole mais l’être dans son

ensemble ; progressivement se recrée un lien qui s’était
détruit ou simplement distendu. Par un travail de patience, le

WaH!{t ETAÎT FoUTU
DETOUTES FAÇOV®.



la médiation : une éducation permanente aux conflits 31

médiateur amène les médians à se libérer de leur prison de

haine, via la catharsis°.

Le temps et l’écoute sont deux outils absolument néces-

saires dans le processus de médiation ; eux seuls permettent
de faire évoluer une situation de souffrance si enfermante.

La médiation permet également de retrouver sa propre
loi, son chemin, sa direction. Or il est vital pour chacun de

trouver ou de retrouver un sens à sa vie.

Dans le conflit, l’homme est submergé par les émotions

que suscite la violence verbale et encore plus physique. Son

axe central, le sens qu’il donne à sa vie, les valeurs qui le

construisent sont battues en brèche. Le sens est perdu.

Ecoute. Questionnement. Réparation
Pour retrouver ce sens, trois conditions sont nécessaires :

l’écoute ; le questionnement ; la réparation.
Nous avons vu l’importance de l’écoute apportée par le

médiateur, afin d’accueillir la version des faits de chacun

des médians et le flot de leurs émotions.

Par son questionnement, le médiateur propose de faire

évoluer les sentiments de haine, d’injustice, de négation. Par

ce questionnement, le médiateur joue le rôle d’accoucheur,
de maïeute, il permet de faire advenir chacun des médians à

une nouvelle dimension de leur être. D’une situation conflic-

tuelle il facilite le changement de perception.
Cette nouvelle vision ne peut toutefois avoir lieu que si

elle s’accompagne d’une nécessaire réparation. « Si l’offense
causée n’est pas réparée d’une façon ou d’une autre, cette

réaction sans équivoque persiste et se renforce en un ressen-

timent latent. »* Réparer, ce n’est pas combler, gommer,
c’est assumer, vivre la sanction pour mieux repartir. Réparer
c’est créer, c’est « faire du neuf avec du vieux »”.

Le rapport au pardon et à la réparation est très instructif.

Dans la médiation, il ne s’agit pas de glorifier la souffrance ;

les traumatismes vécus demandent réparation : le dialogue
n’évite pas la sanction ! La reconnaissance de sa dette est

d’ailleurs un apprentissage pour le mis en cause.

En général, la sanction est difficile à accepter parce

qu’elle fait mal, parce qu’elle blesse l’honneur, parce qu’il
faut accepter de renoncer entièrement à avoir le dernier mot.

Avoir le courage de réparer est peut-être l’une des choses

qui nous manquent le plus, dans une société où l’on ne répa-
re rien, où l’on jette tout“ et où l’on prétend tout arranger par
la négation de l’acte.

Pourtant, contrairement à la douleur du conflit et de la

violence, la douleur de la sanction réparation est libératrice

pour la victime comme pour le mis en cause. C’est parce

que l’on a réparé que l’on peut apaiser ses tourments, pour le

mis en cause, et sa haine, pour le plaignant. M' X et M"® Y

sont voisins, lui est cadre supérieur dans une grande banque,
elle est attachée de presse. Pour une sombre histoire de

bruit, au sortir de l’ascenseur M' X excédé frappe M"* Y.

Lors de la médiation M' X affirmait qu’il n’avait pas

frappé M"* Y, mais juste poussé et qu’il était donné trop
d’importance à cette histoire. Il n’a pu y avoir transforma-

tion du conflit, après plus de deux heures de médiation, que

parce qu’il y a eu un travail sur le vécu, la douleur, un che-

minement et un début de reconnaissance de la souffrance

niée de la victime.

À la fin de la médiation, M"* Y s’est adressée à M‘ X en lui

disant « Êtes-vous maintenant capable de me regarder en face,
et de me dire oui je vous ai frappé ? » Cette parole, M"° Y

avait besoin de l’entendre pour se libérer d’une violence niée.

Cet aveu, somme toute relativement inconfortable pour l’ego
de M' X en début de médiation, n’a pu être ressenti comme

acceptable qu’après un long cheminement effectué grâce au

travail de questionnement et d’écoute des médiateurs.

M' X devenait capable de mettre des mots sur la souf-

france de M“ Y, qu’il entendait enfin. L’acte dans sa dimen-

sion symbolique prenait enfin tout son sens et M' X se sen-

tait prêt à assumer cette nouvelle dimension. Le pardon
devenait alors possible ; la réparation pouvait s’accomplir,
tel un véritable rite de guérison.

Cet exemple nous permet d’illustrer à quel point l’espace
créé par la médiation est essentiel aujourd’hui.



32 bertrand de villeneuve

22 % des délinquants sont des mineurs.
a société développe un niveau de besoins de plus en

plus élevé. Les jeunes souffrent des tensions créées

par le désir de posséder et sont confrontés à l’avoir pro-
posé comme valeur suprême, au paraître imposé comme plus
important que l'être. Les « Lacoste » portées il y a trente ans

dans les beaux quartiers ont franchi le périphérique parisien,
les jeunes des cités se croient ridicules s'ils n'ont pas « de la

marque » : c'est peu dire qu’ils s'y identifient et la frustration
est telle lorsqu'ils n'y ont pas accès que tous les moyens
deviennent bons. Au-delà des questions financières, l’identifi-
cation au paraître suscite d'énormes frustrations que le systè-
me économique (à travers la télé, la pub, etc.) fait vivre à bon
nombre des habitants de ce pays.

Chez les jeunes qui ont souffert d’avoir manqué, enfants,
la frustration est au sens propre intolérable parce qu’elle
réveille une blessure narcissique profonde, leur renvoyant
une image très dévalorisée d’eux-mêmes, et cette situation
frustrante engendre la violence.

Toute déviance, toute violence qui n’est pas stoppée
et/ou sanctionnée développe des sentiments d’impunité. Mais
ce qui est grave, c’est qu’à un adolescent qui ne s’est pas

encore complètement départi du sentiment de toute-puissan-
ce, tout semble alors possible : il est le plus fort, puisque les
autres le craignent. Ce sentiment de toute-puissance, conju-
gué à la souffrance de la frustration, le place, dans un senti-
ment d'urgence, dans un besoin d’immédiateté. Pas question
de faire des projets (de vacances, de travail, de création d’un

foyer). Le temps n’a pas de sens et le désir doit s'’assouvir
dans l'instant. Là encore, la violence est au rendez-vous. Et

lorsque le jeune n’obtient pas satisfaction, la colère et la rage
nées du sentiment d’impuissance se retournent sans raison

apparente contre des lieux ou des biens hautement symbo-
liques, qui les touchent eux ou leur famille : l’abribus, le local
collectif résidentiel, l’école, qui sont aussi souvent les lieux de
l'exclusion première. +

Extrait d’un article d’Anne-Catherine Bisot, paru dans Non-Violence
Actualité, n° 235, le mensuel pour la résolution non-violente des conflits
(NVA, BP 241, 45201 Montargis Cedex. Abonnement : 230 FF).



la médiation : une éducation permanente aux conflits 33

Cinq champs d'application
a médiation s’est principalement développée, depuis le

début des années 1990, dans cinq directions.
e En milieu pénal en France dès 1987 avec la première expé-
rience de médiation pénale proposée par le parquet de Paris

et organisée par le Centre de médiation et de formation à la

médiation (CMFM)?. Il faudra attendre une loi du 4 janvier
1993 pour institutionnaliser la médiation pénale.
e En médiations de quartier, mises en place par les mairies.
e Avec des expériences de médiation familiale, dans les

situations de conflits de couples et notamment dans les cas

de divorces.
< Dans les entreprises : en plus des médiateurs d’entreprise,
des médiateurs sont répertoriés par les Chambres de com-

merce et d’industrie.
< La médiation scolaire, depuis cinq à six ans fait une timide

apparition dans quelques collèges.
Si les textes ministériels® évoquent la possibilité de

mettre en place des cellules de médiation, dans les faits

aucune formation de médiateurs n’a été instaurée au plan
national. En outre, ces propositions, très peu cadrées, lais-

sent la place à la création d’instances qui n’ont de médiation

que le nom. Ainsi, dans certains établissements, la commis-

sion de médiation sanction est en fait l’antichambre du

conseil de discipline. C’est le lieu d’expression de griefs ou

de rappel de la règle scolaire. Cependant, deux associations

sur la région parisienne, Génération médiation sur Sarcelles°
et le CMFM sur Gennevilliers — en lien avec l'Unesco —

développent des actions de médiation en milieu scolaire.

Une compétence spécifique
à faire reconnaître

uand bien même la médiation répondrait à un triple
besoin essentiel de l’homme, la pratique du médiateur

nécessite une formation spécifique, car l’on touche ici aux

émotions et à la psyché. En outre, la médiation demande une

reconnaissance de ces compétences.

La multitude des formations et des expériences de terrain

rend aujourd’hui obscur le concept de médiation. La confu-

sion règne par rapport à l’emploi même de ce terme qui,
phénomène de mode médiatique, s’en trouve bien souvent

vidé de son sens.

Cette pluralité des expériences de médiation en rend un

peu flou le concept aujourd’hui. Tout le monde peut se dire

médiateur dès lors qu’il se situe comme tierce partie face à

deux personnes en conflit.

La question est bien dès lors de savoir si dans les cinq
champs d’application que nous avons rapidement présentés
plus haut, la médiation doit faire l’objet de compétences par-
ticulières. Parce qu’accueillir les émotions et la souffrance

n’est pas inné et que la rencontre avec cette souffrance — et

donc implicitement avec sa propre souffrance — fait peur,
nous pouvons très clairement penser que le médiateur relève

d’une compétence spécifique.
Cette légitimité se fonde sur plusieurs points.

+ Le premier est la pratique. Beaucoup de formations à la

médiation proposent un parcours théorique de formation

sans offrir un champ d’application par la suite. Or il semble

difficile d’être médiateur dans les livres, ou seulement en

proposant des grilles d’analyse des situations conflictuelles.

e Le médiateur est avant tout un homme de terrain dont la

capacité d’écoute est une compétence essentielle.

e Nous pouvons y adjoindre le non-jugement. Le médiateur

n’est pas là pour conseiller. Il n’est pas un conciliateur ".

e Il est capable d’accueillir le désordre, le chaos. Un média-

teur qui empêcherait que la crise se vive n’aurait rien com-

pris au processus de transformation qui peut s'opérer en

revivant le drame et grâce au travail d’accompagnement".
e En outre, la médiation est un art : celui de rencontrer l’autre

par-delà sa casquette, son rôle, son étiquette, rencontrer

l’autre dans ce qu’il a vécu. Sortir du problème, de l’histoire

ou des faits pour rencontrer ce que chacun a pu vivre dans le

conflit qui les oppose est peut-être la tâche la plus ardue qui
s’offre au médiateur. Se dire que l’on n’est pas là pour faire se

retrouver ou faire se rencontrer de nouveau les médians n’est

pas une démarche facile. Nous voulons toujours réconcilier,



34 bertrand de villeneuve

Médiation et action non-violente sont

complémentaires pour la gestion des conflits

quement des formes d’actions non-violentes (cela
figure dans ses statuts), pour demander une réelle

application de la loi sur la réquisition de logement et le droit
de tous à un toit, droit reconnu par la loi française. L'action
non-violente est, dans ce cas, un outil démocratique pour
imposer à l’État, à certains de ses représentants ou à cer-

tains élus, d'appliquer la loi. Dans ce domaine du logement,
la médiation peut intervenir pour gérer un conflit entre

propriétaire ou locataire, par exemple, mais elle ne peut
remplacer l’action non-violente (intervention contre des

expulsions…).
Des citoyens et citoyennes peuvent se mettre hors la loi

pour refuser de soutenir une décision de l’État. Des mouve-

ments d’objection fiscale existent également un peu partout
dans le monde : certains contribuables refusent de payer tout
ou partie de leur impôt pour protester contre le surarmement
ou l'arme atomique, par exemple. Le but est de refuser de
s'associer à une politique considérée comme nuisible, et obte-
nir que le gouvernement en change.

=
n France, l’association Droit au logement utilise uni-

Permettre toujours le dialogue
avec les parties adverses

Par leur refus commun de la violence, médiation et action
non-violente permettent toujours le dialogue avec les parties
adverses. Elles donnent la possibilité aux personnes en souf-
france de sortir d’une position éventuelle de victime pour deve-
nir actrice dans le conflit qu’elles vivent. Elles ont également en

commun de rétablir une forme d'équilibre dans le conflit, d’une

part, et d'autre part de miser sur l'humanité et la créativité des

personnes et des groupes pour sortir de la violence et construi-
re la solution la plus juste aux conflits.

Par contre, l’action non-violente vise une modification du

rapport de force alors que la médiation ne peut intervenir
qu'entre des parties qui se reconnaissent égales en existence
et acceptent une médiation neutre. La médiation vise une

forme d’'impartialité alors que l’action non-violente est, forcé-
ment, partisane ou perçue comme telle par la partie adverse.

Cependant, s'engager pour une cause ne doit pas amener à
un aveuglement de la part de celles et ceux qui prennent par-
tie et qui doivent conserver un esprit critique et une ouvertu-
re. L'action non-violente a, clairement, pour objectif un chan-

gement de la société vers plus de justice, de respect des
droits de l'Homme, non vers plus de fanatisme.

La médiation peut également changer la société en pro-
fondeur, à certaines conditions examinées par Jacques Salzer

(pages 4 et 5). L'un des buts de la médiation est de permettre
au conflit d'exister. Elle représente cette assurance qu'il n’est

pas indispensable de passer par la violence pour se faire
entendre, que l’on peut transfigurer la violence, lui donner un

nouveau visage qui est celui du conflit. En cela, elle est por-
teuse du même projet que l’action non-violente. Face à telle
colère d’un groupe social, face à une situation d’oppression
qui ne change pas, faut-il privilégier la médiation ou l’action
non-violente ? Ces deux approches apparaissent complémen-
taires, pouvant intervenir à des moments différents dans la

gestion de crise et de conflits, mais ne pouvant se substituer
l’une à l’autre. +

Extrait d'un article de Christian Le Meut, paru dans Non-Violence Actualité,
n° 238, le mensuel pour la résolution non-violente des conflits

(NVA, BP 241, 45201 Montargis Cedex. Abonnement : 230 FF).



la médiation : une éducation permanente aux conflits 95

trouver une solution. Nous vivons avec l’obsession que
l’harmonie est possible, que la séparation est insupportable à

vivre. Or c’est justement dans l’absence de faire, mais dans

la capacité d’être avec les médians pour leur permettre
d’avancer dans leur perception du conflit que réside la parti-
cularité de la médiation.

Les deux autres points essentiels, nous les avons déjà abor-

dés. Il s’agit de ce travail hors du temps (Chronos) et de la

réparation.
Si la médiation est une compétence, celle-ci doit être

reconnue. Or en France, la plupart des médiateurs sont des

bénévoles. Beaucoup sont retraités, mais d’autres font cela

après leur travail. Le médiateur bénévole se trouve de plus en

plus concurrencé par des professions qui voient dans la

médiation une extension possible de leurs compétences ou de

nouveaux marchés. Même si des compétences juridiques sont

parfois nécessaires en médiation, défendre un client un jour
et être médiateur le lendemain semble bien être deux

démarches antagonistes. La question est donc bien de garan-
tir l’impartialité des médiateurs. En France contrairement par

exemple à l’Italie ”, les dossiers de médiation sont confiés

surtout à des associations de loi 1901 et à des bénévoles.

Pour garantir une impartialité et éviter une multiplication des

expériences, il est essentiel que l’État reconnaisse et prenne à

sa charge directement l’intervention des médiateurs.

Il est donc juste de dire que la médiation relève d'une

compétence, celle qui consiste à être sur le non-jugement,
être capable d’accueillir les émotions, le désordre causé par
le conflit et la souffrance qu’il génère, être capable de facili-

ter un cheminement, un questionnement intérieur des parties
en conflit pour dépasser cette souffrance.

Responsabilité de l’État et des pouvoirs publics, elle est

aussi du domaine éducatif de la construction de l’être quel que

soit son Âge, car connaître ses émotions, savoir prendre du

recul face à une situation qui nous blesse devrait faire partie
intégrante de tous les enseignements. Apprendre à accueillir
ses propres émotions en même temps que celles des per-

sonnes en conflit devrait faire partie des premiers apprentis-
sages de la vie, comme on apprend à lire ou à écrire. +

place Victor-Hugo,13381Marseille
rsitédeProvence (Aix-Marseille4 et

; dans Non-Violence Actualité d'octobre 1999

1) F. Bernard et R. Simonet, Le Parcours et le projet, les éditions

d'organisation, 1997 ; Patrice Sauvage L'impératif spirituel, les éditions

de l’atelier, 1999.

2) les médians sont les parties en conflit : la « victime », c’est-à-dire celle

qui a déposé la plainte ; et son protagoniste, le « mis en cause ».

3) Jacqueline Morineau, L'esprit de la médiation, Érès, 1998.

4) Jürgen Habermas, Morale et Communication, Le Cerf, 1986.

5) Cf. Maryse Vaillant, La réparation, de la délinquance à la découverte

de la responsabilité, Gallimard, 1999.

6) Sous la direction d’Olivier Abel, Le pardon, briser la dette de l'oubli,
Le Seuil, Points essais, 1998.

7) CMFM (Centre de médiation et de formation à la médiation),
24, rue Tournefort, 75 005 Paris.

8) Notamment le Bulletin officiel du 15 octobre 1998, “Lutte contre

la violence en milieu scolaire et renforcement des partenariats”.
9) Génération Médiation, 114, rue de Vaugirard, 75 006 Paris.

10) Conférer le dossier de Non Violence Actualité sur “La Médiation”.

11) Jacqueline Morineau, L'esprit de la médiation, Érès, 1998.

12) C’est par exemple le cas des médiateurs de « l’Ufficio

per la mediazione di Milano ».



ivilites et

incivilités scolaires
« De civilité, cy sont les oustils »!

BERNARD SEUX*

*Principal-adjoint de collège, auteur de plusieurs articles,
notamment dans Non-Violence Actualité et Les Cahiers

pédagogiques.

t si le senti-
ment d’insécu-
rité provenait

d’abord des incivili-

tés, combien plus
nombreuses que les
actes violents !

Les lecteurs d’ANV mesurent bien que la violence est un

sujet complexe et multiforme. Quand on veut traiter de la

présence de ce phénomène dans les établissements scolaires,
il est particulièrement nécessaire d’éviter les amalgames et

les simplifications abusives quelle que soit la pression de
l’actualité. Une expérience professionnelle de plus de dix-

sept années en Zone d’éducation prioritaire en tant qu’insti-
tuteur spécialisé, directeur de Section d’enseignement géné-
ral et professionnel Adapté, puis principal-adjoint de collège
me conduit à penser qu’il est judicieux d’aborder le débat

par le biais des notions de civilités et d’incivilités ?. Une
étude° personnelle limitée mais instructive me confirme
dans cet avis. Quelques recherches récentes concernant la
violence scolaire apportent toute la pertinence et l’autorité
de chercheurs en sciences de l’éducation à cette approche. Il

apparaît en effet à plusieurs d’entre eux* que « la violence à
l’école n’est pas tant monde du délit qu’incivilité, désorga-
nisation de l’ordre en commun » (Debarbieux, 1996,
p. 169), mais aussi que « c’est la civilité scolaire qu’il s’agit
aujourd’hui de redéfinir » (Charlot, 1997, p. 13). Cet article
souhaiterait contribuer modestement à la nécessaire
réflexion commune à partir d’une pratique forcément par-
tielle et localisée.



civilités et incivilités scolaires 37

Civilité, vous avez dit civilité ?

I. notions de civilité ou d’incivilité sont maintenant

couramment employées. Elles apparaissent régulière-
ment dans les articles traitant de la jeunesse des banlieues.

Il semble toutefois nécessaire d’en préciser le sens afin de ne

pas contribuer à stigmatiser telle ou telle catégorie de popu-

MICKEY L'ANGE AUSSI
A BEAUCOUP]TAGGÉ *;

lation S. Le terme civilité a été défini par Erasme dans son

ouvrage De la civilité puérile’. Le célèbre humaniste de la

Renaissance fut le premier à en faire une description com-

plète et à la présenter comme une « partie de l’art d’instrui-
re l’enfance » bien qu’elle soit « la plus humble section de

la philosophie ». L’intéressant n’est pas la fonction de dis-

tinction, de démarcation sociale et de différenciation entre



38 bernard seux

les groupes et les individus que cette notion a pu acquérir
ultérieurement* mais celle qui vise à aménager le contact

social pour le rendre possible voire agréable. Montaigne la

présentait comme « la science de l’entregent […] concilia-
trice des premiers abords de la société et familiarité »°.
Retenons cette définition qui concerne la régulation des rap-
ports humains. Il s’agit bien alors de permettre et de faciliter
les interactions sociales. Nous nous situons ainsi beaucoup
plus près des travaux microsociologiques d’E. Goffman que
des conseils de savoir-vivre d’une baronne de Rothschild ".
Il est important de souligner ici que la civilité n’est pas seu-

lement une qualité psychologique, elle revêt aussi un sens

politique. Elle constitue en quelque sorte l’axe horizontal de
la citoyenneté. M. Mauss " la considérait d’ailleurs comme

un synonyme du civisme. Dans cet esprit, on peut donc sou-

tenir que la civilité « exprime tant la manière dont les rap-
ports entre citoyens s’établissent que la condition de leur
maintien » (Gaille, 1998, p. 207).

En fait, beaucoup plus que de civilité, c’est de son défaut
dont il est souvent question et ce sont les incivilités qui
paraissent omniprésentes. À la suite de B. Charlot, on pour-
rait les définir comme« les atteintes quotidiennes au droit de
chacun de voir sa personne respectée » (Charlot, 1997, p. 5).
Le sociologue S. Roché souligne leur « absence de statut

conceptuel » qu’il s’est appliqué à combler et leurs « incar-
nations très anodines tout au moins en apparence et à court

terme » (Roché, 1996, p. 80 & 48). Elles englobent, selon

lui, l’agressivité verbale, le défaut de politesse, les gestes
obscènes, le bruit, les bousculades et les petites dégrada-
tions. Il faut y ajouter la privatisation des espaces collectifs
dont les cages d’escaliers sont le symbole. Ce sont des com-

portements de la vie quotidienne qui n’atteignent guère les
individus directement dans leur chair mais qui sont vécus
comme une rupture du lien social. Ils sont à la base du senti-
ment d’insécurité en désorganisant ce que cet auteur nomme

« l’ordre en public ». Ces conduites qui grippent les rouages
des relations humaines quotidiennes constituent ainsi la pre-
mière étape d’une « spirale de la décomposition » ?. Les
incivilités par leur multiplication sapent l’idée de confiance
mutuelle et introduisent une dose massive d’incertitude dans

la vie courante. Elles ont ainsi un effet corrosif sur les col-
lectivités. Ce ne sont pas des comportements motivés par le

profit mais leur logique de visibilité pose la question de
l’existence réelle d’un garant des lieux communs. Les inci-

vilités envoient donc un double message : d’une part elles
incitent les uns à se replier ou à fuir ; d’autre part elles mon-

trent que la voie est libre pour d’autres déviances ”.

Du côté des professeurs en difficulté

À u cours de notre enquête, une grande partie des ensei-

gnants interrogés reconnaissent que la gestion de la

discipline constitue un problème important de leur pratique
quotidienne. Et selon eux, cela va croissant ! Pour nos inter-
locuteurs les comportements perturbateurs les plus difficile-
ment supportables relèvent de l’impolitesse, du bruit, de

l’irrespect. Ces incivilités viennent nettement en tête de
leurs préoccupations dans la mesure où elles remettent en

cause ce qui caractérise à leurs yeux la volonté de vivre

ensemble.

Dans leurs réponses, les professeurs différencient nette-

ment le domaine de l’indiscipline diffuse d’une part et celui
de la violence proprement dite d’autre part. Cette dernière
leur apparaît d’ailleurs plutôt marginale et exceptionnelle.
La plupart des avis abordent la question en terme de nou-

veaux comportements, d'opposition, de juxtaposition entre

deux cultures : celle de l’école et celle de la rue. Tour à tour

il est question de façons de parler ou de se comporter vécues
comme dérangeantes. Même les enseignants les plus atten-

tifs aux difficultés de leurs élèves-reconnaissent une certaine
usure face aux multiples incivilités quotidiennes. Il s’agit
surtout du langage argotique, des insultes, du bruit et des
« vannes », de la bagarre plus ou moins ludique quasi-per-
manente. Les adultes reconnaissent leur difficulté à différen-

cier, dans les comportements juvéniles les plus banals
comme le port de la casquette en classe, ce qui relève de la

provocation, du jeu ou de la méconnaissance des règles. La

question de la politesse '* et de son bien-fondé apparaît en

filigrane de nombreux propos.



civilités et incivilités scolaires

Ces phénomènes correspondent à la présence de nou-

veaux publics scolaires qui viennent au collège avec les

savoir-être de leur vie quotidienne. Ils font écho à ce que
F. Dubet a nommé des « comportements a-scolaires » et

G. Lapassade, le « chahut endémique » (Dubet, 1994 et

Lapassade, 1993). Une présentation très complète de cette

« culture des rues » a été réalisée récemment par un ethno-

logue. Cet auteur, qui a fait l’expérience d’enseigner en ban-

lieue parisienne, montre en particulier comment « l’institu-

tion scolaire se heurte aux membres d’un univers social et

culturel qui lui est relativement étranger et inconnu »

(Lepoutre, 1997, p. 120). La plupart des enseignants n’habi-

tent d’ailleurs plus le quartier où ils enseignent et ne fré-

quentent leurs élèves qu’au moment des cours, ce qui élargit
le fossé de la méconnaissance mutuelle.

Du côté des élèves « difficiles »

L rois types de raisons sont d’abord fournis par les élèves

pour expliquer le mauvais déroulement de certains

cours où « ils font le bordel »'°. Cependant, durant les entre-

tiens, ils glissent progressivement d’une responsabilité
imputée à eux-mêmes, « ŸY a des élèves insupportables, ils

insultent les profs », ou à la matière enseignée, « Quand ça
nous intéresse, on reste tranquille », à une remise en cause

du comportement de certains enseignants, « C’est à cause

des profs »".

En évoquant ce qu’ils considèrent comme des attitudes

provocatrices, les propos des adolescents tracent en creux le

portrait de ce que serait pour eux un « bon prof ». Nous

découvrons ainsi « la figure idéale du professeur qui par-
vient à réaliser la quadrature du cercle de la fermeté, de la

justice, de la compétence et de la sympathie » (Dubet &

Martuccelli, 1996, p. 187). La description proposée par les

élèves est alors très proche de celle qu’effectuent ces deux

sociologues de l’éducation.

Il est malheureusement impossible de s’arrêter ici sur la

question majeure du sens que revêt l’école pour des adoles-

cents en grand échec scolaire ”. Retenons néanmoins que

ET St J'Al PAS LA MOYENNE,
J'DIRAI À MES VIEUX s

Qué VOUS ETES... FA,
8e

Lo

EUH… 2EDOPHILE, du 2e

PAR EXEMPLE.
2

ee
7

eu
Led

V2

—e —

à pn

pour eux les relations entre pairs ont souvent plus d’impor-
tance que les apprentissages scolaires : « L'école, ça doit pas

être un endroit que pour travailler. Y en a qui aiment l’école,
moi j'aime bien mais c’est surtout les copains et tout. »

Sévérité ou gentillesse ?
Les élèves souhaitent des enseignants ni trop rigides ni

trop laxistes. « Faut être entre les deux. Pas sévère-sévère,
un peu quoi. Y a des limites. Pas trop gentil, pas trop
méchant. »

En fait, les élèves souhaitent des limites définies claire-

ment. « Y en a qui laissent faire. Tellement ils sont gentils
que les élèves font ce qu’ils veulent. Il est sympa avec nous

mais il se laisse trop faire. Il a ses limites comme nous on a

nos limites. Il doit les montrer. S’il est pas assez sévère, on

lui marche sur les pieds. Il faut des profs qui veulent se faire
respecter. » Le laisser-faire apparent d’un professeur peut
être vécu par les élèves comme un abandon : « Elle laisse



40 bernard seux

tomber, elle en a rien à foutre de nous, on dirait. » Ces pro-
pos rejoignent tout à fait les conclusions de J.-P. Payet qui
estime que « ce que réclament les élèves, c’est un cadre qui
tienne à distance les conflits […] qui garantisse les condi-
tions de calme et de confiance que nécessite l’apprentissage,
au lieu d’activer les conflits par une logique de discrimina-
tion et d’humiliation » (Payet, 1993, p. 104).

Cependant la fermeté ne doit pas devenir autoritarisme.
« Qu'il crie pas pour rien quand même : asseyez-vous, pre-
nez vos cahiers ! On sait ce qu’on doit faire. »

La limite entre la sévérité et la gentillesse passe peut-être
par l’instauration de plages de « respiration » qui ponctuent
le temps scolaire. « Sévère, ouais, mais pas tout le temps.
Comme madame X, elle est sévère mais elle rigole et tout.

Mais quand même, quand y a le travail, c’est le travail. »

Un « prof sympa »

Il est souvent fait référence au caractère sympathique de
tel ou tel enseignant : « Il est sympa avec nous, il est cool. On

peut prendre le temps de discuter avec lui. Mais discuter
attention, faut pas qu’on abuse. À la fin du cours. Il doit par-
ler comme nous, un peu. Des fois on délire bien, ouais on

délire bien avec monsieur C. Il est sympa, il sait rigoler avec

nous. Bien sûr, quand il faut travailler, on travaille. Y en a,
c’est pas bon, ils savent pas. Ils pensent qu’à travailler, tra-

vailler. On rigole à peine comme ça, il vient : “allez hop, ton

carnet, dépêche-toi !” C’est bien que des moments le prof, il
se mélange avec les élèves. Il faut que le prof, il arrive à se

mettre à notre place, qu’il rigole avec les élèves. »

Il semble donc que pour les élèves, un professeur sympa-
thique sait à certains moments laisser de côté son personna-
ge d'enseignant pour établir des rapports différents, moins
strictement scolaires, avec ses élèves.

Un professeur efficace et compétent
Les élèves formulent des exigences concernant les quali-

tés pédagogiques de leurs enseignants. Ils désirent un pro-
fesseur qui d’une part se préoccupe individuellement d’eux

et de leur travail et qui d’autre part veille à la bonne organi-
sation des apprentissages.

« Il s’intéresse à nous. Il prend du temps pour nous

expliquer. Quand on comprend pas un truc, il vient et tout

ça. C’est un prof qui nous écoute. Y a certains profs qui
nous ignorent. On dit : “monsieur, monsieur”, il écoute pas.
Ça met les nerfs, sûr. Y a des profs, ils nous entendent pas,
aussi. Ils parlent, ils parlent, ils font qu’à parler et ils nous

écoutent même pas. Quand on n’a pas compris, il nous

envoie pas balader. “T’as pas fait tes devoirs, je m’en fous,
tu vas voir le directeur tout à l'heure.” Ça se voit qu’un
prof, il veut nous faire apprendre, comprendre. »

Les élèves, même les plus en difficulté, avancent des
revendications quant à l’organisation pédagogique de la
classe. Leurs préoccupations, souvent naïves, concernent la

progression des cours, l’utilisation du matériel et de la paro-
le et la répartition des élèves et des matières. Ce thème du
« prof organisé, qui sait s’y prendre » est un critère souvent

associé à l’expérience présumée des enseignants et peut
pénaliser les « nouveaux profs ».

Le respect
La notion de respect est omniprésente dans les entre-

tiens. Pour les élèves rencontrés, il est primordial de prouver
sa valeur et de ne jamais perdre la face. Comme l’écrit
D. Lepoutre, « le principe de cohérence de la culture des

rues, c’est l’honneur » (Lepoutre, 1997, p. 269). Le plus
important est alors de « pas se faire foutre la honte ». Dans
les relations pédagogiques d’un collège de banlieue, « nombre
d’interactions sont parasitées par l’obsession de la dignité,
par la menace de l’indignité » (Payet, 1995, p. 11).

« Le prof, il faut pas lui manquer de respect, c’est un

adulte. » Cet avis semble être globalement partagé, mais les
élèves soulignent aussi la nécessité d’une réciprocité. Ils

revendiquent un respect mutuel. Toute la difficulté est de le
définir concrètement.

« Y a un prof qui dit à un élève : “ta mère, elle t’a mal

éduqué.” Ça se fait pas. C’est pas normal de parler de la

famille déjà. Insulter, frapper, parler de la famille, se



ee

Ce

MA

Va
WMA
CeS

(V9

20

A0

>

sv

5

AN)

civilités et incivilités scolaires 41

moquer, faire des réflexions sur la façon dont on est, tout

ça… le prof, il a pas le droit. Les profs, ils sont là pour nous

apprendre pas pour nous critiquer sur la façon dont on

s’habille et tout. »

Cette demande répétée de bannir les allusions à la famil-
le et à l’apparence semble signifier que les rapports et les

prérogatives de l’école sont pour les élèves, nettement diffé-

renciés de ceux de la famille. Les propos recueillis en témoi-

gnent : « Le prof, il a pas le droit de donner des ordres en

dehors de l’école. Il peut donner des ordres que sur l’école.

Sinon, il a rien à nous dire. S’il dit : “jai vu ton frère dans
le quartier et tout, il faisait ça…” Ça le regarde pas. »

Cela concerne par exemple le sujet épineux des devoirs à

la maison et de leur oubli. Par ailleurs, le rappel systématique
des règles peut conduire à l’inverse de l’objectif visé : « S’il
avait pas demandé [de faire silence] ça se serait bien passé.
S’il le dit, ils font le contraire. Il a pas confiance en nous. »

Sanctions et justice
Les élèves reconnaissent le bien-fondé de certaines

sanctions, mais ils sont très sensibles à ce qu’ils considèrent
comme des injustices. Les punitions ne doivent pas être res-

senties comme humiliantes. « Elles doivent aller avec les

conneries qu’on fait. » Un professeur juste doit avant tout,
selon eux, éviter les punitions générales et punir le seul

coupable. Pour cela il doit se débrouiller seul sans faire

appel à l’administration trop systématiquement et compter
sur la solidarité affichée du groupe d’élèves : « On n’est pas
des balances. »

Par ailleurs, les adolescents sont sensibles à ce qu’ils
considèrent comme de l’acharnement. Ils revendiquent le

fait de pouvoir perdre leur étiquette de déviant. Le regard du

professeur ne doit pas leur interdire toute porte de sortie.

« Être sévère quand il faut mais, y a des fois, j'en
connais, monsieur C, je fais des bêtises, je suis puni, c'est

bon. Mais des moments, je fais presque rien et puis quand je
lui demande des trucs, il me dit… Par exemple, une fois il va

dans la classe de madame D. Y avait du bruit, il me deman-

de mon carnet, je lui dis d’accord, il me dit tu me dois deux

heures… Et puis après quand je lui demande des trucs pour

travailler, il dit : “Oh ! Non, je m'intéresse pas à toi pour

travailler, c’est pas la peine”. Je m'en tape, je pose ma tête
et je dors. Quand j'ai envie de travailler, il dit non et quand
j'ai pas envie, il m’engueule. Je sais pas, des moments, c’est
eux aussi. »

Les élèves ne rejettent pas les règles en général. Il en est

de même pour les sanctions. Souvent et paradoxalement, les

plus en rupture avec l’ordre scolaire dénoncent ce qu’ils
considèrent comme un certain laxisme de l’institution et

réclament l’application des sanctions les plus dures aux

contrevenants. Ils discutent par contre du bien-fondé de telle

ou telle règle ou punition particulière quand ils se sentent

directement concernés. « Pas d’insulte, pas de bagarre, pas
de cutter, c’est normal mais pas de boules de neige, là… Ils

nous laissent pas nous exprimer, si on a une histoire, direct
le carnet, direct. Pas le droit de fumer, on est assez grand.
On fume de l’autre côté du portail, alors ? » Ou encore :

« Pas fumer, pas de bombe lacrymogène, pas de marqueur,

ouais, mais le walkman, faut pas abuser quand même et le

chewing-gum non plus. »

La différence d’application des mêmes règles aux profes-
seurs et aux élèves qui transparaît parfois dans les entretiens,
contribue aussi à l’incompréhension. Ainsi en est-il par

exemple de l’interdiction de fumer, de circuler dans telle

zone d’un établissement ou d’utiliser des locaux chauffés

pendant les récréations. L'organisation de la file d’attente au

self et les éventuels passages prioritaires sont aussi souvent

critiqués par les adolescents. Ces quelques exemples sont

très révélateurs d’une (in)civilité concrète au quotidien.

Un parcours de la civilité à la
citoyenneté en passant par la morale

1 paraît urgent de se préoccuper de ces multiples petits
faits, anodins en apparence mais qui empoisonnent le cli-

mat scolaire et créent quotidiennement des tensions. Celles-

ci engendrent un sentiment d’exaspération et d’insécurité.



42 bernard seux

Elles finissent par dégénérer en incidents plus graves.
« L'école ne brûle pas […] mais il faut prendre au sérieux les

formes moins spectaculaires de violence que sont les incivili-
tés » (Debarbieux, 1996, p. 75). Il semble pour cela nécessaire
de donner la parole aux acteurs de la vie scolaire, d’encoura-

ger leur dialogue afin de consolider ou rétablir « le consente-

ment instaurateur du vivre ensemble » (Ricœur, 1996, p. 176).
Une récente recherche souligne l’importance de la communi-
cation dans les établissements et soutient qu’« une des straté-

gies possibles pour éviter la violence est le rétablissement de
la confiance par une amélioration de l’écoute et un partage
de la parole » (Debarbieux, 1999, p. 149).

«La responsabilitédespouvoirspublicset des
acteurs sociaux est d'ouvrirr lavoieLJ de la
résolutionpedesconflits, dela réaction
non-violente>» QU Bernard Seux

Nous rejoignons G. Roche pour affirmer que la civilité
est un préalable au civisme et à la citoyenneté ®. Elle est en

effet constitutive du rapport le plus immédiat et banal entre

concitoyens dans les espaces publics. Une nouvelle civilité
scolaire ne pourra pas faire l’économie d’une redéfinition
concrète du respect mutuel tel que le conçoivent et le vivent
adolescents et adultes. Il est possible de se référer alors à
une formulation de l’antique « règle d’or » qui fasse référen-
ce à l’œuvre de P. Ricœur : « Le respect, c’est la capacité à
traiter autrui comme soi-même et soi-même comme autrui »

(Abel, 1996 A, p. 69). La tâche immense consiste ensuite à
traduire cette belle formule en actes concrets dans les inter-
actions quotidiennes des établissements. Le banal salut

échangé le matin au portail de l’établissement entre adultes
et adolescents en fait sans doute partie. Il peut en constituer
un symbole. Nous entrons à cette occasion de plein pied
dans le domaine de la réflexion éthique ou morale ”.

Sur le terrain, des pédagogues travaillent depuis de nom-

breuses années sur le rapport des élèves à la loi par l’intermé-
diaire des conseils de coopérative scolaire par exemple. On

voit actuellement se multiplier des expériences visant à expli-
citer les règles de vie commune au collège par la réécriture
des règlements intérieurs en terme de droits et devoirs des
acteurs de la communauté éducative °. Ces différentes pra-
tiques relèvent de l’éducation civique, de la « démopédie »*

indispensable (Leleux, 1997, p. 28) mais il est sans doute

nécessaire, aujourd’hui, d’aller au-delà.

S’il est possible de retenir de multiples apports de la

pédagogie coopérative de Freinet, la pratique pédagogique
nous conduit à ouvrir de nouvelles pistes et à réfléchir à la
notion de conflit et à la gestion de celui-ci. Il s’agit concrète-
ment de promouvoir une autre culture des oppositions et

désaccords quotidiens et d’en adopter une approche construc-

tive. « Dans une société à la recherche de nouveaux repères
et de lien social, les processus de régulation des conflits sont

indispensables à une expression des rapports de force sans

dérapage vers la violence. »” S. Roché démontre parfaite-
ment que les incivilités entraînent de la part de ceux qui y
sont confrontés des réactions de fuite, de repli sur soi ou au

contraire des réactions violentes. La responsabilité des pou-
voirs publics et des acteurs sociaux est d’ouvrir la voie à une

quatrième solution : celle de la résolution positive des

conflits, de la réaction non-violente. Même si elles ne se qua-
lifient pas de cette manière, toutes les expériences de média-
tion sociale dans les espaces publics se déroulent dans cet

esprit. Afin de lutter contre les incivilités S. Roché propose
par exemple d’établir dans les collectivités des « règle
d’hospitalité » qui indiqueraient aux usagers à la fois qu’ils
sont accueillis mais aussi qu’il existe un garant des lieux.
L’école pourrait davantage s’inspirer de cette pratique expé-
rimentée par des offices d’HLM ou des réseaux de trans-

ports urbains”.Cela commence heureusement ici ou là.

Dans les établissements scolaires, des expériences de
médiation scolaire par les pairs se mettent progressivement en

place. P. Meirieu a bien montré que « l'éducation ne peut pas

faire l’économie de la médiation, elle doit au contraire

s’efforcer d'introduire systématiquement des systèmes média-
teurs qui permettent de déverrouiller les relations duelles et

d'introduire un référent extérieur » (Meirieu, 1995, p. 182).



civilités et incivilités scolaires 43

pas utiliser la violence physique ou verbale.
1) Je dois respecter l’autre (camarade ou adulte) et je ne dois

.

DROITS DES ÉLÈVES
1) J'ai droit au respect de tous. J'ai le droit d’être écouté et aidé
en cas de difficultés.

2) Je dois m'adresser à toutes les personnes rencontrées avec

politesse et en respectant certaines règles de prise de parole :

| forme, lieu et temps (par exemple : lever la main pour demander
la parole en cours).

|

2) Je peux donner mon avis et m'adresser à toutes les per-
|

sonnes du collège sur un sujet qui me concerne directement.

3) Je dois choisir mes délégués sérieusement et régler les
conflits par la discussion.

3) J'ai le droit d’être représenté et d’élire des délégués.

| 4) Je dois respecter la propreté et l'état des lieux et du matériel. 4) J'ai le droit de travailler dans des locaux aussi propres et en

bon état que possible.

| 5) Je ne dois pas perdre mon temps. Je dois venir au collège à
| l'heure et avec le matériel nécessaire à tous les cours et activités

auxquels je participe.

5) Au collège, je suis en droit de recevoir un enseignement.

en cours.

6) Je dois faire régulièrement le travail demandé et être attentif
|

| tous.
7) Je dois adopter une attitude honnête et respecter le travail de

.

6) Je peux demander des explications supplémentaires au sujet
des cours.

7) J'ai le droit de travailler dans la confiance et dans le calme.

8) Je dois respecter les consignes de circulation et de sécurité

calmement dans les couloirs et suivre les consignes indiquant
les lieux, sens et horaire de circulation.

dans mon comportement quotidien. Par exemple : je dois circuler |

9) Je ne dois pas apporter d'objets de valeur ou dangereux au

collège. Je dois faire attention à mon matériel.

10) Je dois me comporter correctement dans toutes les activités
scolaires ou extra-scolaires.

8) J'ai le droit d’être et de circuler dans l'établissement en

sécurité.

9) J'ai droit à la plus grande sécurité possible de mes biens dans
la limite des responsabilités du collège.

10) Je peux participer aux activités extra-scolaires proposées. Je

peux m'inscrire à des activités d’atelier et de clubs dans la limite
des places disponibles.



44 bernard seux

Des pratiques porteuses d’espoir se multiplient actuellement
dans des établissements scolaires autour d’équipes d’ensei-

gnants qui mettent en place des processus de résolution des

petits litiges entre élèves par des pairs médiateurs“.

Il convient aussi d’ouvrir la réflexion pédagogique sur le
rôle de la punition en éducation, sur sa manière de dire le
droit. Pour cela il apparaît indispensable de se référer aux

apports d’E. Prairat et de prendre en compte sa réflexion sur

les caractéristiques de la sanction éducative. Celle-ci néces-
site en effet quatre conditions pour éviter les écueils de

l’injustice, de la vengeance ou de l’inefficacité. I] faut que la

punition reste individuelle, qu’elle porte sur des actes,
qu’elle prive de l’exercice d’un droit et qu’elle s’accom-

pagne d’une procédure réparatoire. La sanction a par ailleurs
une triple finalité, tout d’abord psychologique, pour réconci-
lier le fautif avec lui-même, ensuite éthique, pour responsa-
biliser la personne par rapport à ses actes et enfin politique,
car elle rappelle la loi pour préserver l’identité du groupe*.

N

Les incivilités nous renvoient aussi à une réflexion sur

les valeurs communes% de référence et sur le sens attribué à
l’école par les acteurs de la démocratie. Comme le montre

G. Coq, nous sommes conduits à nous interroger sur « le

fondement éthique du lien social » (Coq, 1999, p. 50)”. Il

s’agit finalement du débat sur la place réservée à l’intériori-
sation « des règles de vie fondée sur les repères d’une mora-

le civique »” au sein de l’institution scolaire ”. F. Buisson
demandait déjà à l’instituteur de la Troisième République
d’être « un maître de morale en même temps qu’un maître de

langue ou de calcul pour que son œuvre soit complète » ”. T1

reprenait ainsi l’idée développée par J. Ferry dans sa célèbre
lettre aux instituteurs de novembre 1883*!. Sans idéaliser à
tort le passé, il paraît aujourd’hui nécessaire d’envisager les
conditions d’une « morale laïque critique et différente des
sermons laïques aussi ennuyeux que détestables » (Hayat,
1998, p. 150). J. Baubérot ouvre à ce sujet quelques pistes
de réflexion intéressantes et propose par exemple de « retra-

vailler sur la notion de dignité […] clé de voûte de la mora-

le laïque » (Baubérot, 1997, p. 334). Des enseignants
côtoyant quotidiennement des adolescents à l’image d’eux-
mêmes lézardée par la disqualification scolaire et sociale qui

les incite souvent à envisager la violence comme la seule

issue, perçoivent l’urgence et la pertinence d’une telle

approche. Ils rejoignent alors le philosophe pour considérer

que « la morale est la figure que revêt la sollicitude face à
la violence et à la menace de violence » (Ricœur, 1991,
p. 262). C’est peut-être plus particulièrement dans ces situa-
tions conflictuelles douloureuses que les éducateurs peuvent
comprendre la double responsabilité qu’ils doivent assumer,

d’après H. Arendt, envers l’enfant d’une part et envers le
monde commun d’autre part en les protégeant réciproque-
ment l’un de l’autre ”.

Il n’est certes pas question d’envisager l’imposition
d’une morale hétéronome mais peut-être de relire et d’actua-
liser le débat entre J. Piaget et E. Durkheim, afin de redéfinir
la place respective accordée dans les pratiques pédagogiques
aux différentes notions de coopération et de respect mutuel

prônées par le premier ou à celles de discipline, d’attache-
ment au groupe social, d’autonomie de la volonté et d’auto-
rité défendues par le second. Les incivilités nous incitent
ainsi à relever « le défi qui vise à éduquer à l’autonomie
morale » (Xypas, 1996, p. 4). Par précaution, soulignons
cependant qu’aborder le sujet délicat du « retour de la
morale », que réhabiliter un terme considéré jusqu’à peu
comme désuet voire oppressif doit par ailleurs veiller à ne

pas contribuer à l’essor d’un « ordre moral » hypocrite et

malsain aux relents de défiance envers des prétendues
« classes dangereuses » *. A. Etchegoyen propose une

réflexion qui répond à ce souci en présentant la notion de res-

ponsabilité qui est souci de l’autre, de l’avenir et des consé-

quences de nos actes ou décisions comme « le principe moral

émergent de notre temps » (Etchegoyen, 1999, p. 171)*. Le

philosophe ouvre ainsi une voie intéressante vers une

« morale ni hargneuse ni réactionnaire »“. D’autres travaux

actuels vont dans cette direction et tendent à réaffirmer eux

aussi que « la morale n’appartient ni au registre de la
désuétude ni à celui du danger » (Baudart, 1998, p. 9).

La recherche d’une « civilité pour aujourd’hui »” ne peut
évidemment concerner uniquement l’école mais intéresse
l’ensemble de la Cité. À ce propos, le quotidien Le Monde a

ouvert l’an dernier ses colonnes à quelques intellectuels



civilités et incivilités scolaires 45

appelant à « refonder la République » et affirmant que « c’est
en tendant vers une tolérance zéro face à la petite incivilité

qu'on pourra demain remédier à l’incivisme en grand »*.
Vaste et ambitieux programme qui a suscité un débat aussi
vif que nécessaire dans plusieurs revues“. À un niveau plus
modeste, les établissements scolaires de banlieue restent un

des derniers espaces — la cité scolaire — où se côtoient des

populations diverses et où se tisse encore fragilement du lien

social °. Ils représentent ainsi des sites privilégiés pour l’éla-

boration d’une civilité, première étape indispensable à un

apprentissage de la citoyenneté. Ils sont des lieux où face aux

multiples incivilités, des personnels prennent en compte la

double nécessité de socialiser les élèves et de former des

citoyens sans renier pour cela la mission d’instruction. Ces

équipes éducatives démontrent quotidiennement qu’il n’exis-
te pas de « handicap socio-violent » et que « le mérite d’être

là dans la faille de la précarité, a pour corollaire l’obliga-
tion d’agir » (Debarbieux, 1999, p. 177).

Il est peut-être temps alors, de graver aux frontons de ces

écoles, collèges et lycées, près de la triade républicaine, un

extrait de la formule que Gargantua fit inscrire au-dessus de la

grande porte de l’abbaye de Thélème : « De civilité, cy sont

les oustilz. » Ouvrons donc la boîte à outils de la civilité, de

l’urbanité ou de l’hospitalité pour bâtir cette « école du res-

pect »*! qu’évoque le ministre de l’éducation nationale. ®

1) Rabelais, Gargantua, chapitre 54.

2) Cette expérience a été confrontation répétée avec ce que J.-P. Payet
qualifie de « sale boulot » (cf. bibliographie), c’est-à-dire avec une division
morale du travail éducatif qui délègue à certains acteurs du système
éducatif la gestion des déviances scolaires. Cet article répond à un besoin
de donner du sens à des pratiques quotidiennes pour quelqu’un qui accorde

par ailleurs de l’importance à ce que la notion de non-violence a apporté en

philosophie et en politique.
3) Il s’agit d’un mémoire de diplôme de directeur d’établissement

d’enseignement adapté et spécialisé soutenu en juin 1996. L'enquête a

consisté à recueillir l’avis de différents acteurs scolaires sur la qualité de

leurs interactions dans le quotidien pour en tirer des enseignements relatifs

à la construction scolaire des civilités. Les équipes pédagogiques et une

soixantaine d’adolescent(e)s de classe de troisième de six SEGPA urbaines
de Saint-Étienne et de sa périphérie ont été concernés par ce travail de type
qualitatif.
4) Le sociologue lyonnais J.-P. Payet semble avoir été l’un des premiers à
s’intéresser à la construction des civilités scolaires. Il attire en particulier
notre attention sur les « civilités cachées » instituées par la constitution des

classes, les projets d’établissements et l’accueil des parents dans les

collèges de banlieue. Ce sujet important ne pourra pas être abordé ici.

Cf. bibliographie.
5) Voir en particulier l’intéressant article de D. Lepoutre dans Le Monde
de l’éducation de juillet-août 1997.

6) Les sociologues de l’éducation E. Debarbieux et J.-P. Payet soulignent
à maintes reprises les risques d’« efhnicisation » des phénomènes de
déviance scolaire et nous alertent face au retour du concept d’enfant

sauvage, voire d’enfant « de » sauvage sinon des « sauvageons ».

Cf. en particulier leurs contributions au n° 123 de la Revue française
de pédagogie. Cf. aussi l’article d’E. Debarbieux dans Le Monde
de l’éducation de février 2000.

7) On peut en trouver une traduction dans l’ouvrage La bienséance, la
civilité et la politesse enseignées aux enfants, édition Jean-Michel Place
Le Cri, 1992.

8) Pour une présentation détaillée de la civilité et de son histoire,
voir N. Elias et C. Pernot en bibliographie.
9) Essais, 1- XIII, Le Livre de poche, 1972, p. 86.

10) I. Joseph soutient que c’est par l’étude des civilités de la vie

quotidienne que la sociologie de Goffman a bouleversé le débat des
sciences sociales. D’où l’importance de s’intéresser à ces interactions.

Cf. bibliographie.
11) (Mauss, 1950, p. 279). Il est intéressant de se reporter aux conclusions
de l’Essai sur le don où l’auteur présente ses conclusions de morale (ou de
civilité ou de civisme). Pour trouver « quel est le bien et le bonheur », 11
faut d’abord « savoir poser les lances » et accepter de « s'asseoir autour

de la Table-Ronde », comme les chevaliers du roi Arthur.

12) Ce phénomènea été repéré au niveau scolaire par Y. Bottin qui
présente les quatre stades de dégradation de la vie scolaire à la suite
d’observation en Seine-Saint-Denis. In Education et management, n° 39,
1994.

13) Ce paragraphe reprend largement les propos de S. Roché lors d’une
conférence au Centre régional de documentation pédagogique de Lyon,
en janvier 2000, devant des chefs d’établissement.

14) La linguiste C. Kerbrat-Orechionni a consacré une partie importante de
son travail relatif aux interactions verbales à la question de la politesse. Elle
la présente comme un système de ménagement des faces et des territoires

respectifs des interlocuteurs visant à minimiser les tensions et à réduire
conflits et angoisse. La revue Autrement relative à la politesse (série
Morales n° 2, 1991), aborde le sujet avec la même approche en particulier
dans l’article “Barrage contre la violence”. Voir aussi le très intéressant
article consacré aux modes d’apprentissage de la politesse dans la petite
enfance de S. Duchesne dans la revue Esprit de juillet 1997. S. Roché



46 bernard seux

ABEL, Olivier (1996 a) - Paul Ricœur : La promesse et la règle. Michalon

ABEL, Olivier (1996 b) “Du civisme protestant et de l'urbanité en général”,
Le civisme : 47-59. Ed. Autrement

ABEL, Olivier (1996 c) “La demande d'éthique : mode ou transformation
durable ?”, Quelle place pour la morale ?: 13-21. Desclée de Brouwer

AERE (Association pour l'éveil à la responsabilité) (1997) - Éduquerà la
responsabilité. Chronique sociale

ARENT, Hannah (1972) - La crise de la culture. Gallimard

BAUBEROT, Jean (1997) - La morale laïque contre l’ordre moral. Seuil

BAUDART, Anne (1998) - La morale et sa philosophie. Flammarion

BAYADA, Bernadette et ali (1997) - Conflit, mettre hors-jeu la violence.
Chronique Sociale

CHARLOT, Bernard et alii (1997) - Violences à l'école. État des savoirs.
À. Colin

COMTE-SPONVILLE, André (1998) - Pensées sur la morale. Albin Michel

COQ, Guy (1999) - La démocratie rend-elle l'éducation impossible ?
Parole et silence

DEBARBIEUX, Éric (1996) - La violence en milieu scolaire. 1 ESF

DEBARBIEUX, Éric (1999) - La violence en milieu scolaire. 2 ESF

DEVELAY, Michel (1996) - Donner du sens à l'école. ESF

DIAZ Babeth et ali (1998) - Contre violence et mal-être : la médiation par les
élèves. Nathan

DUBET, François (1994) - “Les mutations du système scolaire et les violences
à l'école”, Les cahiers de la sécurité intérieure n° 15 : 11-26.

DUBET, François et Danilo MARTUCCELLI (1996) - À l’école. Sociologie de
l'expérience scolaire. Seuil

DUBREUIL, Bertrand (1999) - Collèges en milieux populaires. L'Harmattan

DURKHEIM, Émile (1963) - L'éducation morale. PUF

ELIAS, Norbert (1973) - La civilisation des mœurs. Calmann-Lévy
ETCHEGOYEN, Alain (1999) - La vraie morale se moque de la morale. Seuil

GAILLE, Marie (1998) - Le citoyen. Flammarion

HAYAT, Pierre (1998) - La laïcité et les pouvoirs. Kimé

JOSEPH, Isaac (1998) - Erwing Goffman et la microsociologie. PUF

KERBRAT-ORECHIONNI, Catherine (1992) - Les interactions verbales.
À. Colin

LAPASSADE, Georges (1993) - Guerre et paix dans la classe… la déviance
scolaire. À. Colin

Bibliographie
LEGRAND, Louis (1995) - Une école pour la justice et la démocratie. PUF

LELEUX, Claudine (1997) - Repenser l'éducation civique. Cerf

LEPOUTRE, David (1997) - Cœur de banlieue. O. Jacob

MAURY, Liliane (1999) - L'enseignement de la morale. PUF

MAUSS, Marcel (1950) - Sociologie et anthropologie. PUF

MEIRIEU, Philippe et Marc GUIRAUD (1997) - L'école ou la guerre civile ?
Plon

MEIRIEU, Philippe (1995) - La pédagogie entre le dire et le faire. ESF

PAGONI-ANDREANI (1999) - Le développement socio-moral. Des théories à
l'éducation civique. Presses universitaires du Septentrion
PAYET, Jean-Paul (1993) - “Ce que disent les mauvais élèves. Civilités
et incivilités dans les collèges de banlieue”, Migrants formation
n° 92 : 100-111

PAYET, Jean-Paul (1995) - Collèges de banlieue. Ethnographie d'un monde
scolaire. À. Colin

PAYET, Jean-Paul (1997) - “Le sale boulot. Division morale du travail dans un

collège de banlieue”, Les annales de la recherche urbaine n° 75

PERNOT, Camille (1996) - La politesse et sa philosophie. PUF

PIAGET, Jean (1997) - L'éducation morale à l'école. Anthropos
PIAGET, Jean (1998) - De la pédagogie. O. Jacob

PRAIRAT Eirick (19997) - La sanction : petites méditations à l'usage des
éducateurs. L'Harmattan

ROCHE, Georges (1993) - L'apprenti-citoyen : une éducation civique et morale
pour notre temps. ESF

ROCHE, Georges (1998) - Quelle école pour quelle citoyenneté ? ESF

ROCHE, Sébastian (1996) - La société incivile. Qu'est-ce que l'insécurité ?
Seuil

RICŒUR, Paul (1990) - Soi-même comme un autre. Seuil

RICŒUR, Paul (1991) - Lectures 1. Autour du politique. Seuil

RICŒUR, Paul (1993) “Le soi digne d'estime et de respect”, Le respect :

89-102. Ed. Autrement

RICŒUR, Paul (1996) “Pouvoir et violence”, Politique et pensée. Colloque
H. Arendt : 157-178. Payot et Rivages
WEIL, Simone (1999) - Œuvres. Gallimard

WOODS, Peter (1990) - L'ethnographie de l'école. À. Colin

XYPAS, Constantin et alii (1996) - Éducations et valeurs. Anthropos



civilités et incivilités scolaires 47

souligne pour sa part que le salut incarne concrètement l’idée de
collectivité. Des échanges rituels entre individus semblent nécessaires pour
faire vivre au quotidien le lien social, le salut en public en fait partie.
15) Les passages en italique sont des extraits d’interviews de collégiens.
16) Ce travail renvoie ici aux apports de la sociologie interactionniste
(cf. Woods, 1990) qui a analysé les règles de désordre scolaire et en

particulier les rétributions des offenses présumées imputées aux professeurs
par les élèves.

17) B. Dubreuil a récemment montré combien l’école manque de sens pour
des adolescents de familles populaires et propose des pistes pour « vivre et

apprendre au collège ». Pour M. Develay, « comprendre le rapport des
élèves au savoir et à la loi est le fondement de la professionnalité de

l'enseignant qui doit permettre aux élèves de donner du sens à l’école et à
ce qu’ils y font. » Cf. bibliographie.
18) Se reporter en particulier au chapitre intitulé : « Civilité, civisme
et citoyenneté pour l’école de ce siècle » de son dernier ouvrage cité
en bibliographie.
19) Les deux termes sont ici synonymes. Dans cet article nous utiliserons
surtout le second, car il n’est pas nécessaire de distinguer, en première
approche, le plan téléologique de l’éthique, du plan déontologique de la
morale que P. Ricœur définit comme la structure de sa « petite éthique »

qui comprend aussi la sagesse pratique (Ricœur, 1990, p. 337). Notons par
ailleurs que le philosophe associe les notions d’estime et de respect. Pour

l’auteur, il existe un lien entre l’estime de soi et l’évaluation éthique de nos

actions comme il y a un lien entre le respect de soi et l’évaluation morale de
ces mêmes actions. « En quel sens nous estimons-nous ou nous respectons-
nous ? La réponse est : en tant que capables de nous désigner comme les
locuteurs de nos énonciations, les agents de nos actions, les héros et les
narrateurs des histoires que nous racontons. À ces capacités s'ajoutent
celles qui consistent à évaluer nos actions en terme de bon et d'obligatoire.
[.…] Je ne peux pas exprimer de l’estime pour moi-même sans attribuer à
l’autre la même possibilité de s’estimer lui-même comme un sujet capable.
[.….] De même, la réciprocité semble être une partie constitutive du
sentiment de respect » (Ricœur, 1993, pp. 100-101).

20) Le texte en annexe a été élaboré par les enseignants et les délégués des
élèves d’un collège de la banlieue stéphanoise pour compléter le règlement
intérieur inscrit dans le carnet de liaison. Après des débats intenses, la
colonne des devoirs a été placée avant celle des droits. Cette décision fait
écho aux propos dérangeants de S. Weil au début de L’enracinement : « La

notion d'obligation prime celle de droit, qui lui est subordonnée et relative.

[…] Un homme considéré en lui-même, a seulement des devoirs, parmi
lesquels se trouvent certains devoirs envers lui-même. Les autres,

considérés de son point de vue, ont seulement des droits. IL a des droits à
son tour quand il est considéré du point de vue des autres, qui se

reconnaissent des obligations envers lui » (S. Weil, 1999, p. 1027).

21) C. Leleux présente la démopédie comme une éducation à la démocratie
fondée sur l’autonomie, la coopération et la participation. Cf. bibliographie.
22) Conflit : mettre hors-jeu la violence, page 10. Cet ouvrage, réalisé par
l’équipe du journal Non-Violence Actualité, représente un outil de base qui
devrait se trouver dans tous les centres de documentation des
établissements scolaires. Cf. bibliographie.

23) Y. Grasset, responsable du service prévention-sécurité de la Société de

transports de l’agglomération stéphanoise (Stas), a défini dans cet esprit le
travail des agents de médiations présents dans les bus. Pour ce sociologue
qui a collaboré aux recherches de S. Roché « de nouveaux professionnels de
l'ordre en public viennent s'occuper des interstices collectifs impersonnels.
Il s’agit d’une professionnalisation de la réprobation par la veille et la

réprimande. Le ternaire prévention, hospitalité et sanction remplace le
binaire classique prévention-répression. »

24) B. Diaz et B. Liatard-Dulac proposent une présentation très complète de
la médiation scolaire par les pairs. Parmi les nombreuses expériences en

cours, le collège et les écoles primaires du Chambon-Feugerolles dans la
Loire ont mis en place dans le cadre du Réseau d’éducation prioritaire
depuis trois ans une formation d’élèves médiateurs grâce au concours de
J.-P. Bonafé-Schmitt et ses collaborateurs.

25) En particulier, E. Prairat, La sanction : petites méditations à l’usage des
éducateurs. Cf. bibliographie. E. Debarbieux dans son dernier ouvrage
souligne la nécessité et l’intérêt d’une telle réflexion pour combattre la
violence scolaire.

26) Ainsi la Zone d’éducation prioritaire du Chambon-Feugerolles dans
la Loire a discuté et rédigé une « Charte des valeurs partagées ». Ce
document a été signé par l’ensembles des institutions, associations et

individus membres de la ZEP qui sont chargés d’adapter la Charte à leur
contexte de travail particulier.
27) Dans cet ouvrage G. Coq explore ce qu’il qualifie de carences majeures
de l’école actuelle dans l’éducation morale, l’éducation du citoyen et

l’initiation aux enjeux de sens. Tout à fait intéressant malgré des charges
inutiles contre « la pédagogie ».

28) Bulletin officiel de l'éducation nationale, n° 36 du 16 octobre 1997.

29) L. Legrand écrivait « qu’il est indispensable de réfléchir aux conditions
actuelles d’une prise en compte, à l’école, de valeurs communes et de la
renaissance d’un nouvel enseignement de la morale » (Legrand, 1995, p.
84). Il semble avoir été entendu comme l’indique l’organisation par le
ministère de l’éducation nationale des « Initiatives citoyennes » et

l’affirmation que « l’établissement doit être porteur d’un projet global
d'éducation comportant une éducation à la civilité, à la vie sociale et à
la morale civique » (BOEN, n° 6 du S février 1998)

30) F. Buisson, article “Politique” du Dictionnaire de pédagogie et

d’instruction primaire, Hachette, 1912, p. 2399.

31) Pour découvrir les débats du XIXe siècle sur la morale à l’école, on

peut se reporter avec profit à l’ouvrage de L. Maury. Cf. bibliographie.
32) Nous faisons référence ici au fameux texte intitulé “La crise de
l’éducation”. Cf. bibliographie.
33) M. Pagoni-Andréani propose par exemple une réflexion de fond sur le
lien nécessaire entre autonomie du jugement moral et coopération sociale
dans l’éducation à la citoyenneté. Cf. bibliographie.
34) Cet écueil peut être évité, plusieurs auteurs s’y emploient. Ainsi J.
Baubérot invite à reconstruire « une morale laïque contre l’ordre moral ».

Pour sa part, P. Hayat tente de définir une culture laïque fondée sur

l’éthique de la discussion. Enfin, A. Comte-Sponville réussit l’exercice
difficile de présentation de la morale à un public adolescent et l’AERE



48 bernard seux

fournit des fiches pédagogiques qui visent à « réhabiliter de façon concrète
et efficace l'éducation morale et civique à l’école de la République » par
l’éducation à la responsabilité. Cf. bibliographie.
35) Pour ce philosophe, la morale traditionnelle a été discrédité pour trois
raisons essentielles : son obsession sur le sexe, son conservatisme et son

ressentiment qui consiste surtout à surveiller les autres. Mais par ailleurs « /a

République ne peut se passer de morale civique » (Etchegoyen, 1999, p. 152).
36) Conférence au Centre régional de documentation pédagogique de Lyon
en décembre 1999 devant des chefs d’établissements.

37) Dans plusieurs de ses articles, O. Abel contribue à réinventer une

« civilité à la hauteur de la crise que nous traversons ». Pour ce

philosophe, la nouvelle civilité ou urbanité suppose l’acceptation que dans
la cité, il y ait pluralité de sphères de légitimité hétérogènes. Elle suppose
aussi que les acteurs jouent fair-play et soient capables de passer d’une

sphère à l’autre en respectant les règles spécifiques du lieu où ils évoluent

(CF. bibliographie.)

38) ‘Républicains, n’ayons plus peur !”, R. Debray, M. Gallo, J. Julliard,
B. Kriegel, O. Mongin, M. Ouzouf, A. Le Pors et P. Thibaud, Le Monde
du 4 septembre 1998.

39) L. Cédelle dans Le Monde de l’éducation d’octobre 1998 présente
un des avis les plus mesurés et nuancés du débat.

40) P. Meirieu et M. Guiraud qualifient les enseignants de « fisserands de
lien social ». C’est une belle métaphore à filer non seulement au pays des
Canuts mais dans toutes les banlieues ! Cf bibliographie.
41) Intervention télévisée au cours du “Journal de 20 heures” sur France 2,
le 24 janvier 2000 à l’occasion de la parution du deuxième volet de mesures

du plan contre la violence scolaire.



our repenser
la ville

*Philosophe et sociologue, a enseignéà l’Institut catholique de
Paris et à l’université Paris XI, animé des publications (Politique
Hebdo, La Gueule Ouverte), dirigé le Centre de création
industrielle au Centre Beaubourg, accompagné divers mouvements

d’éducation populaire. Il est actuellement consultant indépendant.
Auteur, notamment, de Une histoire de la ville. Pour repenser la

société, Paris, La Découverte/poche, 1998, 45 F.

ans un livre remarquable, Une
histoire de la ville. Pour repen-
ser la société, Paul Blanquart

propose d’innover dans le traitement
des problèmes contemporains de la ville.
ANV tient à remercier les éditions La
Découverte pour l’autorisation de repro-
duire ici quelques bonnes pages.

La ville est aujourd’hui malade, la société aussi. Et il
semble qu’elles souffrent d’une même maladie. C’est pour-
quoi l’action politique, dont l’objet est d’assurer la viabilité
d’une société, se proclame aussi bien, ces temps-ci, « poli-
tique de la ville » que « politique sociale ». Cela suppose

qu’un commun diagnostic soit porté sur le mal qui sévit ici
et là. Et requiert qu’un identique remède soit défini pour le
traiter dans l’un et l’autre champs.

Le philosophe allemand Martin Heidegger a dit que le

langage est la maison que l’homme habite. En procédant en

sens inverse, le sociologue français Henri Lefebvre a affirmé

que la ville est un livre. Qu’exprime cette maison pour le

premier ? L’être de l’homme, rien de moins. Qu’écrit la ville

pour le second ? Elle est la projection d’une société sur le

terrain. Ainsi l’espace que l’on construit est à la fois une

manière d’être, de vivre ensemble et de penser. Figures spa-
tiales, structures sociales et formes mentales se correspon-
dent, renvoient les unes aux autres dans l’unité d’une cultu-

re, d’une façon, en un temps et un lieu, d’être humain.
Michel Serres a montré à quel point les savoirs scientifiques
d’une époque sont isomorphes entre eux. À ce qui fonde
cette possibilité de traduction d’un domaine en un autre,
Michel Foucault a donné le nom d’« épistémé », par lequel il



50 paul blanquart

désigne le socle (le « bocal », commente Paul Veyne),
conscient ou non, à partir duquel, à un moment donné, on

sent, on pense, on fait tout ce qu’on fait. Une histoire de la
ville renvoie donc à celle de ces codes fondamentaux qui
permettent de rattacher ses diffé-
rents dessins à des desseins.

/.….] Que doit être la ville

aujourd’hui pour contribuer à une

société vivante, selon quels prin-
cipes agir ? Qu’est-ce qui hier peut
être réinterprété, à quelles condi-
tions ? L’appui critique sur le passé
nous aidera ainsi, nous l’espérons, à

définir la nouvelle « raison » à par-
tir de laquelle faire présentement
ville et société. (pp. 8-9)

De l’aréolaire au réticulaire

[.…] Les années soixante marquent une transition d’un
modèle urbain à un autre. Au cours de cette décennie, une

modernité nouvelle travaille Paris, qui devient

région parisienne. Deux traits caractérisent cette

transformation : l’affirmation structurante d’acti-

vités intellectuelles équipées de nouveaux outils,
le développement de la circulation. L’écono-

mique et l’argent sont bien toujours au cœur,

mais ils ne l’occupent plus de la même façon : les
bureaux y prennent la place affectée par
Haussmann aux grands magasins. Le centre se

spécialise de plus en plus, comme l’a analysé
Manuel Castells, dans des tâches de gestion,
d’information et de décision des grandes affaires



pour repenser la ville 51

UKBANISME : NOUVELLE TENDANCE

term

APRES LES )

GRANDS ENSEMBLES
LE RETOUR }DE LA MINI ZUP*

mcscmeteerectttet

capitalistes. Il devient échangeur, coordinateur, décideur

d’activités qui sont, elles, décentralisées. C’est que l’infor-

matique permet la concentration des données et du pouvoir,
en même temps que la décentralisation de la production et

de la commercialisation. À première vue, le phénomène
d’implosion/explosion se poursuit, avec la constitution de

nouveaux cercles concentriques plus éloignés, comme en

témoigne la carte orange de la RATP. Une première couron-

ne, urbaine très dense, est occupée par les implantations
industrielles les plus importantes. Une deuxième est à domi-
nante résidentielle, mais parsemée d’Îlots industriels, dépla-
cés de Paris et de son immédiate banlieue. Au-delà se



52 paul blanquart

déploie une troisième couronne, rurale-urbaine, avec des

points forts d’urbanisation (Mantes, Melun, Fontainebleau,
Montereau, Meaux, Creil) : ses activités sont étroitement

intégrées à l’ensemble de la région, qu’il s’agisse de l’agri-
culture tournée vers l’alimentation de sa population ou de
l'exécution d’opérations industrielles et tertiaires liées quoti-
diennement à des directions parisiennes. En même temps
que les activités, les populations se reclassent sur ce nou-

veau schéma. Les grands marchés émigrent à la périphérie
(Rungis), les grands magasins s’installent au milieu des nou-

veaux ensembles d'habitation. Qui habite ceux-ci ? Ceux qui
ont été expulsés de Paris. Car les vingt arrondissements sont

entièrement remodelés dans leur fonction de logement. Les

quartiers populaires et leurs locaux artisanaux et industriels
sont l’un après l’autre rasés, et s’y installent des cadres
supérieurs et moyens, travaillant dans l’intelligence : tours et

immeubles d'habitation de haut standing y sont construits

pour cette matière grise, gestionnaire et décisionnelle, ainsi
que des bureaux dont, en revanche, le petit personnel, pour y
venir chaque jour depuis ses résidences lointaines, doit faire
de longs trajets.

[.…] Délocalisation, mise en flux : telle est bien la

logique qui est à l’œuvre dans notre nouvel urbain.
Considérons les villes nouvelles, sans passé, de la région
parisienne, par exemple Marne-la-Vallée. Allongée comme

une aile à l’est de Paris jusqu’à Meaux, entre autoroute et

Marne, avec une ligne de RER en dorsale, elle se présente
comme un maillage de voies de communication ponctuées
d’échangeurs. L’ensemble a-t-il une unité ? On n’y repère
pas de centre : il y en plusieurs, disséminés (Mont d’Est,
Cité Descartes, Arche-Guédon, Eurodisney), spécifiés cha-
cun par une dominante (commerciale, intellectuelle, convi-
viale, ludique), aucun n’étant « total ». Pas non plus de fron-
tière nette, de porte, marquant l’opposition entre un dedans
et un dehors : dans ce tissu discontinu, on ne cesse jamais
d'entrer ou de sortir. on ne sait donc jamais où l’on se trou-

ve, s'orienter est difficile : il n’y a qu’à suivre aveuglément
des flèches. Car même la géographie physique ( le rapport
du corps aux quatre points cardinaux) est brouillé par ce sys-
tème d’échangeurs : nord et sud n’y ont de valeur qu’esthé-

tique, par leur figuration en deux visages, l’un triste et

l’autre souriant, sur un totem dressé dans le paysage. Bref,
on a affaire à un collage de modules juxtaposés, que seule la
mobilité de la circulation lie entre eux. Il est significatif que,
dans une telle ville, l’intelligence universitaire de la Cité
Descartes soit spécialisée, d’une part dans les transports, de

l’autre, dans l’informatique et l’électronique.
Nous sommes passés, comme dit Gabriel Dupuy, de

l’aréolaire au réticulaire. Albert Bressand et Catherine Disler

parlent de « Réseaupolis ». L’aréole est le cercle qui entoure

le mamelon du sein. Aussi loin qu’on remonte dans le

temps, les humains ont toujours organisé et construit l’espa-
ce en cercles autour d’un centre (poto-mitam, pyramide,
église, place publique, Versailles, usine). Ce n’est plus le cas

aujourd’hui. Si des maires de villes nouvelles ont voulu
récemment réactiver l’une ou l’autre de ces anciennes

figures (centrer Créteil par une cathédrale, Évry par une

agora), ils ont dû vite y renoncer ou reconnaître après coup
leur échec : il n’y a plus de centre, on construit dans les
mailles d’un réseau de flux. Ce sont ceux-ci qui comptent et

qu’il faut d’abord assurer.

Dans le monde entier, les architectes pensent la ville
comme un épi d’éléments cellulaires, fils, etc. Le moindre

responsable municipal sait que personne ne construira une

maison sur un terrain qui n’a pas été au préalable viabilisé.
Cette banalité est pourtant fort paradoxale : elle signifie que
la circulation commande à la résidence, la sous-tend, en est

le socle. Se fixer sur du mobile : voilà qui en dit long sur la
considérable mutation dont nous sommes présentement les
témoins et acteurs. Le développement urbain ne se fait plus
de façon concentrique, mais en rubans ou en couloirs, fila-
ments allongés entre deux pôles antérieurs, le long de

grandes voies de communication. (pp. 151-155)

« Coupe ton corps ! »

Notre corps est malade parce que les nouveaux moyens
de communication lui permettent de rester immobile. C’est
là un paradoxe à l’âge de la mobilité généralisée. On n’a



QuéCE
EL

pour repenser la ville 53

plus besoin de se mouvoir soi-même pour désormais être en

contact, car on est transporté. On sait que, par exemple,
l’usage constant de l’automobile affaiblit les muscles du dos
et rend la marche plus difficile. À propos des divers supports
qui nous véhiculent, Paul Virilio parle de « loi du moindre

effort ». Lorsque, au pied d’un immeuble, vous avez le choix

pour monter entre un escalier et un ascenseur, vous prenez
celui-ci : rapidité, fatigue moindre, mais inertie. /…] Je me

souviens d’une horde d’enfants d’âges scolaires, montés
dans le TGV entre Le Mans et Nantes, accompagnés de
deux éducateurs débordés. L’oreille rivée à des postes à cas-

settes qui faisaient un vacarme épouvantable, ils me disent
être en « journée découverte ». Je leur parle alors des pay-
sages que nous traversons, de la géologie sous-jacente qui
explique leurs différences, sans parvenir à exciter leur inté-
rêt. C’est que, leur dis-je, vous préféreriez découvrir ce

qu’ont à vous offrir ces appareils qui sont dans votre

chambre, et qu’il est inutile de prendre le train pour voyager
dans cet univers-là. En effet, me répondirent-ils, sous le

regard effaré de leurs accompagnateurs. Le monde de nos

enfants est en rupture avec le nôtre : il n’est plus géogra-
phique, mais électronique. C’est-à-dire qu’il est fait de com-

binaisons, de jeux de signes.
Ceci m’est clairement apparu la première fois que, pour

aller de Paris à Pontoise, je suis passé par la Défense alors

en construction. Venant de l’est pour aller au nord, il me fal-

lait, physiquement et géographiquement, tourner à droite.

Dans mon ignorance des lieux, je me suis retrouvé sur la

voie médiane du périphérique nord de ce nouveau quartier et

des voitures roulant à vive allure me doublaient des deux

côtés. Anticipant sur le signal qui m’indiquait une sortie à

droite, je préparais sans cesse ma manœuvre, mais les

flèches mentionnant Pontoise me ramenaient toujours vers la

gauche. Le malaise grandissait, je sentais la dyslexie monter,

je transpirais abondamment, dans la peur de la catastrophe.
Jusqu’au moment où je me suis dit : coupe ton corps. La

tranquillité est instantanément revenue, je n’ai plus fait

attention qu’aux flèches, et je suis arrivé sans problème à

Pontoise. Où je me suis posé cette question : qu’est donc

notre espace devenu pour que, afin d’y être à l’aise, il ait

fallu que tu te sépares de ton corps ? Réponse : c’est un

monde de signes, puisque ceux-ci ont la capacité de s’auto-
nomiser d’avec ce qu’ils signifient. Du reste, était-ce
Pontoise ? Je n’y ai vu ni pont, ni Oise, simplement un pan-
neau avec ce mot. (pp. 159-160)

Le travail de l’« entre »

Alors, comment refaire la ville ? On a découvert, ces

dernières années en France, que ce n’était pas seulement ni

d’abord une question d’architecture ou d’urbanisme, mais
un problème social. Alors, comment faire aujourd’hui socié-

té ? C’est là-dessus que l’on bute, que ça cafouille : on ne

sait pas. On se replie en conséquence sur des formules pas-
sées, que l’on relance : le religieux (ethnonationalisme, fon-

damentalismes), l’État-nation qu’isolent des frontières (ver-
sion républicaine du nationalisme), etc. Alors que l’on

pensait la chute du mur de Berlin, cette levée de barrière a

en fait réactivé toutes celles qui l’avaient divisé au cours de

sa longue histoire : coupures de langues, conflits, entre

l’orthodoxie et le christianisme occidental, etc. Mais, dans

ce cas, ne renonce-t-on pas à la modernité, aux apports de

ses flux qui, précisément, traversent les frontières ? Il n’y a

pas que du mauvais en elle. C’est pourquoi, quand on prêche
de telles restaurations, on triche en fait avec elles. C’est ainsi

que l’islam intégriste, loin de faire fi des nouvelles technolo-

gies, s’en sert abondamment tout en refusant, à cause de sa

portée critique, la raison scientifique qui les engendre. C’est

ainsi également que la Serbie, alors qu’elle procédait à la

« purification » ethnique des territoires sous son contrôle,
protestait contre l’embargo qui la mettait économiquement à

plat. Et c’est encore ainsi qu’une certaine France est alterna-

tivement libérale ou protectionniste suivant qu’il s’agit
d’exporter ou d’importer, qu’elle ouvre ou ferme ses portes
selon qui s’y présente. Pour refaire société et ville, sans

doute faut-il d’abord refaire la raison, car c’est celle-ci, toute

l’histoire retracée dans les pages précédentes le démontre,
qui est à l’œuvre en elles.



54 paul blanquart

Alors, quelle raison pour rendre notre modernité viable ?
Les linéaments en existent. Revenons à notre système fait de
ronds et de flèches. Et, au lieu de le fermer, laissons-le
ouvert. Comment peut-il marcher ? À l’initiative de tous les

petits ronds. Je dis bien : tous. [...] Si nous considérons
notre peau, elle est à la fois ce qui nous isole et nous relie :

sans elle, il n’y aurait ni nous-mêmes ni les autres, mais une

confusion, une soupe dans laquelle tout se confondrait ; avec

elle, chacun peut à la fois s’identifier et toucher l’autre.
Ainsi vont de pair disjonction et conjonction, autonomie et

ouverture, différence et unité : le vivant s’auto-organise en

respirant son environnement, sans se faire absorber par lui.
Il en va de même de l’intelligence. Dans le cerveau, les neu-

rones et leurs flux électriques ne sont pas soudés en continu,
ils sont interrompus par les synapses, écarts intermédiaires
grâce auxquels quelque chose de nouveau est produit. Il est

intéressant de noter que, à propos de ce travail synaptique,
les neurologues parlent aujourd’hui de neuromédiateurs et

non plus de neurotransmetteurs : l’entre-deux permet des

émergences. Voilà qui rejoint les données de la simple expé-
rience : on ne devient intelligent que lorsque de l’inconnu
nous surprend, c’est-à-dire lorsque nous sommes en contact

avec de l’autre. On peut fuir celui-ci ou le détruire, il n’y pas
alors d'innovation mentale. Pas davantage si, stupéfait, on se

laisse avaler par lui. Mais si en revanche nous nous ouvrons

à l'interrogation que la rencontre fait lever, il y a production
de pensée. Tel est « l’entre » : il lie et délie à la fois, il rend
intéressant. La vie et l’intelligence en dépendent. À la

logique du trans- s’oppose ainsi celle de l’inter-.

Socialement, la logique du trans- est une logique de
mort. on parle beaucoup aujourd’hui de société dépressive.
C’est qu’un système marchant de cette façon produit trop
d'inertie, de passivité : il finit par être absorbé dans un trou
noir (on dit aussi : nous allons dans le mur). La productivité
a pour but, avec le même coût, de produire davantage. Or,
en détruisant du travail humain, elle diminue le pouvoir
d'achat. La contradiction est structurelle : absurde producti-
vité puisqu’elle engendre de la récession. On pourrait alors
dire : soutenons le marché en donnant de l’argent aux chô-
meurs pour qu’ils puissent consommer. C’est par cette for-

mule qu’on a jusqu’à présent essayé de résoudre la contra-

diction. D’une part, donc, l’économie productiviste ; de

l’autre, le social assisté. Mais la part de celui-ci ne cesse de

s’accroître, et pèse chaque jour davantage, par prélèvements,
sur le secteur productif. Le gâchis humain en devient

effrayant : alors qu’on clame que l’intelligence est devenue
notre nouveau territoire, qu’elle est la force productive prin-
cipale, celle de catégories de plus en plus nombreuses est

tout simplement mise hors circuit. Le couple
libéralisme/État-providence, qui inspire toutes les politiques
en cours, libérales-sociales (de droite) ou sociales-libérales

(de gauche), a fait son temps. (pp. 175-178)

« IIMfautse retrouver dans une oulture qui donne
sensà tout ceque l'on fait.> Paul Blanquart

Faire ville, c’est faire société, et réciproquement. Il est

très caractéristique que l’un des défis les plus grands que
nous ayons actuellement à relever soit celui des « quartiers »

de banlieues. Se trouvent là des gens qui y ont été amenés

par les flux de la modernité industrielle : immigrés venus

des campagnes environnantes, et de pays ou de continents

plus lointains. Déplacés pour que fonctionne la machine pro-
ductive, les voici maintenant chômeurs. Et, avec le travail,
c’est leur cadre de vie, habitat et socialité, qui s’effondre et

pourrit. Pour enrayer cette « sauvagerie » des individus et

des lieux, il faut refaire urbanité, civilité. C’est à la ville et à
la société, inséparablement, que renvoient ces mots, tout

comme les sigles des opérations récemment proposées :

DSQ (développement social des quartiers), DSU (dévelop-
pement social urbain), etc. On en confie le pilotage et la réa-
lisation à des agents territoriaux et à des travailleurs sociaux,
dont les professionnalités se croisent de plus en plus. Or ces

acteurs de première ligne sont amenés, par l’expérience, à
mettre en œuvre une nouvelle raison, la logique de l’inter-.
C’est ainsi que les travailleurs sociaux, dans leur tâche



pour repenser la ville 55

d'accompagnement des « exclus » en vue de leur « réinser-
tion », en viennent à prendre en compte chacune des modali-
tés analysées plus haut de cette exclusion, ainsi que leur
cumul. Par exemple, retrouver un travail suppose que l’on se

retrouve soi-même, dans l’usage de son corps et de son

intelligence, dans ses énergies intérieures, le goût de soi,
dans ses capacités relationnelles, etc., pour se désengluer de

l’inertie, de la zombification. Il faut redevenir individu, non

pas en se coupant des flux, mais de l’intérieur de ceux-ci :

Être « je » par le « jeu » qui originalise chacun, le rend ainsi

intéressant, capable d’apporter aux autres.

Il faut reconquérir une maîtrise de l’espace, y avoir un

chez-soi (un logement) à partir duquel se lier aux voisins. Il

faut se retrouver dans une culture qui donne sens à tout ce

que l’on fait, sans pour autant s’enfermer en elle, mais pour

pouvoir communiquer. Il est à cet égard très significatif que
l’on parle souvent indistinctement de multi-, de trans- et

d’inter-culturalité, car ces trois termes sont incompatibles.
Dans le premier cas, on a affaire à de multiples cultures qui
se juxtaposent en ghettos, au risque de la guerre (on retrouve

les ethnicités, le « monde de mondes »). Dans le deuxième,
toutes les identités collectives sont traversées par les flux

médiatiques, amalgamées dans une unité molle sur laquelle
personne ne peut s’appuyer pour exister lui-même. Dans le

troisième, les diverses origines s’ouvrent les unes aux autres

sans se dissoudre : chacune se réinterprète à neuf dans sa

particularité grâce à ces influences, provoquant de la sorte

des échanges stimulants et féconds pour tous, pour le bien

d’une humanité à la fois commune et foisonnante. Aux

agents territoriaux, on confie notamment le développement
local. Mais celui-ci est-il possible sans que l’on valorise les

aptitudes et richesses singulières de chacun de ceux qui rési-

dent en ce lieu, de telle sorte que s’y imaginent des contribu-

tions particulières, susceptibles d’être reconnues sur le

réseau — qui alors n’est plus rets — que ces différents lieux

forment entre eux ?

Dans ces actions d’accompagnement social et de déve-

loppement local, on recourt à des procédures spécifiques :

médiation, partenariat. Considérons ce dernier. S’agit-il de

donner successivement la parole au préfet, au représentant
du patronat, à celui ou à celle des enseignants, des méde-

cins, des pêcheurs à la ligne, etc., pour que chacun exprime
le point de vue propre à sa catégorie ? Dans ce cas, il ne se

passe rien : la ville de ce qui existe a été passé en revue,

toutes les cases du quadrillage techno-administratif sont

remplies, et il n’y a aucune innovation. Si au contraire est

mise en œuvre une démarche d’intercompréhension, c’est-

à-dire si, autour de la table, chacun se laisse déstabiliser de

sa case en interrogeant et d’abord en s’imaginant lui-même

du point de vue de l’autre, alors peuvent naître, de cette dis-

jonction/conjonction, des propositions inédites. Il en va de

même avec la médiation. S’agit-il de gommer les désac-

cords, d’arrondir les angles, bref de boucher le trou qui dis-

tingue ? Auquel cas il n’y a pas d’« entre », mais une unani-

mité de façade, d’image (le médiatique est immédiat), et la

situation continue de se détériorer. Ou s’agit-il, au contrai-

re, de promouvoir un échange entre les divergences ?

L’« entre » est alors en travail, pouvant amener une modifi-

cation des différents points de vue, sans pour autant détruire

leur pluralité, mais en les rendant coopératifs, réciproque-
ment vivifiants.

L’intercommunalité n’est ni trans-, ni monocommunali-

té. On le voit, en s’inspirant de cette nouvelle raison, il est

possible de faire une société qui soit par tous entre autres.

Pourquoi les urbanistes et les architectes ne s’empareraient-
ils pas, à leur tour, de cette raison pour imaginer et

construire un cadre bâti qui favorise une telle vie sociale ?

(pp. 180-182) +



Azouz BEGAG et Reynald ROSSINI

Du bon usage de la distance
chez les sauvageons
Paris, Édition du Seuil, Point Virgule,
1999, 215 pages.

N

« À l’heure où les thèmes de l’éloi-

gnement des mineurs récidivistes de
leur quartier, de la dérive des ban-

lieues, de la proximité des services

publics reviennent avec force sur la
scène de l’actualité politique française,
il n’est pas inutile de remixer la ques-
tion de l’exclusion avec celle de la
mobilité. » Ainsi commence le livre
d’Azouz Begag, sociologue lyonnais
bien connu et de Reynald Rossini. Pour
aborder ce lien entre ville et banlieue,
entre le proche et le lointain, les
auteurs sont choisi dans la première
partie de ce livre d’étudier le problème
des transports en commun dans trois

agglomérations : Lyon, Grenoble,
Saint-Étienne.

Alors que le problème des déplace-
ments et d’accès de la banlieue au

centre ville est presque réglé de par-
tout, émerge un nouveau phénomène
qui est le comportement de certains

jeunes dont les conduites agressives,
réactives, et démonstratives dans les

rapports sociaux quotidiens provoquent
des tensions. Lieu de promiscuité
sociale forcée, les transports devien-
nent un catalyseur de l’insécurité urbai-
ne. Certaines bandes de jeunes âgés de

13-14 ans n’utilisent plus les bus pour
se déplacer mais comme un terrain de

jeu et un lieu d’affirmation sociale. Des

expérimentions sociales se sont déve-

loppées parmi lesquelles les dispositifs
de médiation destinés à instaurer un

mode plus souple de gestion des
conflits. Sans réelle légitimité dans

l’entreprise de transport (statut précai-
re), sans pouvoir coercitif, sans réelle

préparation à cette délicate fonction de

proximité et d’utilité sociale confiée à
des personnes qui ont connu elles-
mêmes des difficultés d’insertion pro-
fessionnelle, la position des médiateurs
n’est pas facile. Néanmoins après une

enquête minutieuse auprès des média-

teurs, des usagers et des trois sociétés
de transport, les auteurs concluent que
les médiateurs exercent une présence
dissuasive. Une baisse du vandalisme,
de la petite délinquance, de la fraude,
des incidents est confirmée. L’action
est particulièrement efficace auprès des

jeunes scolaires, elle n’est pas suffisan-
te pour influencer ceux qui ne crai-

gnent plus les sanctions sociales. Un
climat plus serein est constaté, la réhu-
manisation des services de transport
par la présence régulière d’adultes est

appréciée par les usagers de tout âges.
Les jeunes en général établissent de
bonnes relations avec les médiateurs,
ils se sentent en confiance, écoutés,
respectés. Mais après quelques temps
d’activité, les médiateurs ressentent

une certaine lassitude. Ils pensent

qu’ils ne devraient pas être les seuls à
assurer la régulation des dysfonction-
nements. C’est pourquoi il faut stimu-
ler cette mission en l’intégrant à la

question plus générale de la pédagogie
de la civilité dans les espaces publics.

On sait bien que les transports col-
lectifs ne sont pas seuls capables
d’enrayer le processus d’assignation à

résidence, de stagnation sociale des

populations des quartiers sensibles et

les phénomènes d’immobilisation

générée par la crise économique. C’est

pourquoi dans la deuxième partie de
leur ouvrage les auteurs essayent de

comprendre les liens entre exclusion et

immobilité à partir d’ateliers d’écriture

qu’ils ont réalisés avec des élèves de
4ème et 3 dans des collèges de ban-
lieue de Lyon et Grenoble.

La banlieue est une mosaïque de
micro-territoires marqués par des iden-
tités spécifiques, les comparaisons
entre sous-quartiers se font en interne
et sans rapport avec le centre ville.

L’espace public est le plus souvent un

lieu de conflits entre générations chez
des habitants qui vivent beaucoup hors
des appartements. Le dedans, c’est-à-
dire le quartier ou le sous-quartier,
devient l’univers sécurisant, le dehors
est l’espace du risque. Cet investisse-
ment identitaire territorial influence
l’idée que les jeunes se font des “sor-
ties”. La plupart des sorties sont orga-
nisées par des structures sociales, on a

l’impression que l’apathie domine et



nous avons lu… 57

que les initiatives personnelles de
mobilité et d’activité sont inexistantes.
Le centre commercial de banlieue a un

statut particulier, il est le lieu de ren-

dez-vous et l’endroit où on se mesure

aux autres tout en restant chez soi.

Quelquefois il y a transposition du

quartier en dehors de ses frontières, le

quartier descend en ville et investit

l’espace public. L’effet de visibilité ou

de démonstration guide alors les dépla-
cements en ville. Dans les quartiers
sensibles la communauté de vie est une

communauté de vue, imposée et subie.
Le quartier, la vie collective laisse peu
d'expression au privé, peu d’espace au

secret, notamment pour les filles qui
sont sous le double contrôle de la famil-
le et du quartier. La mobilité urbaine

peut devenir échappatoire, motivée par
le désir de quitter le quartier trop exigu
sur le plan social et spatial.

Le langage des banlieues participe
aussi à l’enfermement, à la réclusion. Il

y a, chez les jeunes, de très nombreux

problèmes de maîtrise de la langue fran-

çaise, ce qui entraîne l’appauvrissement
de l’utilisation des codes usuels de la

communication. La langue de banlieue
est symbole de repli sur soi, d’efface-
ment de l’individu, de sa personnalité au

profit d’une soumission aux standards
défensifs d’un groupe minoritaire ancré

dans une culture d’opposition et de

rébellion aux codes d’usage.
La distance, plus mentale que réel-

lement géographique, qui sépare les

quartiers sensibles du reste de la ville

élargit le fossé entre deux mondes dif-
férents. Les auteurs concluent à un

risque d’enfermement qui se manifeste

par une solidarité interfamiliale très

présente, certes intéressante mais qui
participe à un contrôle social excessif,
un rôle marquant des mosquées dans la

régulation sociale interne au quartier, le
foisonnement d’antennes paraboliques,
le développement de zone de non-droit
contrôlé par un fonctionnement

mafieux, la disparition progressive des

équipements socioculturels, l’existence

d’une forte population qui ne vote pas,
une langue parlée spécifique. Actuelle-

ment seuls les bus, les écoles, les asso-

ciations maintiennent le lien entre

l’intérieur et l’extérieur et donnent

quelque espoir à la mixité sociale en

essayant de lutter contre la marginalisa-
tion tendancielle qui éloigne ces quar-
tiers du reste de la ville.

Lorsqu’on referme cet ouvrage, inté-
ressant et très documenté, on est un peu

dépité par un tel constat. De fait la

société duale avec un fonctionnement à

deux vitesses s’installe en France. Il est

temps d’enrayer ce processus en mainte-

nant à tout prix des liens entre les quar-
tiers sensibles relégués et le reste de la

cité. Il faut réduire l’écart en trouvant la

bonne distance qui individuellement et

collectivement permet la rencontre mal-

gré les différences et qui met en jeu en

même temps la reconnaissance de

l’identité et l’appartenance à la société.

Yvette BAILLY

paul Blanquart
Une histoire
de la ville
pour repenser \a société

Paul BLANQUART
Une histoire de la ville :

pour repenser la société

Paris, La Découverte/Poche, Essais, 1998,
190 pages, 45 FF.

Paul Blanquart, brillant philosophe
et sociologue contemporain, nous pro-
pose un véritable voyage dans le temps
et dans l’espace, parcours agréable et

fort instructif. C’est l’histoire de la ville
de l’antiquité à nos jours. La conception
et la construction des villes sont liées

intrinsèquement au type d’organisation
de la société et au mode de pensée de

l’époque. L’analyse des différents types
de ville qui se sont succédés nous ren-

seigne sur les ‘‘raisons” qui les ont habi-
tées et construites.



58 nous avons lu…

Dans l’histoire humaine on peut
distinguer quatre types successifs

d'espace : celui de la terre, du territoi-

re, des marchandises, et de la commu-

nication. Ces quatre éléments symboli-
sant leur époque structurent la pensée,
la société, la ville. À la terre corres-

pond l’espace primitif, le cosmos est

important ainsi que le sacré. L’identité
est le lignage, le clan, l'ancêtre, la
mentalité est symbolico-religieuse.
C’est l’ère des tribus nomades et des
communautés villageoises avec leurs

pierres levées et leur cercles centrés.

Ensuite c’est bien un territoire que
construit le pouvoir politique d’abord
sous la dépendance du religieux puis
en prenant le dessus sur lui. La forme

pyramidale organise les sociétés à
castes et les villages antiques. Quel-
ques siècles plus tard la ville impériale
et royale s'inscrit dans l’ordre carté-

sien, hiérarchisé, mécanisé sur un sol

géométriquement découpé et adminis-
tré. L'âge des marchandises renvoie à
la primauté de l’économique, la ville
devient industrielle, centrée sur le tra-

vail. La structuration de la ville du
XIX° siècle est conçue sur le mode

d'organisation des classes sociales.

Aujourd’hui c’est la communication,
l’information qui définissent l’espace
de la société monde. Nos villes sont

traversées par des systèmes d’échanges
complexes. Le développement urbain
ne se fait plus de façon concentrique
mais en rubans, en couloirs, en fila-
ments évoquant étrangement des

réscaux de neurones. Habiter

aujourd’hui, s’installer, c’est se bran-
cher aux différents réseaux : gaz, élec-

tricité, eau, téléphone, telé-informa-

tique, fax... Les flux financiers sont

plus rapides et plus rentables que ceux

du capital industriel et au niveau social
il y a les maîtres des flux et les “flués”

qui sont bien souvent floués.

Comment faire ville aujourd’hui,
c’est-à-dire comment faire société ? On
ne peut plus définir l’espace urbain
comme une centralité et une juxtaposi-
tion de fonctions. La ville peut être

mouvement d’innovation et production
d’intelligence si la complexité relation-
nelle des individus qui la composent
s’appuie en même temps sur la singula-
risation et la socialisation. Dans l’orga-
nisation de l’espace, dans les relations

sociales, dans l’élaboration de la pen-
sée, il s’agit de développer la notion

“d’inter’”, c’est-à-dire de liens, de

réseaux, d’enrichissement mutuel à

partir de la spécificité de chacun, de

chaque système. Il s’agit de s’inspirer
du monde du vivant aux frontières

poreuses et aux membranes osmo-

tiques. De ces flux, de ce flou peut
émerger un homme nouveau qui en

lien avec les autres sera capable de pro-
duire de la ville, de la vie, de l’intelli-

gence. L'enjeu est de taille.

christophe

Christophe NICK

Stop la violence

Paris, Fayard, 1999, 436 pages, 120 FF.

En janvier 1999, une bagarre entre

jeunes sur un quai de gare d’une ville,
en Val d’Oise, fait un mort, Grégoire.
L’écœurement bat son plein. Quinze
jours plus tard, des jeunes révoltés par
cet assassinat de l’un des leurs propa-
gent un « Manifeste contre la violence

et l'injustice ».

L'association Stop la violence, née

en mars, ne regroupe qu’une vingtaine
de jeunes du nord de l’Île-de-France.
Ils arpentent les cités les plus chaudes,
avec pour seul bagage leur bonne
volonté. Ils professent à tous vents que
la violence est partout et tout le temps



nous avons lu… 59

une impasse. Ils dénoncent ceux qui
fabriquent la violence : l’État, les

médias, la publicité, les institutions, les

jeunes et les adultes. Ils organisent
débat sur débat, en bas des immeubles

comme dans les salles des fêtes.

L’impact médiatique amplifie la

rumeur : ça y est, des jeunes des ban-

lieues parlent enfin à d’autres jeunes
pour dénoncer le stupide engrenage de

la violence. Puis au printemps 1999,
Libération, Le Point et Charlie-hebdo
annoncent que S7op la violence serait le

fruit d’une manipulation orchestrée par
le Parti socialiste, qui, naguère avait

déjà si bien récupéré SOS Racisme.

Toute initiative de Stop la violence

devient alors matière à doutes et à insi-

nuations. La grande manifestation pré-
vue à Paris le 29 mai est un fiasco, seu-

lement 1 000 personnes ! Stop la

violence s’essouffle. Ses militants vou-

laient ringardiser la violence, ce sont

eux qui se retrouvent mis au ban.

Parce que voilà, explique claire-

ment Philippe Nick dans ce livre, la

violence rapporte gros. Elle ne suppor-
te pas d’être mise à l’index. Comment

une société pourrait-elle accepter que
soit critiquée ce qui la fait en partie
vivre ? Les médias ont besoin de sensa-

tionnel, la police ne supporte pas d’être

critiquée, pas plus que les urbanistes…

Le génie de ce livre est de raconter

et de commenter la naissance de Stop la

violence. L’auteur, journaliste, a suivi

Stop la violence depuis le début. I

montre pourquoi ce mouvement sponta-
né a été critiqué. Il est vrai que ses mili-

tants ne sortaient pas de l’université,
que la bonne volonté ne suffit pas, que
ce mouvement n’avait aucune stratégie
socio-politique finement élaborée. Mais
en voulant dire non à la violence, ces

jeunes mettaient à sac le premier princi-
pe sur lequel notre vie sociétale est

basée : la ruse de la violence.

François VAILLANT

= ee

Jacques SÉMELIN

La non-violence

expliquée à mes filles
Paris, Seuil, 2000, 62 pages, 39 F.

« Comment peut-on se battre sans

violence ? » (p. 21). La pertinence de

cette question vaut celle de toutes les

autres. À coup sûr, les deux filles de

Jacques Sémelin, 13 ans et 8 ans et

demi, ont bien réussi à emberlificoter

leur père, professeur à l’IEP de Paris,
chercheur au CNRS, ex-rédacteur en

chef d’ANV.

Ce petit livre, rédigé sous forme de

questions-réponses, est assurément un

chef-d’œuvre de clarté pour expliquer la

non-violence à des jeunes. Ce n’est nul-

lement un hasard si le père recourt à des

exemples de luttes non-violentes pour

signifier que la non-violence n’a rien à

voir avec la passivité ou le désir de pra-
tiquer une quelconque vengeance.

À travers mille exemples concrets,
le racisme, le racket à l’école, la vio-
lence de certains jeunes sont abordés

humblement, sans fard. Comme nul ne

peut tricher avec la logique du raison-

nement des enfants, une belle fraîcheur

d’esprit parcourt ce livre. Son intérêt

réside aussi dans le fait qu’il donne à

réfléchir sur l’histoire du XX° siècle,
avec les actions de Gandhi, de Martin

Luther King, des résistants civils

contre le nazisme, des femmes

d’Argentine, des Tibétains. La fragile
non-violence, née comme une force

novatrice au XX° siècle, n’a pas fini

d’étonner enfants… et adultes !

F.V.



nous avons lu…

Jean-Marie MULLER

en collaboration avec Alain REFALO

Vers une culture
de non-violence

Saint-Jean-de-Bray, Editions Dangles,
2000, 334 pages, 130 FF.

’

Etonnant ! Qui, ce livre est une

réussite. Durant les cinquante premières
pages, Alain Refalo questionne Jean-
Marie Muller sur des thèmes variés : la
culture de la violence de nos jours, la

sagesse recherchée par les hommes, la

capacité pour la non-violence de récon-
cilier spiritualité et politique, le propre
de l’action non-violente née avec

Gandhi, l’éducation à la non-violence
ou de la nécessaire non-violence de

l’éducation, la naissance du Man en

1974, etc. Cette interview place
d’emblée le lecteur au cœur des problé-
matiques et réflexions qui constituent le
reste de l'ouvrage, composé des articles

phares de Jean-Marie Muller.

Ces articles, parus entre le début
des années 70 jusqu’à nos jours, dans
des médias aussi variés que Le Monde,
Libération, La Croix, Alternatives
Non-Violentes, La Gueule Ouverte,
Non-Violence Politique devenu ensuite
Non-Violence Actualité, Gardarem Lo
Larzac, etc, sont classés en sept cha-

pitres : la philosophie de la non-violen-
ce ; l'exigence évangélique de non-vio-
lence ; les témoins de la non-violence ;
en prise avec l’actualité ; la résistance
anti-totalitaire en Europe de l’Est ; la

Jean-Marie Muller
on avec Alain Refalo

en collaborati

Vers une culture
de non-violence
=

politique de défense de la France ; en

prise avec l’actualité internationale.

La sélection de ces articles de Jean-
Marie Muller donne à comprendre
combien la non-violence est capable
d'irriguer la réflexion et l’action pour
un monde plus juste, plus fraternel. La
non-violence ne saurait être une nou-

velle idéologie, puisque le propre
d’une idéologie est de chercher à

s’imposer y compris par la violence, en

refusant tout apport d’autres modes de

pensée qui n’entrerait pas dans son

cadre. La non-violence insuffle plutôt
une conduite capable de rejoindre des
courants de pensée et des hommes
venus d’horizons très divers. Ce livre

l’atteste, car on y retrouve des témoins
de la non-violence fort différents :

Tolstoï, un Russe orthodoxe, mais

aussi Guy Riobé, évêque d’Orléans ; le

général De Bollardière mais aussi
Vaclav Havel, etc. —

Outre l’art de la formule, dont Jean-
Marie Muller a le secret dans ses écrits
comme dans ses conférences, la sélec-
tion de ces écrits montre combien la
non-violence offre une grille de lecture
utile et nécessaire pour comprendre
notre monde, sans être amené à devoir
dire un jour le contraire de ce que l’on
a affirmé la veille. Si tant de circons-
tances ont poussé des écrivains à la
mode (Régis Debray, etc.) à retourner

leur veste, par simple opportunité, nul
ne pourra dire, après la lecture de cette

sélection d’articles s’étalant sur près de
trente ans, que Jean-Marie Muller n’a

pas été fidèle à sa première intuition
alors qu’il était étudiant à Nancy :

seule la non-violence s’avère capable
de contrer la violence qui défigure tant

notre monde.

F.V.

Jacques ATLAN

Critique des fondements
du marxisme

Villeneuve d’Asq, Presses universitaires
du Septentrion, 1999, 488 pages, 250 FF

(à commander : Presses universitaires du

Septentrion, BP. 199, 59654 Villeneuve

d’Asq Cedex, contre 274,50 F, port compris).



nous avons lu… 61

Jacques ATLAN

CRITIQUE DES FONDEMENTS
DU MARXISME

*

L'auteur, professeur de philoso-
phie, fidèle abonné à ANV, montre

dans ce livre pourquoi et comment le

mouvement d’ensemble de la pensée
de Marx dans Le Capital est restitué à

partir de la dialectique hégelienne de la

force et de la manifestation. Le marxis-
me est ensuite mis en relation avec un

certain nombre de faits polémiques et

d’objections.
L’érosion de la classe ouvrière est

étudiée. Puis la notion d’investissement
affectif variable est dégagée, et les

relations entre valeurs, différences,
entropie et résistance à l’entropie sont

exposées. La notion d’emploi du temps
global d’une société permet de « re-

tourner » la conception marxiste de la

valeur ; la notion ethnologique d’inhi-

bition rituelle de l’agressivité permet
d’éclairer les phénomènes du droit, du

commerce, de la politique et de la
morale. Avec Hobbes, une préhistoire
de la notion de dictature du prolétariat
est dégagée, puis la formule d’Aristote :

« De l’individu, il n’y a pas science »

éclaire les difficultés du marxisme à

bien traiter de l’individu.

La force de l’expérience morale est

ensuite opposée au marxisme ; et la

relativité, les relations d’incertitude et

les phénomènes de synchronicité sont

interprétés comme remises en question
du matérialisme. On constate aussi que,

malgré le considérable développement
actuel des forces productives, le phéno-
mène religieux a un dynamisme remar-

quable. Il convient de noter par ailleurs

que l’auteur valorise, à côté de l’écono-

mie de haute compétition et de l’écono-
mie d’État, diverses formes de l’écono-

mie solidaire (Silvio Gesell, SEL, etc.).

F. B.

Observatoire
des transferts d'armements

PPORT 1999/2000 *

Observatoire
des transferts d’armements

sous la direction de P. BOUVERET
et B. ELOMARI

Vente d’armes de la France

1999/2000

Lyon, CDRPC, 2000, 224 pages, 90 FF

(à commander au CDRPC, 187, montée
de Choulans, 69005 Lyon, contre 116 F,
port compris).

La cinquième édition du rapport
annuel sur les exportations d’arme-

ments de la France vient de paraître.
L’ouvrage permet de faire le point sur

la politique du gouvernement en la
matière. Avec 49,6 milliards de francs
de commande en 1998, la France est le

second marchand d’armes de la planè-
te.… Dans la partie “Tour du monde”,
les transferts d’armes de la France à 75

pays sont analysés au regard des droits
humains et des critères du Code de

conduite européen.
À l’heure où le ministère de la

défense vient de publier — à la mi-

mars 2000 — le premier rapport offi-
ciel sur les ventes d’armes de la France

en 1998, l'Observatoire des transferts
d’armements propose diverses sugges-
tions afin que les efforts de transparen-
ce manifestés par le gouvernement per-
mettent l’exercice d’une plus grande
démocratie dans un domaine où jus-
qu’à présent elle était absente…

Xavier ROBERT



ments
siers recherches; docu

ges
la non-violence

)

cherc 1es su a xéso utioO Non--viole te des Co! \flits ( aNC

revue associéee à Institut de Re

ANéditeunjoet nu présenteà revue,
e

indique ssnumérosdispo D
‘

ii Aidez-nousà le distribuer !E

Offrez le numéro d'Alternatives non-violentes que vous venez

de lire sur “Le défi des violences urbaines”
1 exemplaire : 60 F au lieu de 74 F.

3 exemplaires : 160 F au lieu de 243 F.

5 exemplaires : 270 F au lieu de 845 F.

PRIX
RÉDUITS

Tous ces tarifs s'entendent port compris.

À retourneràANV B.P. 27, 13122 Ventabren
-----scts —t———s————————tQ—Q——srssttsQstsQsrQsrss

Non... ..……….……………… ……_………. Prénom ...…….…..……….………… ….…. …_…………...

AQESSE 2e ..n0…sreesceneee ee

Code nosiai ..….……….……………….…........ ………….….….…..… VIS ec. res racaneriarte cn re rentes era trrn ere Ce ee

Je commande … exemplaire(s) du n° 114 d’ANV pour le prix de …

Envoyez-moi gratuitement .….…….……. exemplaires du dépliant de présentation d'ANV

Joindre le chèque à la commande, à l’ordre de ANV.



Les abonnés d'ANV
sont formidables ! Beaucoup d'entre

eux nous envoient des adresses d'amis
à qui nous faisons connaître

notre revue unique en

son genre

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : ANV

BP 27

13122 Ventabren

Nom:. ... …_…_………….“….….““icueeseen en

Prénon:.. … .…eeeteen

Adresse: … ……—_…_……_…_._"neteeniemetaenne ee

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro

Je commande ……… dépliants de présentation de la revue

gratuits).

Tarif ordinaire : 199 FF. (30,34 euros)

Soutien : 300 FE. (45,73 euros)

Petit budget : 149 FE. (22,72 euros)

Etranger : 260 FF. (39,63 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un

immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la somme de ………………

à l’ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

Remarque :

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, à la différence de l'ironie ou de la méchanceté.
Il est depuis longtemps un instrument de résistance à l’oppression et à la
bêtise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux

exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénomène de l'humour.
A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (52 F)
L'hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l'islam ont historiquement
prôné l'usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un tel

constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine de mort.

Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particulièrement aux

USA. Le rôle du christianisme et de l'islam à l'égard de la peine capitale.
Avec des textes de V. Hugo, L. Tolstoi, A. Camus, R. Badinter…

N° 100 : QUESTIONS À LA NON-VIOLENCE (58 F)
Outre l'événement d’un numéro 100 pour une revue trimestrielle consa-

crée à la non-violence, la parole est donnée à plus de vingt personnali-
tés françaises et étrangères. Aussi bien la nature que l'efficacité de la
non-violence sont ici réévaluées. Fort utilement.

N° 101 : S’ARMER DE PATIENCE (58 F)
La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparaît aussi
comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violence
vont ensemble, pour éviter l’irrespect mais aussi les écueils de la lenteur
et de la vaine précipitation. Réflexions à partir de nombreuses situations.
Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut…



.
a

X

É.

0

N°

N°

N°

102 : GANDHI ET L'INDÉPENDANCE DE L'INDE
50: ANNIVERSAIRE (58 F)

La partition de l'Inde était-elle inéluctable en 1947 ? Que reste-t-il

aujourd'hui de la pensée de Gandhi en Inde ? Mythes et réalités au sujet
de la personne de Gandhi et de son action non-violente. Ce numéro
remet salutairement les pendules à l'heure sur l'indépendance de l'Inde
et le vrai visage de Gandhi.

103 : ATTENTION, PUBLICITÉ! (58 F)
Boîte aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux d’afficha-

ge omniprésents, films interrompus…, la manipulation publicitaire agres-
se subrepticement le sens et l'esprit, engendrant d'innombrables vic-

times. Histoire de la publicité. Publicité et violence. Publicité et sexisme.

Environnement dégradé… Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis,
J.-J. Ledos, M.-V. Louis, J. Marcus-Steiff…

104 : LA NON-VIOLENCE DÈS L'ÉCOLE (58 F)
Incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la vie sco-

laire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux exemples de

méditations et d'actions pédagogiques innovantes, capables de restau-

rer une véritable relation éducative.

105 : FEMMES, FÉMININ, FÉMINITUDE (62 F)
Les femmes incitent de nos jours les hommes à se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les femmes

seraint-elles plus actives en non-violence que les hommes ? Avec Élisa-
beth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette Sineau, Fiammetta Venner…

N°106 : DERRIÈRE LES BARREAUX: LA VIOLENCE! (62 F)
.  Laprison n'éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices sexuels, et

;

is en tous genres rodent en milieu carcéral. Dépeupler les prisons,est

N°

N°

107 : POUR UNE ÉCONOMIE CITOYENNE (62 F)
Le Palais Brongniart et ses CAC 40 euphoriques sont une insulte pour des

millions de citoyens. Ni marché ni planification — pourquoi les 35 heures
— la santé au travail se dégrade — regards sur les systèmes locaux
d'échanges (SEL) et sur d’autres initiatives citoyennes. Avec Etienne

Godinot, Jacques Muller, Alain Véronèse, Serge Volkoff…

108 : LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE (62 F)
Ce numéro a pour ambition de faire connaître la désobéissance civile,

pensée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoi, Gandhi.

jusqu’au procès Papon. Son originalité non-violente, sa force et ses

limites. Avec Jean-Baptiste Eyraud, Christian Mellon, Jean-Marie Muller,
Bernard Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo…

N°

N°

N°

109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)
Les comportements humains dépendent beaucoup de l'environnement

culturel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une culture de non-

violence pourra se développer. La violence à la télévision, éléments du

débat ; la compétition sportive mise en question ; la prolifération des

armes légères en vente libre… Avec Sophie Body-Gendrot, Michel Caillat,
Stéphane Hessel, François Vaillant…

110 : VIOLENCES CONTRE LES PERSONNES ÂGÉES
62 F (9,45 e)

Les maltraitances contre les personnes âgées, à domicile comme en mai-

sons de retraite, constituent un véritable problème de société. Vieillir peut-il
avoir encore un sens aujourd’hui ? Vieillissement et immigration. La place de

l’animal de compagnie. La sexualité du troisième âge. Fin de vie : l'apport
des soins palliatifs ; débat sur l'euthanasie volontaire. Avec Maurice Abiven,
Pascal Champvert, Jean Debruynne, Gilles Desrumaux, Noëlla Jarrousse,
Jacques Pohier, Jean-Luc Vuillemenot… Un numéro exceptionnel !

111 : LEBOUDDHISME, UNE AUTRE SOURCE
DELA NON-VIOLENCE- 62 F 0,459

. e possible ? Quelles alternatives
à

a 'enfermement ? Avec Jean-Claude“Bouvier, Martine Dumont-Cosson, ÀAnne-Marie
« Marchet Michelle.

-

Comment le bouddhisme considère-til la non-violence ? N'intéresse-t-

elleque la spiritualité et le comportement individuel, ou incite-t-elle éga-

N°

lement à un engagement social et politique ? Le bouddhisme irait de

plus en plus dans cette direction. Analyses et perspectives. Regards sur

le Tibet, la Birmanie et le Sri Lanka. Avec Christian Delorme, Raphaël
Liogier, Lionel Pauul, Jean-Paul Ribes, Éric Rommeluère.…
112 : LES REPRÉSENTATIONS DE LA VIOLENCE

DANS LES MEDIAS - 62 F (9,45 e)

Toutes les civilisations ont produit des images, parfois violentes. De nos

jours, la télévision, les jeux vidéos et le cinéma donnent de plus en plus à voir

des spectacles de violence. Influencent-ils vraiment notre esprit et notre com-

portement ? Avec Jean Collet, Laurence Hansen-Lôve, Arnaud Mercier,
Marie-José Mondzain, Olivier Mongin, Hans Schwab et Serge Tisseron.

113 : QUAND L’ENFANT SOUFFRE VIOLENCE - 64 F (9,76 «)

De nombreux enfants sont maltraités à notre époque. Un enfant violenté

deviendra-t-il ensuite un adulte violent ? Quelles préventions éducatives,
psychologiques et médicales mettre en place ? Présentation de l'œuvre

d’Alice Miller, suivi d’un débat contradictoire. Avec C. De Truchis,
|. Filliozat, P. Lassus, F. Maqueda, O. Maurel, S. Missonnier, J.-M. Muller,
C. Robineau et S. Robert-Ouvray.

114 : LE DÉFI DES VIOLENCES URBAINES - 64 F (9,76 ©

Plusde répression, plus d'activités sociales et même plus de subventions

:

 Mefleront Jamais disparaître les violences urbaines. C'est avant tout en

développant une coopération non-violente entre les habitants et les institu-
tions qu’elles doivent être appréhendées. Exemples et analyses. Avec P.

°

Blanquart, B. de Villeneuve, S. Lecrubier, É. Macé, É. Mahot,
© Rojzman et B. Seux.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 1e" trimestre 2000/Maquette : Goliards’Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Étienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES
B.P. 27
13122 VENTABREN
Tél.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(ERNEC)

COMITÉ D’ORIENTATION

Sylvie BLÉTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

François MARCHAND

Virginie MARTIN

Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

Christian ROBINEAU

Hans SCHWAB

Jacques SEMELIN

Marlène TUININGA

Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

ME sommaire=
Éditorial 1

Le défi des violences urbaines

Tous RESPONSABLES
Éric MAHOT

DU BESOIN VITAL DE DÉVELOPPER LA COOPÉRATION SOCIALE
Charles ROJZMAN

DIFFÉRENCES CULTURELLES, INTÉGRATION SOCIALE

ET SÉCURITÉ URBAINE

Sophie LECRUBIER

LE TRAITEMENT JOURNALISTIQUE

DES VIOLENCES URBAINES EN FRANCE
Eric MACE

LA MÉDIATION : UNE ÉDUCATION
PERMANENTE AUX CONFLITS

Bertrand de VILLENEUVE .

CIVILITÉS ET INCIVILITÉS SCOLAIRES

Bernard SEUX

POUR REPENSER LA VILLE

Paul BLANQUART

Nous AVONS LU

PRINTEMPS 2000


