ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

L{:T Lf: ’PETIT CHA“PON (LA&E‘L)ROUGE'

TU LA CONNAIS, SoN HISTOI’I?E?'

revue trimestrielle




-5
¥

1

Action des chrétiens pour
|'abelifion de lu torture

Agir idi pour
un monde solidaire

France

iy,

o

Ligue des droits
de I'Homme

Médecins du monde

MAN

Mouvement pour une
alternafive non-violente

Q@\g

Pax Christi France

: Amnes \/C international

—

o ECRIRE'CONTRE L'OUBLI

des transferts d"armements

Programme détaillé et inscription sur Infernet :
www.obsarm.org/armes-legeres.htm

C_  cOMr4ANFEREMRNC E E U R PEER M E

« Prolifération des armes légeres : quelle politique
de controle et de limitation de I'Union européenne ? »

Le Sénat - Petit Luxembourg, 15 rue de Vaugirard - 75006 Paris

Vendredi 22 septembre
9 h 00 - 18 h 00 (Salle Clémenceau)

TABLES RONDES

10h00-12h00 Le transfert des armes légeres au regard des droits humains
13h30-15h30 Code de conduite de I'Union européenne : vers plus de transparence ?
16h00-18h00 Quel controle démocratique des transferts d’armes ?

Samedi 23 septembre
9 h 00 - 18 h 00 (Salle Monerville)

Journée de travail des organisations non-gouvernementales membres du RATAL (Réseau
d’action international sur les armes légéres).

L'accés d I'enceinte du Sénat étant subordonné d des procédures de controle et de sécurité, veuillez impérativement vous inscrire d I'avance
ef vous munir d'une piéce d'idenfité ou d'un passeport.

Conférence armes légéres c/o Amnesty International, section francaise

76 boulevard de la Villette, 75940 Paris Cedex 19 » Tél. +33 1 53 38 65 67
Fax +33 1 53 38 55 00 ® e-mail : commsp@amnesty.asso.fr




EDITORIAL

ol S
amais dans Phistoire les anintaux: n*ont été martyriseés

avec des moyens aussi énormes et une telle absence de scru-
pules de la part des humains. Des oiseaux mazoutés par
I’Erika, aux lapins utilisés par I’industrie pharmaceutique,
sans oublier les éléphants pour leur ivoire et les tortues de

mer pour leurs écailles, rien ne va plus !
Une société se juge-t-elle 2 la maniére dont elle traite les animaux ? L’animal
mérite-t-il le respect de ’homme au point de ne jamais le tuer ? La maltrai-
tance sur le monde animal doit-elle étre mise en relation avec la violence que
les hommes exercent entre eux ? Ces questions semblent plus fondamentales
que le débat sur la listériose qui secoue régulierement la grande presse. La
langue de porc est une cochonnerie, on le savait déja !
La vie des animaux n’est pas idyllique, et ne saurait étre un modele a suivre
pour les humains. Avez-vous déja vu un hérisson capturer et manger un
oisillon, une musaraigne s’attaquer a une grenouille, ou tout simplement un
chat se battre avec un chien ? La non-violence ne caractérisera jamais les
animaux. Mais nous, les humains, comment devons-nous considérer le
monde animal ? Cette question parcourt tout ce numéro d’ANYV, ou philoso-
phie, théologie et sciences diverses viennent a notre rescousse pour tenter
quelques essais de réponse.

Francois VAILLANT

Publié avec le concours du Centre National du Livre




Le devoir

de respect
envers |’animal

Jean-Marie MULLER*

*Porte-parole du Mouvement pour une alternative non-violente
(Man), auteur de nombreux ouvrages, dont Simone Weil,
I’exigence de non-violence (Desclée de Brouwer) ; Le principe
de non-violence (Marabout) ; Gandhi 'insurgé (Albin Michel) ;
Les moines de Tibhirine, témoins de la non-violence
(Témoignage Chrétien).

uand la philo-

sophie se de-

mande s’il est
juste que 'homme
soit le bourreau
d’animaux, on y voit
déja plus clair.

Selon Gandhi, I'exigence de
non-violence a laquelle I’hom-
me doit conformer sa conduite ne concerne pas seulement
les autres hommes, mais tous les étres vivants, ¢’est-a-dire

aussi les animaux et, pour autant que faire se peut, les végé-
taux. En cela, il s’inscrit dans la grande tradition philoso-
phique indienne qui s’enracine a la fois dans I"hindouisme,
le jainisme, et le bouddhisme et selon laquelle la vie sur
terre est une et indivisible. Dans cette perspective, I’homme
a la vocation de vivre en harmonie avec tous les étres
vivants. Toute violence perpétrée a I’encontre du moindre
d’entre eux rompt cette harmonie et crée un désordre dont
I’homme, en définitive, est lui-méme victime.

Dans cette perspective, Gandhi attachera la plus grande
importance au respect de la vache tel qu’il est enseigné par
I'hindouisme. « La protection de la vache, affirme-t-il, n’est
pas simplement la protection de la vache. C’est la protec-
tion de toute vie, de tout ce qui dans le monde est faible et
impuissant ; [...] elle signifie la fraternité des hommes et
des bétes ; [...] elle signifie la protection de toutes les créa-
tures muettes créées par Dieu. Les especes inférieures nous
adressent un appel d’autant plus puissant qu'il est muet. »"

Pour autant, Gandhi a parfaitement conscience qu’il est
impossible & ’homme de vivre une non-violence absolue. Ne
serait-ce que pour survivre, il lui faut bien se soumettre a la

ne
ler
SO
"N'
SEi
de

Te
ik
de



-2 0 7 T

le devoir de respect envers I'animal

nécessité qui le contraint & commettre de nombreuses vio-
lences. « Le principe de non-violence, €crit-il, est vaste et
souple. Nous ne sommes qiie de pauvres mortels sans défense,
pris dans I'immense heurt des forces de violence. Le dicton
selon lequel la vie se nourrit de vie a une signification profon-
de. L’homme ne peut vivre un seul instant sans accomplir vers
Uextérieur un acte de violence, consciemment ou non. Le fait
méme qu’il vit — qu’il mange, boit, se meut a [’entour —
implique nécessairement une part de violence, de destruction
de vie, si infime soit-elle. Celui qui a fait veeu de non-violence
demeure donc fidéle a sa foi si tous ses actes ont pour ressori
la compassion, s'il s’applique du mieux qu’il peut a éviter de
détruire jusqu’au plus minuscule des étres vivants, s'il
s'efforce d’épargner tout ce qui vit et lutte ainsi sans tréve
pour se libérer de étreinte mortelle des forces de violence.
Retenue et compassion ne cesseront de grandir en lui ; ce qui
n’empéche qu’il n’arrivera jamais a se libérer entierement et
a ne pas commettre vers [’ extérieur des actes de violence. »*

Un drame occidental

F orce est de reconnaitre que I’Occident a largement igno-
ré I’exigence de respect et de bienveillance a 1’égard
des étres vivants du monde animal et végétal. L' homme
occidental a considéré 1’animal comme un étre taillable et
corvéable a merci, mis & sa disposition pour satisfaire ses
propres besoins. L’animal est donc classifié comme un bien
saisissable que ’homme peut s’approprier sans avoir de
compte a rendre a personne. Il n’a aucun droit et I’homme
n’a aucun devoir envers lui. Une violence perpétrée a son
encontre n’est pas considérée comme une violence. « Il n ‘y
a pas de crime contre ['animalité »?, affirme Florence
Burgat. On consideére que la violence contre 1’animal s’ins-
crit dans I’ordre naturel des choses et qu’elle échappe ainsi
au jugement de I’éthique. Dés lors, elle n’est pas un mal et
I'individu qui la commet a la conscience parfaitement tran-
quille. L’homme n’aura donc généralement aucun scrupule a
recourir aux pires moyens de la violence pour exercer sur les
animaux une domination impitoyable.




4 jean-marie muller

Et celui-1a qui croit devoir protester contre la violence
faite aux animaux se voit traité avec méfiance, suspicion et
condescendance, quand ce n’est pas avec dérision. Plaider
en faveur des droits de 1’animal apparait inconvenant,
comme si c’était se désintéresser des droits de 1’homme.
Prétendre faire preuve de compassion avec la souffrance des
animaux, ce serait d’emblée faire preuve d'une sensibilité
qui s’apparenterait a une sensiblerie. Et on feindra de croire
et de faire croire qu’il y a trop a faire a I'égard des hommes
pour avoir le loisir de se préoccuper du sort réservé aux ani-
maux. Apres tout, ce ne sont que des bétes. Et les imbéciles,
srs de leur fait, demanderont, railleurs et goguenards :
« Faut-il donc aussi protéger les droits de la vermine ? »

[1 y aurait ainsi une certaine indécence a prendre le temps
de porter attention a la souffrance des animaux quand tant de
femmes et d’hommes dans le monde sont confrontés au mal-
heur. Vouloir se soucier de respecter I’animalité des animaux,
ce serait offenser I’humanité des hommes. Certes, ici comme
ailleurs, il existe des déviances, des outrances et des extrava-
gances, mais ici comme ailleurs, n’est-ce pas une erreur de
méthode de prendre prétexte des mauvaises réponses pour
refuser de poser une bonne question ? Quand tout a ét€ dit, il
reste & se demander s’il est vraiment dans la vocation de
I’lhomme d’étre sur la terre le plus cruel des prédateurs.

i

« [ amma! nest pas pense pour :’w meme mais
seulement par rappoﬁ a f’homme.
Jean-Mane Muller

La tradition philosophique occidentale n’a voulu penser
I’identité animale que de maniére négative et privative en
affirmant sans faire aucune distinction : I'animal serait cet
étre sans visage, sans langage, sans raison, sans liberté et
sans conscience. L’animal n’est pas pensé pour lui-méme,
mais seulement par rapport 2 [’homme. Son comportement
n’est apprécié que par comparaison avec celui de 1’étre
humain. Il est identifié par ce qui le différencie de I"homme.

CoMpPTE A REBOURS ...

Seuls apparaissent alors ses manquements. Ainsi I’animal est-
1l percu comme un étre essentiellement indigent. Parce qu’il
ne posséde aucune des qualités de I’homme, il ne posséde
aucun droit. A cet égard, la distinction établie par Descartes
entre I'homme et I’animal est particulierement significative.
Selon lui, les animaux sont certes des étres vivants, mais ils
vivent comme des automates. « C’est la nature qui agit en
eux selon la disposition de leurs organes. »* Leur comporte-
ment est strictement analogue a celui des horloges qui ne
sont composées que de roues et de ressorts. Si certains ani-
maux peuvent proférer des paroles, celles-ci peuvent étre
imitées par des machines. Cette conception purement méca-
nique de I’animal ne peut évidemment nous permettre de lui
reconnaitre un droit quelconque.

L’humanité de I’homme est affirmée contre 1’animalité de
I’animal. L’exaltation de I’humanité de I'homme comme étre
raisonnable a donc conduit 4 une dégradation et a une reléga-
tion de I’animal. L’homme éprouve le besoin d’affirmer sa
supériorité en s’appuyant sur I'infériorité de 1’animal. Tout se
passe comme si I’homme se sentait menacé dans son identité
humaine s’il devait reconnaitre que I’animal, lui aussi, est un
sujet qui possede des droits et envers lequel il a des devoirs.

Al
ses
Suf

re
sél

n'e
pe.
pe

N

sa
ur
fr:
re



le devoir de respect envers I'animal 5

Alain a bien exprimé cette volonté de I'homme de défendre
ses prérogatives contre 1'animal. « Il n’est point permis de
supposer I'esprit dans les bétes, car ceite pensée n'a point
d’issue. Tout I'ordre serait aussitot menacé si I’on osait croi-
re que le petit veau aime sa mére, ou qu'il craint la mort, ou
seulement qu’il voit ’homme. L’eil animal n’est pas un eil.
[...] L’animal ne peut pas étre un ami, ni méme un ennemi;
n'en parlons plus; parlons d’autre chose, ou parlons sans
penser. L’homme le doigt sur les lévres, c’est le silence de
pensée qu’il impose a la nature; c’est le droit refusé. »*

Le regard de I’animal en dit long

Il faut convenir que 1’homme, dans sa relation a 1’animal,
est incapable d’éprouver & son égard la moindre empathie :
il ne peut pas ressentir ce qu’il ressent. Cependant, nous
savons que, si I’animal n’est pas un étre raisonnable, il est
un étre sensible, ¢’est-a-dire capable d’émotion et de souf-
france. Si I’animal n’a pas de visage, il a un regard. Et par la
rencontre de ce regard, I’homme ne peut pas ne pas com-
prendre que I’animal n’est pas une simple machine, un
simple mécanisme, mais un étre vivant qui a son mystere.
L’expérience du regard, écrit Florence Burgat, « impose
Uinterdit de tuer [...] : I'échange avec le regard de celui
auquel tout égard était jusqu’alors refusé métamorphose
brusquement et radicalement son statut, freine I'élan de la
main qui allait torturer sans inquiétude. Il n’est plus pos-
sible de ravaler I'animal au rang de victime obligée, si bien
voué a ce sort que c’est impunément et sans dommage pour
I’éthique qu’il semblait offert a la cruauté »°.

Selon Jean-Jacques Rousseau, il existe en ["’homme un
principe antérieur 2 la raison qui « nous inspire une répugnan-
ce naturelle é& voir périr ou souffrir tout étre sensible et prin-
cipalement nos semblables »'. Tant que ’homme ne résistera
pas A « Uimpulsion intérieure de la commisération, il ne fera
jamais du mal @ un autre homme ni méme d aucun étre sen-
sible, excepté dans le cas de légitime défense on sa conserva-
tion se trouvant intéressée, il est obligé de se donner la préfé-
rence a lui-méme » 3. Pour Rousseau, il ne fait donc aucun

doute que les animaux, par le fait méme qu’ils sont des &tres
sensibles, participent & la « loi naturelle » : « Tenant en
quelque chose a notre nature par la sensibilité dont ils sont
doués, on jugera qu’ils doivent aussi participer au droit natu-
rel, et que ’homme est assujetti envers eux a quelque espéce
de devoirs. » Parce que la sensibilité est commune a la béte et
4 I’homme, elle « doit au moins donner a l'une le droit de
n’étre point maltraitée inutilement par l'autre »°.

Schopenhauer contre Kant

mmanuel Kant n’omet pas de traiter de I’attitude de
I’homme envers « la partie des créatures qui est vivan-
te », et qui, bien que « dépourvue de raison », est « douée de
sensation », mais il se refuse & considérer qu'il existe un
devoir de I’homme envers I'animal. « L’homme, écrit-il, ne
peut avoir de devoir envers un étre quelconque, si ce n’est,
uniquement envers I’homme [...] et son prétendu devoir
envers d’autres étres n'est qu'un devoir envers lui-méme. » "
Il estime que, par devoir envers lui-méme, I"homme doit
s’efforcer d’éviter de faire violence aux animaux, car un tel
traitement le prédispose a accepter d’user de violence a
I’encontre des autres hommes. « Un traitement violent, écrit-
il, et en méme temps cruel des animaux est intimement oppo-
sé au devoir de ’homme envers lui-méme, parce qu'ainsi la
sympathie & I’égard de leurs souffrances se trouve émoussée
en I"homme et que cela affaiblit et peu a peu anéantit une
disposition naturelle trés profitable a la moralité dans la
relation avec les autres hommes »'"'. Cependant, Kant estime
qu’il est permis & I'homme de tuer les animaux, des lors que,
ce faisant, il évite tout acte de cruauté. Ainsi, « dans ce qui
est permis a ['homme, s’inscrit le fait de tuer rapidement
(d’'une maniére qui évite de les torturer) les animaux » 2
Kant se situe dans une perspective purement anthropo-
centriste. A quoi servent toutes les créatures qui existent
dans la nature, qu’elles appartiennent au régne végétal ou au
regne animal ? « A I’homme, répond Kant, aux différents
usages que son entendement lui apprend de faire de chaque
créature ; et il est la fin derniére de la création sur terre. »*




6 jean-marie muller

Parce que lui seul est un étre raisonnable, I’homme est le
seigneur de la création et il peut disposer des autres créa-
tures comme des moyens 2 sa propre fin.

Kant estime que ¢’est un droit incontestable que I’on peut
« faire de ce qui est sien (propriété) ce que 'on veut » . Or,
les animaux qui ont été élevés par ’homme — « les poules
domestiques (I'espéce de volaille qui est la plus utile), les
moutons, les pores, les beeufs, etc. » — peuvent étre considé-
rés comme sa propriété. Dés lors, il a le droit d’en faire ce
qu’il veut : « On peut dire des plantes (par exemple, des
pommes de terre) et des animaux domestiques, dans la mesu-
re ou, du point de vue de leur abondance, ils constituent
l'ceuvre de I’homme, qu’on est en droit de les utiliser, de les
exploiter et de les consommer (de les faire abattre). »

S’opposant vivement a Kant, Schopenhauer lui reproche-
ra d’avoir construit une morale dans laquelle « les animaux
demeurent hors la loi ». « Cette morale, souligne-t-il, ne peut
voir qu'une seule espéce, celle qui proprement posséde toute
valeur, dont le caractére est la raison, et cette raison est la
condition sous laquelle seule un étre peut devenir un objet de
respect moral. »' Schopenhauer refuse d’établir une diffé-
rence absolue et irréductible entre I’homme et ’animal. « Les
bétes, affirme-t-il, ont bien conscience de leur moi, et I’'oppo-
sent bien au monde, au non-moi. »" Elles ne sauraient donc
etre traitées comme des choses. Et il refuse tout anthropocen-
trisme qui permet de justifier la domination de I’homme sur
les bétes, « comme si le regne animal n’avait été mis au
monde que pour notre utilité et notre jouissance » ',

Selon Schopenhauer, 'unique source de la morale est la
« pitié », ¢’est-a-dire la compassion de I’homme envers tout
étre animé qui souffre. Et la premiere exigence de la pitié,
c’est de ne causer aucune souffrance a autrui, de ne com-
mettre aucune violence a son encontre. L'une des preuves
que le motif moral de la pitié « est bien dans le vrai, ¢’est
qu’avec lui les animaux eux-mémes sont protégés : on sait
[impardonnable oubli on les ont méchamment laissés
Jusqu'ici tous les moralistes de I'Europe. On prétend que les
bétes n'ont pas de droit ; on se persuade que notre conduite
a leur égard n'importe en rien a la morale, ou pour parler
le langage de cette morale-la, qu’on n’a pas de devoirs

envers les bétes » ". Schopenhauer juge cette morale propre
a I'Occident « révoltante, grossiere et barbare »*. Et il éta-
blit un lien organique entre la vertu d’humanité et le respect
de I’animalité : « Entre la pitié envers les bétes et la bonté
d’ame il y a un lien bien étroit : on peut dire sans hésiter,
quand un individu est méchant pour les bétes, qu'il ne sau-
rait étre homme de bien. »*'

Le respect pour I’animalité
signe le respect pour ’humanité

L "accueil de la douleur de I'animal ne peut pas ne pas
désarmer le désir de violence de I’'homme a son
encontre. L’indifférence face a cette souffrance est en défi-
nitive inhumaine. Car I’humanité exige la compassion
devant la souffrance et exclure 1’animal de cette compassion
est une marque de cécité et d’inhumanité. Ici, bravant tous
les sarcasmes, la pensée philosophique ne doit pas avoir
honte d’affirmer que le respect de I’animalité est ’une des
exigences de la vertu d’humanité. Mais il ne s’agit évidem-
ment pas de vouloir humaniser 1’animal pour affirmer qu’il
est un sujet de droit. L’animal doit étre respecté dans son
identité propre, ¢’est-a-dire dans le respect de la différence
radicale qui le distingue de I"homme.

Il importe de récuser avec la plus extréme détermination
I’idée selon laquelle le respect manifesté envers I’animal se
ferait au détriment du respect di & ’homme, comme si, en
définitive, la reconnaissance de droits & I’animal était une
trahison de I'homme. C’est exactement I’inverse qui est vrai :
la maltraitance de 1'animal prédispose & la maltraitance de
I’autre homme *, Si la victime humaine est traitée comme
une béte, n’est-ce pas précisément parce que la béte est mal-
traitée par I'homme ? Les mesures de discrimination prises a
I’encontre de 1'animal préfigurent et autorisent les mesures
de ségrégation envers I’autre homme. L’un des fondements
du racisme a I’encontre de 1’autre homme, c’est de croire
qu’il ne se conduit pas comme un homme et ¢’est déja insi-
nuer qu’il se comporte comme une béte. L’homme auquel
nous avons retiré son humanité, en faisant valoir qu’il se



re
la-
6
1é
oF,
-

as
n
i-

le devoir de respect envers I'animal 7

e (ECROART™

conduit comme un animal, mérite d’étre trait€ comme un
animal, c’est-a-dire d’étre maltraité. Plus précisément, c¢’est
parce qu’il se conduit comme un animal que nous sommes
amenés 2 le traiter comme un animal.

La facilité avec laquelle I’homme accepte de dominer,
d’exploiter, de maltraiter, de brutaliser et de tuer I’animal
n’est pas sans influencer son comportement vis-a-vis de
I’autre homme. Pour mieux justifier ses violences a
I’encontre de son ennemi, I’homme prétexte qu’il ne mérite
pas d’étre traité comme un homme en faisant valoir que lui-
méme ne se comporte pas comme un homme. Il existe une

o v B 5 o | e i)

LAY
s

concordance et une connivence entre la légitimation de la
tuerie des animaux et la justification du meurtre des
hommes. L’homme a besoin de déshumaniser son ennemi
pour légitimer ses violences a son encontre, pour s’autoriser
a le violenter et, si besoin est, & le tuer. Et le déshumaniser
revient forcément a laisser entendre qu’il se conduit comme
un animal, comme une béte. « L’animal, écrit Francoise
Armengaud, érant sommairement l'autre de [’homme, il sert
aussi a représenter I'autre homme, celui dont la différence
peut inquiéter ; dont on radicalise I’altérité ambigué
jusqu’a une inhumanité travestie en animalité. »*




8 jean-marie muller

Ainsi, I'autre homme, I"inconnu, I’étranger, 1’adversai-
re, ’ennemi, celui qui s’introduit dans notre espace vital et
qui, par sa propre existence, projette sur nous I’ombre de sa
menace, nous 1'affligeons d’un caractére d’inhumanité qui
lui confere une ressemblance avec 1'animal. Il appartient &
une race inférieure a la nétre. Nous sommes alors dispensés
de le traiter comme un homme. « C’est en quelque sorte
d’une seule et méme foulée, affirme Claude Lévi-Strauss,
que ['homme a commencé par tracer la frontiére de ses
droits entre lui-méme et les autres espéces vivantes, et's’est
ensuite trouvé amené a reporter ceite frontiére au sein de
lespéce humaine, séparant certaines catégories reconnues
seules véritablement humaines d’autres catégories qui
subissent alors une dégradation congue sur le méme mode-
le qui servait a discriminer entre espéces vivantes humaines

et non humaines. »*

« Le respect de_f'homme par !’homn_je; ne.pe_uff
étre que renforce par le respect des autres

espéces vivantes. » Jean-Marie Muller

Selon I’ethnologue frangais, cette relégation d’autres
hommes au ban de I"humanité conduit les hommes 2 1’auto-
destruction. C’est selon lui « cette espéce d’humanisme
dévergondé » engendré par I’Occident qui est la cause pro-
fonde des tragédies qui ont marqué le XX siecle, qu’il
s'agisse du colonialisme, du fascisme ou du totalitarisme. Le
respect de I’homme par I’homme ne peut étre que renforcé
par le respect des autres especes vivantes. « Il faudrair, dit
Lévi-Strauss, poser au départ une sorte d’humilité principiel-
le : I'homme commengant par respecter toutes les formes de
vie en dehors de la sienne, se mettrait a 'abri du risque de
ne pas respecter toutes les formes de vie au sein de I’humani-
té. »* 1l faut tenir, une fois pour toutes, que le respect envers
I’animal ne contrarie pas le respect envers I’homme, mais
qu’il le fortifie. Le respect de 1'animalité apparait ainsi
comme une propédeutique au respect de 1’humanité. L 2

1) Cité€ par Jean Herbert, Ce gue Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock, 1969,
p. 111

2) Gandhi, Aurobiographie ou mes expériences de vérité, Paris, Puf, 1964,
traduction de Georges Belmont, pp. 444-445.

3) Florence Burgat, Animal, mon prochain, Paris, Odile Jacob, 1997, p.
236.

4) Descartes, Discours de la méthode, Paris, Les éditions de I'école, 1965,
p. 56.

5) Alain, Les Dieux, Paris, Gallimard, 1934, p. 180-181.

6) Florence Burgat, op. cit., pp. 103-104.

7) Rousseau, Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi
les hommes, Paris, GF-Flammarion, 1992, p. 162.

8) Ibid.

9) Ibid,

10) Kant, Doctrine de la vertu, op. cit., p. 301.

11) Ibid., p. 302.

12) Ibid.

13) Kant, Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1094, p. 237.

14) Kant, Doctrine du droit. op. cit., p. 169.

15) Ibid., p. 170.

16) Arthur Schopenhauer, Le fondement de la morale, Paris, La livre de
poche, 1991, p. 98.

17) Ibid., p. 195.

18) Ibid., p. 200.

19) Ibid., p. 194.

20) Ibid.

21) Ibid., p. 198.

22) Cf. sur ce sujet I"article de Florence Burgat, « La logique de la
légitimation de la violence : animalité vs humanité », De la violence 11,
Paris, Odile Jacob, 1999, p. 45s.

23) Frangoise Armengaud, « Animalité et humanité », Encyclopédia
Universalis, Les enjeux, tome I, Paris, 1990, pp. 22-23.

24) Claude Lévi-Strauss, Le Monde, 21-22 janvier 1979, entretien avec
Jean-Marie Benoist.

25) Ibid.




69,

n

le devoir de respect envers l'animal

Le coup du lapin

J'ai grandi a la campagne, évidemment, dans une de
ces maisons, mi-ferme, mi-atelier artisanal, dont les deux
fonctions se complétaient, par tradition, en favorisant tan-
tot 'une tantot 'autre, selon la saison. Cet exercice garan-
tissait un niveau de vie correct ; I'atelier procurait un reve-
nu en argent et la ferme nourrissait la grande famille qui
cohabitait avec beeuf, vaches, porcs, chevres, poules,
oies, lapins, chats et chien. Enfant, j'étais bien entendu
intégré, avec frére et sceurs, cousins et cousines, dans le
cycle micro-économique, sous les yeux bienveillants du
grand-pére et du pére. Semer et planter, récolter et mois-
sonner : des travaux rythmés par les casse-crolite dans
les champs, les repas autour de la grande table de la
grand-mere et les fétes dans les vignes.

Si tuer les animaux de la basse-cour était chose cou-
rante, pratiquée a I'improviste et sans cérémonial — un
coup de serpe sur le billot tranche rapidement en passant
la téte du corps du coq qui, & mon étonnement d'enfant,
continue a courir et a danser et & marquer de son sang
ce rythme macabre jusqu’a |'épuisement — la mise a
mort du cochon, en revanche, exigeait une rigoureuse
préparation pour que le soir les saucisses pendent dans
le fumoir, la viande cuise dans les conserves et les jam-
bons et cotes macérent dans le saloir — sans frigo ni
congélateur, rien ne devait se perdre. D'ailleurs, déja
petit, j'ai appris que le cochon était un mange-tout et que
tout du cochon pouvait étre mangeé.

Oui, la mise a mort du cochon était une chose sérieu-
se. Les enfants se tenaient a une distance respectueuse
et suivaient le spectacle en silence. D'abord je fus impres-
sionné par les cris de la béte trainée sur le milieu de la
scene par une corde attachée aux pattes arrieres. Puis je
vis les acteurs, un peu raides parce que tendus, se mettre
en situation : mon pére dirigeant 'arme vers le front du
cochon, mon grand-pére avec un long couteau prét a
ouvrir la carotide gauche et ma grand-mére avec un seau
pour recueillir le sang frais qui devait étre battu immedia-
tement. Je suivis alors I'exécution du rite avec une atten-
tion et une curiosité extrémes, bien plus impressionné que

par une des cérémonies religieuses marquant les etapes
importantes de la vie.

J'ai peut-étre acquis mes premiéres connaissances
de I'anatomie humaine lors de ces séances. Ouvrir ce
corps : voila le ceeur, le foie, les boyaux et regarde-moi
ces muscles et, humm, le bon filet, etc. Cette chair
fumante m’attirait et en méme temps ce corps mort me
troublait. Je touchais timidement pour la premiére fois ses
flancs chauds pendant que le couteau froid des adultes
tranchait sans émotion.

Presque tout s'utilisait — y compris les boyaux vidés
de leur merde, nettoyés, rincés, bouillis pour étre remplis
de sang et de graisse — sauf les yeux et la vessie laisses
a nous, aux enfants. Faire une derniere fois pisser cette
chose, puis lavée, séchée et gonflée voila un ballon de
foot rigolo. Par contre jouer avec ces billes ? Il y avait de
la géne. Cette petite boule-la, cet ceil isolé, sorti de sa
cavité, suscite bien ma curiosité — comme I'ceil en verre
de mon oncle, blessé de guerre. Je suis attiré et repoussé ;
je veux voir comment il est fait, le prendre dans le creux
de ma main, mais un sentiment bizarre me retient. Peut-
étre la crainte de croiser dans I'ceil le regard encore vivant
de I'animal mort. Je ne suis pas le seul des gargons a
hésiter ; voici donc la compétition : qui ose ? qui défie ?
qui a le courage ? qui est homme ?

* k *

Bien plus tard, aprés avoir quitté, avec I'enfance, la
basse-cour, la famille et le village, je me suis installé,
aprés pérégrination, dans un autre bled avec famille puis
poules, cog, lapin, lapines. Et jai répéte les gestes : la
serpe descendant sur le billot ; le coup sec asséné dans la
nuque du lapin raidi jusqu’au jour de la derniére fois. Ce
jour-1a, je tiens le lapin par les pattes arriéres, je me raidis ;
il gigote, il glapit, puis, silencieux, il se raidit. Le coup est
amorcé, exécuté. Juste avant qu’il ne brise sa nuque, le
lapin tourne la téte vers moi, me regarde... cet ceil... ce
regard... trop tard... je... quel coup !

Hans SCHWAB




Souffrance animale :
une indifference
francaise ?

| YanN WEHRLING* |

*Responsable du groupe “Animaux” chez Les Verts.

ulture domi-
nante et inte-
rets financiers
vont souvent de pair,
mais des breches
existent pour appren-
dre a respecter I’ani-
mal d’élevage.

Les militants de la protection animale en France pour-
raient penser en effet que I'indifférence a cette question est
propre a la France. Pourtant, au-dela de nos frontires, la
cause animale n’est pas réellement mieux lotie. Certes, on
entend parfois parler d’un référendum suisse sur I’expéri-
mentation animale, ou une action associative forte en
Angleterre contre le transport des animaux destinés a 1’abat-
tage. Mais globalement nous nous heurtons a une vision trés
pragmatique des pouvoirs publics qui appliquent de maniére
dorénavant quasi systématique une logique bien précise.

Toute réforme ou ajustement réglementaire doit tenir
compte de deux parameétres :

— I'opinion publique doit s’exprimer suffisamment fortement
pour une cause, ceci se mesurant a 1’aide d’enquétes d’opi-
nion, ou sous I’effet de la pression d’un lobby fort et uni ;

— les milieux économiques et institutionnels ne doivent subir
aucun dommage important si les mesures envisagées suite 2 la
pression de I’opinion publique devaient étre appliquées.

Vu sous cet angle, il apparait clairement que la protec-
tion des animaux a encore du chemin 2 faire.

En effet, si I’on prend point par point les divers sujets de
luttes et qu’on les passe au tamis de ces deux parametres
cités plus hauts, voici ce que I’on obtient :

est

sur
cel:
lab
aur
der
1’al
ma
que
sai
fin
ces



nir

2nt
pi-

bir
 la

2C-

souffrance animale : une indifférence francaise ? 11

L’expérimentation animale

*est un des dossier les plus difficiles car il y a trés peu

d’avancées. La trés large partie de 1’opinion publique
est scandalisée quand elle entend parler des expérimentations
sur les animaux. Cette sensibilité est réelle. Si, pour accepter
cela, chacun devait faire, ne serait-ce qu'une visite, dans un
laboratoire en pleine activité, il est fort a parier que nous
aurions demain une trés large majorité de la population qui
demanderait ’abandon immédiat des expérimentations sur
’animal. Mais voir ¢’est savoir, et savoir ¢’est décider de
maniére éclairée. Conscients de cela, et persuadés également
que la seule vision des atrocités commises ne permet pas de
saisir les vrais enjeux de santé publique et surtout d’intéréts
financiers énormes des grandes sociétés pharmaceutiques,
ces mémes grandes sociétés déploient de grands moyens pour

éloigner leurs activités des yeux de tous. Cette grande discré-
tion accompagnée d’une campagne visant a dire que sans
I’expérimentation animale beaucoup de maladies ne pour-
raient étre guéries, fait que I’opinion publique finit par ne pas
vouloir voir ce qui se fait dans les laboratoires, en se réfu-
giant derriére une bonne conscience souvent résumée par
cette phrase : « Je préfere guérir un enfant malade que de ne
pas faire d’expérimentations sur un chien ou un singe. » Tous
les ingrédients sont, des lors réunis pour que continue 2 gran-
de échelle I’utilisation de millions d’animaux pour des expé-
rimentations des plus futiles aux plus cruelles.

On pourrait néanmoins se demander en quoi I’expérimen-
tation animale constitue une source de revenus pour les
grands groupes pharmaceutiques ? Les méthodes substitutives
sont pourtant au point et cofiteraient moins cher. Mais on se
heurte 12 un systéme trés imbriqué, ot fournisseurs en ani-
maux et laboratoires ont un intérét mutuel a continuer ainsi.
Sans parler d’une législation francaise qui oblige quasiment
tout produit pharmaceutique ou industriel 4 passer par 1’expé-
rimentation animale avant sa mise sur le marché.

L’élevage

*est un dossier qui a grandement bénéficié, en France,

des événements récents sur la sécurité alimentaire. Le
bien-étre animal pourrait en profiter, mais par ricochet, car
en théorie, méme si cela semble absurde, un cochon qui
serait élevé dans des conditions atroces, mais dont la viande
serait tout a fait saine, pourrait convenir aux consomma-
teurs. Heureusement pour 1’animal, de plus en plus de per-
sonnes savent que le bien-étre de ’animal a une incidence
directe sur la qualité de sa viande. Le souci est ici trés
égoiste, car le bien-tre animal en soi n’a pas d’intérét. On
peut le regretter, mais comme tout combat en société démo-
cratique, le début de la victoire s’entrevoit dans la breche
qu’on peut réussir & ouvrir. Les grands syndicats paysans
sont malheureusement complétement enfermés dans une
logique productiviste qui les pousse a freiner toute évolution




12

yann wehrling

dans le sens d’une meilleure qualité au détriment de la
quantité. Mais la question de 1'élevage est peut-étre LE dos-
sier par lequel il peut étre possible de faire avancer signifi-
cativement les mentalités, car opinion publique et milieux
€conomiques trouveront rapidement un intérét commun 2
favoriser une agriculture respectueuse de I’environnement
et de ces équilibres, et respectueuses des animaux et de leur
mode de vie naturel.

Les spectacles,
la vie culturelle, les traditions

Nous nous trouvons la dans un des dossiers typiques qui
répond peut-étre le mieux a la question posée : spécifi-
cité frangaise. En fait, nous sommes en présence d’une spé-
cificité latine. Sans remonter trop loin dans nos histoires, il
existe une certaine différence de culture dont les limites sont
grosso modo les frontiéres entre monde latin et monde
anglo-saxon/germain. Il s’agit bien-sir de cette opposition
nature/culture, si présente dans le domaine des arts. Un
monde latin, bercé de “civilisation et de haute culture” ol
I’étre humain est d’une intelligence susceptible de maitriser
et dompter toutes les contraintes qui se présentent a lui. Et
un monde d’Europe du Nord, qui a une forte conscience de
faire partie d’un tout sur cette planéte, un tout qui le dépasse
et le dépassera toujours. Dans un cas, dominer, voire domp-
ter totalement la nature est une bonne chose, dans un autre
ceci peut devenir source de soucis et de danger pour les
générations futures. Des lors, I'animal, partie intégrante de
la nature, est considéré de toute autre maniére d’un c6té ou
de I"autre. La chose est d’ailleurs trés vraie pour la corrida et
tous les jeux utilisant des animaux. Les champions de la
cruauté envers 1’animal étant les espagnols qui rivalisent
d’ingéniosité pour trouver des jeux de villages toujours plus
cruels. La France quant a elle, ne s’embarrasse pas de consi-
dérations éthiques quand il s’agit de tradition.
est de toute beauté”

“La corrida
“Le foie gras, les cuisses de gre-
nouilles, et les ortolans sont des mets d’un extréme raffine-
ment”. “La chasse est utile pour la régulation de la faune

sauvage et est une merveilleuse tradition rurale dont la
démocratisation nous vient de la Révolution francaise”. Ces
poncifs qu’on entend a chaque fois qu*on ose poser la ques-
tion de la souffrance animale dans ces activités de loisirs ont
de quoi nous énerver. Et pourtant, en France, ceux qui disent
le contraire sont peu nombreux. Ceux qui le pensent sont
heureusement un peu plus nombreux (un peu plus dans le
Nord que dans le Sud de la France comme par hasard !). Et
puis, les bénéfices commerciaux issus de ces activités
(billetteries des corridas, activités touristiques lors des feria,
énorme marché de I’alimentation de luxe, argent des fédéra-
tions de chasse) ont 1a aussi un poids infiniment plus impor-
tant que celui de 1’opinion publique, qui est tout de méme
assez timide, voire honteuse, quand il s’agit de faire
connaitre son hostilité a ces amusements. Il n’en va pas de
méme des Anglo-saxons, prompts a dénoncer ces cruautés
hexagonales, mais qui sont malheureusement peu entendus
car leurs critiques dissimulent mal un discours anti-francais
primaire largement relayé par une presse populaire et
quelques €lus anti-européens (les cruautés envers les ani-
maux en Espagne ou en Grece émeuvent peu les Anglais !).

« Viendra un jour ot le fait de tuer un animal
sera condamné de la meme mamere que tuer
un étre humam

Leonard de Vmc::_

Ces trois exemples démontrent bien que 1’imbrication
entre opinion publique et intéréts économiques ne donne pas
de résultats convaincants. Le probleme principal est de pou-
voir répondre a une question essentielle : pourquoi devrions-
nous diminuer voire supprimer les souffrances que notre acti-
vité inflige aux animaux ? Bien heureusement, un certain
humanisme nous rapporte quelques propos rassurants comme
ceux de Léonard de Vinci qui disait : « Viendra un jour o le

fait de tuer un animal sera condamné de la méme maniére

que tuer un étre humain. » Cet humanisme-l fait son chemin
dans les consciences collectives de nos sociétés modernes.



souffrance animale : une indifférence francaise ?

13

Pour Marie Sara,
la célébre torera :

« La corrida est un
spectacle violent qui met en
scene la vie et la mort. Un
toro est sacrifié. Il est eéleve
pour cela. En tant que torera,
je ne me sens jamais tueuse
de toros. Il faut élever le
débat. La corrida est une
recherche de douceur et
d’esthétisme. C’est d’ailleurs
ce qu’'une femme peut
apporter a cet art. La femme
n’est pas faite pour donner
la mort. J'espere que
I'homme non plus » ! !

Lu dans TV Magazine

Le recul des ignorances et le développement des moyens
de communications et d’informations ouvrent les esprits et
peu & peu ceux qui se refusent & commetire des maltrai-
tances envers des animaux sont de plus en plus nombreux.
Mais s’ils se refusent 4 les commettre, ils ne sont pas encore
assez sensibilisés pour ne pas les cautionner dans leurs
gestes de consommateurs.

De plus les incohérences et les schizophrénies persistent.
Ainsi la notion de proximité est particulierement présente
dans les esprits.

* La proximité affective en premier lieu : La portée d’un
combat visant a dénoncer les maltraitances envers des chiens

des 13/19 septembre 1999

ou des chats est toujours nettement plus importante que si
nous parlons de porcs, de vaches ou de kangourous. A ce
titre, I’incompréhension est totale entre les Européens et les
Asiatiques au sujet des habitudes culinaires. Les Asiatiques
mangent du chien, ce qui nous révulse. Or nous mangeons
du lapin, ce qui révulse nos voisins anglais chez qui le lapin
est un animal de compagnie au méme titre que le chat !

* La proximité affective encore avec des especes comme
la baleine, 1'éléphant ou I’ours, qui ont bercé nos enfances
(peluches, contes) et qu’on veut préserver a cause de cela.

* Proximité “génétique” ensuite, qui nous conduif, non
sans une certaine logique, voire une certaine justification




14

réelle, & considérer le singe, et les grands singes en particu-
lier, comme des cousins trés proches que nous n’avons pas
le droit de sacrifier, et qui devraient étre I’objet d’un statut
juridique particulier.

* Proximité géographique enfin et en troisiéme lieu, car
nous avons plus le souhait de protéger les animaux que nous
connaissons dans les fermes de nos villages ou dans nos
foréts que les espéces menacées ou maltraitées de 1’autre
bout de la planéte.

Quoiqu’incohérentes, ces considérations complétement
subjectives sont pourtant le terreau du combat de la protec-

__yann wehrling

tion animale. C’est par ces proximités sans rapport avec le
fondement de non-violence générale a laquelle chaque espe-
ce animale a droit, que la protection animale gagne peu a
peu du terrain. Ces proximités, largement dans le domaine
de I'inconscient, de la sensibilité, aussi difficilement expli-
cable que le sentiment du beau (par exemple), sont, c’est
vraie, plus répandues dans le Nord de I"Europe que dans le
Sud. La France, que 1’on constate moins soucieuse de ces
questions que ses voisins du Nord ou de I’Est est donc bel et
bien latine.

Alternatwes Non-Vlolentes
sur lnternet

etrouvez les dernieres mformatlons concernant ANV sur le 51te mter-_

net de 'IRNC. Ce site vous tient egalement au courant des pro-

grammes de recherches de I'IRNC et des campagnes qu' 'il soutient et
anime comme le Service civil de paix, une importante documentation sur la
non-violence (textes, blographles, b}bllographles, les dermeres parutlons) et'
des indications de lzens avec d autres 51tes francals et etrangers. _j -

Adresse http / /www multlmama com/lrnc '




ous ne sommes
plus hier

Pierre RABHI*

*Auteur de : Du Sahara aux Cévennes ou la reconquéte du songe,
Paris, Albin Michel, 1995 ; Le recours 2 la terre, Lyon, éd. Terre
du Ciel, 1999 ; Parole de Terre (préface de Yehudi Menuhin,
Paris, Albin Michel, 1996 ; etc.

© Dominica

otre époque permet enfin de
reconsidérer la place des ani-
maux dans le monde.

« Les animaux sont entre nos mains le gage du paradis
perdu » écrivait Léon Bloy. Ces propos d’inspiration
biblique évoquent I'Eden initial oli toute la création et les
créatures auraient vécu dans une harmonie parfaite. En har-
monie parce que innocentes de toute transgression de 1'ordre
établi par le Créateur. On connait la suite, qui vaudra 2
I’espece humaine d’étre exclue de la félicité originelle.
L’Eden sera désormais a regagner 2 travers épreuves et souf-
frances. Il sera désormais céleste car la terre, « vallée de
larmes », deviendra le champ de la confusion et de la violen-
ce, que I’on peut traduire par « loi de la jungle ». Force nous
est de constater que depuis ce « drame », toutes les créatures
ont gardé I'innocence et que la malice et la perversion sont
le fait de I’étre humain.




16

pierre rabhi

Dans les nuits les plus ténébreuses

C ette vision comporte des éléments d’un grand intérét en
termes symboliques, mais ne peut nous exempter d'une
approche profane. En dehors de tous les archétypes qui peu-
plent la mémoire collective, la science est plus pragmatique.
Les créatures compagnes nous ont précédés dans la réalité
qui nous englobe tous. Elles ont dés I’origine, semble-t-il,
fasciné et terrorisé notre espéce pensante de leur prolifération
rampante, volante, trottante. Elles naissent pourvues de tout
le nécessaire alors que nous sommes nus et vulnérables, dans
un thédtre olt survivre est la premieére et impérieuse nécessité.
Le monde animal a tot offert a I’ observation et la spéculation
humaines sa complexité et son mystere entremélés.

« L importance de / ammai esr te!!e qu uf determf-

ne des c:whsarfons 5 . .
' : Pi'e'r_re: Bnghi'

Dans les nuits les plus ténébreuses, lorsque le feu est
devenu la parcelle de lumiere enfin conquise pour exorciser
les terreurs de nos lointains ancétres, certains animaux sem-
blent au contraire se complaire dans le monde de I’obscurité,
auquel I’'imaginaire humain a donné le caractere de I’obscur,
le mal agissant dans les coulisses de I'inconnu. L’animal
hante les réves humains, inspire totems et masques Sacres.
Ce monde de crocs, de griffes, de venin, de puissance a
I’état brut, de rapidité, a peuplé I'imagination humaine de
mythologies ol le bénéfique et le maléfique constituent
deux principes dont I'étre humain devient I’enjeu. Les pein-
tures rupestres, la statuaire antique témoignent de ce rapport
équivoque, avec des divinités hybrides réunissant organes
humains et animaux. Sans étre une divinité, le sphinx
demeure cette composition majestueuse toujours enracinée

dans son énigme premieére. Durant une grande partie de cette
cohabitation obligée, I’homme, religieux par essence, enter-
rant ses morts, attribue aux animaux une origine sacrée, éta-
blit avec eux les meilleurs conditions possibles d’un bon

voisinage, les considérant comme des intermédiaires,
I’expression magique d’une force créatrice omniprésente
animant toutes choses.

L’animal assujetti

prés une longue phase initiale ol la chasse et la

cueillette sont les seules activités de survie, un nouvel
ordre s’établit graduellement et la domestication apparait :
I’animal assujetti, parqué dans des enclos proches de la
demeure, la premiére mise en dépendance pour les sacri-
fices, les propitiations sous forme d’hécatombes ou autres
rituels au grand principe tutélaire avec le sang, cette substan-
ce incarnat considérée comme le siege de la vie. On sait éga-
lement I'événement important qu’a représenté dans la tradi-
tion monothéiste la substitution du bélier a Isaac, le seul et
légitime enfant d’ Abraham, né d une dérogation spéciale de
I’Eternel lui-méme et dont celui-ci exige presque aussitot le
sacrifice. Les exégeéses interprétent cette terrible épreuve
comme marquant la fin des sacrifices humains pratiqués en
ce temps par les polythéistes.

La domestication permet a I’étre humain de tirer parti de
toutes les ressources qu’offre I'animal : sa chair, son lait, son
pelage, sa force, sa vitesse, son instinct, son endurance, pour
survivre lui-méme. Le cheval, « plus belle conquéte de
I’homme », prend une envergure princiére, un auxiliaire pré-
cieux pour le meilleur et le pire. Il est malgré lui mélé aux
ceuvres de paix, aux drames et aux guerres qui jalonnent
I’histoire humaine dans les civilisations « évoluées », tandis
que certains Initiaux fondent leur mode de vie sur un pastora-
lisme de plus en plus élaboré. Ce pastoralisme devient sym-
biose vitale pour I'étre humain : que seraient en effet devenus
le nomade du Sahara sans le dromadaire, le Lapon sans le
renne, le Mandchou sans le chameau, le Tibétain sans le
yack, ’'Esquimau sans ses chiens de traineau, sans oublier le
mouton, le beeuf, la chévre, le porc et toute la gent animale
ailée, celle des eaux, etc. ? L’importance de I’animal est telle
qu’il détermine des civilisations. L’étre humain I’adapte 2 ses
besoins, mais en méme temps s’adapte  lui et on finit par ne



nous ne sommes plus hier 17

plus savoir lequel des deux régnes, animal ou humain, déter-
mine I’autre, au point que le terme civilisation est lié a telle
ou telle espece animale dans cette alliance indéfectible.

Cependant, dans cet univers otl les régles ou les critéres
de la nature sont prépondérants, le « phénoméne humain »
prend de plus en plus un caractére spécifique. Le bipede
érigé et pensant dispose de moyens spéculatifs et créatifs qui
le distinguent. Tard venu dans la réalité pour accomplir ou
détruire ? La question reste toujours ouverte et les seules
réponses métaphysiques que I’étre humain lui-méme s’est
données ne satisfont pas toutes les pensées. Fairfield Osborn
a eu raison de qualifier I’homme de « nouvelle force géolo-
gique » : les bouleversements qu’il induit sur la planéte sont
considérables, Il gére le vivant selon son bon vouloir. Le
monothéisme semble lui attribuer ce magistere d’étre « la
terreur de toutes les créatures ».

o« -Partour rraque partout ma!mene sur rerre

'.dans Ies eaux dans fes a;rs avec fes perfec-_-

mai s essoufﬂe » P:erre Habm

A titre d’exemple de I’histoire récente, Buffalo Bill, pur
produit de la civilisation de la Bible et du fusil, construira sa
légende sur sa grande contribution au massacre des bisons

d’Amérique. Cela déconcerte les Peaux-Rouges et le chef

Seattle a qui le gouvernement fédéral américain demande le
transfert des terres indiennes ancestrales fera un discours ol
le sentiment sacré et le respect de la vie semblent totalement
aller de soi : « Je suis un sauvage et ne comprends aucune
autre régle, j’ai vu mille bisons pourrir sur la prairie, aban-
donnés la par ’homme blanc qui les avait abattus au fusil
par les fenétres d’un train en marche. Je suis un sauvage et
ne comprends pas comment le cheval d’acier fumant peut

étre plus important qu’un bison que nous ne Uons, nous, qie
pour rester en vie et seulement pour cela. » Et plus loin :
« Je poserai une condition (au transfert), que [’honinie

blanc traite désormais les animaux de cette terre conime ses
fréres. » Admirable et innocent esprit avec cette beauté pro-
fondément religieuse qui dans les turpitudes, I'avidité et la
convoitise devenues la régle du jeu, restera le gage d’une
authentique intelligence

Depuis I’arrivée du cheval-vapeur...

A\-'cc I’avénement du cheval-vapeur s’ouvre une ére ou le
minéral triomphe. Il sera le fondement de la civilisation
nouvelle. Durant un temps assez bref, la force animale est
sollicitée pour arracher aux entrailles de la terre les minerais
et les combustibles nécessaires a la révolution industrielle.
Au fur et 2 mesure que la thermodynamique prend son essor
et se substitue a lui, I’animal, « cefte mécanique biologigue »
selon Descartes, est relégué dans les pays industrialisés au
seul réle de protéine alimentaire. Cette vision s’accompagne
d’une sorte d’amnésie a 1’égard de la longue, h{:llc et pathé-
tique histoire d’une humanité a laquelle I’animal a permis de
franchir les écueils des siecles.

Une forme de barbarie nouvelle s’installe et les créatures
compagnes ne sont plus que matiére convoitée & laquelle est
déniée le droit 1égitime de partager librement notre réalité.
Le bipede orgueilleusement campé sur ses innovations, le
fusil a4 la main, le pied sur la dépouille du fauve, fixe sur des
clichés la symbolique de sa cruauté, de sa licheté et de son
ingratitude. Désormais, dans ce nouveau théétre ol les
régles du jeu sont truquées, 1’animal est & la merci de toutes
nos exactions. Son magnifique pelage est convoité par les
élégantes, le scientifique lui fait subir des souffrances pour
ses spéculations savantes, 1'éleveur le confine dans des
camps de concentration pour produire des protéines jusqu’a
I’exces. Sa mort devient objet de divertissement, sa force
brute et innocente sert le vaniteux et inutile courage des
arénes. Partout traqué, partout malmené, sur terre, dans les
eaux, dans les airs, avec les perfectionnements techniques
dédiés a la mort, 1’animal s’essouffle, certaines especes
s’éteignent victimes du lucre, victimes de nos actes inconsi-
dérés, victimes de la seule présence au monde qu’elles ont le
malheur de partager avec notre espece.




pierre rabhi

BoNNES VACANCES 1

La conscience de '’homme :
une raison d’espérer

E n méme temps que ce terrible constat dont I'ampleur est
sans limite, un amour inconsidéré se manifeste pour les
animaux de compagnie, une place outranciére leur est ména-
gée qui n’ajoute rien 2 leur réel bien-étre et porte atteinte
Iintégrité de leur caractere et de leurs caractéristiques natu-
relles avec lesquelles ils ont réussi & perdurer 2 travers les
millénaires. On peut comprendre cet « accaparement affectif »
dans une société en carence de valeurs sociales, mais ce
qu’il représente en termes de dépenses laisse pantois sur une
plangte ot nous n’avons méme pas résolu I’urgent et crucial
probléeme de la faim... Parallelement 2 toutes ces incohé-
rences, une approche nouvelle de I’animal permet d’espérer
qu’il sera mieux compris. Il n’est que d’observer tous les
travaux en éthologie sur les dauphins, les loups, les baleines,
etc. Une attention issue probablement de la pensée écolo-
gique, qui peut aider notre espéce proliférante, envahissante
a retrouver sa juste place dans 1’univers commun. Au-dela
de toute question alimentaire, la problématique animale se
pose au cceur de notre conscience et de notre responsabilité
si la compassion, le respect et I’admiration ne nous replacent
pas au cceur de notre vocation, nous serons toujours plus la
terreur des autres créatures et la terreur de notre propre espe-
ce. Cette mutation est d’autant plus urgente que nous avons
donné a nos pulsions destructrices des instruments d’une

Le caractere sacre
du moment 'de._la_mort

mome Fernex est eieveur bmdynameste en:
Aisace Dans une \ndeo remarquabfe de titre

_ Guenr la ferre, il sexpﬂme Sur ses reiations aux -

' ammaux et Sur ses choix d’eleveur, . - .

« H yaun autre moment de la we de I amma.‘ ou Jre j
ressens aussi en tant qu'éleveur qu'on a une responsabi-
lité tout a fait particuliere. Il y avait la narssance[ Jetity
_a le moment ot on a décidé que 'animal doit partir &
! ‘abattoir. Il y a quelque chose qui échappe comp!eremenr

au monde de ['abattoir, c'est ceite dimensjon qu'il y a

vraiment quelque chose de sacre au moment de [a morr .
_de l'animal. On sent que le personnel ne ressent rien. dau
tout de ce qui est vraiment |a réalite profonde de ce
. moment ot Fanimal finit sa vie. O l'animal est sacrifié —
le terme est beaucoup plus juste que abattu — pour .
_ nous, pour ['étre humain, c'est rou;ours pour nous.

Moi, j'ai toujours un grand senr;ment de remefcfev -
__ment pour mon troupeau quand je vois ceite docrf;re et
_ celte generosité pour vous donner du lait, pour I'étre
humain et en particulier pour l'eleveur qui Jes guide. Les

_ bétes ont besoin de celte relation avec I'étre humain
[---]. Elles sont toujours la a son service. Cela peut étre
_cultiveé dans un sens positif et cela peut donner beau-
_coup de fruits dans tout ce qui es{ la vitalite et !’equrﬁbre .
et quelque chose d’humain, qui se développe aans la
: ;nature jusque dans un rroupeau de vaches 5 '

- Vidéo et livies sur Ia baodynamse dlsoonlbies au “Mouvamem de r‘uiture: \
~ biodynamique’, t&t. 03 89 24 36 41 '

efficacité sans précédent. Cette mutation ne résultera pas de
simples décrets ou de dispositions politiques, elle se joue
essentiellement dans 1’intime de chaque conscience, et c’est
probablement d’un sentiment sacré éclairé par des connais-
sances approfondies et sensibles que renaitra I’harmonie. 4




Vers une science
sans cobayes

On ne badine plus avec I'ethique

Karine LOU MATIGNON*

* Journaliste, auteure de nombreux articles et ouvrages sur

la condition animale, notamment L animal, objet d’expériences.
Entre 1’éthique et la santé publique, Paris, éd. Anne Carriére,
1998, 430 p., 130 F.

es experiences

sur les animaux

ont permis la
mise au point de pre-
cieux medicaments,
comme |’insuline.
Elles peuvent aujour-
d’hui, dans de nom-
breux cas, étre remplacées par des me-
thodes alternatives. Et qui marchent.

Au risque de passer pour hérétiques, des chercheurs de
toutes disciplines, dans différents pays, s’interrogent sur le
bien-fondé de leurs expériences sur I’animal. Ils sont de plus
en plus nombreux a bouleverser leurs habitudes et a renon-
cer avec soulagement, dés que cela est possible, a utiliser
I’animal pour la recherche. Ces réfractaires soulignent les
limites du modele animal pour la mise au point de médica-
ments ou de produits chimiques, le diagnostic ou I'enseigne-
ment. Les données biochimiques et les reconnaissances
immunologiques varient d’une espece & I’autre, disent-ils,
malgré 1’'unicité du vivant, de la bactérie a ’homme. En
outre, I’extrapolation 2 I’homme des résultats issus d’expé-
riences menées sur les animaux est trés souvent biaisée.

Microbiologiste, I'Italien Pietro Croce a mené des mil-
liers d’expériences sur les animaux dans le cadre de ses
recherches en toxicologie. A mesure que sa notoriété gran-
dissait, Croce en est venu 2 s’interroger sur la qualité de son
propre travail. Certains médicaments censés agir sur la tuber-
culose de ’homme restaient sans effet sur le rat. De méme,
dans le cadre d’études sur les déformations articulaires, il a
constaté que les troubles provoqués artificiellement chez




20 karine lou matignon

I’animal n’avaient rien a voir avec les pathologies humaines
résultant d’une dégénérescence spontanée du collagene.
C’est ainsi qu'un beau jour, encouragé par ses collegues, il a
décidé de renoncer au modele animal pour se tourner vers
d’autres méthodes. Le cancérologue italo-américain Gulio
Tarro est lui aussi un ancien pratiquant de 1’expérimentation
animale. Apres avoir été un « vivisecteur acharné », il a tout
arrété de son propre chef. « Par le passé, les tests sur les
animaux ont été utiles pour accélérer I'acquisition d’infor-
mations qui nous faisaient défaut et qu’il nous fallait collec-
ter, reconnait-il. Aujourd hui, il nous faut explorer d’autres
horizons. » En France, chaque année, 1’expérimentation ani-
male cause la mort de 2,6 millions d’animaux contre
1,5 million en Angleterre et 900 000 en Allemagne. Cette
pratique a une longue histoire. Elle a obtenu des résultats
décisifs, notamment dans les domaines de la génétique, du
sommeil paradoxal, des hormones du cerveau, des vaccins,
de la fécondation in vitro, de I'insuline, des traitements de
I’hypertension, de 1’antériosclérose, de I'insuffisance coro-
narienne... « Nous n’aurions jamais su comment arréter le
ceeur, le perfuser, le retransplanter, le suturer, sans nous
étre auparavant entrainés sur ['animal, dit Bernard
Swinghedauw, cardiologue a I'hopital Lariboisiere. Il est
impensable de s’en passer. » 1l en est de méme pour 1’étude
de 'activité des neurones, selon le neurobiologiste Jean-
Didier Vincent : « En étudiant les génes de la mouche du
vinaigre, on a ouvert la voie pour comprendre des malfor-
mations congénitales chez ['homme. »

A quoi servent
les expérimentations animales ?

L'expérinwmzltion animale a de multiples applications
— vérification des produits d’entretien, mise au point
de médicaments, test de nouvelles pratiques chirurgicales,
préparation des voyages dans I’espace, analyse de 1'évolu-
tion des maladies, psychologie comportementale... Elle a
permis aux chercheurs de tester leurs hypotheses les plus

folles, en se livrant a des manipulations interdites sur
I’homme : sélection des embryons et clonage humains,
xénogreffes, etc.

L’abandon des expériences sur I’animal ne peut donc
étre préconisé dans tous les cas. Cependant cet abandon
s’impose — ou devrait s’imposer — pour des raisons a la
fois éthiques, économiques et scientifiques, dans tous les cas
ol ces expériences peuvent étre remplacées. C’est au XIX*
siecle que furent inventées les cultures de peau humaine,
puis de globules blancs et de cellules nerveuses. Mais elles
n’ont été utilisées comme substituts aux expérimentations
sur I'animal qu’a partir de 1959, grice a deux chercheurs
britanniques. Et puis, le recours a ces méthodes s’est déve-
loppé. Et elles ont fait leurs preuves. C’est ainsi que la fabri-
cation du vaccin contre la poliomyélite, qui « consommait »
autrefois des centaines de milliers de reins de singe, est
obtenu désormais en éprouvette. Pour tester 1’efficacité des
protections solaires, de grandes firmes cosmétiques ont
renoncé a I’irradiation de souris rasées et les ont remplacées
par des cultures de peau humaine.

L’informatique contre
I’expérimentation animale

L ‘informatique permet de sélectionner les molécules chi-
miques a partir d’une base de données sur leurs effets
physiologiques. Les firmes pharmaceutiques Wellcome,
Merck et Sharp ont inventé une sorte d’éprouvette virtuelle
qui renseigne le chercheur sur la dégradation d’un produit
dans I’organisme. Alliant ’ordinateur & la caméra, 1’image-
rie médicale donne aussi la possibilité de voyager dans le
corps humain et permet d’adapter les interventions chirurgi-
cales a chaque individu. De méme, les simulations sur ordi-
nateur pourraient remplacer la vivisection des grenouilles et
autres papillons dans les classes de science de la vie. Dans
de nombreux pays, les étudiants refusent ces méthodes
d’enseignement d’un autre age. Ils rejoignent le réseau inter-
national créé il y a dix ans par un étudiant anglais, Nike




Vers une science sans cobayes 21

Notre ahmentatlon
mﬂue-t-elle sur notre psychlsme "

| est demontre que Ee stress de I ansmal au moment de | abattage degrade a quai{te de la wande Certams

aliments comme le café excitent, d’autres comme les frites rendent apathiques. i ya donc bien une rela-
L_J tion avec notre comportement, voire notre psychisme. Laissons-nous interpeller par ces affirmations pro-
venant de diverses traditions concernant Falimentation. Pourquoi' ces nombreux préceptes dans I'hindouisme,
le bouddhisme, lislam ou le judaisme sur la viande ou certaines viandes ou certaines parties de la viande ?
Les instincts de I'animal, ses souffrances et ses terreurs au moment de l'abattage, son agressivité seraient
communicatifs avec notre propre sphére psychique ou « astrale ». D'ou une influence sur notre agressivité,

| notre seremte nos pulsions sexuelles..

. Ce domaine de ref!emon et d’experimentation personnelles intéressera
certamement des personnes engagees envers la non- vnolence

F. Vanpoulle

Jukes : Euroniche (European Network of Individuals
Campaigns for Human Education), qui propose un répertoire
de plusieurs centaines de méthodes alternatives. Depuis le
début des années 90, la loi italienne reconnait aux étudiants
le droit d’invoquer la clause de conscience.

Le domaine d’application des techniques alternatives ne
cesse de s’étendre : toxicologie, génétique, étude des mala-
dies, recherche de nouveaux médicaments, chirurgie, pro-
duction de vaccins... Cependant, elles ont leurs limites :
dans certains domaines, I'utilisation de I*animal reste irrem-
placable. « Comprendre comment un systéme nerveux se
développe, c’est réussir peut-étre a le réparer demain, dit
Alain Privat, directeur de recherche a I’'Inserm de
Montpellier. Pour ce type de recherches, I’animal est a
’heure actuelle la seule voie disponible. L'analyse des neu-
rones ches I'embryon de rat permet de mettre au point les
greffes de cellules qui redonnent certaines fonctions
motrices aux personnes paralysées. » Et selon Peter W.

Nathanielsz, directeur du laboratoire de recherche sur la
grossesse a I’université de Cornell, « grice aux études

menées sur la brebis gravide, nous savons aujourd’hui com-
ment les acides aminés sont transportés du fetus a la mere
et comment les hormones vitales sont sécrétées par les cel-
lules placentaires. La brebis est I'un des modéles les plus
précieux qui soient pour le chercheur qui étudie en profon-
deur I’évolution de la gestation ». Par ailleurs, les cultures
de cellules sont encore inaptes a révéler le pouvoir de
concentration d’un produit dans le sang. « Et comment vou-
lez-vous comprendre le sommeil, le réve, la mémoire, la
douleur en étudiant une poignée de neurones confits dans du
sérum ? », demande Jean-Didier Vincent.

Comme toujours dans les périodes de transition, 1’heure
est donc aux compromis, et de nombreux chercheurs ont
actuellement recours a une approche mixte, in vivo et in
vitro. Le probleme se complique dés qu’il s’agit de passer a
I’échelle nationale et internationale. Pour étre
méthode doit étre testée par plusieurs laboratoires, et chaque
pays doit ensuite accepter d’évoluer, méme lentement. Au
début des années 90, un débat a eu lieu dans les instances
européennes a propos d'un test servant a détecter certaines

validée, une




karine lou matignon

LES COSMETIQUES,
CA CO0TE
LA PEAU DES FESSESE

toxines bactériennes. Il a fallu ensuite attendre dix ans pour « Attention, la France prend du retard, dit le microbiolo-
remplacer officiellement I"utilisation peu fiable de lapins par giste Jean-Claude Barral. L’Australie, [’Angleterre et les
la méthode alternative du limulus (test pratiqué a partir pays du Nord boycottent déja les produits ayant fait [’objet

d’une substance extraite du limule, un arthropode marin). de tests sur des animaux. » Budget annuel des recherches



vers une science sans cobayes 23

alternatives en toxicologie aux Etats-Unis : 600 millions de
dollars (3,5 milliards de francs). En Allemagne : 20 millions
de marks (67 millions de francs). En France, de 1994 & 1997 :
800 000 francs. Il semble bien que de fortes résistances
s’opposent au développement des méthodes alternatives
dans notre pays. René Beaupain en témoigne. Biologiste et
cancérologue, il a toujours souhaité développer une
recherche qui n’utiliserait pas les rongeurs et, tout au long
de sa carriere, il a rencontré une vive opposition. Hassan
Parvez, du CNRS, est physiologiste et pharmacologue, spé-
cialiste des maladies du cerveau : « J'expérimente sur [’ani-
mal depuis plus de trente ans, et ¢’est la tout mon probléme.
Nos recherches pourraient progresser plus vite si nous rece-
vions de ceux qui nous dirigent les encouragements intellec-
tuels et financiers nécessaires pour sortir du créneau rétro-
grade qui consiste a utiliser 'animal. »

D’autres vont plus loin et mettent en cause I’incohérence
des politiques de santé publique, et pas seulement en France :
si les expérimentations animales sont fiables, comment
expliquer que 2 000 médicaments aient été retirés du marché
francais depuis douze ans, alors qu’ils avaient été diment
testés sur des animaux, comme le réclame la procédure
d’autorisation ? Pourquoi 150 000 produits de synthese,
reconnus dangereux pour I’animal, restent-ils en circulation
dans le monde ? Les pesticides sont cancérigénes pour les
animaux, mais nos récoltes en sont aspergées. On sait depuis
trente ans que les éthers de glycol sont toxiques pour les
embryons animaux ; pourtant, beaucoup de produits que
nous utilisons dans nos maisons (désodorisants, peintures,
vernis...) en contiennent.

La vigilance
dans ’'opinion s’accroit

La vigilance de ’opinion s’exerce aussi sur la maniere
dont les cobayes sont traités dans les laboratoires. Car
on le sait, méme si nombre d’expériences sont faites sous
anesthésie, les tests toxicologiques exigent souvent que

I"animal soit pleinement conscient et entravé. En 1996, une
jeune Anglaise, Zoé Broughton a réussi a mettre dans
I’embarras la puissante Huntingdon Life Sciences (HLS),
établissement qui fournit des dizaines de laboratoires phar-
maceutiques dans le monde. Fin 1996, employée par la
HLS, Zoé est affectée a 1’observation de tests de produits
chimiques sur une centaine de chiens. Pendant deux mois,
elle filme clandestinement la maniére dont ils sont traités par
les techniciens. Les images montrent que les chiens sont
régulierement frappés. On les voit dépérir sous les quolibets
des techniciens avant d’étre euthanasiés et disséqués. Sitot
diffusé, sur la chaine britannique Channel 4, le film de Zoé
Broughton provoque une réaction sans précédent. Une
enquéte est ordonnée, des employés snt congédiés, la licence
d’exploitation de HLS est suspendue par les autorités, sa
cote en Bourse chute, des clients dénoncent leurs contrats.
On ne badine plus avec I'éthique.

-« Lentretren des ammaux coufe cher parfo;s
pres de 50 % du budgef d’un !aborato:re

Kanrze Lou Matlgnon

Car I’économie s’ en méle. L’entretien des animaux cofite
cher : parfois prés de 50 % du budget d’un laboratoire.
Depuis dix ans, "utilisation de I’animal a baissé de 30 % en
Europe et aux Etats-Unis. Le géant de la chimie Hofman-
Laroche a réduit de prés de 70 % sa consommation d’ani-
maux. L'Institut national du cancer, aux Etats-Unis, est
passé de 6 millions d’animaux par an a 30 000. Depuis pres
de sept ans, le groupe chimique européen Akzo teste 80 %
de ses produits sur des cultures de cellules. Tous les pays
industrialisés se sont lancés dans 1’aventure alternative. En
France, la Commission nationale de I’expérimentation ani-
male, créée en 1989, ne s’est pas réunie depuis deux ans. ¢




théodore monod

‘animal dans notre

civilisation, préten-
¥ due chrétienne et
méme soi-disant chrétien-
ne, reste dans une situa-
tion trés cruelle et mépri-
- sée car I'animal n’est en
_ général pas considéré comme un étre sensible, par consé-
.| quent souffrant, il est considéré comme un objet, comme

. un materiel, et ce sont les mots que 'on emploie souvent,

. méme dans les textes administratifs.

. Dailleurs, il n'y a pas que l'administration qui soit de cet
~ avis. Les Peres de I'Eglise, qui ont beaucoup réfléchi et ont
_ laissé une littérature colossale, étaient déja de cet avis.

_ Les deux patrologies de abbé Migne, la grecque et la
. latine, comprennent chacune deux cents volumes in-quarto
~ imprimés sur deux colonnes. On peut imaginer la dimen-
_ sion de cette littérature.

Les Péres de I'Eglise avaient décidé que I'animal
| n'avait été créé que pour lutilité ou le plaisir de 'homme.
. Personne, méme un théologien, n’oserait actuellement
affirmer une chose pareille. Ce genre d'opinion a fait du
. mal ; il y avait déja les séquelles de la barbarie ancestrale,
. qui peut-8tre ne remonte pas aussi loin que nous l'avions
| quelquefois pensé.

Quelqu'un m’a fait remarquer récemment qu'il n'était
_ pas certain que 'lhomme préhistorique (il faut préciser le
. moment naturellement, jusqu’au néolithique inclus) soit

. "Professeur honoraire au Muséum national d'histoire naturelle,
. membre de ['Académie des sciences, acteur de nombreux

. combats non-violents, entre autres & Taverny ot il a jedné de

. nombreuses fois pour protester contre Ja bombe atomique.

idoyer pour 'animal

THEoODORE MONOD*

aussi brutal et aussi violent que nous le sommes devenus
depuis. Ce correspondant, qui m’écrivait ces jours-ci,
croyait pouvoir conclure que la grande évolution de I'histoi-
re humaine en direction de la violence, de la cruauté, de la
guerre, etc., coincide avec I'age du bronze et non pas avec
la prehistoire : je ne sais pas si la chose est vérifiable et si
elle a été vérifiée, mais c'est quand méme une idée inté-
ressante car nous avons limpression que plus on recule
vers le passeé, vers nos ancétres animaux, plus les compor-
tements etaient brutaux et barbares.

Or, on vient de découvrir et de publier un livre trés inté-
ressant au point de vue psychologique et sociologique, qui
concerne les méthodes de réconciliation chez les singes.
C’est tres important car chez les singes il y a, comme chez
les étres humains, des délinquants : dans les sociétés de
singes il y a un gamin qui essaie de voler la banane du
male dominant. Il regoit une claque naturellement, il 'avait
méritée. |l va se cacher aussi loin que possible : il faudra
trouver un moyen de réintegrer le coupable a l'intérieur de
la communauté. Voila une belle idée. Réintégrer le cou-
pable dans la communauté, c’est-a-dire lui accorder le
pardon.

Il existe donc un pardon chez certains animaux, cela
n'existe pas toujours chez les &tres humains.

Il'y a un rituel qui varie suivant les espéces animales : il
y a des sons a proférer, je ne voudrais pas dire des
paroles, des gestes a esquisser au moyen desquels on
obtient son pardon. On est alors réintégré a l'intérieur de la
communauté a laguelle on appartient.

C'est un fait qui donne a penser car chez les hommes
cela ne se passe pas toujours ainsi. Les hommes préférent
se reconcilier a coups de canon, on le sait, avec les bons
résultats que I'on a obtenus jusqu’a présent. Alors c'est un




Loa sl el

eyt

plaidoyer pour I'amour 25

enseignement peut-étre auquel il faudra réfléchir a I'avenir :
les rituels de réconciliation chez les primates.

Il y a encore des choses a apprendre du monde animal,
certes, celui-ci est trés varié. Quand nous parlons d’un ani-
mal, en réalité nous pensons pratiguement toujours aux
vertébrés et, a l'intérieur des vertébrés, aux mammiferes.
C'est humain car ce sont les plus proches de nous.

Mais les animaux, cela commence trés loin dans I'histoi-
re de la vie. Les eponges sont des animaux, et pourtant je
ne me sens pas trés proche d'une éponge bien siir, mais ce
sont quand méme des animaux d'autant plus remarquables
quils ne possédent pas de systeme nerveux. Cependant,
elles se nourrissent, se reproduisent et possédent méme la
propriéte extraordinaire de pouvoir reconstituer un individu
dont les cellules auraient été préalablement dissociées.

On ne peut en faire autant avec un oiseau, une souris
ou un poisson. Les eponges ont cette faculte.

C’est pour cela gue je ne parle plus d’animaux inférieurs,
je parle d'animaux différents ; je n'aime pas trop les palma-
res, méme dans le domaine de la zoologie. Aprés tout, a
partir du moment ou un groupe animal est parfaitement
adapté a son milieu, pourquoi serait-il nécessairement infé-
rieur ? Inférieur & quoi d'abord ? A nous, bien entendu.

Enfin, je voudrais évoquer cette honte nationale que
constituent les corridas en France. Elles bénéficient actuel-
lement d’'un regain de popularité et de support de la part
d'un grand nombre de personnes, de beaucoup d'organes
de presse et de la quasi totalité des médias. Je prends cela
un peu au hasard : premiére information qui nous vient
d'Espagne, nos amis espagnols ont découvert qu'il existait
chez eux des eleveurs de taureaux de combat qui auraient
bénéficié de subventions de 'Europe sous prétexte d'éle-
ver des vaches laitiéres.

Naturellement cela devait provoquer un certain scanda-
le international et susciter a Strasbourg des protestations
de certains députés italiens et espagnols.

Autre chose concernant toujours la corrida : la presse.
Vous savez tous combien il est difficile de faire publier
dans la grande presse, enfin je dis la presse dite grande,
mais c’est la méme, un article hostile a la corrida. Voici
quelques années, j'avais réussi a publier dans Le Monde

un article sur la corrida. Mais ces braves gens du Monde,
c’est un peu hypocrite, mais c’est comme cela, avaient |
tenu a faire suivre mon texte d'un autre, d'un défenseur
bien connu de la boucherie des arénes, Monsieur Perrin.

Autre exemple : le professeur Georges Heuse, voici
guelque temps, m'avait communiqué une publicité tout a fait
scandaleuse parue dans Le Figaro ol a l'occasion de la féte
des peres, on incitait les enfants a acheter des objets de
maroquinerie concernant la corrida, pour les offrir a leur
pere. Georges Heuse était intervenu auprés du Figaro et
obtenait I'autorisation pour moi de publier un texte, quelques &
lignes naturellement, sur la corrida. Ceci a été envoyé, il Wa
jamais été publié. Mais c'est comme cela en France.

Pour les médias, c'est la méme chose : presque tous
sont d’accord avec la corrida.

Il y a quelques années, quand méme, on a réussi a .
interrompre un projet d’émission hebdomadaire, grace a
une série de lettres adressées au directeur de la chaine,
mais c’est un détail. Il ne faut pas croire non plus que ces
images de spectacle tauromachique a la télévision soient =
innocentes. Le plus atroce n’est pas montré, volontaire-
ment. Et mon ami Christian Zuber, le cinéaste animalier, @
m'explique que pour filmer un spectacle taurin une autori-
sation préalable est exigée. Ce qui se passe avant I'entrée
du taureau dans l'aréne, ce qu'on appelle d’'un mot affreux
« le chatiment de I'animal », ne sera jamais filmé.

Les gens qui sont responsables des caméras savent
trés bien a quel moment il faut interrompre la prise de vue, |
de fagon & ce que le public ne recoive pas en pleine vues, |
en plein coeur, en pleine conscience, les spectacles les |
plus horribles, les plus durs, en particulier ceux qui concer-
nent certaines phases de la mise a mort du pauvre animal.

Que faut-il faire ? Il faut done continuer inlassablement
une action facilitée désormais par la récente création de la
FLAC (Fédération de liaison anti-corridas, docteur Claude
Fajeau, 2, rue du Bourget, 34300 Agde). On doit espérer
surtout que I'Europe aura voix au chapitre et mettra un peu
d’ordre, non seulement dans cette affaire, mais dans un |
certain nombre d’'autres qui existent en France et que nous
n'arrivons pas a faire résoudre a I'échelon francais. *




our une nouvelle
ethique de l'integration
de I’'homme dans
la nature

Eucen DREWERMANN*

*Docteur en théologie, psychothérapeute et écrivain, interdit
d’enseigner depuis 1991 a I'université catholique de Paderborn
par le Vatican. Auteur de plus de cinquante livres. Ce texte inédit,
écrit en 1996, parait dans ANV grace a Didier Verschelde pour
la traduction de I'allemand et & Etienne Godinot pour Padaptation
en frangais.

"égoisme de

I’espece humai-

ne merite d’étre
démasqué, tant il la
rend aveugle. Puis-
que toutes les formes
de vie sont interde-
pendantes, il est ur-
gent de batir une éthique sur I'intégra-
tion de ’homme dans la nature.

Roger Bacon a démontré au treizieme siécle que le cos-
mos possédait une forme sphérique, avec un argument parti-
culierement remarquable : la rotation des corps produirait un
vide si ce n’était pas le cas.

Sur le plan moral, la vision non-holistique du monde et de
I’homme par I’Occident chrétien crée un vide grandissant
dans une rotation toujours plus rapide, car elle ne tourne
qu’autour de I’homme. Son code moral ne considere que les
égards dus a I’homme. Par ailleurs, dans I’homme, porteur de
cette moralité, elle ne voit que la pensée, la raison pratique.

Deux phénomenes sont intimement liés : d’un point de
vue ccologique, la coupure de I’homme par rapport a la
nature qui I’entoure, et d’un point de vue psychologique, la
coupure de la raison par rapport au sentiment. Le fondement
structurel d’une telle éthique est la répression : anthropolo-
giquement dans la soumission des émotions et des senti-
ments  la dictature de la pensée, cosmologiquement dans la
mise a contribution du monde par le savoir dominant, tou-

Jours croissant, des temps modernes. « Soyez féconds, multi-

pliez-vous », « Emplissez la terre et soumettez-la » et
« Dominez sur les poissons et les animaux », ces paroles




v

v

v o =~ 0

e
a
la
1t

pour une nouvelle éthique de l'intégration de I'homme dans la nature 27

« divines » au début de la Bible (Genese 1,28) ne sont assu-
rément pas I’expression de la raison mais bien la traduction
la plus parfaite de cet anthropocentrisme de la religion et de
la morale en Occident. Le silence imposé aux sentiments
ainsi que la destruction volontaire de la nature proche de
nous, les deux se conditionnent mutuellement et s’accélérent
encore et toujours : le monde dévasté s’intériorise en nous
en tant que désert de I’ame ; la peur du vide en notre for
intérieur s’extériorise sous forme d’indifférence, de négation
de domaines toujours plus importants de la réalité.

Trois exemples nous montreront oll nous en sommes
aujourd’hui : I’élevage intensif, la régulation des espéces et
la surpopulation.

L’élevage intensif

epuis deux ans environ, les indices d’une relation entre

les cas de la maladie de Creutzfeld-Jakob — une mala-
die en principe assez rare en Baviére —, et la consommation
de viande de beeuf en provenance d’Angleterre se multi-
plient. En Grande-Bretagne, le fait de nourrir les bovins
avec de la viande de moutons et des déchets d’abattage de
beeufs a entrainé ici et 12 Iapparition de la maladie de la
« vache folle » (ESB) et il ne semble pas exclu que cette
maladie soit transmissible & I’homme. Objectivement, il ne
s’agit de rien de plus que d’un « soupgon initial justifié » ;
pourtant, lorsque les médias européens s’emparérent du sujet
en mars 1996, le marché des « bétes de boucherie » s’effon-
dra de 50 % et I'Union européenne décréta que quatre mil-
lions de bovins anglais devaient étre abattus. Cette décision
semblait inévitable d’un point de vue sanitaire, car on €tait
confronté au probléme du rétablissement de la confiance des
consommateurs dans la « qualité des produits agricoles ». La
seule difficulté, dont on négocia des jours durant la solution,
résidait dans le niveau de subvention de la destruction de la
viande : 80 % comme I’exigeaient les Britanniques, ou 70 %,
montant qu’étaient préts a concéder dans le meilleur des cas
les Allemands (surtout) et les Frangais ? Aucune interroga-

tion sur ce que la législation de tous les pays civilisés impo-
se a Iindustrie agro-alimentaire comme étant des « condi-
tions d’élevage respectueuses des especes » lors de la « fabri-
cation » de « viande d’abattage », ce qui dans la pratique
débouche sur une vaste hypocrisie et de la poudre aux yeux.
Considérons la situation allemande plutét que la britan-
nique. « Conforme aux besoins de I’espece » ? 63 % des
bovins, y compris les veaux, font partie d’élevages comptant
plus de cent tétes. Plus de 66 % des porcins, 83 % des
« poules pondeuses » vivent dans des €levages de plus de
mille tétes et, chez les poules élevées pour la viande, ce sont
méme 99 %. Ce que ces chiffres signifient réellement, la
biographie d’un veau vivant dans une étable allemande
I’illustre bien : huit jours aprés sa naissance, I’animal est
séparé de sa mere et transporté a « l’engraissement » ou il
est bourré de médicaments et nourri d’une boisson a base de
lait écrémé. Cela a pour conséquence des diarrhées et un
asséchement progressif. Mais I’animal n’aura pas d’eau. Il
doit avoir envie de boire sa boisson lactée toujours plus
riche en substances nutritives. Cette boisson est portée a 38°
pour éviter d’autres diarrhées. Conséquence : les animaux
suent « en mangeant » et des démangeaisons font leur appa-
rition, si bien que les animaux se mettent a se lécher. Ce fai-
sant, ils s’arrachent des poils qui pénétrent dans la panse, y
pourrissent et y dégagent des substances toxiques. Et tout
ceci afin que les veaux grossissent d’au moins un kilo par

jour. Leur boisson lactée ne contient que trés peu de fer afin

que les animaux restent anémiques et que, plus tard, a table,
leur viande soit bien blanche. De gros problémes respira-
toires et circulatoires se déclarent, mais il est inutile d’en
tenir compte, car trés bientdt le veau quittera son cercueil de
quatre planches pour étre conduit & « I'abattoir » de la ville.
De toute sa vie, il n’a foulé une prairie, il n’a joué avec ses
congéneres, il n’a jamais vu ni le ciel ni le soleil. Toute sa
vie n'a été qu’un supplice. Cette torture passe chez les « €le-
veurs » et « propriétaires d’animaux » pour étre tellement
concluante que, sous la pression de la directive européenne
sur le marché, elle fait partie des outils standards pour les
exploitations agricoles menacées, et a une telle valeur
d’exemple qu’elle est exportée vers les pays du tiers-monde.




eugen drewermann

[l en va de méme pour tous les animaux d’élevage. Rien
qu'en Allemagne, 250 millions d’entre eux végétent de ceite
fagcon : poules en cages, dont la surface est aussi « vaste »
qu’une feuille de papier pour machine 2 écrire ; porcs attachés
a vie, sans litiere, sur des sols en béton avec pour toute liberté
de mouvement : se lever, se coucher, manger et mourir.

Depuis peu, nous savons que I’élevage de masse ne peut
en aucune facon étre considéré comme « conforme aux
besoins de I’espéce », mais qu’est-ce que cela face « aux lois
du marché » ? Les « contraintes » économiques poussent en
France comme en Allemagne environ 70 % des agriculteurs
a la ruine, ne serait-ce que parce que les politiques menées




1t
X
is
N
rs

pour une nouvelle éthique de l'intégration de 'homme dans la nature 29

par nos gouvernements en place reviennent 2 maximiser les
profits des actionnaires, en particulier dans I’industrie qui
impose ce rapport contre nature avec les étres vivants.

Dans notre contexte toutefois, il y a un point de vue parti-
culierement intéressant : ce calvaire animal est remis en
question dés qu’il touche aux intéréts immédiats des
hommes, mais ni avant, ni aprés. Alors, une simple supposi-
tion touchant a la santé suffit pour que I’on condamne a mort
quatre millions d’animaux et qu’on « se débarrasse » de leurs
cadavres dans les fours des centrales thermiques. Ceci met en
évidence a quel point les animaux sont privés de droit face
aux prétentions humaines. Une politique qui tirerait les
conséquences du désastre de la « vache folle », désastre dont
’homme est le responsable, serait tout a fait évidente : retour
immédiat & une agriculture « écologique », soutien financier
aux petits agriculteurs, arrét de la consommation de la viande
issue d’élevages de masse : autrement dit, une réflexion de
fond sur nos habitudes alimentaires. Mais de tout ceci rien,
pas méme un mot. Au lieu de cela, un « examen » encore
plus attentif de la « viande d’abattage », une médicalisation
renforcée de « I’élevage ». Les « bénéficiaires » de la catas-
trophe seront bien sir de nouveau les €leveurs intensifs et les
« producteurs de viande bon marché ».

Plus grave, nous ne trouvons manifestement rien a redire
au fait de tuer des millions d’animaux, méme si la probabili-
té que la « consommation » de leur viande n’entraine une
maladie n’est que de 1/1 000 000. Une comparaison montre
pourtant que cette facon de penser est loin d’étre logique,
voire méme 2 quel point elle releve de la folie : selon toute
vraisemblance, avec la vague de vacanciers aux prochaines
vacances de Pentecote, des centaines d’accidents de la route
auront lieu autour de Paris ou de Munich, dont beaucoup
seront mortels. Les avertissements de la police devraient étre
interprétés comme un aveu de son impuissance a assurer la
sécurité routiere dans le triangle de la vallée de I'Inn ou aux
accds de la métropole francaise. Dans le but de protéger des
vies humaines (et pour réduire la tiche des hopitaux), il
serait tout a fait judicieux de retirer de la circulation pour
quelques jours quatre millions de véhicules et de maintenir
ainsi « I’afflux » de véhicules en dessous du seuil de catas-

trophe. Mais une fois de plus, une telle idée irait contre notre
idole, la voiture, et serait slirement vécue comme un scanda-
le : sur-le-champ, les usines Renault a Paris et Volkswagen a
Wolfsburg y verraient un danger pour leurs « sites nationaux
de production » et pour leurs « emplois ». Metire au garage,
par décision de ’autorité publique, quatre millions de voi-
tures pour seulement dix jours, c’est impossible ; tuer quatre
millions de bovins d’une balle dans la téte ou par injection,
ce n’est qu'un probléme économique. Quelque chose ne
tourne pas rond... I’espere que chacun s’en apercoit.

La régulation des especes

U n deuxieme exemple. L’ Australie souffre encore tou-
jours de I'invasion des lapins. Cette « nuisance », elle
I’a, elle aussi, provoquée elle-méme, et ¢’est un véritable cas
d’école sur les conséquences d'un transfert d’espéce non
maitrisé. Les lapins ont été amenés en 1788 sur le cinquieme
continent ot ils ne trouverent aucun prédateur indigéne, hor-
mis le dingo revenu a I’état sauvage. Ils purent donc se
reproduire de fagon exponentielle. Les fermiers chassérent
les dingos qui, au lieu de s’attaquer aux émeus, préféraient
s’en prendre aux troupeaux de moutons. Lorsque les dingos
furent décimés, les lapins n’avaient plus aucun ennemi natu-
rel. Comment s’étonner alors qu’ils se répandirent au-dela
de toute limite naturelle, telle une épidémie ? Pour réguler
leur nombre, on introduisit des belettes et des renards euro-
péens, mais 1’on constata que les renards préféraient les rats
marsupiaux, et les belettes les oiseaux australiens. Lorsque
les oiseaux furent décimés, les insectes se multiplierent, et
ce nouveau fléau dévasta quant a lui les foréts d’eucalyptus.
Par ailleurs, les koalas se nourrissent de feuilles d’eucalyp-
tus : pour protéger les foréts en danger, on se mit a tuer les
koalas. A I’origine, ils étaient plusieurs millions, mais vers
1950, il n’en restait que quelques milliers. Pendant tout ce
temps, les lapins se multiplierent librement jusqu’a ce qu’en
1953, on introduisit intentionnellement en Australie la ter-
rible maladie des lapins, la myxomatose : 90 % d’entre eux
périrent dans des douleurs atroces. Mais le reste des lapins




30

eugen drewermann

avait développé une immunité et, en 1996, la population des
lapins atteint, au grand dam des fermiers, des densités
insoupconnées. Que faire ? Des scientifiques américains (qui
d’autre sinon ?) réfléchissent sur le déclenchement d’une
nouvelle épidémie, cette fois avec un dérivé du virus kalizi.
Rappelons-le, les lapins sont des mammiféres ; leurs dou-
leurs physiques et psychiques sont tout a fait comparables a
celles d’étres humains et le virus kalizi les fait crever miséra-
blement ; les exterminer de cette maniére devrait pour le
moins susciter des réserves d’ordre éthique. Mais ce n’est pas
le cas du tout. Les seules réserves émises par les « cher-
cheurs » concernent une résistance éventuelle d’'un nombre
suffisant d’individus au virus kalizi ainsi que d’éventuelles
mutations du virus. Il est possible que dans la lutte entre les
virus et le systéme immunitaire des lapins, des souches de
virus soient sélectionnées qui puissent étre transmissibles a
I’homme. Des premiers essais en Nouvelle-Zélande ont déci-
mé les kiwis. Manifestement, un virus n’a aucun mal a se
transmettre dans un laps de temps trés court d’une espece de
mammiferes a une espece d’oiseaux, d’un bout a I'autre de
I'arbre généalogique des vertébrés. Mais méme ce risque ne
suffira pas a empécher que des tests & grande échelle avec les
virus kalizi démarrent en 1997. Et encore une fois, tout au
plus des considérations médicales prenant en compte la santé
humaine pourront stopper I’extermination de millions de
mammifeéres. La morale, comme nous 1’enseigne cet
exemple, ne signifie ici rien d’autre que 1’égoisme de I’espe-
ce humaine, que la poursuite des intéréts vitaux d’une espéce
contre ceux de tous les autres étres vivants, ou, plus précisé-
ment, de ceux de groupes restreints de 1’humanité disposant
de la puissance financiere contre le reste du monde.

La surpopulation

L ‘inconscience se manifeste encore plus clairement dans
un troisieme exemple : la surpopulation humaine sur la
planete Terre. Si 1'on suit les dires du pape Jean Paul II, qui
se considere comme le porte-parole de 900 millions de per-
sonnes et comme le représentant de Dieu sur Terre, I'utilisa-

tion de moyens contraceptifs artificiels, ainsi qu’une poli-
tique résolue de contrble des naissances, ne sont pas seule-
ment interdits parce que « péchés véniels ». Le 5 septembre
1994, lors d’une audience générale, le chef de 1'Eglise
catholique a appelé les fideéles du monde entier a ne pas uti-
liser non plus la méthode anticontraceptive naturelle (c’est-
a-dire le cantonnement des relations sexuelles aux « jours
stériles ») approuvée jusque-1a par I’Eglise romaine pour
réduire le nombre d’enfants. Cette méthode, selon le pape,
se transforme en abus dés que des couples utilisent ces pos-
sibilités pour maintenir le nombre de leurs enfants « en de¢a
du taux de natalit¢ moralement juste (!) pour leur famille »
et donc pour ne pas mettre au monde autant d’enfants qu’ils
pourraient « se le permettre ». Il semble qu’il y ait des
limites a partir desquelles 1'ignorance et [’arrogance,
I*archaisme et la prétention insensée a I’infaillibilité, quand
ils s’exercent dans les sphéres les plus hautes, soient des €lé-
ments constitutifs du délit d’homicide par imprudence ; mais
a la « décharge » du pape, il faut reconnaitre que, dans un
certain sens, il ne fait qu’exprimer ce que la morale occiden-
tale a toujours prétendu pour défendre les droits absolus de
I’espéce humaine. 11 se peut que le chef de I’Eglise catho-
lique ait eu en téte de compenser ’influence spirituelle
décroissante de sa communauté religieuse — surtout dans
des pays comme le Nigeria — par le biais de la propagation
biologique ; mais dans tous les cas, la défense des propres
intéréts d’un groupe constitue la véritable aune a laquelle se
mesure la « responsabilité » morale.

Le défi démographique auquel nous devons répondre
apparait clairement & la comparaison de quelques chiffres.
En 1811 vivaient sur Terre environ 1 milliard de personnes ;
il fallut alors encore une centaine d’années, jusqu’en 1927,
pour doubler ce chiffre ; en 1960, trente-cing ans plus tard
donc, vivaient déja 3 milliards d’étres humains ; ensuite
quatorze années suffirent pour que I’humanité croisse de
nouveau d’un milliard d’individus. En 1987, on comptait
5 milliards d’hommes, en 1996 on a passé la barre des 6 mil-
liards depuis longtemps. Toutes les minutes naissent 150 étres
humains, chaque année plus de 80 millions d’hommes. 90 %
de ce taux de croissance est a attribuer aux pays en voie de



AV e

L%

-

vl

e O

pour une nouvelle éthique de l'intégration de 'homme dans la nature 31

développement. En 2010, nous aurons atteint le chiffre
record de 8 milliards. Tous ces hommes auront besoin de
nourriture, de vétements, de logements, d’énergie, de soins
médicaux, de travail, d’infrastructures — autrement dit, des-
truction de I’environnement dans des proportions encore
jamais atteintes. Pour la premigre fois dans 1’histoire de
I’humanité, nous sommes confrontés a la question de savoir
si nous devons continuer a approuver la croissance exponen-
tielle de I’espéce humaine, ou si notre but doit étre moins
d’humains pour que les océans et les rivieres, les foréts tro-
picales et les savanes, la wattenmeer® et les zones humides,
les Hautes-Alpes et les régions polaires aient une chance de
rester relativement intacts dans un futur proche. Le proble-
me, que nous nous sommes créé nous-mémes, nous oblige a
définir des orientations fondamentales dans les années qui
viennent. Ce que nous sommes en train de faire conduit a
paralyser le moteur de I’évolution, en favorisant de fagon
absolue une seule espece et en considérant les autres formes
de vie uniquement du point de vue de leur utilité pour les
intéréts vitaux et expansionnistes de cette seule espece.
C’est clair, tout ce qui, en Occident « chrétien », relevait
jusqu’a présent de la morale et de la religion nous assure que
¢’est notre droit, voire méme notre devoir, de décider en
notre faveur. S’il s’avérait par exemple que la destruction de
la ceinture verte équatoriale pouvait modifier le systéme
éolien de la Terre, donc le climat, et que des conditions cli-
matiques néfastes — essentiellement pour les habitants de
I’hémisphere Nord — devaient en étre la conséquence, alors,
et alors seulement, cela constituerait un argument, cela pous-
serait & une certaine « révision » écologique, pour laquelle
évidemment la nature continuerait de ne constituer que
« I’environnement » de I’homme.

Il existe encore toujours des moralistes qui tentent de
minimiser la gravité de la situation avec leurs appels appa-
remment généreux. Le Vatican en particulier fait entendre sa
voix. On se montre, 12 aussi, « préoccupé » par la croissance
démographique, mais I’on persiste a s’opposer a toute attein-
te, par les pouvoirs publics, au droit des femmes a détermi-
ner elles-mémes le nombre de leurs enfants. Les vraies rai-
sons de la surpopulation seraient le sous-développement et

la pauvreté des pays du tiers-monde, et les nations industria-
lisées en seraient les premiéres responsables. Passons sur
I’empressement du Vatican & mettre en avant le droit des
femmes a disposer d’elles-mémes dans ce contexte, et
admettons, bien siir, que 1’un des facteurs de la croissance
démographique de I’hémisphere Sud est a rechercher dans
les relations inégales d’échange de matiéres premiéres
contre des produits finis sur le marché mondial. Cette
« argumentation » n’en est pas moins hypocrite. Le fait est
que, dans 1’état actuel de la technique, nous pouvons, dans le
meilleur des cas, nous accommoder d’une extension de
I’exigence de « niveau de vie » des Européens et des
Américains du Nord a quelque 2,5 milliards d’hommes sans
dommages durables pour la nature. Autrement dit, dés main-
tenant, nous ne pouvons pas raisonnablement souhaiter un
rattrapage du niveau de vie des nations industrialisées par
les pays en voie de développement. Et c¢’est ainsi qu’il ne
reste aux pauvres de cette Terre qu’a connaitre toujours plus
rapidement le cercle infernal de la pauvret€ et de la surpopu-
lation, et & servir au passage les exigences de croissance des
pays surendettés du monde occidental. Pourtant, les interac-
tions destructrices de la réduction de la diversité écologique
et de la paupérisation économique forceront bient6t aussi les
pays riches de la Terre a reconnaitre I’échec structurel de
tout ce systeme de pensée erronée et d’actions a courte vue.
Mais méme alors, aprés des famines, aprés des luttes d’une
ampleur inimaginable a ce jour pour la redistribution, on ne
fera qu*apprendre, avec disons douze milliards d’hommes, a
trouver un point d’équilibre & la limite du supportable dans
le cadre d’une Terre uniquement au service de I’'homme.

Une alternative reposant
sur une autre éthique

U ne alternative 2 cette « option » ne peut exister que dans
une pensée éthique totalement transformée. Aujour-
d’hui encore, quiconque se rendrait ridicule s’il demandait
sérieusement qu’il y ait moins d’humains afin de donner une
chance, au coté de I’homme, aux chimpanzé et aux iguanes.




32

eugen drewermann

En effet, une telle revendication poserait comme préalable
que le parametre de la responsabilité morale ne soit plus défi-
ni de maniére purement anthropocentrique, mais dans
I’optique de la conservation de ce monde que I’homme se
doit a lui-méme. En d’autres mots : jusqu’a présent, la mora-
le n’a rien été d’autre qu’un systéme autoréférentiel, qui par-

Preclswns sur
un verset de la Blble

enese 1,28 . « Soyez féconds, mu;’:‘fpﬁez, \
emplissez la terre et soumettez-la, dominez
sur les poissons... » lLes verbes
hébraiques correspondant a « soumettez » et
« dominez » comportent, dans le langage biblique,
deux images trés significatives. Le premier verbe
_sert & décrire la domination d'un roi sage qui se
charge de ses sujets et fait son possible pour que
rien ne leur mangue. 1l n'indique donc pas un pou-
voir despotique ou effréné qui abime la terre et ses
fruits, mais bien le contraire. Le deuxieme verbe
(radah) renvoie a I'état de guide, pasteur de la
terre et il ne peut étre compris comme une puis-
sance arbitraire, mais comme la capacité de
conduire avec soin le développement du monde,
tout comme un pasteur conduit son troupeau ala
bergerie, en évitant par tous les moyens quil ne
rencontre mort ou destruction. Dans les deux for-
mulations, la faculté gue Dieu a attribuiée aux créa-
tures humaines ne represente donc pas une domi-
_nation absolue, mais relative : celle d un guude‘
responsable et attentif a. proteger ce QL}E aete
confié a ses soins. ' . _ .

Extrait du document Terre de Dieu, terre des hommes, du Conseil
pontifical JUSIIC-”?« Paix, Paris, Tequi editeur. 2000, p. 22,

tait de ’homme et revenait a lui, et ne voyait dans la nature
qu’une source a exploiter pour sa propre conservation. Mais
nous avons besoin d’une morale qui définisse pour I’essentiel
le concept de « responsabilité » au cceur méme de la relation
de I’homme avec la nature qui I’entoure.

Il y a méme un exemple pour cela dans la Bible : en
complétant, voire en corrigeant le récit mythique du Paradis
selon le Livre des Prétres dans Gen 1,28, un autre texte,
que I'on appelle « L’histoire du paradis jahwiste » ?, met
*accent sur le fait que I’homme a €té placé par Dieu dans le
jardin du monde pour « servir » et « préserver » la Terre
(Gen 2,15). Pourtant, s’est-on penché un jour, du point de
vue religieux et moral, sur cette autre conception de
I’homme ? La religion et la morale nous ont enseigné et ont
développé jusqu’a aujourd’hui, au nom du christianisme, le
seul point de vue de I'anthropocentrisme. Il importe — ne
serait-ce que parce que le temps nous est compté — d’aban-
donner cette conception traditionnelle et de la remplacer par
une nouvelle morale qui considere I’homme comme faisant
partie intégrante de la nature, qui définisse sa responsabilité
essentiellement dans la conservation de la nature et, par
conséquence, mette en place une autorégulation de ’espece
humaine pour tenir compte des intéréts vitaux des étres
vivant sur la méme planéte.

Spirituellement parlant, la situation dans laquelle nous
nous trouvons est absurde. Comprendre 1’homme de par sa
nature, et par rapport a la nature, était et est au coeur de toutes
les religions mythigues. Et pourtant, il semble incroyable-
ment difficile pour les religions du Livre de tirer des lecons
de ces autres religions. Par ailleurs, les sciences ont réfuté
définitivement la théorie de I’homme-centre-du-monde.

La conviction que seul I’homme posséde une dme rai-
sonnable et immortelle est la principale des idées qui ont
Justifié dans la morale « chrétienne » I’exploitation des ani-
maux par I’homme. Selon René Descartes, les animaux ne
seraient que des automates munis de réflexes, mais dépour-
vus de sentiments, incapables de ressentir les mauvais traite-
ments que leur inflige I’homme. Au fond, chacun peut
conslater que cette conception est complétement erronée, et




L €

pour une nouvelle éthigue de l'intégration de 'homme dans la nature 33

pourtant elle nous aide a fermer les yeux face a la souffrance
animale : en déniant aux animaux tout sentiment, nous nous
autorisons, nous nous faisons une obligation de nier toute
compassion envers les créatures qui souffrent. Les animaux
n’ont pas de sentiments, et les hommes n’ont pas & avoir de
sentiments pour les animaux : c’est aussi simple que cela !
Aujourd’hui encore, les théologiens expliquent que Dieu
notre Seigneur, dans Sa sagesse, a « voulu » cet ordre des
choses axiologiquement, en créant — de la méme facon que
le mouton pour le loup —, les lapins et les saumons, les
bovins et les chevreuils, les porcs et les perdrix pour que
I’homme en « use ». Si bien que, selon la volonté du

e T
,p‘!"‘-u s

Créateur Tout Puissant, il ne peut rien leur arriver de
meilleur que d’&tre mangés par I’homme. Quiconque est
assez sentimental pour tourmenter son dme avec la souffran-
ce d’étres dépourvus d’ame, peche non seulement en nuisant
aux intéréts de 1’économie agricole, mais il agit de plus a
I’encontre des intentions du Trés Haut. Une révolte comme
celle formulée pour la premiere fois, il y a 150 ans, par
Arthur Schopenhauer a été nécessaire pour remettre en cause
cette morale « chrétienne » occidentale, en posant 1’exigence
d’une compassion universelle avec tous les étres vivants, sur
le modele des spiritualités de I'Inde.




34

eugen drewermann

La science et les religions mythiques
contre I’anthropocentrisme

Mais en réalité, ce n’est pas une réflexion philosophique
qui a contré avec succes 1’anthropocentrisme occiden-
tal, mais une quantité d’observations concordantes et de
découvertes scientifiques aux XIX¢ et XX¢siecles, qui ont fait
de I’homme une simple vague dans le fleuve de 1'évolution
de la vie. La génétique, I’éthologie, la physiologie du cerveau
et la neurologie, la psychanalyse et I"anthropologie, toutes
montrent combien I’origine de I’homme reléve du régne ani-
mal. Aucun probléme de I’existence humaine, ni la guerre, ni
la criminalité, aucun facteur vraiment important de la vie
sociale de I’espéce humaine, ni la fondation de la famille, ni
I'éducation des enfants, rien ne peut étre compris sans 1’écho,
dans I’épaisseur du thalamus, des 250 millions d’années de
notre évolution de mammiferes. Depuis le XVI® siecle, les
découvertes des sciences naturelles ont causé une « blessure
narcissique » profonde a 1’homme « chrétien » occidental :
I’homme n’est pas au centre du systéme solaire, comme I’a
découvert Nicolas Copernic, il n'est méme pas au centre du
cosmos comme le postulait Giordano Bruno : la réalité du
monde, disait-il, doit étre infinie afin d’étre digne d’un créa-
teur infini, mais alors, dans Iinfini, il n’y a pas de « centre »,
ni spatial, ni temporel. Le cardinal Robert Bellarmin® fit périr
par le bficher le moine dominicain en 1600 2 Rome, au
Campo dei Fiori, et fit briiler ses livres sur les marches de la
basilique Saint-Pierre. La cosmologie moyendgeuse figée,
illustrée par les dogmes de I’Eglise, a beaucoup tardé a
reconnaitre sa défaite face a la pensée scientifique, mais n’a
pu finalement I'empécher. Que I"homme puisse descendre
directement des animaux, que sa psyché ait pu se former
durant des millions d’années chez des ancétres ressemblant
des chimpanzés fut pour I’Eglise romaine, jusque dans les
années 1960, un véritable crime de lése-majesté. Méme un
mystique anthropocentrique comme le jésuite Pierre Teilhard
de Chardin ne put publier ses pensées de son vivant. Encore
moins, jusqu’a aujourd’hui, peut-on précher une compassion
universelle et une éthique qui tiennent compte des réalités
concretes de la condition humaine.

Ce sont cette résistance, cette aversion de la théologie
dominante pour la réalité qui nous empéchent d’entendre
raison, si ce n’est en étant a 1’écoute d’autres formes de reli-
gions et de sagesses, tout au moins par le biais des décou-
vertes « dures » des sciences de la nature. Bien au contraire,
les blessures narcissiques mentionnées plus haut semblent
avoir entrainé une réaction de déception plutét qu’une muta-
tion de la cosmologie. Rien d’autre n'explique le caractere
contradictoire de notre facon de voir les animaux, et, a tra-
VErs eux, nous-mémes : nous savons parfaitement combien
les hommes et les animaux sont proches, et pourtant nous
utilisons ce savoir uniquement pour faire valoir notre vieille
prétention a régner sur le monde qui nous entoure.

La souffrance des animaux

€s animaux ressentent les mémes émotions que les

hommes, mais dans notre pratique, il n’en ressort pas
pour autant que nous devions traiter de « facon semblable »
les animaux et les hommes. Nous avons décidé au contraire
que nous pouvons, a partir d’eux, apprendre des choses sur
nous qui augmentent notre savoir dominateur, et viennent 2
point nommé pour nous permettre de mettre en ceuvre encore
nos traditionnelles revendications de pouvoir. Dans le monde
entier, la « consommation » par I’industrie pharmaceutique se
monte au chiffre monstrueux de 300 millions de « cobayes »
de toutes les especes possibles et imaginables . Ils sont mar-
tyrisés pour que, de leurs organes irradiés, de leur peau brii-
I€e, de leurs nerfs frémissants, de leurs corps déchiquetés,
I’lhomme puisse tirer des informations sur les effets de cer-
tains médicaments ou sur les moyens encore plus efficaces
de tuer, de « neutraliser » des objectifs ennemis 2 I’aide de
zaz, d’armes biologiques, de rayons & neutrons ou de bombes
1 dépression ou & fragmentation. Le monde attend que nous
tirions, au contraire, la conséquence de la réalité irréfutable
de I’interdépendance de toutes les formes de vie sur cette
Terre : il est urgent que nous développions une éthique et
une religion de ’unité de ’homme et de la nature au lieu
d’une « mise au service », d’'une « domination » de la nature.

54 (]

o




nt
a-
re
a-
1
1S

pour une nouvelle éthique de lintegration de I'homme dans la nature 35

Pourtant, un mélange éirange d’inconséquence scientifique et
de prétention relevant pratiquement de I'inconscience nous
en empéche, dans le cadre des formes traditionnelles de la
religion et de la morale.

Que I’on considére seulement un chien. Il ne devrait pas
étre capable de sentiment ? Il ne devrait étre capable ni de
joie, ni de chagrin, il ne devrait étre capable ni de tristesse,
ni de peur, il ne devrait savoir ni jouer, ni batailler, ni courti-
ser une femelle, ni défendre ses petits ? Avec votre respect,
quiconque persiste, aprés seulement cing heures passées en
compagnie d’un chien, & ignorer ou 2 nier les manifestations
de ces états psychiques, prouve simplement que I’on ne
devrait jamais lui confier de chien.

Pourquoi un animal ne devrait-il pas — ou beaucoup
moins — ressentir la méme douleur qu’un homme ?
Supposons qu’une nuit nous soyons privés de notre sommeil
en raison d’une violente rage de dents, et que nous recour-
rions a un somnifére puissant pour enfin retrouver le calme.
Trés vite nous aurions la une possibilité de savoir ce que
c¢’est que de « souffrir comme une béte ». En effet, le somni-
fere ne calmerait pas la douleur, il anesthésierait simplement
notre conscience. Le résultat en serait que nous ne pourrions
plus prendre par I’esprit nos distances par rapport a la dou-
leur. De 1a vient en fait que nous ressentions généralement
toutes les douleurs beaucoup plus intensivement la nuit que
le jour. Dans le cerveau des mammiferes, les centres de la
douleur sont situés aux mémes endroits que dans nos tétes. I
faut en déduire que les animaux souffrent physiquement
comme nous, et méme beaucoup plus, car plus sourdement
parce qu’ils sont davantage identifiés a leur sensation, et que
leurs douleurs psychiques sont apparentées aux notres. Quel
droit avons-nous alors de faire sur eux ce qui, sur le
moment, nous semble « utile » ? Si les animaux ressentent
de fagon analogue 2 la ndtre, ils ont aussi le droit quon les
traite de fagon analogue aux humains.

A ceci s’ajoute une autre conséquence qui résulte de la
fin de I'anthropocentrisme « chrétien ». Si nous n’occupons
pas de place privilégiée dans I’espace-temps a quelque titre
que ce soit dans le cadre de I’évolution de la vie sur cette
petite plangte Terre, le bon sens nous commande de ne pas

engager d’actions ayant des effets, au niveau de 1’espace et
du temps, qui dépassent de loin 1’échelle de ce que nous
appelons la « responsabilité historique ». L’histoire, c’est une
période qui a commencé approximativement il y a huit mille
ans, au néolithique. Ce n’est que depuis lors que se sont
développées les structures de la pensée et de I'action aux-
quelles nous devons tout ce qui nous semble évident dans les
domaines politique, économique et social. Cette période est
difficile a imaginer dans notre conscience de I’histoire — elle
remonte a plus de trois mille ans avant la culture de 1’écrit et
les débuts de I’histoire « véritable » —, mais elle est extré-
mement courte, mesurée au temps des biologistes, des
paléontologues et des géologues. Pour la premiére fois, dans
les réacteurs de nos centrales nucléaires, nous produisons
quelque chose que nous ne pouvons plus compter en années
ou en dizaines d’années, mais en fonction de la période de
ces substances radioactives, par tranches de vingt-quatre
mille ans et plus. Nous ne sommes pas a la mesure d’échelles
de ce type, comme nous le montrera un nouvel exemple.

En avril 1986, un « incident » se produisit dans le bloc IV
de la centrale atomique de Tchernobyl, accident qui s’avéra
vite la plus grande catastrophe de I’ére technique. Pendant
des années, les experts avaient assuré a I’opinion publique
qu’un accident majeur de cet ordre était totalement exclu,
tous les risques de I’énergie nucléaire étant « contrdlables ».
La France en particulier, qui posséde des gisements impor-
tants de bauxite et d’uranium, parie depuis des années sans
retenue sur I’électricité nucléaire. Les deux tiers de sa pro-
duction d’électricité sont d’origine atomique. Mais 1'acci-
dent du réacteur de Tchernobyl nous montre la « nature
explosive » de cette fagon de penser. Ce furent surtout la
Biélorussie et ses cinquante millions d’habitants qui furent
irradiés. Cancers de la thyroide, malformations de nou-
veaux-nés. les symptomes de la « maladie des radiations »
sévissent, appelons-les « le syndrome d’Hiroshima ». Mais
on continue de minimiser les dangers. La ville de Gomel,
200 000 habitants, n’a été évacuée qu’en 1994, soit huit ans
aprés la catastrophe. Encore aujourd’hui, des gens revien-
nent dans le périmetre des rayons mortels pour visiter leurs
anciens logements ou travailler leurs champs puisque ’on




36

eugen drewermann

n'y remarque aucun dégat ! Mais voici le pire : pendant
vingt-quatre mille ans, une région de la taille des pays du
Benelux devra étre réputée comme dangereuse pour toute
colonisation humaine ou animale. Aucun humain n’est a la
mesure d’une « responsabilité » dont I’échelle de temps
représente de maniére purement arithmétique trois fois la
période allant du début de I’élevage des moutons et de la
construction des premiéres maisons de pierre jusqu’a
aujourd’hui. Nous, les hommes d’aujourd’hui, ne sommes
méme pas au cceur de notre propre histoire.

Pour changer le cours des événements, nous devons cesser
de parler la langue d’une morale isolée des sentiments et tota-
lement cérébrale. Notre morale situe la relation de 1’homme &
lui-méme et A la nature qui I’entoure essentiellement dans une
« reconnaissance » de 1’objet et une « volonté » orientée vers
un but. Au contraire, la morale devrait étre issue d’une autre
anthropologie, et reposer sur I’intégration de I’homme
dans la nature.

Héritier d’Arthur Schopenhauer, 1’ Alsacien Albert
Schweitzer a formulé, il y a un peu plus de quarante ans,
quoi pourrait bien ressembler une éthique de ce genre.
« L'éthique, écrivait-il, consiste en ce que j'éprouve la
nécessité de respecter toute vie comme la mienne. Ainsi est
posé le principe nécessaire de la morale. Il est bon de
conserver la vie et de la favoriser ; il est mal de la détruire
et de I'entraver. » « Toute personne pour laquelle la vie est
en ce sens sacrée, expliquait ce grand humaniste, homme de
paix et moraliste, n'arrache pas une feuille & un arbre, ne
cueille pas de fleur et prend garde a ne pas piétiner
d’insectes. Quand il travaille en été a la lumiére de la
lampe, il préfére garder sa fenétre fermée et respirer un air
vicié plutot que de voir tomber sur sa table un a un des
insectes aux ailes britlées. S’il prend la route aprés la pluie
et apergoit un ver de terre qui s’y est égaré, il sait que le ver
se desséchera au soleil s’il ne retrouve a temps la terre oi il
pourra se réfugier, et il le porte de la pierraille mortelle
Jusqu’a 'herbe. S'il passe prés d'un insecte tombé dans une
flaque, il prend le temps de lui tendre une feuille ou une
brindille salvatrice. » « L’éthique est une responsabilité,
étendue a Iinfini, envers tout ce qui vit. »

Avant d’étre capables d’une telle éthique (et aussi de
mettre en ceuvre une politique nouvelle, et un nouvel ordre
économique, avec un nouveau systéme monétaire), nous
aurons vraisemblablement besoin, a la fin de ce vingtieme
siecle si tragique, d’une nouvelle fagon de ressentir le
monde et les réalités.

Quelques rares artistes arrivent & nous transmettre ce mes-
sage a la maniere de Francis Jammes, ce poete lyrique basque,
plein de bonté et de sensibilité. Avec une compassion — qui
ne s’est jamais dite « chrétienne », mais devrait s’ appeler ainsi
si cette religion devait un jour trouver sa vérité dans le monde
moderne — ce créateur de courtes prieres et de poémes tenus
a tort pour naifs, alors qu’il a en réalité gardé sa part d’enfan-
ce, écrivait : « Le jour viendra ou nous, I’humanité, nous
prendrons conscience de ce que nous avons fait aux animaux,
et nous implorerons a genoux leur pardon. » L 2

1) NDT : Wattenmeer : eaux qui recouvrent le Wart (zone maritime trés
plane en bordure des cotes) & marée haute, par exemple le long de la cite de
la Mer du Nord en Allemagne.

2) Le second récit de la création qui insiste davantage sur la parenté de .
I’homme avec la nature, d’ou il est tiré, est en fait beaucoup plus ancien que |
le premier (note d’Etienne Godinot, d’aprés La Bible de Pierre de Beaumont). |

=

3) Canonisé par le Vatican le 29 juin 1930, si, si ! Note d'Etienne Godinot.




us

Loup, oiseaux,

poissons, freres
de Francois d’Assise

ALain J. RICHARD*

*Franciscain, a Toulouse. Co-fondateur du centre Pace e Bene,
un service franciscain de non-violence a Las Vegas, Nevada. 1l est
P'autenr de Roots of Violence in the US. Culture: a Diagnosis
towards healing (1999) et de divers articles et livrets sur Saint
Frangois, sur la non-violence et sur la culture de marché.

es rapports de

Francois d’Assise

avec les animaux
ne finiront jamais
d’inscrire du sens !

Oiseaux, loup, poissons, vers
de terre, agneaux, abeilles... et
bien d’autres, rien ne manque au
cortége d’animaux envers lesquels Frangois manifeste atten-
tion, bonté, tendresse. Depuis le treizieme siécle jusqu’au
vingtieme siecle, les artistes nous ont livré un foisonnement
d’ceuvres d’art qui influencent notre interprétation des rap-
ports de Frangois avec les animaux. Certaines expriment le
tréfonds de son attitude de grand respect et de bonté,
d’autres restent a la surface et sont miévres.

Francois naquit et grandit en Ombrie, une région dont les
lignes et les couleurs sont d’une douce beauté. Doué d’une
grande sensibilité, poéte dans 1’dme, il vibra a ’esprit des
troubadours. Rien d’étonnant a ce qu’il émeuve profondé-
ment nos cordes artistiques, notre vision poétique de la natu-
re et notre désir de rejeter toute violence. Son comportement
envers les animaux serait-il seulement le fruit de sa sensibi-
lité délicate ou d’un rejet pur et simple de la violence qu'il
avait d’abord choisie en rejoignant la lutte armée des
hommes de sa ville contre Pérouse, la cité rivale ? Peut-étre
qu’un an de captivité I’avait guéri de sa violence ? Les ani-
maux tout comme les humains auraient-ils bénéficié de ce
changement ?

La captivité ? Francois avait horreur de voir des animaux
capturés par des chasseurs ou des pécheurs, mais aucun de
ses biographes ne fait un lien entre son désir immédiat de
rendre la liberté aux animaux capturés, et la privation de




38

alain j. richard

liberté qu’il avait subie. Il éprouvait simplement de la ten-
dresse pour ces animaux faible$ qui s’étaient fait prendre.
« Quand l’occasion s’en présentait, il rejetait a I’eau les
poissons qu’on avait capturés vivants, leur recommandant
bien de ne plus se laisser reprendre désormais. »' C’est la
méme recommandation qu’il adresse & un levraut pris au
collet : « Petit frére levraut, viens ici. Pourquoi t’es-tu laissé
prendre ? »* Quant au lapereau, tout craintif qu’il soit des
humains, il avait per¢u la bonté de Francois et se réfugiait
dans ses bras. Aventure similaire avec le cadeau d’un
pécheur, une poule d’eau que frére Francois « accepta
volontiers, puis, ouvrant les mains, Uinvita a la liberté ;
mais elle n’entendait point partir. Le Pére, les yeux au ciel,
resta longtemps en priére et au bout d'une heure, comme
s'il revenait de loin, redonna doucement a l'oiseau 'ordre
de s’en aller et de louer le Seigneur »3. Nous commencons
d’apercevoir que sa bonté et son désir de liberté pour les ani-
maux sont reliés & sa vie intérieure.

Une bonté tres douce

Parl‘ois il devait quéter ou acheter les animaux. Sur la
route du marché il rencontra des tourterelles : « O mes
seeurs les tourterelles, simples, innocentes et chastes, pour-
quoi vous laissez-vous prendre ? »* Heureusement le mar-
chand les lui donne et il leur rend la liberté. I voulait méme
qu’une réglementation protege les alouettes, ces oiseaux
pour lesquels il avait un faible, et qui le lui rendront bien
puisqu’a sa mort alors que le soir tombait, les alouettes vien-
dront chanter®. « Si je pouvais parler a I'empereur, je le
supplierais, pour 'amour de Dieu, d’exaucer ma priére el
de publier un édit défendant a tous de prendre au piége nos
seeurs les alouettes ou de leur faire du mal... »° A Noél il
aurait voulu qu’une loi oblige a donner de la nourriture aux
oiseaux, aux beeufs, et aux dnes’.

Sa bonté enveloppait une variété incroyable d’animaux,
toutefois « il était enclin cependant a plus de tendresse et de
douceur pour les créatures qui par leur nature ou par
’enseignement symbolique de I’Ecriture nous rappellent

[’amour et la douceur du Christ »*. La bonté naturelle de
Frangois et les symboles fournis par sa foi chrétienne se
liguent ensemble dans ses nombreuses opérations de sauve-
tage d’agneaux. « Il racheta souvent des agneaux que ['on
menait abattre, en souvenir de [’Agneau trés doux [le
Christ] qui voulur étre mené a la mort pour racheter les
pécheurs. »° Une autre fois pour obtenir la liberté de deux
agneaux en route pour le marché il lui faut donner un man-
teau qu’on venait de Iui offrir. Excellente aubaine pour le
paysan'® ! Jean le Baptiste avait appelé Jésus Christ,
I’ Agneau de Dieu, en mémoire de la sortie d’Egypte du
peuple hébreu en route vers la liberté. Avant de partir ils
avaient mangé I’agneau sacrifié pour célébrer la circonstan-
ce. Pareillement son attention aux vers de terre est en rela-
tion avec les textes de la Bible appliqués traditionnellement
a Jésus Christ ',

Les compagnons de Francois et ses premiers biographes
ne tarissent pas d’'histoires et d’épitheétes pour décrire la
tendresse de Francois 4 1’égard des animaux. Son attitude
tranchait sur I’ambiance de I’époque " o1, de plus, guerres
et violences surgissaient partout. Liberté donnée aux ani-
maux, bonté manifestée a leur égard, Fran¢ois nous redit a
chacune de ces occasions que les animaux sont nos fréres et
NOS SCeUrs.

Frere des animaux

L a bonté et la tendresse de Francois n’étaient pas réser-
vées aux seuls animaux. Elles s’expriment également
pour chaque €élément de la Création. Fréres Soleil, Vent ou
Feu, sceurs Lune, Etoiles et Eau, ont été tout spécialement
célébrés dans le Cantique des Créatures, mais nous trouvons
ces mémes titres de freres et sceurs accordés a toutes les créa-
tures. Il comprend que I’étre humain n’est qu’une des créa-
tures du Cosmos. Toute créature tient son existence de la
bonté et de la libéralité du Créateur. L’homme se doit d’avoir
respect pour chacune d’elles et pour toutes ensemble. Ceci ne
veut pas dire qu'il refuse de voir en ’homme un étre spécial,
avec une responsabilité exceptionnelle, mais [’homme n’a

Sty

Py

g



les
ux
In-

le
st,
du
ils
in-
la-
>nt

er-
ent

ent
ns
ga-
éa-
 la
OIr

ne
ial,
n'a

loup, oiseaux, poissons, freres de frangois d’assise 39

pas a dominer les autres créatures, tournant leur existence a
son intérét. Fréres et sceurs nous avons d’abord a nous res-
pecter les uns les autres.

Quand les hirondelles gazouillent et crient a tue-téte au
point de géner sa prédication, c’est avec grande courtoisie et
une fermeté tout égale qu'il s’adresse a elles : « Mes saurs

hirondelles, vous avez bien assez parlé jusqu’ici ; a mon tour

maintenant. Ecoutez la parole du Seigneur, gardez le silence
et ne bougez plus jusqu'a ce que j'aie fini de parler du
Seigneur. »" 1l traite ses sceurs hirondelles respectueusement,
mais elles doivent aussi le respecter. Pareillement alors qu’il
traverse les marais de Venise, une bande d’oiseaux était logée
dans les saules et chantait & tue-téte, nous rapporte le bio-
graphe . A ce spectacle Frangois dit 2 son compagnon :
« Nos fréres les oiseaux louent leur créateur ; allons parmi
eux pour chanter nous aussi nos heures canoniales et les
laudes du Seigneur ! » 1l fallait s’y attendre : « Leur ramage
devint assourdissant, au point que les fréres ne s'entendaient
plus U'un l'autre réciter les psaumes. » Francois doit leur
demander de cesser leurs chants jusqu’a ce que les deux fréres
aient fini de prier leurs heures du bréviaire. Fréres et sceurs
doivent apprendre la cohabitation et le respect mutuel.

Il n’y a pas que des oiseaux ou des agneaux attendris-
sants ! Un animal dangereux entre en scéne et participe a un
exemple exceptionnel de résolution des conflits. Un loup de
grande taille terrorisait les habitants de la petite ville de
Gubbio ", attaquant les moutons et méme les humains. La
compassion et I’amour fraternel au cceur, Frangois se dirige
vers le loup et lui fait faire un pacte avec les habitants : ils
s’engagent a lui donner chaque jour a manger, tandis que le
loup promet de ne plus attaquer moutons, enfants et adultes.
Marchant mains nues vers le loup, au grand effroi de ceux
qui I"ont accompagné avec fourches et épées, Francois
appelle la béte qui hurle : « frére Loup », tout en méme
temps qu’il fait un signe de la croix sur lui. C’est la son
secret : tous les étres créés doivent I’existence a Dieu et ils
sont donc en vérité ses fréres et sceurs ; fréres et sceurs aussi
du Christ, membre de notre race humaine, et venu apporter
une réconciliation universelle, en refusant la violence et
acceptant d’offrir sa vie sur la croix.

Conscient de sa responsabilité de créature, Francois sait
qu’il doit louer Celui dont il tient la vie et la possibilité
d’aimer. Il est également attentif a la facon dont les autres
créatures — ses fréres et sceurs — louent ce méme Créateur.
Alors qu’il avait remarqué un grand rassemblement
d’oiseaux, il s’approche d’eux, s’émerveille qu’ils ne
s’envolent pas et leur « dit qu’ils devaient écouter la parole
de Dieu et il les pria humblement d’étre attentifs » : ce
qu’ils firent, jusqu’a ce qu’il leur permit de s’envoler. « A
partir de ce jour il ne manquait pas d’exhorter tous les
oiseaux, tous les animaux, les reptiles et méme les créatures
insensibles, a louer et aimer le Créateur » écrit le premier
biographe de Frangois deux ans aprés sa mort '°. C’est
’ensemble de la Création qu’il invite a louer Dieu, a chan-
ter, 2 étre dans la joie : la joie d’exister et d’avoir un tel
Créateur d’ol la bonté découle".

~« Conscient de sa responsabilité de créature,
Francois sait qu'il doit louer celui dont il tient la
vie et la possibilité d’aimer. »  Alain J. Richard

Ne pas se considérer comme le chef autoritaire de la
Création, mais seulement comme un des membres de cette
merveilleuse famille d’étres, rejoint en quelque sorte la plu-
part des religions dites « naturelles » qui durant des millé-
naires ont percu I'unité du Cosmos. Le chasseur de certains
peuples appelés primitifs, ne demande-t-il pas pardon a
I’animal qu’il cherche a tuer pour se nourrir ? Il demande par-
don aussi au Créateur, d’avoir a tuer cet animal son frére '*.
Cette attitude de Francois allait a contre courant de la pensée
dominante dans I’Occident chrétien . Mais le petit Pauvre,
fidele au texte de Paul de Tarse dans !’EpT[re aux Romains ™,
redécouvre que la prééminence confiée a I’homme par Dieu
sur les autres étres crées, et marquée en quelque sorte par la
venue du Fils de Dieu dans I'espéce humaine est une pré-
éminence d’amour, et non de pouvoir. Fidele a I'enseigne-
ment de saint Paul : « Est impie celui qui ne rend pas grice
a Dieu comme il convient a Dieu », Frangois redonne a la




40 alain j.

richard

chrétienté une valeur délaissée du patrimoine évangélique
qui lui faisait terriblement défaut, et fait encore défaut i
notre époque.

Francois pouvait comprendre que la prééminence de
I’étre humain ne veut pas dire avoir un pouvoir parce
qu’il avait expérimenté combien le refus du pouvoir est
essentiel pour faire vivre en soi le mystére chrétien.

L resolur.'on des conﬁfts dans une vra!e
‘reconc,'lfarron n esr pas oubh des faufes
passees ' A[amd F{lchard

Attaché a une pauvreté matérielle tout autant qu’intérieu-
re, il invitait ceux qui voulaient le suivre A fuir toute forme
de pouvoir : que ce soit dans leur travail chez les autres, ou 2
I’intérieur de I'Eglise, que ce soit 2 I'intérieur de leur com-
munauté elle-méme, ou que ce soit vis-A-vis des animaux
« Comme avec ses freres, il [Francois] leur laisse la liberté
d’aller, de venir, de voler ou de s’approcher, sans vouloir
les avoir pour lui, les dresser a son profit ni avoir avec eux
une relation affective trop forte ni trop prolongée. »*

Ce r6le de la pauvreté de Frangois dans sa relation aux
animaux et plus généralement a tout le créé est facilement
oubli¢ de beaucoup de ses admirateurs. Et pourtant d’autres
hommes spirituels, chrétiens ou non, ont fait ressortir
I'importance d’étre une personne libérée de I’esprit de
possession pour pouvoir entrer en communion avec
d’autres humains, avec les autres créatures et avec le
Créateur. « Plus Frangois d’Assise renonce a posséder et a
dominer le monde, plus aussi il s’ouvre @ la création,
comnie st son renoncement méme le libérait de tout ce qui le
séparait de la réalité splendide et immense. Sa pauvreté se
change en une relation nouvelle, toujours plus vaste et plus
profonde, avec les étres et les choses. »*

Dans une pri¢re adressée aux Vertus, personnalisées sui-
vant le genre de la littérature courtoise et allégorique,

Frangois nous ¢tonne en disant de 1'Obéissance qu’elle

« rend I"homme docile et soumis a n’importe quel homme de
ce monde, et non seulement aux hommes, mais aux bétes et
aux fauves eux-mémes, les laissant disposer de lui comme ils
veulent, autant que d’en haut leur permet le Seigneur »*

Voila qui peut refroidir nombre d’enthousiastes de
Frangois d’Assise peu disposés 2 étre soumis aux fauves. A
la rigueur étre soumis aux petits caprices de son chien ou de
son chat, mais aux fauves, n’en parlons pas ! Le jour ol
Francois a prononcé cette priere, n’était-il pas un peu exalté ?
N’était-ce pas une de ces phrases de pogte qui ne porte pas a
conséquence ? Pas du tout, et nous avons 12 une des phrases
clefs qui nous permet de comprendre bien des épisodes. Par
exemple dans sa rencontre avec le loup de Gubbio, il était
prét a étre soumis au loup, si tel avait été ce que Dieu eut
permis. Il désirait certainement rester en vie. Mais son sou-
hait le plus intime était de coopérer a cette grande ceuvre de
réconciliation qu’il percevait comme le désir de son Dieu
Bien-Aimé. 11 souhaitait pouvoir mener a bien cette phase de
réconciliation entre le loup et les habitants de Gubbio. Aussi
il n’hésite pas a rappeler au frére loup tous ses crimes, tout
en montrant a son égard la compréhension d’un frére qm sait
combien la faim peut étre mauvaise conseillere. Les villa-
geois aussi se feront tancer pour leurs propres péchés, avant
qu’ils n’acceptent le contrat de nourrir et héberger celui qui
les avait terrorisés. La résolution du conflit dans une vraie
réconciliation n’est pas oubli des fautes passées

Pourquoi
n’était-il pas végétarien ?

Commenl se fait-il que Francois, un si tendre ami des
animaux et leur frére n’ait pas été végétarien? A son
époque, moines et moniales généralement s’abstenaient de
viande, et faisaient leur travail souvent épuisant avec
comme protéines animales seulement celles des ceufs et du
poisson. Quand les freres de Frangois, les Fréres Mineurs
(les petits fréres dirions-nous) travaillaient 2 1’extérieur de
la communauté, ils ne devaient pas recevoir d’argent pour




de
el
ils

ait
ut
-
de

de
ssi
yut
ail
la-
anl
Jui
aie

les
on
de

du
urs
de
ur

loup, oiseaux, poissons, freres de frangois d’assise 41

leur travail : ils recevaient de la nourriture « pour eux et
pour leurs fréres »*. Et s’ils n’avaient pas le minimum
nécessaire ils allaient a la quéte, comme beaucoup d’autres
pauvres *. Dans un cas comme dans 1’autre il était exclu
qu’ils fassent les difficiles : dans I’Europe du XII-XIIF siecle,
le régime végétarien tel que nous le connaissons actuelle-
ment, venu de I’Orient lointain, semble avoir été inconnu : il
eut été incongru et indélicat de refuser les aumones de vian-
de ou de poisson ! Les fréres recevaient ce qu’on leur don-
nait, on leur donnait parfois viande ou poisson ou méme une
volaille. Cela ne devait pas étre le menu quotidien si I’'on en
juge par la fagon dont frére Junipére un jour fit un bouillon
de poule sans avoir plumé la béte ™.

Et durant huit siecles ?

0 n peut se demander pourquoi cette vision franciscaine
n’'a pas eu plus d’influence sur le comportement de la
chrétienté depuis huit siécles. Sans entrer dans un sujet peu
étudié jusqu’a ce jour, nous pouvons probablement avancer
trois principales raisons :

1) Les disciples de Francois au lieu de centrer leur
recherche théorique et pratique sur la fuite du pouvoir, si
centrale pour Frangois, I’ont centré sur les questions de
pauvreté.

2) Renoncer au pouvoir et a la violence est trés pénible
pour I’étre humain : les animaux tout comme les humains
continuent de payer le prix du refus de mettre en pratique
que les hommes sont fondamentalement des étres créés par
leurs relations, et que la domination détruit le dominateur
encore plus qu’elle ne détruit le dominé.

3) A Iintérieur de I’Eglise, I’anthropologie et la spiritua-
lité franciscaines ont été supplantées par d’autres écoles : le
thomisme d’une part, et d’autre part une des anthropologies
issues de la Réforme qui a favorisé 1’asservissement de la
nature en vertu de la mission de I’homme comprise comme
chargé de développer a tout prix les richesses de I'univers.
C’est 1’opposé de la vision de Francois.

Conclusion

Lcs rapports de Frangois d’Assise avec les animaux ne
peuvent étre séparés des rapports plus larges de
Frangois avec ’ensemble du monde créé. « De la plus
humble jusqu’a la plus haute, [les créatures] expriment
toutes quelque chose de 'étre méme de Dieu. »* Parce que
Francois a découvert Dieu, il a rejoint une unité profonde
avec I'ensemble du créé. « Son dme s’est pour ainsi dire
soudée avec Dieu. »* « Sa communion fraternelle avec les
créatures fait partie de sa démarche d’adoration. »*

Frangois a voulu mettre le monde en état de fraternité et
en état de louange*. Les animaux ont une grande place dans
cette fraternité, et dans cette invitation a la louange. Notons
que les animaux vénéraient Fran¢ois, peut-€tre plus que
Frangois ne les vénérait*. Vis-a-vis des animaux, surtout les
plus doux, ou ceux qui avaient une valeur symbolique par
rapport 2 Dieu ou a Jésus-Christ, son attitude est extréme-
ment tendre.

Quoique mangeant fort peu, car il jeQinait de longues
périodes, Francois n’était pas végétarien, parce qu’un men-
diant dans une société qui n’est pas végétarienne manque-
rait souvent de courtoisie & I’égard de ceux qui lui donnent
de la nourriture, et il exprimerait un « pouvoir » qu’il pré-
tend refuser.

Dans notre culture oil le pouvoir est recherché active-
ment et ol il y a une prédominance du « désir d’exister
sans devoir dire merci a quiconque de sa propre
existence »* le message de Francois est plus nécessaire
que jamais. Mais cela suppose des étres qui cherchent la
« vérité de leur vie ».

« La sympathie, dés qu’elle remonte vers son principe,
perd son caractére de passivité et de partialité, pour devenir
une communion active a la valeur de I’étre et de la vie, par-
tout ou cette valeur se rencontre. De cet homme fraternel,
ami de toutes les créatures, rayonnent une force et une cha-
leur qui s'étendent a tous les étres, les pénétrent et les ren-
dent plus lumineux, plus vrais, plus paisibles. » +




42 alain j. richard

1) Legenda Major 8, 8 et 1 Celano 61.

2) 1 Celano 60 et Legenda Major 8, 8.

3) Legenda Major 8, 8.

4) Fioretti 22,

5) 3 Celano, Legenda Major 14, 6.

6) Leg. de Pérouse 110.

7) Idem.

8) Leg. Major 8, 6 ; ¢f. 2 Cel 165).

9) Leg. Major 8, 6.

10) 1 Celano 79.

11) 1 Celano 80 ; ¢f. Psaume 21,7.

12) L'étude faite par Bill Short a montré comment Pattitude de Frangois a
tranché sur le comportement des siécles précédents a I'égard des animaux.
13) 1 Celano 59 et aussi Leg. Major 12, 4.

14) Leg. Major 8, 9.

15) Fioretti 21.

16) 1 Celano 58.

17) Office dit de la Passion 9, 7 ; 10, 1-3 : 15, 9-10.

18) J'ai personnellement pu I'observer chez les Western Shoshone des
Etats-Unis (Nevada).

19) 11 faut noter toutefois que I’hagiographie patristique et moyenigeuse a
trés souvent décrit les saints obéis par les animaux, les protégeant souvent
des chasseurs et réalisant la paix entre animaux et humains. Cf. William

Short, Saint in the World of Nature: The Animal Story as Spiritual Parabole
in Medieval Hagiography (900-1200), Doctorat 4 I’ université Grégorienne,
Rome 1983 et « Hagiographical method in Reading Franciscan Sources »,
in Laurentianum 1988, n° 29, pp. 462-495.

20) Epitre aux Romains 8, 20.

21) Raniero Cantalamesa, « Saint Frangois et la création », dans Evangile
aujourd " hui, n° 176, p. 43.

22) Gérard Guitton, « Le bestiaire de Frangois », dans Evangile
aujourd hui, n° 175, p. 41.

23) Eloi Leclere, « La Paque verte de Frangois d’ Assise », dans Evangile
aujourd hui, n® 145, février 1990.

24) Salutation des Vertus, 17.

25) 2 Régle 5, 3.

26) 2 Régle 6, 2

27) Vie de frére Junipére, 10.

28) Eloi Leclerc, art. cité, p. 53.

29) Raniero Cantalamesa, art. cité, p. 41.

30) Eloi Leclere, art. cité, p. 52.

31) Cf. Damien Vorreux, Sainr Frangois d'Assise, Documents,
avant-propos, deuxiéme édition, p. 36.

32) Cf. 2 Celano 168.

33) Raniero Cantalamesa, art. cité, p. 44.

34) Eloi Leclerc, art. cité, p. 53.

UN ABONNEMENT A

{ 199 F vou- en dermere page)

vous IREZ MIEUX ET 'Nous AUSSI '




Les animaux

ont-ils des droits ?

BernArRD QUELQUEJEU*

*Professeur d'éthique philosophigue a I'Institut catholique
de Paris, directeur de La Revue des sciences philosophiques
et théologiques, Paris, Vrin.

uisque 'animal

n’est pas une

personne, il ne
peut étre sujet de
droit. Il meérite cepen-
dant d’étre connu
comme titulaire de
droits.

Une difficulté initiale

On ne remarque peut-étre pas assez souvent que la
maniére dont I’étre humain entretient avec 1’animal

une relation — ne serait-ce qu’une relation de connaissance
— obéit a une loi aussi inexorable qu’indépassable : nul
d’entre nous ne saurait aborder le monde des animaux sans y
projeter son propre univers, et d’abord son univers mental.
Qu’il le veuille ou non, qu'il le sache ou non, il marque ainsi
de maniere stricte une frontiére entre humanité et animalité.
Comment nous représenter le monde dans lequel vivent les
animaux, alors qu’ils nous sont, dans une trés large mesure,
inconnus et, a certains égards, inconnaissables ? C’est la une
difficulté initiale dont bien peu d’auteurs se sont avisés.
Certes, nombreux ont été et sont les essais, sinon pour
lever, du moins pour contourner cette difficulté initiale ;
nombreuses sont les disciplines qui se sont, depuis des
siecles, attelées & I’édification de connaissances scienti-
fiques, depuis les plus « dures » et les plus objectives —
anatomie, physiologie, théorie de I'évolution des especes,
écologie, etc. — jusqu’aux plus délicates et semées
d’embfiches épistémologiques — éthologie, sociologie des
comportements, psychologie, voire méthodes destinées a




44

bernard quelquejeu

explorer I'intelligence animale, sa cognition ou ses pratiques
de communication ou de « langage » (?), etc. Toutes ces
sciences de I'animal ont peu & peu amassé une impression-
nante somme de connaissances ', passionnantes A explorer
pour qui en manifeste le gofit, et dont il n’est pas sensé de
nier la valeur, mais qui ont aussi pour effet de dissimuler un
peu plus la difficulté initiale que nous soulignions en com-
mengant : nous ne pouvons pas nous empécher de définir
I’animal par la médiation de ses rapports a notre condition
humaine, et donc nous ne connaissons rien de sa condition
animale. Rien de sa nature, rien de son « monde », rien de
ses plaisirs, rien de ses peurs, rien de ses affects, rien de ses
souffrances. Dés que I’on y réfléchit un peu, on n’échappe
pas a la conclusion que personne d’entre nous ne sait, ni ne
peut savoir ce qu’est un animal.

I faut avoir une vive conscience de cette aporie originaire
deés que I’on s’interroge sur la question des droits des ani-
maux. Question débattue depuis des décennies et qui fait
aujourd’hui encore 1’objet de prises de position trés contra-
dictoires. La voie directe, qui consisterait & supposer connais-
sable — et connue — la nature de 1’animal, sa condition
propre, pour en déduire I’existence, la portée et les limites de
ses « droits », éventuellement opposables aux droits des
humains, cette voie directe nous est fermée. C’est sans doute
faute d’avoir pris acte de cette fermeture initiale que le débat
public concernant les droits des animaux offre le spectacle
d’une mésentente presque totale. Faut-il pour autant déclarer
forfait et affirmer que la question n’a pas de réponse, pour la
bonne raison qu’elle est probablement mal posée ?

Une voie indirecte : I’histoire

S i la voie directe n’est pas praticable, les voies indirectes,
elles, nous restent ouvertes. Ce n’est pas d’aujourd’hui
que les étres humains ont commerce avec les animaux, si
tant est que I’espéce humaine est apparue, au cours de 1’évo-
lution de la vie, dans un monde déja peuplé d’une extraordi-
naire diversité d’especes animales. Il a bien fallu — inéluc-

table nécessité — que I’homme apprenne a vivre 4 c6té des

animaux, et méme avec eux, et qu’il exerce a cet effet, au
fur et & mesure de sa propre évolution, les ressources que lui
offrait sa propre condition. Ainsi entrevoyons-nous une voie
indirecte peut-étre praticable : étudier I’évolution des com-
portements des hommes vis-a-vis des animaux, recueillir les
intuitions réfléchies que ces comportements n’ont pas man-
qué d’entrainer, porter sur ces comportements et ces évalua-
tions, a partir des nos convictions éthiques contemporaines,
un jugement moral, glaner les semences de sagesse disper-
sées au milieu de conduites violentes — cruelles, assassines,
sadiques —, et finalement tisser peu & peu le fil qui nous
permette de nous orienter aujourd hui pour édicter a nos
comportements vis-a-vis des animaux des regles a la fois
réalistes et sages, dignes de I’homme et de la place qu’il
revendique de prendre dans I’histoire de la vie.

S’il nous était loisible de scruter I’histoire lointaine des
relations que les humains ont nouées avec I’animal, nous
constaterions probablement ceci : I'idée que les animaux ont
droit & I'existence, qu’au moins certains d’entre eux doivent
€tre préservés & un titre ou a un autre, et que les plus faibles
d’entre eux, s’ils ne sont pas nuisibles, doivent étre protégés,
soignés et méme assistés, est une idée, fragile et dispersée, qui
s’est développée au méme rythme que I'idée, rigoureusement
opposée, que 'homme a tous les droits sur les animaux, que
la seule loi qui gouverne leurs rapports est la loi de la jungle,
et que le seul droit qui vaille ici est le droit du plus fort.

Cette conviction que I’animal doit étre préservé et que la
diversité des especes est un bien trés précieux a fait lente-
ment son chemin jusqu’a donner lieu, & 1I’époque moderne, 2
des tentatives pour inscrire cette conviction dans le droit.

Les premieéres
législations européennes

Pour ce qui regarde notre Europe, les premiéres appari-
tions de législations destinées & protéger les animaux
ont eu lieu au cours du dix-neuviéme si¢cle. En France, rele-
vons la loi votée en juillet 1850 & I’initiative du député




les animaux ont-ils des droits ? 45

bonapartiste Jacques Delmas comte de Gramont?. En
Angleterre, c’est dés 1824 qu’était fondée la célebre Society

for the Prevention of Cruelty to Animals par le révérend A.

Broone : elle recut en 1835 I"appui de la princesse Victoria
qui, devenue reine, lui accorda en 1840 I’autorisation d’utili-
ser le qualificatif prestigieux de Royal Society. Ce fut le
signal de I’apparition et du développement de puissants
mouvements de défense et de protection des animaux. De
quoi s’agissait-il en fait ? De protéger surtout les animaux
domestiques contre les mauvais traitements : violences, ali-
mentation insuffisante, privation de soins vétérinaires,
efforts excessifs, etc. ; le texte de loi du comte de Gramont
nomme explicitement les bétes de trait, de somme ou de

monture. C’est aussi vers la méme époque que s’est déve-
loppée un grand débat autour de la vivisection®. Ses parti-
sans soutenaient qu’elle n’est que I'inévitable contrepartie
de I’entreprise scientifique, effort conscient et délibéré pour
explorer et comprendre le réel, de sorte que si les législa-
tions protectrices de 1’animal étaient inspirées par une sorte
d’élargissement des sentiments humanitaires a 1’univers de
la vie animale, les protestations contre la vivisection apparu-
rent souvent comme une véritable défiance envers les entre-
prises du savoir humain, se révélant ici « inhumain ». Le
débat n’a pas manqué de retentir directement sur les concep-
tions relatives aux droits de I’animal.




46

bernard quelquejeu

Une Déclaration universelle
des droits de 'animal

D;ms le registre des droits de I’homme, les déclarations
et législations nationales ont historiquement abouti, au
sein des institutions internationales, a la Déclaration univer-
selle des droits de I’homme, adoptée et proclamée a Paris le
10 décembre 1948 par I’ Assemblée générale des Nations
unies. Une dynamique analogue, en dépit de maintes diffé-
rences, s’est produite pour ce qui regarde les droits de I’ani-
mal. Les mouvements de défense et de protection des ani-
maux ont souhaité unifier leurs conceptions et leur donner une
audience internationale : sous I’égide de la Ligue francaise
des droits de I’animal, une Déclaration universelle des droits
de I’animal a ét€ proclamée a Paris le 15 octobre 1978

La structure générale de cette Déclaration universelle
est, en gros, calquée sur celle des droits de 1’homme de
1948. Certains expressions méritent particulierement d’étre
relevées : aprés cing considérants qui indiquent le sens et la
portée de la démarche, la Déclaration affirme « les droits
égaux de tous les animaux a l'existence dans le cadre des
équilibres biologiques » (souligné par nous) a ’article 1, et
« le droit de toute vie animale au respect » (article 2) ; elle
envisage que la mise & mort d'un animal soit « nécessaire »,
mais requiert que celle-ci soit « instantanée, indolore et
non génératrice d’angoisse » (article 3) ; elle se préoccupe
de I'animal sauvage (article 4), de I’animal domestique
(article 5), de I'expérimentation sur I’animal, qui « viole les
droits de I'animal quand elle implique souffrance physique
ou psychique » (article 6) ; elle appelle génocide « tout acte
compromettant la survie d’une espéce sauvage » (article 8) ;
enfin elle appelle & la reconnaissance de la « personnalité
Juridique » de 1’animal, de ses droits & la présence de
« représentants » au sein des organismes internationaux
(article 9) et termine sur 1’exigence de 1’éducation et de
I’instruction publique pour conduire 1’homme, d&s son
enfance, a respecter les animaux.

On 'aura remarqué : ce texte porte quelques traces des
débats qui n’ont pas manqué de surgir lors de sa rédaction ;

certaines expressions, certaines précautions sont visiblement
le résultat de compromis rédactionnels. I1 me semble que,
telle qu’elle a été finalement proclamée, cette Déclaration
n’est pas parfaite : elle n’est pas compléte, elle ne discerne
sans doute pas suffisamment entre les diverses espéces ani-
males qui n’ont pas forcément vocation a jouir des mémes
droits et plusieurs de ses formules prétent le flanc a la cri-
tique ou a la contestation. Néanmoins, elle me parait refléter
avec bonheur les sentiments et les convictions éprouvés
depuis des siécles par des générations d’amis des bétes,
scandalisés par les violences que d’autres humains leur infli-
gent ; elle rassemble et unifie les apports de beaucoup de
mouvements nationaux de défense des animaux, en leur
assurant 1’autorité morale d’une Déclaration universelle
elle jette les premiéres bases, acceptables par beaucoup,
d’une éthique universaliste du respect des animaux. A ce
titre, et malgré ses limites, il n'est pas douteux qu’elle ait
constitué un fait notable d’opinion publique internationale et
qu’elle continue de jouer un role indéniable dans 1’avancée
d’une large prise de conscience des violences que I’espece
humaine a exercées et continue d’exercer a 1’égard des
especes animales.

S’agit-il réellement de « droits » ?
Un premier balisage

On peut donc, comme nous venons de 1’esquisser,
prendre acte d’une longue tradition en humanité, qui
professe que les animaux ont droit a I’existence et a I’inter-
diction de certaines conduites a leur égard. Reste la question
de confiance, qui est une question théorique et philoso-
phique : s’agit-il réellement de « droits » ? Comment com-
prendre la notion de droit lorsqu’on I’applique a I’individu
animal ou a I’espéce animale ?

Commengons par baliser la question en écartant deux
interprétations opposées, I’une par défaut, I’autre par exces,
de la thématique des droits de I’animal. On peut d’abord se
contenter de faire de I’expression « droits de ’animal » le




T,
jui
or-
on
0-
m-
du

les animaux ont-ils des droits ? 47

simple indicateur d’un malaise, destiné a signaler que
I’appropriation du monde animal par I’homme, gouvernée
par la maxime cartésienne. « Se rendre maitre et possesseur
de la nature », ne va pas de soi et qu’il y a la une interroga-
tion éthique qu’il ne nous est pas loisible d’étouffer. On
peut, & I’opposé, entendre la revendication en faveur des
droits de I’animal comme s’il s’agissait de faire des bétes
d’authentiques sujets de droits. 1l n’y a aucune difficulté a
manifester I’absurdité d’une telle notion des droits des ani-
maux : la béte est constitutivement incapable de concevoir ce
qu’est une prérogative juridique, inapte a exercer des droits
subjectifs ; elle est constitutivement incapable de se faire une
idée adéquate du crime et du délit, de I’autorité qui punit ;
elle est constitutivement incapable de se faire la moindre
idée de la nature symbolique du chatiment lui-méme. La béte
n’est donc pas une personne, au sens juridique et moral du
terme *. Soutenir 1’existence de tels droits, ce serait
confondre deux catégories d’étres que toute la tradition libé-
rale de I’humanisme juridique moderne n’a cessé de vouloir
distinguer : les étres de nature et les étres de liberté.

En fait, celui qui veut donner un sens acceptable a la
notion de droits de I’animal entend bien écarter ces deux inter-
prétations, dont I'une peche par défaut, et ’autre par exces : il
veut faire plus qu’indiquer un malaise ou signaler une vague
urgence morale ; pour autant, il n’entend pas réclamer pour
I’animal la dignité de la personne et le statut plénier de sujet
de droit. Entre I'une et I’autre de ces interprétations qu’il récu-
se, n’y aurait-il pas la place d’une interprétation moyenne de
la notion de droit qui révélerait ici sa pertinence ?

L’animal : non « sujet » de droit,
mais « titulaire » de droits

Nous pouvons ici faire écho aux analyses du philosophe
américain J. Feinberg®, I’un des plus intéressants & avoir
argumenté le concept de droit des animaux. Il pense avant
tout aux droits-titres ou aux droits-requétes : il s’agit d'un
droit que je posséde contre quelqu’un, lequel, de ce simple

fait, est placé dans I’obligation corrélative d’agir 8 mon égard
de fagon déterminée ; son paradigme est celui qu’un créan-
cier peut exercer a 1'égard d’un débiteur. Je remarque que
cette acception rejoint assez directement la doctrine classique
relative aux droits de ’homme, qui distingue les droits-liber-
tés (ceux de la « premiére génération ») et les droits-créances
(ceux dits de la deuxiéme génération). Les premiers, énoncés
par les grandes Déclarations francaises et américaines de la
fin du XVIIE siécle, sont les « droits de... », les grandes
libertés attributs de la personne humaine, qui peuvent se
déployer dés qu’est garanti par I’autorité I’exercice d’une
maniére d’étre de I’individu, et dont le paradigme est le droit
politique. Les seconds, les droits-créances, peu a peu formu-
1és au cours du XIX® siécle, ont pour paradigme les droits
sociaux : ils sont les « droits a... », ceux qui constituent une
créance de I'individu sur autrui, et ne peuvent recevoir réali-
sation que si une prestation déterminée est consentie.

Selon J. Feinberg, on peut, sans absurdité, affirmer que
les animaux — ou du moins certains d’entre eux — posse-
dent bel et bien des droits-créances contre les humains. Cette
maniére de voir se démarque nettement de la thése parfois
soutenue, selon laquelle les humains auraient des devoirs
envers les animaux sans que ceux-ci, a proprement parler,
aient des droits a ’encontre des humains. Si I’on y réfléchit
tranquillement, les législations auxquelles nous avons fait
allusion ci-dessus ont bien pour finalité directe de protéger
les animaux eux-mémes, et elles formulent bel et bien des
obligations envers eux. L’animal n’est pas une personne : il
ne peut étre sujet de droit au sens de la tradition de I’huma-
nisme juridique ; il n’en est pas moins digne d’étre reconnu
comme titulaire de droits. La loi peut et doit le protéger, €éri-
ger autour de lui une sorte de périmetre protecteur et sanc-
tionner ceux qui y pénetrent.

Une protection de ses intéréts

‘existence de législations protectrices, selon J.
Feinberg, prouve donc d’abord que les animaux sont
protégés pour eux-mémes, et jouissent a ce titre de véritables




bernard quelquejeu

’homme se voit conférer I'exclusivité du droit. »

droits-requétes. Elle prouve plus : elle signifie que les ani-
maux sont protégés en fonction d’intéréts qui sont les leurs.
Cette seconde affirmation exige tout un développement qu’il
n’est pas nécessaire de détailler ici, et qui consiste d’abord a
rapprocher la situation des animaux a d’autres catégories
d’étres : les incapables mineurs, les simples d’esprit, les
déments, les vieillards séniles ou les enfants en bas dge.
Tous ces étres, en effet, n’interviennent dans le droit qu’a
titre d’étres représentés. Or il existe deux facons d’étre
représenté : la représentation d'une volonté (un notaire rédi-
geant le texte d’une donation entre vifs agit selon la volonté
et les instructions du donateur), et la représentation des inté-
réts (le cas type est celui d’un adulte sous tutelle, représenté
par un tuteur qui protége ses intéréts). Il n’est pas incompreé-
hensible que certaines conditions d’indigence, de pénurie ou
d’indignité soient révélatrices de droits : ceux-ci n’ont pas
besoin pour exister d’étre revendiqués par un sujet actuelle-
ment libre et rationnel, ni méme reconnus de lui : ils élévent
une barriére protectrice autour d’intéréts estimés essentiels
et sont destinés a empécher 1'apparition de situations intolé-
rables. C’est selon ce second type que J. Feinberg envisage
la notion de droit des animaux : ceux-ci sont effectivement
protégés en fonction d’intéréts qui sont les leurs. Reste a
préciser quelle est la nature de ces intéréts.

« Ou les hommes ou les animaux » ?

ci et 1a, dans des articles de journaux ou de revues, dans des livies méme, on trouve cette maniére dis-
« I jonctive d'analyser les enjeux historiques et philosophiques : ou les hommes ou les animaux. S'énonce
alors, comme en une orthodoxie, la proposition élémentaire et implicite d’une doctrine humaniste, ratio-
naliste et démocratique, a 'aune de laquelle on entend considérer les maniéres philosophiquement minoritaires

de penser les rapports de 'humanité a I'animalité comme une dépravation perverse du sentiment, comme une
symbiose gateuse, ou encore comme une dérive déconstructionniste irresponsable. La droiture philosophique
exigerait alors que nous soyons convaincus de la cohérence et de la pertinence du syllogisme a partir duguel

2

Elisabeth de Fontenay, « La raison du plus fort », préface a Plutarque, Trois Traités sur les animaux, Pol, 1992.

Des intéréts liés
a la vie « conative »

L a tradition occidentale de la philosophie du droit, avec
une certaine brutalité, ne reconnait que deux grandes
especes d’€tres : les personnes et les choses. Entre les deux,
rien. I n’est pas étonnant qu’elle n’ait guere montré d’apti-
tude a faire une juste place aux animaux, qui ne sont pas
des personnes, mais qu’il est insupportable d’assimiler sim-
plement a des choses. La solution consiste a penser le statut
d’étres intermédiaires, qui n’aient pas la capacité rationnel-
le et la liberté de la personne, mais qui manifestent une
organisation et des aptitudes caractéristiques d’un niveau
original de vie.

J. Feinberg propose de mettre en valeur et d’analyser ce
niveau spécifique, auquel il donne un nom propre : la vie
conative. 1.’adjectif — qui vient du latin conatus, « effort »,
« tentative », « entreprise » — peut surprendre, mais le sub-
stantif, lui, connait une longue et instructive histoire dans la
tradition européenne de la philosophie. Il a un sens étendu
chez saint Augustin, qui I’assimile & une forme de I’amor,
c’est-a-dire I'amour de soi et I’affirmation de ’étre chez
toute créature, méme dépourvue de vie sensitive et de vie

=Y

R —

[ D = T




ce
vie

1b-
la
du
or,
167
vie

les animaux ont-ils des droits ? 49

végétative (¢f. Cité de Dieu, XI, 27). Il a encore une trés
large signification chez Spinoza, qui en fait un concept
architectonique de son Ethique : le conatus est la tendance
d’un étre a la préservation de sa vie et de sa nature ; Spinoza
I’identifie souvent a I’essence actuelle de toute réalité
(Ethique, TII propositions 5 et 6). Plus restrictifs, et donc
plus spécifiques et intéressants aux yeux de J. Feinberg, les
stoiciens (Diogeéne Laerce, Cicéron) réservent le conatus a
toute une classe d’étres vivants supérieurs, ceux qui sont
animés par des tendances et par des désirs, ceux qui sont
capables de formes spécifiques de connaissance de ce qui
convient a leur nature, et qui sont donc susceptibles de
conduites et de comportements manifestant un instinct de
conservation qui pousse I’animal a rechercher ce qui lui
convient naturellement et & vivre conformément & sa condi-
tion (¢f. Cicéron, De finibus, 111, 5, 16).

Pour J. Feinberg, une vie conative est une vie assez
organisée et structurée pour que des visées et des désirs sy
éprouvent, pour que des formes de représentation et de
connaissance s’y expriment, pour que des capacités de
comportements et de conduites (que I'on peut qualifier
d’intentionnelles) s’y exercent en vue de rechercher ce qui
est approprié a sa condition naturelle. Avec I'élaboration
réfléchie d’un niveau spécifique de vie, la vie conative,
J. Feinberg parvient a affirmer, contre la tradition de
I’humanisme juridique moderne, qu’on peut penser le sta-
tut d’étres intermédiaires entre la personne, rationnelle et
libre, et la simple chose.

On doit aussitt noter que la vie conative place, si I'on
ose dire, la barre assez haut. Tous les animaux ne la fran-
chissent pas. Cela ne veut sfirement pas dire que ceux qui ne
la franchissent pas soient entierement dépourvus de droits :
mais, positivement, cela signifie que ceux qui la franchissent
se trouvent ainsi titulaires de droits que les autres n’ont pas.
La Déclaration universelle des droits des animaux 1’ affirme
expressément dans son deuxieme considérant : « Tout ani-
mal doté d’un systéme nerveux posséde des droits particu-
liers. » Déterminer le contenu concret de tels droits mérite
des analyses ultérieures dont le principe réside dans ce qui
précéde : il s’agit d’évaluer — autant que faire se peut — la

complexité et la richesse de la vie mentale de I’animal qui
mene une vie conative.

L’individu animal
comme « sujet d’'une vie »

C’CSI au philosophe américain T. Regan’ qu’il nous faut
recourir pour prolonger les réflexions de J. Feinberg. 1l
propose d’abord une analyse de la vie mentale animale. S’il
est possible et pertinent d’attribuer aux animaux — a tout le
moins a certains d’entre eux — des désirs, il est alors néces-
saire de leur attribuer aussi la capacité de former des repré-
sentations, celle d’avoir des souvenirs et des anticipations,
celle de manifester une vie émotionnelle ; enfin, dans I’ordre
pratique, il est nécessaire de leur attribuer la capacité d’agir
de maniére intentionnelle. La vie animale, celle que
Feinberg appelait conative, est ainsi susceptible d’atteindre
un haut degré de complexité et de richesse. Certains ani-
maux ont une vie mentale assez complexe pour avoir une
expérience propre de leur bien-étre : selon une expression
typique de la langue anglaise, ils disposent d’une capacité
assez organisée pour que « ce qui leur arrive leur importe ».
La suite dérive immédiatement de ces prémisses : la vie
mentale de certains animaux — méme si elle nous demeure
irrémédiablement inconnaissable — est suffisamment homo-
logue a la vie mentale des étres humains pour que les restric-
tions normatives qui pésent sur nos conduites a 1’égard
d’autrui donnent lieu a des restrictions normatives homo-
logues pesant sur nos conduites a 1’égard des animaux. Ces
restrictions doivent étre formulées en termes de droits.
Pourquoi ?

Les « intuitions réfléchies » relatives au traitement des
animaux — celles dont nous avons parlé au début de cet
article — ont un contenu qui peut étre universellement for-
mulé comme suit : « il est moralement condamnable d’infli-
ger aux animaux des mauvais traitements injustifiés » ; c’est
le principe de (non)-dommage. Contre les utilitaristes qui
sont rarement en mesure de penser le principe de (non)-
dommage dans toute sa radicalité, parce qu’ils n’ont pas une




50

bernard quelquejeu

conception adéquate de la valeur de I'individu, T. Regan
défend une conception selon laquelle I’individu de vie men-
tale complexe possede une valeur inhérente, non négo-
ciable. Il I’exprime en parlant des individus qui sont
« sujets d’une vie ».

Qu’est-ce qu’étre le sujet d’une vie ? On peut dire
I"essentiel en quelques lignes. C’est éprouver des désirs et
des préférences ; avoir des perceptions, des représentations,
des souvenirs, des anticipations ; agir intentionnellement (ce
qui ne veut pas dire rationnellement) pour atteindre un but ;
manifester une vie émotionnelle ; avoir un sens du futur,
tout spécialement de son propre futur ; manifester un certain
type d’unité mentale ou psychique a travers la durée ; étre
capable de ressentir si se trouve promu ou au contraire entra-
vé un « welfare » personnel, un bien-étre, comme 1’avaient
pressenti les stoiciens. Par welfare, il faut entendre la satis-
faction des tendances essentielles de sa condition, satisfac-
tion orientée dans le sens d’un accomplissement de ses
potentialités. Certains animaux sont indiscutablement les
« sujets d’une vie » : il s’ensuit qu’ils sont titulaires de
droits, méme s’ils ne le savent pas.

I1 s’agit de droits fort contraignants aux yeux de
T. Regan. Celui-ci considére comme moralement injusti-
fiables des pratiques ou des institutions comme la chasse, la
péche, les cirques, les zoos, I’élevage intensif, etc. Mais
aussi — ce qui me parait au moins mériter une discussion
ultérieure — 1'expérimentation sur I’animal dans une pers-
pective biologique ou médicale, quand bien méme des béné-
fices considérables, scientifiques ou thérapeutiques en
seraient attendus. T. Regan se révele par 13, non seulement
comme un théoricien, mais aussi et surtout comme un mili-
tant de droits forts pour les animaux.

Résumons-nous. La voie indirecte que nous avons suivie
dans notre réflexion nous a amenés a recueillir les semences
de sagesse, les intuitions réfléchies que des humains ont
manifestées au cours de I’histoire, dispersées au milieu de
conduites violentes et cruelles vis-a-vis des animaux, et qui
ont trouvé, dans les I€gislations européennes du dix-neuvié-
me siécle, et finalement dans la Déclaration universelle des

droits de ['animal de 1978, une expression digne de
I’homme et de la place qu’il doit prendre dans I’histoire de
la vie. Ces prises de position pratiques en faveur de « droits »
des animaux ont regu une solide justification théorique dans
les réflexions qui ameénent & considérer qu’avoir des intéréts
liés a une vie conative (J. Feinberg) ou étre le sujet d'une vie
(T. Regan) est condition nécessaire et suffisante pour confé-
rer d’authentiques droits et pour obliger a la protection du
titulaire de ces droits.

Une attitude active de non-violence & I’égard des ani-
maux recoit donc, de cette reconnaissance de leurs droits,
une indéclinable caution. Les autres contributions de ce
numéro d’Alternatives non-violentes en dessinent certaines
figures. Nous conclurons ces pages en lisant un beau texte
de Marguerite Yourcenar, qui souligne avec force les liens
souvent secrets, mais toujours €troits, qui unissent nos atti-
tudes vis-a-vis de nos semblables avec les comportements
que nous exergons envers les animaux : « Soyons subversifs.
Révoltons-nous contre l'ignorance, l'indifférence, la cruau-
t1é, qui ne s’exercent si souvent contre I’homme que parce
qu’elles se sont faites la main sur les bétes. Rappelons-nous,
s'il faut toujours tout ramener a nous-mémes, qu’il y aurait
moins d’enfants martyrs s'il y avait moins d’animaux tortu-
rés, moins de wagons plombés amenant a la mort les vic-
times de quelconques dictatures, si nous n’avions pris
[’habitude des fourgons oit des bétes agonisent sans nourri-
ture et sans eau en attendant I'abattoir. »* L

1) On en aura une idée en consultant le gros livre publié en 1998 sous la
direction de Boris Cyrulnik, Si les lions pouvaient parler. Essais sur la
condition animale, Paris, Gallimard (coll. « Quarto »), 1998, véritable
somme de | 536 pages.

2) Voir les délibérations et discussions parlementaires relatives a cette
proposition de loi dans L. Ferry et C. Germé, Des animaux et des hommes,
Paris, Librairie générale francaise, 1994.

3) Sur ce débat, voir N. Rupke (éd.), Vivisection in Historical Perspective,
London, Routledge, 1987. On cite souvent la célébre lettre de Richard
Wagner, Lettre ouverte @ Monsieur Ernst von Weber, 1879 ; qui en appelle
i la pitié schopenhauérienne contre « la torture scientifique ».

Cf. 1.-Y. Goffi dans le livre cité en note 1, p. 890.




eS8,

elle

les animaux ont-ils des droits ? 51

4) Le texte de cette Déclaration est reproduit ci-dessous en encadré.

5) Il suffira ici de se référer a la définition classique de Bogce, qui a
traversé des siecles de pensée occidentale en matiére de morale et de
métaphysique : « Persona proprie dicitur naturae rationalis individua
substantia », Contra Eutychen et Nestorium.,

6) Né en 1926, J. Feinberg est I"auteur d’un ouvrage fondamental sur les
limites du droit pénal. Deux articles de lui concernent notre propos : « The
Rights of Animals and Unborn Generations » (1974) et « Human Duties
and Animals Rights » (1978), tous deux repris dans Rights, Justice and the
Bounds of Liberty, Princeton 1980. Je m'aide ici de I'excellente
présentation qu’en a donné Jean-Y ves Goffi dans le chapitre « Droits des

animaux et libération animale » du livre Si les lions pouvaient parler. Essai
sur la condition animale, cit€ en note 1. Cet article inspire, parfois
directement, plusieurs développements dans la suite de mon texte.

7) T. Regan est un philosophe de grande réputation. Il a présidé la
prestigieuse American Society of Value Inquiry. Son ouvrage The Case for
Animal Rights, London, Routledge & Kegan Paul, 1984, fait figure de
grand classique, a I'instar des grands livres de R. Nozick ou de J. Rawls.
Cf. I'article de J.-Y. Goffi cité en note 6, pp. 897-902.

8) Message a I'(Euvre d’assistance aux bétes d'abattoir, Paris,
Gallimard, 1977.

Considérant que la Vie est une, tous les étres vivants
ayant une origine commune et s’étant différenciés au
cours de 'évolution des espéces,

considérant que tout étre vivant posséde des droits
! naturels, et que tout animal doté d'un systeme nerveux
posséde des droits particuliers,

considérant que le mépris, voire la simple méconnais-
sance de ces droits naturels provoque de graves
atteintes a la Nature et conduisent 'homme a com-
mettre des crimes envers les animaux,

considérant que la coexistence des espéces dans le
monde implique la reconnaissance par |'espéce humai-
ne du droit a I'existence des autres espéces animales,
considérant que le respect des animaux par 'homme
est inséparable du respect des hommes entre eux,

il est proclamé ce qui suit :

Déclaration universelle des droits de Panimal

proclamée a Paris le 15 octobre 1978

Article premier

Tous les animaux ont des droits égaux a I'existence
dans le cadre des equilibres biologiques.

Cette égalité n'occulte pas les diversité des espéeces et
des individus.

Article 2
Toute vie animale a droit au respect.

Article 3
1. Aucun animal ne doit étre soumis a de mauvais trai-
tements ou a des actes cruels.

2. Si la mise a mort d’'un animal est nécessaire, elle
doit étre instantanée, indolore et non géenératrice
d'angoisse. TSVP




52 bernard quelquejeu

3. L'animal mort doit étre traité avec décence.

Article 4

1. L'animal sauvage a le droit de vivre libre dans son
milieu naturel et de s’y reproduire.

2. La privation prolongée de sa liberté, la chasse et la
péche de loisir, ainsi que toute utilisation de I'animal
sauvage a d'autres fins que vitales, sont contraires a
ce droit.

Article 5

1. L'animal que 'homme tient sous sa dépendance a
droit a un entretien et & des soins attentifs.

2. Il ne doit en aucun cas étre abandonné, ou mis a
mort de maniére injustifiée.

3. Toutes les formes d'élevage et d'utilisation de I'ani-
mal doivent respecter la physiologie et le comporte-
ment propre a l'espéce.

4. Les exhibitions, les spectacles, les films utilisant des
animaux doivent aussi respecter leur dignité et ne com-
porter aucune violence.

Article 6

1. L'expérimentation sur 'animal impliquant une souf-
france physigue ou psychique viole les droits de I'ani-
mal.

2. Les methodes de remplacement doivent étre déve-
loppées et systématiqguement mises en ceuvre.

Article 7

Tout acte impliquant sans nécessité la mort d'un ani-
mal, et toute décision conduisant & un tel acte consti-
tuent un crime contre la vie.

Article 8
1. Tout acte compromettant la survie d’'une espéce
sauvage, et toute décision conduisant a un tel acte
constituent un génocide, c'est-a-dire un crime contre
'espéce.
2. Le massacre des animaux sauvages, la pollution et
la destruction des biotopes sont des genocides.

Article 9
1. la personnalité juridique de 'animal et ses droits doi-
vent étre reconnus par la loi.
2. La defense et la sauvegarde de I'animal doivent
avoir des représentants au sein des organismes gou-
vernementaux.

Article 10
L'éducation et l'instruction publique doivent conduire
I'lhomme, dés son enfance, a observer, a comprendre
et a respecter les animaux.

¢

Meezzwwv

e Rl m‘&?{‘g’mym




oAl . )

Les enjeux

de nos choix
alimentaires

FrépEric VANPOULLE*

*Ingénieur agronome, arboriculteur bio ; ancien animateur
syndical de la Confédération paysanne ; président de [I’association
“Culture Bio”, Crotigné, 35 580 Guichen.

chaque repas,

nous faisons

des choix qui
contribuent a orien-
ter un type d’agricul-
ture et notre relation
aux animaux.

L’animal, machine a produire
ou étre a élever ?

ans le mot agriculture, il y a « culture » et « culte ».

Dans les anciennes civilisations, 1'agriculture était
étroitement liée au sacré et au religieux, lesquels condition-
naient les relations de 1"homme et des animaux.
Maintenant, la culture dominante est scientifique, voire
scientiste ; elle est matérialiste, voire mécaniste. L'écono-
mie devient I'étalon de jugement.

Aussi I’agriculture dominante est-elle le reflet des pen-
sées de I’environnement social.

L’animal, tendanciellement, tend a devenir un instru-
ment, une machine a produire a moindre cotit. La pensée,
s’inspirant de la réussite des modeles industriels, cherche a
transposer au monde du vivant.

L’agriculture industrielle spécialise et instrumentalise.
C’est particulierement vrai des volailles et des porcs. Le
paysan n’est plus ; voici ’exploitant agricole — les mots
sont significatifs — ; voici I'aviculteur et le producteur de
pOICS. ..




54 frédéric vanpoulle

_uand on parle de res;::ect de Ihomme pour 'ani-

un peu aux autres regnes du vivant :

scopiques du sol..

herbicides, des fongicides et des insecticides. Ainsi un ble
recoit couramment un raccourcisseur de paille, un herbici-
de au moment du semis, un autre au printemps, parfois un

cides contre les maladies. C'est souvent rentabie par Ees
augmentations de rendement !

Un blé bio sera 5|mp{ement hersé pour Elm:ter ies mau-
vaises herbes ; il sera inséré dans une rotation. Il est clair
que les populatrons seront plus riches et importantes dans
la parceile bio. Pour Iarboncu!ture c'est encore pire :
vingt-cing a trente traitements, avec des produus pas du
tout anodins, sont courants.

L'agriculture intégrée ou raisonnée se veut plus ratfon-
nelle en raisonnant bien les traitements, en utilisant les

mal, on pense facilement implicitement animaux
domesthues superieurs, a sang chaud. Pensons_
les oiseaux sau-
vagee les insectes, les vers de terre, les ammaux micro-

L'agriculture conventlonnelle utshse des acancndes des- ' -
__connaissances émergent. Mais cette agrrcu!ture sera-t-elle

insecticide anti-puceron, trés souvent deux ou trois fongi-

Et les autres regnes ammaux

possabllrtes natureiles et agronomrques La bonﬂe dose au

bon moment, en fonction de seuils d' mfestaiaon F ut:hsatlon

de produits peu nocifs et sélectifs, l'utilisation d'insectes
utiles font partie de ses objectifs. Clest certes un progres,

surtout si les agrlculteurs font cela smcerement et non

_ pour « communiquer ». Grace a ces recherches, avec des

moyens importants, des nouveaux outils et des nouvelles

reellement raisonnable ? Sera-t-elle sage 7 Le raisonne-
ment est d'abord economigue, micro-économique a court

_terme. Des traitements, dont beaucoup restent suspects,

gagneront en fait une simple image de raison. Les multina-
tionales ont dailleurs de grands moyens de communica-
tion (et aussi d'occultation). - -

L'utilisation d' engrais. soiubles comme Iammonltrate:
n'est-elle pas a la base d'un déséquilibre de départ 2 Ce

déséquilibre n ‘est-il pas une des causes des ma¥adses et

infestations d'insectes nuisibles ? On reste dans une
logique de guerre, on ne cherche pas suffnsamment a
remonter aux causes profondes des problemes

F.. Vanpou!le; '

Le hors-sol, archétype
de 'agriculture industrielle

On parle d’agriculture hors-sol : c’est-a-dire qu’on peut
trés bien n’avoir qu'un batiment et acheter tous les ali-
ments, céréales de la Beauce, soja transgénique du Brésil,
manioc de Thailande, farines animales un temps anglaises...
Dans sa courte vie, de plus en plus courte « grice » aux
gains de productivité, le poulet a un espace vital restreint
parmi des dizaines de milliers de congénéres, toujours 2
I"intérieur. Des élevages de 100 000 poulets sont courants.
Nos volatiles sont en cages, sur plusieurs niveaux, avec une
surface €quivalente a deux feuilles de papier 21x29,7.
Antibiotiques, anticoccidiens sont la rangon de cette concen-
tration. Des antibiotiques, 2 dose infrathérapeutique, sont
rajoutés a I’alimentation pour améliorer la croissance.

Ces concentrations se retrouvent en production porcine
et I'on réussit a transformer une richesse — les déjections
animales — en un déchet problématique polluant les eaux.
Car la concentration est aussi géographique : la Bretagne,
les Pays-Bas, le Danemark... Elle est aussi sociale car un
€leveur a de plus en plus de production, « rationalisation » et
mécanisation aidant.

A I"opposé, des régions agricoles se retrouvent presque
sans €levage, obligeant a utiliser uniquement des engrais
chimiques comme I’ammonitrate. D’autres régions, sans
vocation céréaliere ou végétale, se désertifient.

Ce systéme rationnel a réussi en termes de prix bas de
I’alimentation. Mais il commence 2 générer des probleémes,
des questions, des oppositions :

* place de I’animal, responsabilité de I’homme envers lui ;
* pollutions des terres et des eaux ;



L

les enjeux de nos choix alimentaires 55

« résidus médicamenteux dans la viande ;
* adaptations de pathogénes aux antibiotiques, privant la
médecine humaine de certains antibiotiques précieux ;

* quid de I'utilisation des nobles céréales et des terres cor-
respondantes pour des animaux ?

* quid de I'importation d’aliments de régions du monde ol
des habitants sont malnutris ?

On sait en effet que ’on peut nourrir beaucoup plus de
monde avec une nourriture peu carnée.
» Contradictions entre différentes activités économiques :
tourisme, ostréiculture, mytiliculture perturbés par les pollu-
tions, les « marées vertes » malodorantes dues a la proliféra-
tion des algues (Bretagne)...

A ces questions et oppositions, cette agriculture cherche
a s’adapter surtout par des réponses techniques : par
exemple des systémes industriels de dépollution des lisiers
de porcs. Pour les ruminants, la situation est moins poussée.
Les vaches ont besoin de fourrages grossiers comme I’herbe,
le foin, le mais plante entiere. Il n’est pas rentable de trans-
porter sur de longues distances ces fourrages. Aussi les
fermes ont plus de terres, et la réglementation des quotas lai-
tiers a limité la taille des élevages. Cependant, les animaux
sont écornés, I’'insémination est artificielle, la sélection de

¢ shfs phs!
L’émbﬂu.ﬁée-}

plus en plus poussée. Les engrais, 1’achat d’aliments
concentrés (céréales et protéagineux) permettent d’augmen-
ter les cheptels par hectare. LA aussi, des probléemes de pol-
lutions par les nitrates et les phosphates se posent de plus en
plus. La durée de vie moyenne des vaches laitiéres se rac-
courcit avec moins de trois lactations : les vaches nourries
avec beaucoup d’ensilage ont le foie cirrhosé. Pourtant une
vache peut avoir dix, voire quinze lactations.

Les céréales a paille, les mais, les cultures en générale
regoivent des herbicides, des fongicides. D’oll des pollutions
des eaux — et méme de I’air. D’oll des questions sur les
résidus dans I’alimentation.

Réactions des agriculteurs,
des environnementalistes
et des consommateurs

La majorité des agriculteurs, par nécessité économique,
sous I'influence de la pression 2 la baisse des prix agri-
coles, parfois par goiit d’un certain « modernisme » a suivi
plus ou moins ces évolutions.

Mais les contradictions sont apparues a plus d’un.
D’abord des contradictions agronomiques : la spécialisation
appauvrit la diversité des cultures et donc des rotations. Les
problemes de sols, de mauvaises herbes augmentent. La
concentration des élevages concentre les maladies.

Les questions sociales ont aussi émergé. L’agriculture
emploie de moins en moins de monde et les agriculteurs
dépendent de plus en plus de I’agro-industrie et de la grande
distribution.

L’agriculture paysanne,
concept syndical

insi est née, sous I'impulsion d’un syndicat « paysan »,
la Confédération paysanne, la contestation de cette
agriculture industrielle. La nouvelle star médiatique José
Bové a bien popularisé ce combat et la valorisation de cette




56

fréderic vanpoulle

agriculture qu’il qualifie de « paysanne ». Cette agriculture
se veut liée au pays, créatrice d’emplois, respectueuse de
I’environnement. La Confédération paysanne cherche a
réorienter les politiques agricoles. La stratégie passe par
des alliances avec les mouvements écologistes et les
consommateurs.

Il y a des succes. Ainsi I'interdiction européenne de la
« BST », hormone artificielle pour stimuler la production
laitiere. Ainsi un coup de frein réel donné aux
« Organismes génétiquement modifiés ». Les combats
s’internationalisent et se globalisent comme on a pu le voir
a Seattle (USA) lors de la conférence de 1'Organisation
mondiale du commerce (OMC).

Des évolutions se font indéniablement (parfois plus dans
les discours que dans la réalité) : ainsi le ministre de 1’agri-
culture frangais Jean Glavany parle de répondre aux « nou-
velles attentes de la société ». 1] a institué les « Contrats ter-
ritoriaux d’exploitations » (CTE), une logique de projet pour
des fermes voulant créer de ’emploi ou améliorer leurs per-
formances écologiques. Le budget des CTE représente envi-
ron 2 % des primes de la Politique agricole commune (Pac)
pour la France.

La politique européenne introduit du « vert » dans son
budget, tiré par les pays du Nord. Mais c’est encore timide.
En 1999, les « mesures agri-environnementales » représen-
taient 1 % en Bretagne des primes au mais, une culture peu
favorable a I’environnement. Ce méme mais « consomme »
60 % des pesticides utilisés en Bretagne.

Des réglementations se discutent ou se discuteront, par
exemple sur le « bien-étre animal » ou sur les antibiotiques
dans I’alimentation animale.

L’agriculture durable,
enjeu et exercice de style

l I n nouveau vocable, I'agriculture durable, a fait une
entrée fracassante, versant agricole des idées de
« développement durable » suite & la conférence de Rio

(juin 1992). Il s’agit de s’assurer du caractére durable de
I’agriculture sous trois angles : environnemental, social et
€conomique. L’enjeu est d’importance : a I’échelle mondia-
le, on perd des surfaces agricoles importantes par érosion,
stérilisation par de mauvaises irrigations, appauvrissement
en humus par de mauvaises pratiques agricoles... Il y a aussi
de la pollution, un appauyrissement du patrimoine génétique
végétal et animal. Les questions de changement potentiel de
climat, de déforestation des foréts tropicales, des réserves en
pétrole et en phosphates sont aussi des enjeux auxquels
I’humanité devra faire face.

Des agriculteurs s’impliquent dans ce sens : par
exemple des éleveurs laitiers suppriment ou réduisent forte-
ment les engrais chimiques, augmentent la part des her-
bages au détriment du mais. On sait que les prairies de
longues durées avec des tréfles et autres Iégumineuses amé-
liorent la structure des sols, peuvent facilement se passer de
tout herbicide et pesticide.

Les chambres d’agriculture utilisent aussi beaucoup le
mot « durable » : il y a un coté pédagogique, mais aussi la
tendance a en faire un theme de communication et d’image,
sans vraiment vouloir faire évoluer les pratiques agricoles.

D’autres relations
a I'animal sont possibles

G;n'dons—nous de généraliser les tendances a ne plus voir
en I’animal qu’une mécanique économique, qu’une
machine a produire. De nombreux agriculteurs ont une dme
d’éleveur, avec ce que cela sous-entend d’attention, d’inté-
rét, de soins & leurs animaux.

On sait aussi que le seul comportement de 1’éleveur
influe sur le rythme cardiaque, sur la santé et la productivité
des animaux. « Le remplacement d’un éleveur traitant de
maniére agréable les vaches, par un éleveur qui les traite
de maniére désagréable se traduit par des chutes de pro-
duction de [’ordre de 10 a plus de 30 % qui se maintiennent
dans le temps. »'




v

e

1

les enjeux de nos choix alimentaires Dl

Les volailles plein air

es démarches type label rouge ont permis de diminuer

les tailles d’élevage (4 000 poulets), de donner plus
d’espace aux animaux, avec des espaces de parcours en
plein air. Il y a des régles comme 1'absence d’antibiotiques
dans les aliments, des proportions minimales de céréales
dans I’alimentation, une durée plus longue d’engraissement.
Il y a un progres pour I’animal et pour le consommateur.

Des exemples
dans ’agriculture biologique

L‘agricullm‘c biologique va souvent plus loin dans les
espaces pour les animaux, dans la réduction trés forte
de la plupart des traitements allopathiques. Bien sdr, les
cultures ne recoivent pas d’herbicides, ni insecticides et
fongicides de synthése. La fertilisation est surtout orga-
nique et fondée sur le recyclage des richesses produites par

les animaux : leurs déjections.

Une agriculture non-violente ?

a non-violence se fonde sur la cohérence entre la fin et les moyens, comme |'a exprimé Gandhi. |l s’agit d'abord de ne

pas nuire. Gandhi parle aussi de la force de Vérité (Sathyagraha en sanscrit) .Il s'agit de rechercher le vrai, ce vrai, ce

véridique, ce sincére ayant sa propre influence. Gandhi, ainsi que Lanza del Vasto, ont opté pour une agriculture que
nous qualifierions de biologique. Produire des aliments sans poisons — les pesticides — est cohérent avec l'objectif d'une
alimentation saine. Chercher a respecter la vie, ne pas nuire en pensées, en paroles et en actes : cela fait partie de |'objectif
élevé de la non-violence (Ahimsa en sanscrit). Cette recherche méne, de mon point de vue, aux agricultures biologiques.

Un des moyens de la non-violence est le programme constructif : ce volet est trés présent en agriculture biologigue.
Ainsi des coopératives de consommateurs dites « biocoops » se sont créées pour faciliter I'approvisionnement des consom-
mateurs et soutenir le développement de I'agriculture biologique. Ces coopératives se sont donné des regles ethiques de
transparence, de juste prix, d'approvisionnement en priorité local. Ainsi, la NEF, « société financiere des solidarités et du
développement durable », mobilise I'épargne de ceux qui veulent savoir a quoi sert leur argent.

On nous opposera I'éventuelle incapacité des agricultures biologiques a nourrir la population mondiale. Nous répon-
drons qu'il y a d’abord des problemes de répartitions des ressources, que l'alimentation trop carnée gaspille trop de pro-
téines et de calories. De plus une alimentation biologique semble plus nutritive, plus nourrissante, plus favorable a la santé.
A long terme, I'agriculture biologique est plus durable que les agricultures intensives consommatrices de pétrole. Pour pro-
duire une unité d'ammonitrate — un engrais chimique —, il faut trois litres de pétrole. Enfin, si I'agriculture biologique est
plus exigeante en main-d’ceuvre, est-ce vraiment un probleme a I'echelle mondiale ?

On nous opposera aussi le colt de la bio pour le consommateur. La nous revenons a des questions sociales : qui paie
le colit des pollutions de Pagriculture intensive, qui paie les problémes de santé ? Et puis le développement de la bio abais-
sera certains colits, notamment dans la distribution. Enfin, peut-étre faudra-t-il accepter de payer le juste prix pour son ali-
mentation et pas seulement pour sa voiture ou ses vacances...

Les agricultures biologiques sont en forte progression, bien que partant de trés bas. Ce sont des alternatives reelles.
Pour un développement majoritaire, elles supposeront aussi des évolutions sociales et culturelles fortes.

F. Vanpoulle




58 frédéric vanpoulle

Par ce fait, on limite fortement les risques de pollutions,
que ce soit par les nitrates ou par les pesticides. Des
contr6les annuels donnent des garanties aux consommateurs.
Sauf exceptions (céréaliculture sans animaux), la bio est
durable.

Les animaux sont moins poussés, ainsi que les cultures :
les rendements sont de 10 a 30 % inférieurs. Idéologi-
quement, pour diverses raisons, notamment agronomiques,
les agriculteurs bio recherchent une diversité et une autono-
mie. Malheureusement, la logique dominante et la facilité du
travail poussent aussi a la spécialisation. Le nouveau régle-
ment européen sur les volailles est trop laxiste et on risque
de voir une bio trop industrielle. ..

Un exemple bio : monsieur et madame Chevallier cher-
chent & respecter au mieux 1’instinct des animaux. Ils
implantent des cultures variées, prairies avec de nombreuses
especes, céréales, topinambours. Le piturage est tournant, le
cheptel treés vari€ : truies, verrat et porcelets ensemble dans
des prairies, volailles diverses sur toute la ferme, vaches,
chevaux et moutons sur d’autres prairies. On peut voir des
bandes de pintades sillonner leurs céréales en train de man-
ger divers insectes. Petite anecdote : faisant visiter A une
classe d’écoliers, 1'éleveur regrette devant le verrat I’absen-
ce de la truie et des porcelets. Quelques minutes plus tard,
voici notre cochon méle revenant avec toute sa progéniture,
semble-t-il fier des attentions... Cet éleveur pense que les
animaux savent ce qui les attend (I’abattage), et qu’ils
I’acceptent. Ce qui n’empéche pas sa femme de regretter de
devoir se séparer de ses animaux.

Un exemple biodynamique : la biodynamie est une
agriculture biologique avec des pratiques spécifiques. Des
préparations, comparables a 1’homéopathie, sont utilisées.
La biodynamie est inspirée et fécondée par une autre culture,
par une autre philosophie : 1’anthroposophie initiée par
Rudolf Steiner. Le monde, comme I’homme, n’est pas seule-
ment matiére, mais rempli de sens et d’esprit, et doué d’ame.
L’homme est responsable de I'évolution de I'animal domes-
tique. L’agriculteur « éléve » 1’animal aux deux sens du
terme. Les vaches ont leurs cornes : d’ailleurs la recherche

biodynamique tend & montrer que ces cornes sont facteurs
de qualité des bouses et du lait (fertilité, qualité nutritive).
La diversité et la complémentarité sont vues comme trés
importantes, en terme d’écologie et de qualité : la biodyna-
mie parle d’organisme agricole avec ses organes internes
(sol, haies, zones humides, animaux divers, cultures...)
interagissants.

Adresses utlles

. Sur I’agrlculture d’urabfe :

L FNCIVAM 140, rue du Cheva%leret 75013 F’ans
tel. Ol 44 06 72 50 : e-mail
_ fncivam@globenet.org. Notamment le dossier
Pour un deve!oppemenf durabf‘e er solidaire.
Recueil d’ expenences ' '

_*» Confédération paysanne, 81 “avenue de Ia
Républigue, 93170 Bagnolet ; tel 0143 62 04 04
e maif confpays@globenet org. '

: Sur Ia bio :

* « Nature et progres » dtffuse une revue et de
_ nombreux livres. Nature et Progres, 68, bouievard
- Gambetta, 30700 Uzes tél. 04 66 03 23 40.

. Confédération des magasins cooperatlfs de pro~ .
 duits blologaques (BIOCOODS) 17, nie Theophiie ;
Gautier, 65000 Tarbes ; tél. 05 62 38 07 20. '

. La Nef, “soc&éte financiere des sohdantes et du

developpement durable’, BP 186, 031 60 Bourbon-
!Archambaut te! 08 11 90 11 90. '

: 'Sur Ia b;odynam;e i '

_ * Mouvement de culture biodynamlque {nombreux
livres), 5. piace de Ia gare 68000 Co[mar el
083 89 24 36 41




o

les enjeux de nos choix alimentaires 59

Monsieur et madame Jacquin, dans une zone vallonnée
peu propice aux cultures et plus favorable aux herbages de
longue durée, élévent des vaches laitieres. Ils fabriquent des
fromages et du pain avec leurs céréales. Quelques cochons
sont engraissés avec les petits grains, le son, le petit lait
provenant des fromages. Les vaches valorisent des surfaces
qui ne pourraient guére porter des cultures destinées a 1’ali-
mentation humaine. Le « domaine » agricole n’achéte rien a
I’extérieur. Dans un tel systéme, nous avons la durabilité et
le respect de I’environnement, la valorisation des sous-pro-
duits, la non-concurrence de I’alimentation animale vis-a-
vis de I’alimentation humaine, la santé des animaux, la qua-
lité des aliments...

Prendre ses responsabilités

Au terme de ce survol agricole, nous pouvons constater a
la fois les logiques dangereuses en ceuvre, les tentatives
d’inflexion, ’existence d’alternatives plus ou moins pous-
sées, plus ou moins développées. La maniére de penser et la
sensibilité se traduisent dans les actes concrets. Le citoyen,
I’acteur associatif, 1’électeur peuvent faire des choix. Il
s’agit d’investir des moyens humains, intellectuels, finan-
ciers.. Mais ce sont surtout les consommateurs qui détermi-
neront les agricultures de demain.

1) Travaux de Seabrook 1994, cité dans Agricontact, n® 292.




Sophie LORRAIN

Des pacifistes frangais

et allemands pionniers de
Pentente franco-allemande
1870 - 1925

Paris, L’Harmattan, 1999, 300 p.

Conlraircmem a une idée trop
souvent répandue, les pacifistes fran-
¢ais n’ont pas toujours été bélants et
défaitistes. C’est ce que rappelle
Sophie Lorrain dans son ouvrage Des
pacifistes francais et allemands pion-
niers de [’entente franco-allemande.

e

A des lieues de leurs successeurs
« radicaux » des années trente, préts a
la soumission voire a I’active collabo-
ration avec I’occupant nazi, une poi-
gnée de militants se sont mobilisés, de
1870 a 1925, pour trouver de véritables
solutions aux logiques de guerre. Au
moyen d’un principe fondamental, évo-
qué des 1880 et rappelé avec force au
seizieme congrés universel de la paix
en 1907, a Munich : la paix par le droit.
Celle-ci implique le recours a des ins-
tances internationales d’arbitrage et de
médiation : une Société des Nations et
une cour internationale de justice, ainsi
qu’un parlement des Etats de I’Europe.

Cette proposition n’a cependant
trouvé aucun écho aupres des pacifistes
allemands avant 1914, qui s’appuyaient
sur des bases idéologiques radicalement
différentes. Loyaux envers leur empe-

Saphie LORRAIN

| _lhx_|:u|{'|'ﬁ~_15:-i Fraogais et allomumnds
| proniess de Tentente franeo-alloms

e
| 1570- 1935

| !,'B:Gﬁruln.. |

reur, patriotes peu critiques donc, ils
sont décrits comme des idéalistes pour
qui la paix est la conséquence naturelle
d’une civilisation élevée refusant le
conflit pour précher une harmonie cen-
sée préexister entre les peuples. En
d’autres termes, ils avaient beaucoup 2
apprendre des Francais, dont le réalisme
Jjuridique — et la maturité démocratique
— semblaient plus propices au dévelop-
pement d’un pacifisme réaliste.
Exemple révélateur de cette diffé-
rence fondamentale : I'impossibilité de
s’entendre, entre pacifistes, sur le cas
de I’ Alsace-Lorraine. L’échec sera éga-
lement patent lors de la Premiére
Guerre mondiale, les pacifistes des
deux pays s’étant finalement ralliés a la
« raison patriotique ». En revanche, la
réconciliation franco-allemande mise
en route par des pacifistes dés 1922
sera plus prometteuse : le mythe d’une
fraternité universelle de tous les
peuples s’étant avéré inopérant, on met

en place les premieres structures facili-
tant la rencontre et la coopération des
deux pays. Rappelons que ce qui est
évident aujourd’hui était exceptionnel
et pionnier avant 1925.

Sophie Lorrain nous propose avec
son étude sur les pacifistes non défai-
tistes un plongeon dans I’histoire fran-
co-allemande, de 1871 a 1925, avec de
trés nombreux détails et recours aux
sources, et réussit a rendre visibles les
différences culturelles et idéologiques
des mouvements de paix des deux
pays. On peut cependant regretter que
I’ouvrage ne nous apprend pas quelle a
€té, concretement, 1'importance des
pacifistes francais, dans la création de
la Société des Nations décidée par le
Traité de Versailles. Et si I’auteur met,
entre autres, en évidence le réle de la
Ligue des droits de I’homme, créée par
des Francais en 1898 et « copiée » a la
suite par les Allemands, elle ne parle
pas de I’influence du Mouvement
international de la Réconciliation, fon-
dée en 1919, donc vers la fin de la
période étudiée, dans le rapprochement
franco-allemand.

Le livre nous rappelle comment des
hommes et des femmes, pacifistes des
deux pays, ont surmonté des diffé-
rences culturelles et idéologiques, tout
en gardant leur spécificité, et ceuvré
ainsi au rapprochement de voisins
considérés comme ennemis hérédi-
taires. Hans SCHWAB




WSS

W

- W Y

Au Cun du Larzac, institut de formation

POUR BIEN TERMINER L’ETE
13 au 19 aout
Le jeu coopératif
comme pratique d’animation

Transformer la dynamique d’'un groupe
avec des jeux coopératifs. Découvrir leur
pédagogie qui en fait d'excellents outils de
gestion des conflits et de prévention de la
violence. Stage a mi-temps.

Brigitte Cassette » Prix : 1 800 F, 275 euros

20 au 26 aoiit
Reconnalitre et gérer sa propre violence

Avancer dans la connaissance de soi, ren-
contrer sa propre violence a travers le

| conflit. Respecter I'autre sans s'oublier soi-

méme, sans refuser ses coléeres, son
agressivité. Prendre confiance en soi, oser
vivre ses émotions.

Martine Bodinier. Reliance
Prix : 2 800 F, 427 euros

POUR BIEN COMMENCER
L’AUTOMNE

(formations professionnelles)
28-30 septembre
Partage de pratiques

| Confronter ses outils et méthodes de for-

mation avec d’autres formateurs profes-
sionnels. En acquérir d'autres pour enrichir
son répertoire. Réfléchir en commun sur
un projet pédagogique.

Réservé aux formateurs et formatrices
ayant une expérience professionnelle.

Prix : 500 F, 76 euros

23-28 novembre
Cultures et conflits
Sensibiliser des responsables d'organisa-

I| tions internationales ou interculturelles a la

particularité-universalité de chaque culture
et a la dynamique des conflits. Apprendre a
repérer les différences et ressemblances,
s'entrainer a intervenir dans les conflits
pour les faire évoluer de fagon constructive.

Stage international prés de la frontiére
franco-allemande, subventionné par
I'Office franco-allemand pour la jeunesse.
Conditions financiéres avantageuses.

KH. Bittl, H. Ott.
Prix : 2 600 F, 400 euros

2-7 octobre
Repenser le changement

pour questionner les acteurs
et les situations !

Les conflits sont des formes d'expressions
bloquées de tensions interindividuelles ou
sociales. Selon l'intensité de souffrance
qu'ils provoquent, selon la maniére dont
sont menées les actions pour les réveéler, il
y a innovation ou non. Acquérir un regard
nouveau pour appréhender ce qu'est le
changement, des outils d’analyse, une
approche méthodique, pour devenir acteur
de changement.

C. de Doncker, H. Ott.
Prix : 2400 F, 370 euros

Entrainer a I'approche constructive
des conflits

Formation de formateurs européens pour
se préparer & intervenir dans toutes sortes
de situations conflictuelles.

Formation étalée sur trois ans a raison de
vingt jours par an (quatre stages par an)
plus une année de spécialisation.

Le premier stage aura lieu du 2 au 8 sep-
tembre 2001.

Karl-Heinz Bittl, Hervé Ott, Traude Redman.

Tarifs : nous consulter.

FORMATIONS A LA CARTE

Les thémes ci-dessous peuvent étre déve-
loppés pour des groupes specifiques, sur
leur lieu et a la demande.

« Approche constructive des conflits inter-
personnels, en groupe, sociaux.

» Conflits et pédagogie interculturelle.
 Dynamiser un groupe, une association.

» Conseil en organisation.

* Animation et non-violence.

 Prévention de la violence auprés des
jeunes.

* La violence en milieu scolaire.

» Jeux de coopération et pratiqgues coopé-
ratives.
« Médiation en milieu scolaire.

Pour demander le dépliant
de présentation de ces stages :
Le Cun du Larzac
Route de Saint Martin

12100 Millau
Téléphone : 05 65 60 62 33
Télécopie : 05 65 61 33 26

E-mail : cuninstitut@wanadoo.fr




AT RNATIVES
A VIOLENTES

erches; documents
violence

ch
ossiers, re
d sur la non-

lits {IANG)

1 1tion Non-violente des Cor
revue asS0ce oe & lnstily de Recherches syr la Resouio N
i B ch la R 1l f

ANVedfre un ,'oh dep!rant qu; presenre !a revue mdfquejes numeros disponibles et propose un abonnemen
' . Aldez-nous ale dlstnbuer _

Offrez le numero d ‘Alternatives non-violentes que vous venez
de lire sur “L’animal a-t-il droit au respect ?”

1 exemplaire : 60 F au lieu de 74 F.
3 exemplaires : 160 F au lieu de 243 F.
5 exemplaires : 270 F au lieu de 345 F.

Tous ces tarifs s’entendent port compris.

A retourner a ANV, B.P. 27, 13122 Vlentabren

Pry>

REDUIrs

Je commande ... exemplaire(s) du n° 115 d’ANV pour le prix de ...
Envoyez-moi gratuitement ......... exemplaires du dépliant de présentation d’ANV

Joindre le chéque a la commande, a l'ordre de ANV.



- e

| ANV

souha
} ) vous ouhaite un

J.
bel et grand @

\

\
\

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

a envoyer a : A.N.V.
B2
13122 Ventabren

L 0 10 01 Do oo e e s e e e el

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
a partir du nUMEro ...............

Je commande............... dépliants de présentation de la revue
(gratuits).

Tarif ordinaire : 199 FF. (30,34 curos)
Soutien : 300 FF. (45,73 euros)

Petit budget : 149 FF. (22,72 euros)
Etranger : 260 FF. (39,63 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi a
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empéché de nous lire pour raison financiere... Un
immense merci.




Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 10 FF de port

envoi de 2 numeros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numeros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la somme de ..................
a l'ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

E A A S e S 6 e e i S
iy S

Voici les noms et adresses de personnes qui

pourraient étre intéressées par A.N.V. :

Remarque :

N° 93 : FAITES L'THUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, a la différence de l'ironie ou de la méchancete.
Il est depuis longtemps un instrument de résistance a 'oppression et 4 la
bétise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux
exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénoméne de I'humour.
A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES ? (52 F)
L'hindouisme, le judaisme, le christianisme et I'islam ont historiqguement
proné l'usage de la violence, a la différence du bouddhisme. Un tel
constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser I'évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUERIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)
Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolution non-
violente des conflits est utilisée par des “psy” pour certaines thérapies.
Mieux se connaitre pour mieux vivre est une tache jamais achevée.
Avec |. Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon...

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE ! (52 F)

La majorité des Francais souhaite le rétablissement de la peine de mort.
Pourguoi ? La peine capitale dans le monde, et particulierement aux
USA. Le role du christianisme et de l'islam a I'égard de la peine capitale.
Avec des textes de V. Hugo, L. Tolstoi, A. Camus, R. Badinter...

|
|

N° 101 : S'ARMER DE PATIENCE (58 F)

La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparait aussi
comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violence
vont ensemble, pour eviter l'irrespect mais aussi les écueils de la lenteur
et de la vaine précipitation. Réflexions & partir de nombreuses situations.
Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut...



nt
el

S.

N° 103 : ATTENTION, PUBLICITE ! (58 F)

Boite aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux d'afficha-
ge omniprésents, films interrompus..., la manipulation publicitaire agres-
se subrepticement le sens et I'esprit, engendrant d'innombrables vic-
times. Histoire de la publicité. Publicité et violence. Publicité et sexisme.
Environnement dégrade... Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis,
J.-J. Ledos, M.-V. Louis, J. Marcus-Steiff...

N° 104 : LA NON-VIOLENCE DES L’ECOLE (58 F)

Incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus [a vie sco-
laire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux exemples de
meéditations et d'actions pédagogiques innovantes, capables de restau-
rer une véritable relation éducative.

N° 105 : FEMMES, FEMININ, FEMINITUDE (62 F)

Les femmes incitent de nos jours les hommes a se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les femmes
seraint-elles plus actives en non-violence que les hommes ? Avec Elisa-
beth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette Sineau, Fiammetta Venner...

N° 106 : DERRIERE LES BARREAUX : LA VIOLENCE ! (62 F)

La prison n'édugue pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices sexuels,
et trafics en tous genres rodent en milieu carcéral. Dépeupler les prisons,
est-ce possible ? Quelles alternatives a I'enfermement ? Avec Jean-Claude
Bouvier, Martine Dumont-Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot...

N° 107 : POUR UNE ECONOMIE CITOYENNE (62 F)

Le Palais Brongniart et ses CAC 40 euphoriques sont une insulte pour des
millions de citoyens. Ni marché ni planification — pourquoi les 35 heures
— la santé au travail se dégrade — regards sur les systémes locaux
d'échanges (SEL) et sur d'autres initiatives citoyennes. Avec Etienne
Godinot, Jacques Muller, Alain Véronése, Serge Volkoff...

N° 108 : LA DESOBEISSANCE CIVILE (62 F)

Ce numéro a pour ambition de faire connaitre la désobeissance civile,
pensée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoi, Gandhi...
jusqu'au procés Papon. Son originalité non-violente, sa force et ses
limites. Avec Jean-Baptiste Eyraud, Christian Mellon, Jean-Marie Muller,
Bemard Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo...

N° 109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)

Les comportements humains dépendent beaucoup de l'environnement
culturel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une culture de non-
violence pourra se développer. La violence & la télévision, éléments du
débat ; la compétition sportive mise en question ; la prolifération des
armes légéres en vente libre... Avec Sophie Body-Gendrot, Michel Caillat,
Stéphane Hessel, Frangois Vaillant...

NO

N®

N°

Na

110 : VIOLENCES CONTRE LES PERSONNES AGEES
62 F(945¢)

Les maltraitances contre les personnes agées, & domicile comme en mai-
sons de retraite, constituent un véritable probléeme de sociéte. Vieillir peut-il
avoir encore un sens aujourd'hui ? Vieillissement et immigration. La place
de 'animal de compagnie. La sexualité du troisieme age. Fin de vie : I'apport
des soins palliatiis ; débat sur I'euthanasie volontaire. Avec Maurice Abiven,
Pascal Champvert, Jean Debruynne, Gilles Desrumaux, Noélla Jarrousse,
Jacgues Pohier, Jean-Luc Vuillemenaot... Un numéro exceptionnel !

111 : LE BOUDDHISME, UNE AUTRE SOURCE
DE LA NON-VIOLENCE - 62 F 9,45 ¢)

Comment le bouddhisme considére-t-il la non-viclence 7 N'intéresse-t-
elle que Ia spiritualité et le comportement individuel, ou incite-t-elle éga-
lement & un engagement social et politique ? Le bouddhisme irait de
plus en plus dans cette direction. Analyses et perspectives. Regards sur
le Tibet, la Birmanie et le Sri Lanka. Avec Christian Delorme, Raphaél
Liogier, Lionel Paul, Jean-Paul Ribes, Eric Rommelugre...

112-'LES REPRESI;‘NTATIONS DE LA VIOLENCE
DANS LES MEDIAS - 62 F(9.45¢)

Toutes les civilisations ont produit des images, parfois violentes. De nos
jours, la télévision, les jeux vidéos et le cinéma donnent de plus en plus & voir
des spectacles de violence. Influencent-ils vraiment notre esprit et notre com-
portement ? Avec Jean Collet, Laurence Hansen-Loéve, Amaud Mercier,
Marie-José Mondzain, Olivier Mongin, Hans Schwab et Serge Tisseron.

113 : QUAND L’ENFANT SOUFFRE VIOLENCE - 64 F (9,76 ¢
De nombreux enfants sont maltraités a notre époque. Un enfant violen-
té deviendra-t-il ensuite un adulte violent ? Quelles préventions éduca-
tives, psychologiques et médicales mettre en place ? Présentation de
I'ceuvre d’Alice Miller, suivi d'un débat contradictoire. Avec C. De
Truchis, |. Filliozat, P. Lassus, F. Magueda, O. Maurel, S. Missonnier, J.-
M. Muller, C. Robineau et S. Robert-Ouvray.

114 : LE DEFI DES VIOLENCES URBAINES - 64 F (9,76 ¢)

Plus de répression, plus d'activités sociales et méme plus de subven-
tions ne feront jamais disparaitre les violences urbaines. C'est avant
tout en développant une coopération non-violente entre les habitants et
les institutions qu’elles doivent étre appréhendées. Exemples et ana-
lyses. Avec P. Blanquart, B. de Villeneuve, S. Lecrubier, E. Macé, E.
Mahot, C. Rojzman et B. Seux.

115 : L'ANIMAL A-T-IL DROIT AU RESPECT ? - 64 F (9,76 ¢)
Jamais dans I'histoire les animaux ont été autant martyrisés qu'a notre
épogue : marées noires, industries pharmaceutiques, chasse en tous
genres. L'animal mérite-t-il le respect au point de ne jamais le tuer ?
Existe-t-il un lien entre la violence que les hommes exercent entre eux
et la maltraitance sur le monde animal ? Avec E. Drewermann, K. L.
Matignon, T. Monod, J.-M. Muller, B. Quelquejeu, P. Rabhi, A. Richard,
F. Vanpoulle et Y. Wehrling.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n® 54826 / Dépot Iégal : 2°m trimesire 2000 / Maquette : Goliards'Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Etienne




ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

B.P. 27
13122 VENTABREN
Tel.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée a I'Institut

de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LR.N.C.)

COMITE D’ORIENTATION

Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Etienne GODINOT
Francois MARCHAND
Virginie MARTIN
Jean-Marie MULLER
Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO |
Christian ROBINEAU
Hans SCHWAB
Jacques SEMELIN
Marléne TUININGA
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :
Francois VAILLANT

O o e Nt gt ;

L’animal a-t-il droit au respect ?

LE DEVOIR DE RESPECT ENVERS L’ANIMAL
Jean-Marie MULLER

SOUFFRANCE ANIMALE : UNE INDIFFERENCE FRANCAISE ?
Yann WEHRLING

Nous NE SOMMES PLUS HIER
Pierre RABHI ...

VERS UNE SCIENCE SANS COBAYES
Karine Lou MATIGNON

PLAIDOYER POUR L’ANIMAL
Théodore MONOD ...

PouR UNE NOUVELLE ETHIQUE DE L' INTEGRATION
DE L’HOMME DANS LA NATURE

0 e R N B A N s et

LouP, OISEAUX, POISSONS, FRERES DE FRANCOIS D’ ASSISE
Alain J. RICHARD

LES ANIMAUX ONT-ILS DES DROITS ?
Bernard QUELQUEJEU .

LES ENJEUX DE NOS CHOIX ALIMENTAIRES
Fréderic VANRBOUREES, o it i :

Nous AVONS LU

ol

|




