
ALTERNATIVES
NONVIOLENTES

ÆT LE PETIT CHAPON (LABEL)
ROUGE,

TU LA CONNAIS, SON HISToiRE?

L animal a-t-il droit au-respegt
1 1 D revue trimestrielle 64 F
XX

| 9,76 euros



(%rance

Action des chrétiens pour
l'abolition de la torture

3,Aa te

7
Agir ici pour

un monde solidaire

Justice & Paix
France

Ligue des droits
de l'Homme

Médecins du monde

y wJUVICUN
Mouvement pour une
alternative non-violente

Pax Christi France

OBSERVATOIRE

Anes Us, ( internationalÉCRIRE CONTRE L'OUBLI

Programme détaillé et inscription sur Internet :
www.obsarm.org/armes-legeres.htm

CDDENT FÉREMIC0TE E UV RDDPÉ E FF NT IE

« Prolifération des armes légères : quelle politique
de contrôle et de limitation de l'Union européenne ? »

Le Sénat - Petit Luxembourg, 15 rue de Vaugirard - 75006 Paris

Vendredi 22 septembre
9 h 00 - 18 h O0 (salle Clémenceau)

TABLES RONDES

10h00-12h00 Le transfert des armes légères au regard des droits humains
13h30-15h30 Code de conduite de l'Union européenne : vers plus de transparence? .

16h00-18h00 Quel contrôle démocratique des transferts d'armes ?

Samedi 23 septembre
9 h 00 - 18 h OO (SalleMonerville)

Journée de travail des organisations non-gouvernementales membres du RAIAL (Réseau
d'action international sur les armes légères).

L'accès à l'enceinte du Sénat étant subordonné à des procédures de contrôle et de sécurité, veuillez impérativement vous inscrire à l'avance
et vous munir d'une pièce d'identité ou d'un passeport.

Conférence armes légères c/o Amnesty International, section française
76 boulevard de la Villette, 75940 Paris Cedex 19 ® Tél. +33 1 53 38 65 67

Fax +33 1 53 38 55 00 e e-mail : commsp@amnesty.asso.fr



EDITORIAL

amais dans l’histoire les ani RESété martyrisés
avec des moyens aussi énormes et une telle absence de scru-

pules de la part des humains. Des oiseaux mazoutés par

l’Erika, aux lapins utilisés par l’industrie pharmaceutique,
sans oublier les éléphants pour leur ivoire et les tortues de

mer pour leurs écailles, rien ne va plus !

Une société se juge-t-elle à la manière dont elle traite les animaux ? L'animal

mérite-t-il le respect de l’homme au point de ne jamais le tuer ? La maltrai-

tance sur le monde animal doit-elle être mise en relation avec la violence que

les hommes exercent entre eux ? Ces questions semblent plus fondamentales

que le débat sur la listériose qui secoue régulièrement la grande presse. La

langue de porc est une cochonnerie, on le savait déjà !

La vie des animaux n’est pas idyllique, et ne saurait être un modèle à suivre

pour les humains. Avez-vous déjà vu un hérisson capturer et manger un

oisillon, une musaraigne s’attaquer à une grenouille, ou tout simplement un
chat se battre avec un chien? La non-violence ne caractérisera jamais les

animaux. Mais nous, les humains, comment devons-nous considérer le

monde animal ? Cette question parcourt tout ce numéro d’ANV, où philoso-
phie, théologie et sciences diverses viennent à notre rescousse pour tenter

quelques essais de réponse.
François VAILLANT

Publié avec le concours du Centre National du Livre



L devoir
de respect
envers l'animal

JEAN-MARIE MULLER*

*Porte-parole du Mouvement pour une alternative non-violente
(Man), auteur de nombreux ouvrages, dont Simone Weil,
l'exigence de non-violence (Desclée de Brouwer) ; Le principe
de non-violence (Marabout) ; Gandhi l’insurgé (Albin Michel) ;

- Les moines de Tibhirine, témoins de la non-violence

(Témoignage Chrétien).

uand la philo-
sophie se de-
mande s’il est

juste que l’homme
soit le bourreau
d’animaux, on y voit
déjà plus clair.

Selon Gandhi, l’exigence de
non-violence à laquelle l’hom-

me doit conformer sa conduite ne concerne pas seulement
les autres hommes, mais tous les êtres vivants, c’est-à-dire
aussi les animaux et, pour autant que faire se peut, les végé-
taux. En cela, il s’inscrit dans la grande tradition philoso-
phique indienne qui s’enracine à la fois dans l’hindouisme,
le jaïnisme, et le bouddhisme et selon laquelle la vie sur

terre est une et indivisible. Dans cette perspective, l’homme
a la vocation de vivre en harmonie avec tous les êtres
vivants. Toute violence perpétrée à l’encontre du moindre
d’entre eux rompt cette harmonie et crée un désordre dont

l’homme, en définitive, est lui-même victime.
Dans cette perspective, Gandhi attachera la plus grande

importance au respect de la vache tel qu’il est enseigné par
l’hindouisme. « La protection de la vache, affirme-t-il, n’est
pas simplement la protection de la vache. C’est la protec-
tion de toute vie, de tout ce qui dans le monde est faible et

impuissant ; [.…] elle signifie la fraternité des hommes et

des bêtes ; […] elle signifie la protection de toutes les créa-
tures muettes créées par Dieu. Les espèces inférieures nous

adressent un appel d’autant plus puissant qu’il est muet. »'
Pour autant, Gandhi a parfaitement conscience qu’il est

impossible à l’homme de vivre une non-violence absolue. Ne
serait-ce que pour survivre, il lui faut bien se soumettre à la



le devoir de respect envers l'animal

nécessité qui le contraint à commettre de nombreuses vio-
lences. « Le principe de non-violence, écrit-il, est vaste et

souple. Nous ne sommes que de pauvres mortels sans défense,
pris dans l’immense heurt des forces de violence. Le dicton
selon lequel la vie se nourrit de vie a une signification profon-
de. L’homme ne peut vivre un seul instant sans accomplir vers
l’extérieur un acte de violence, consciemment ou non. Le fait
même qu’il vit — qu’il mange, boit, se meut à l’entour —

implique nécessairement une part de violence, de destruction
de vie, si infime soit-elle. Celui qui a fait vœu de non-violence
demeure donc fidèle à sa foi si tous ses actes ont pour ressort

la compassion, s’il s’applique du mieux qu’il peut à éviter de

détruire jusqu’au plus minuscule des êtres vivants, s’il

s'efforce d’épargner tout ce qui vit et lutte ainsi sans trêve

pour se libérer de l’étreinte mortelle des forces de violence.

Retenue et compassion ne cesseront de grandir en lui ; ce qui
n’empêche qu’il n’arrivera jamais à se libérer entièrement et
à ne pas commettre vers l’extérieur des actes de violence. »°

Un drame occidental

F orce est de reconnaître que l’Occident a largement igno-
ré l’exigence de respect et de bienveillance à l’égard

des êtres vivants du monde animal et végétal. L’homme
occidental a considéré l’animal comme un être taillable et

corvéable à merci, mis à sa disposition pour satisfaire ses

propres besoins. L’animal est donc classifié comme un bien
saisissable que l’homme peut s’approprier sans avoir de

compte à rendre à personne. Il n’a aucun droit et l’homme
n’a aucun devoir envers lui. Une violence perpétrée à son

encontre n’est pas considérée comme une violence. « ln ‘y
a pas de crime contre l’animalité »°*, affirme Florence

Burgat. On considère que la violence contre l’animal s’ins-
crit dans l’ordre naturel des choses et qu’elle échappe ainsi
au jugement de l’éthique. Dès lors, elle n’est pas un mal et

l’individu qui la commet a la conscience parfaitement tran-
quille. L’homme n’aura donc généralement aucun scrupule à

recourir aux pires moyens de la violence pour exercer sur les
animaux une domination impitoyable.



4 jean-marie muller

Et celui-là qui croit devoir protester contre la violence
faite aux animaux se voit traité avec méfiance, suspicion et

condescendance, quand ce n’est pas avec dérision. Plaider
en faveur des droits de l’animal apparaît inconvenant,
comme si c’était se désintéresser des droits de l’homme.
Prétendre faire preuve de compassion avec la souffrance des

animaux, ce serait d’emblée faire preuve d’une sensibilité

qui s’apparenterait à une sensiblerie. Et on feindra de croire
et de faire croire qu’il y a trop à faire à l’égard des hommes

pour avoir le loisir de se préoccuper du sort réservé aux ani-
maux. Après tout, ce ne sont que des bêtes. Et les imbéciles,
sûrs de leur fait, demanderont, railleurs et goguenards :

« Faut-il donc aussi protéger les droits de la vermine ? »

Il y aurait ainsi une certaine indécence à prendre le temps
de porter attention à la souffrance des animaux quand tant de
femmes et d'hommes dans le monde sont confrontés au mal-
heur. Vouloir se soucier de respecter l’animalité des animaux,
ce serait offenser l’humanité des hommes. Certes, ici comme
ailleurs, il existe des déviances, des outrances et des extrava-

gances, mais ici comme ailleurs, n’est-ce pas une erreur de
méthode de prendre prétexte des mauvaises réponses pour
refuser de poser une bonne question ? Quand tout a été dit, il
reste à se demander s’il est vraiment dans la vocation de
l’homme d’être sur la terre le plus cruel des prédateurs.

La tradition philosophique occidentale n’a voulu penser
l’identité animale que de manière négative et privative en

affirmant sans faire aucune distinction : l’animal serait cet
être sans visage, sans langage, sans raison, sans liberté et

sans conscience. L'animal n’est pas pensé pour lui-même,
mais seulement par rapport à l’homme. Son comportement
n’est apprécié que par comparaison avec celui de l’être
humain. Il est identifié par ce qui le différencie de l’homme.

COMPTE A REBOURS …

-4}1

Seuls apparaissent alors ses manquements. Ainsi l’animal est-
il perçu comme un être essentiellement indigent. Parce qu’il
ne possède aucune des qualités de l’homme, il ne possède
aucun droit. À cet égard, la distinction établie par Descartes
entre l’homme et l’animal est particulièrement significative.
Selon lui, les animaux sont certes des êtres vivants, mais ils
vivent comme des automates. « C’est la nature qui agit en
eux selon la disposition de leurs organes. »* Leur comporte-
ment est strictement analogue à celui des horloges qui ne
sont composées que de roues et de ressorts. Si certains ani-
maux peuvent proférer des paroles, celles-ci peuvent être
imitées par des machines. Cette conception purement méca-
nique de l’animal ne peut évidemment nous permettre de lui
reconnaître un droit quelconque.

L’humanité de l’homme est affirmée contre l’animalité de
l’animal. L’exaltation de l’humanité de l’homme comme être
raisonnable a donc conduit à une dégradation et à une reléga-
tion de l’animal. L’homme éprouve le besoin d’affirmer sa

supériorité en s’appuyant sur l’infériorité de l’animal. Tout se

passe comme si l’homme se sentait menacé dans son identité
humaine s’il devait reconnaître que l’animal, lui aussi, est un
sujet qui possède des droits et envers lequel il a des devoirs.



le devoir de respect envers l'animal 5

Alain a bien exprimé cette volonté de l’homme de défendre

ses prérogatives contre l’animal. « Il n’est point permis de

supposer l’esprit dans les bêtes, car cette pensée n'a point
d’issue. Tout l’ordre serait aussitôt menacé si l’on osait croi-
re que le petit veau aime sa mère, ou qu’il craint la mort, ou

seulement qu’il voit l’homme. L’œil animal n’est pas un œil.

[…] L’animal ne peut pas être un ami, ni même un ennemi,
n’en parlons plus; parlons d’autre chose, ou parlons sans

penser. L'homme le doigt sur les lèvres, c’est le silence de

pensée qu’il imposeà la nature; c’est le droit refusé. »°

Le regard de l’animal en dit long
1 faut convenir que l’homme, dans sa relation à l’animal,
est incapable d’éprouver à son égard la moindre empathie :

il ne peut pas ressentir ce qu’il ressent. Cependant, nous
savons que, si l’animal n’est pas un être raisonnable, il est
un être sensible, c’est-à-dire capable d’émotion et de souf-

france. Si l’animal n’a pas de visage, il a un regard. Et par la
rencontre de ce regard, l’homme ne peut pas ne pas com-

prendre que l’animal n’est pas une simple machine, un

simple mécanisme, mais un être vivant qui a son mystère.
L’expérience du regard, écrit Florence Burgat, « impose
l’interdit de tuer […] : l’échange avec le regard de celui

auquel tout égard était jusqu’alors refusé métamorphose
brusquement et radicalement son statut, freine l’élan de la

main qui allait torturer sans inquiétude. Il n’est plus pos-
sible de ravaler l’animal au rang de victime obligée, si bien
voué à ce sort que c’est impunément et sans dommage pour
l’éthique qu’il semblait offert à la cruauté »°.

Selon Jean-Jacques Rousseau, il existe en l’homme un

principe antérieur à la raison qui « nous inspire une répugnan-
ce naturelle à voir périr ou souffrir tout être sensible et prin-
cipalement nos semblables »'. Tant que l’homme ne résistera

pas à « l’impulsion intérieure de la commisération, il ne fera
jamais du mal à un autre homme ni même à aucun être sen-

sible, excepté dans le cas de légitime défense où sa conserva-

tion se trouvant intéressée, il est obligé de se donner la préfé-
rence à lui-même »S. Pour Rousseau, il ne fait donc aucun

doute que les animaux, par le fait même qu’ils sont des êtres

sensibles, participent à la « loi naturelle » : « Tenant en

quelque chose à notre nature par la sensibilité dont ils sont

doués, on jugera qu’ils doivent aussi participer au droit natu-
rel, et que l’homme est assujetti envers eux à quelque espèce
de devoirs. » Parce que la sensibilité est communeà la bête et

à l’homme, elle « doit au moins donner à l’une le droit de

n’être pointmaltraitée inutilementpar l’autre »°.

Schopenhauer contre Kant

ÈL Kant n’omet pas de traiter de l’attitude de

l’homme envers « la partie des créatures qui est vivan-
te », et qui, bien que « dépourvue de raison », est « douée de

sensation », mais il se refuse à considérer qu’il existe un

devoir de l’homme envers l’animal. « L’homme, écrit-il, ne

peut avoir de devoir envers un être quelconque, si ce n'est,

uniquement envers l’homme [.…] et son prétendu devoir

envers d’autres êtres n’est qu’un devoir envers lui-même. »"

Il estime que, par devoir envers lui-même, l’homme doit

s’efforcer d’éviter de faire violence aux animaux, car un tel

traitement le prédispose à accepter d’user de violence à

l’encontre des autres hommes. « Un traitement violent, écrit-

il, et en même temps cruel des animaux est intimement oppo-
sé au devoir de l’homme envers lui-même, parce qu'’ainsi la

sympathie à l’égard de leurs souffrances se trouve émoussée

en l’homme et que cela affaiblit et peu à peu anéantit une

disposition naturelle très profitable à la moralité dans la

relation avec les autres hommes »"!, Cependant, Kant estime
qu’il est permis à l’homme de tuer les animaux, dès lors que,
ce faisant, il évite tout acte de cruauté. Ainsi, « dans ce qui
est permis à l’homme, s’inscrit le fait de tuer rapidement
(d’une manière qui évite de les torturer) les animaux » ”.

Kant se situe dans une perspective purement anthropo-
centriste. À quoi servent toutes les créatures qui existent
dans la nature, qu’elles appartiennent au règne végétal ou au

règne animal ? « À l’homme, répond Kant, aux différents
usages que son entendement lui apprend de faire de chaque
créature ; et il est la fin dernière de la création sur terre. »”



6 jean-marie muller

Parce que lui seul est un être raisonnable, l’homme est le

seigneur de la création et il peut disposer des autres créa-
tures comme des moyens à sa propre fin.

Kant estime que c’est un droit incontestable que l’on peut
« faire de ce qui est sien (propriété) ce que l’on veut »*. Or,
les animaux qui ont été élevés par l’homme — « les poules
domestiques (l’espèce de volaille qui est la plus utile), les
moutons, les porcs, les bœufs, etc. » — peuvent être considé-
rés comme sa propriété. Dès lors, il a le droit d’en faire ce

qu’il veut : « On peut dire des plantes (par exemple, des

pommes de terre) et des animaux domestiques, dans la mesu-

re où, du point de vue de leur abondance, ils constituent
l’œuvre de l’homme, qu’on est en droit de les utiliser, de les

exploiter et de les consommer (de les faire abattre). »

S’opposant vivement à Kant, Schopenhauer lui reproche-
ra d’avoir construit une morale dans laquelle « les animaux
demeurent hors la loi ». « Cette morale, souligne-t-il, ne peut
voir qu'une seule espèce, celle qui proprement possède toute

valeur, dont le caractère est la raison, et cette raison est la
condition sous laquelle seule un être peut devenir un objet de
respect moral. »'® Schopenhauer refuse d’établir une diffé-
rence absolue et irréductible entre l’homme et l’animal. « Les
bêtes, affirme-t-il, ont bien conscience de leur moi, et l’oppo-
sent bien au monde, au non-moi. »

” Elles ne sauraient donc
Être traitées comme des choses. Et il refuse tout anthropocen-
trisme qui permet de justifier la domination de l’homme sur

les bêtes, « comme si le règne animal n’avait été mis au

monde que pour notre utilité et notre jouissance ».
Selon Schopenhauer, l’unique source de la morale est la

« pitié », c’est-à-dire la compassion de l’homme envers tout

Être animé qui souffre. Et la première exigence de la pitié,
c’est de ne causer aucune souffrance à autrui, de ne com-

mettre aucune violence à son encontre. L’une des preuves
que le motif moral de la pitié « est bien dans le vrai, c’est
qu'avec lui les animaux eux-mêmes sont protégés : on sait

l’impardonnable oubli où les ont méchamment laissés

jusqu'ici tous les moralistes de l’Europe. On prétend que les
bêtes n’ont pas de droit ; on se persuade que notre conduite
à leur égard n’importe en rien à la morale, ou pour parler
le langage de cette morale-là, qu’on n’a pas de devoirs

envers les bêtes »'”. Schopenhauer juge cette morale propre
à l’Occident « révoltante, grossière et barbare »”. Et il éta-
blit un lien organique entre la vertu d’humanité et le respect
de l’animalité : « Entre la pitié envers les bêtes et la bonté
d’âme il y a un lien bien étroit : on peut dire sans hésiter,
quand un individu est méchant pour les bêtes, qu’il ne sau-

rait être homme de bien. »”

Le respect pour l’animalité
signe le respect pour l’humanité

‘accueil de la douleur de l’animal ne peut pas ne pas
désarmer le désir de violence de l’homme à son

encontre. L’indifférence face à cette souffrance est en défi-
nitive inhumaine. Car l’humanité exige la compassion
devant la souffrance et exclure l’animal de cette compassion
est une marque de cécité et d’inhumanité. Ici, bravant tous
les sarcasmes, la pensée philosophique ne doit pas avoir
honte d’affirmer que le respect de l’animalité est l’une des

exigences de la vertu d’humanité. Mais il ne s’agit évidem-
ment pas de vouloir humaniser l’animal pour affirmer qu’il
est un sujet de droit. L’animal doit être respecté dans son

identité propre, c’est-à-dire dans le respect de la différence
radicale qui le distingue de l’homme.

Il importe de récuser avec la plus extrême détermination
l’idée selon laquelle le respect manifesté envers l’animal se
ferait au détriment du respect dû à l’homme, comme si, en
définitive, la reconnaissance de droits à l’animal était une
trahison de l’homme. C’est exactement l’inverse qui est vrai :

la maltraitance de l’animal prédispose à la maltraitance de
l’autre homme ”. Si la victime humaine est traitée comme

une bête, n’est-ce pas précisément parce que la bête est mal-
traitée par l’homme ? Les mesures de discrimination prises à
l’encontre de l’animal préfigurent et autorisent les mesures

de ségrégation envers l’autre homme. L’un des fondements
du racisme à l’encontre de l’autre homme, c’est de croire

qu’il ne se conduit pas comme un homme et c’est déjà insi-
nuer qu’il se comporte comme une bête. L’homme auquel
nous avons retiré son humanité, en faisant valoir qu’il se a

œN



le devoir de respect envers l'animal 7

conduit comme un animal, mérite d’être traité comme un

animal, c’est-à-dire d’être maltraité. Plus précisément, c’est
parce qu’il se conduit comme un animal que nous sommes

amenés à le traiter comme un animal.

La facilité avec laquelle l’homme accepte de dominer,
d’exploiter, de maltraiter, de brutaliser et de tuer l’animal

n’est pas sans influencer son comportement vis-à-vis de

l’autre homme. Pour mieux justifier ses violences à

l’encontre de son ennemi, l’homme prétexte qu’il ne mérite

pas d’être traité comme un homme en faisant valoir que lui-

même ne se comporte pas comme un homme. Il existe une

von 0 ds

TUEUSE
concordance et une connivence entre la légitimation de la

tuerie des animaux et la justification du meurtre des

hommes. L’homme a besoin de déshumaniser son ennemi

pour légitimer ses violences à son encontre, pour s’autoriser

à le violenter et, si besoin est, à le tuer. Et le déshumaniser

revient forcément à laisser entendre qu’il se conduit comme
un animal, comme une bête. « L’animal, écrit Françoise
Armengaud, étant sommairement l’autre de l’homme, il sert
aussi à représenter l’autre homme, celui dont la différence
peut inquiéter; dont on radicalise l’CHIÉTIEE ambiguë
jusqu’à une inhumanité travestie en animalité. »”



jean-marie muller

Ainsi, l’autre homme, l’inconnu, l’étranger, l’adversai-
re, l'ennemi, celui qui s’introduit dans notre espace vital et

qui, par sa propre existence, projette sur nous l’ombre de sa

menace, nous l’affligeons d’un caractère d’inhumanité qui
lui confère une ressemblance avec l’animal. Il appartient à
une race inférieure à la nôtre. Nous sommes alors dispensés
de le traiter comme un homme. « C’est en quelque sorte

d’une seule et même foulée, affirme Claude Lévi-Strauss,
que l'homme a commencé par tracer la frontière de ses

droits entre lui-même et les autres espèces vivantes, et's’est
ensuite trouvé amené à reporter cette frontière au sein de

l'espèce humaine, séparant certaines catégories reconnues

seules véritablement humaines d’autres catégories qui
subissent alors une dégradation conçue sur le même modè-
le qui servait à discriminer entre espèces vivantes humaines
et non humaines. »*”*

Selon l’ethnologue français, cette relégation d’autres
hommes au ban de l’humanité conduit les hommes à l’auto-
destruction. C’est selon lui « cette espèce d’humanisme
dévergondé » engendré par l’Occident qui est la cause pro-
fonde des tragédies qui ont marqué le XX siècle, qu’il
s’agisse du colonialisme, du fascisme ou du totalitarisme. Le

respect de l’homme par l’homme ne peut être que renforcé

par le respect des autres espèces vivantes. « Il faudrait, dit
Lévi-Strauss, poser au départ une sorte d’humilitéprincipiel-
le : l'homme commençant par respecter toutes les formes de
vie en dehors de la sienne, se mettrait à l’abri du risque de
ne pas respecter toutes les formes de vie au sein de l’humani-
té. »” Il faut tenir, une fois pour toutes, que le respect envers
l’animal ne contrarie pas le respect envers l’homme, mais
qu'il le fortifie. Le respect de l’animalité apparaît ainsi
comme une propédeutique au respect de l’humanité. +

1) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock, 1969,
RE
2) Gandhi, Autobiographie ou mes expériences de vérité, Paris, Puf, 1964,
traduction de Georges Belmont, pp. 444-445.

3) Florence Burgat, Animal, mon prochain, Paris, Odile Jacob, 1997, p.
236.

4) Descartes, Discours de la méthode, Paris, Les éditions de l’école, 1965,
p. 56.

5) Alain, Les Dieux, Paris, Gallimard, 1934, p. 180-181.

6) Florence Burgat, op. cit, pp. 103-104.

7) Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi
les hommes, Paris, GF-Flammarion, 1992, p. 162.

8) Ibid.

9) Ibid.

10) Kant, Doctrine de la vertu, op. cit, p. 301.

11) /bid., p. 302.

12) Ibid.

13) Kant, Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1094, p. 237.

14) Kant, Doctrine du droit, op. cit., p. 169.

15) Ibid, p. 170.

16) Arthur Schopenhauer, Le fondement de la morale, Paris, La livre de

poche, 1991, p. 98.

17) Ibid, p. 195.

18) Ibid, p. 200.

19) Ibid, p. 194.

20) Ibid.

21) Ibid., p. 198.

22) Cf. sur ce sujet l’article de Florence Burgat, « La logique de la
légitimation de la violence : animalité vs humanité », De la violence II,
Paris, Odile Jacob, 1999, p. 45s.

23) Françoise Armengaud, « Animalité et humanité », Encyclopédia
Universalis, Les enjeux, tome I, Paris, 1990, pp. 22-23.

24) Claude Lévi-Strauss, Le Monde, 21-22 janvier 1979, entretien avec

Jean-Marie Benoist.

25) Ibid.



69,

le devoir de respect envers l'animal

Le coup du lapin
J'ai grandi à la campagne, évidemment, dans une de

ces maisons, mi-ferme, mi-atelier artisanal, dont les deux

fonctions se complétaient, par tradition, en favorisant tan-
tôt l’une tantôt l’autre, selon la saison. Cet exercice garan-
tissait un niveau de vie correct ; l’atelier procurait un reve-

nu en argent et la ferme nourrissait la grande famille qui
cohabitait avec bœuf, vaches, porcs, chèvres, poules,
oies, lapins, chats et chien. Enfant, j'étais bien entendu

intégré, avec frère et sœurs, cousins et cousines, dans le

cycle micro-économique, sous les yeux bienveillants du

grand-père et du père. Semer et planter, récolter et mois-
sonner : des travaux rythmés par les casse-croûte dans
les champs, les repas autour de la grande table de la

grand-mère et les fêtes dans les vignes.
Si tuer les animaux de la basse-cour était chose cou-

rante, pratiquée à l’improviste et sans cérémonial — un

coup de serpe sur le billot tranche rapidement en passant
la tête du corps du coq qui, à mon étonnement d’enfant,
continue à courir et à danser et à marquer de son sang
ce rythme macabre jusqu’à l’épuisement — la mise à

mort du cochon, en revanche, exigeait une rigoureuse
préparation pour que le soir les saucisses pendent dans
le fumoir, la viande cuise dans les conserves et les jam-
bons et côtes macèrent dans le saloir — sans frigo ni

congélateur, rien ne devait se perdre. D’ailleurs, déjà
petit, j'ai appris que le cochon était un mange-tout et que
tout du cochon pouvait être mangé.

Oui, la mise à mort du cochon était une chose sérieu-
se. Les enfants se tenaient à une distance respectueuse
et suivaient le spectacle en silence. D'abord je fus impres-
sionné par les cris de la bête traînée sur le milieu de la

scène par une corde attachée aux pattes arrières. Puis je
vis les acteurs, un peu raides parce que tendus, se mettre

en situation : mon père dirigeant l’arme vers le front du

cochon, mon grand-père avec un long couteau prêt à
ouvrir la carotide gauche et ma grand-mère avec un seau

pour recueillir le sang frais qui devait être battu immédia-

tement. Je suivis alors l’exécution du rite avec une atten-

tion et une curiosité extrêmes, bien plus impressionné que

par une des cérémonies religieuses marquant les étapes
importantes de la vie.

J’ai peut-être acquis mes premières connaissances

de l’anatomie humaine lors de ces séances. Ouvrir ce

corps : voilà le cœur, le foie, les boyaux et regarde-moi
ces muscles et, humm, le bon filet, etc. Cette chair

fumante m'’attirait et en même temps ce corps mort me

troublait. Je touchais timidement pour la première fois ses

flancs chauds pendant que le couteau froid des adultes

tranchait sans émotion.

Presque tout s’utilisait — y compris les boyaux vidés

de leur merde, nettoyés, rincés, bouillis pour être remplis
de sang et de graisse — sauf les yeux et la vessie laissés

à nous, aux enfants. Faire une dernière fois pisser cette
chose, puis lavée, séchée et gonflée voilà un ballon de

foot rigolo. Par contre jouer avec ces billes ? Il y avait de

la gêne. Cette petite boule-là, cet œil isolé, sorti de sa

cavité, suscite bien ma curiosité — comme l’œil en verre

de mon oncle, blessé de guerre. Je suis attiré et repoussé ;

je veux voir comment il est fait, le prendre dans le creux

de ma main, mais un sentiment bizarre me retient. Peut-

être la crainte de croiser dans l’œil le regard encore vivant

de l’animal mort. Je ne suis pas le seul des garçons à

hésiter ; voici donc la compétition : qui ose ? qui défie ?

qui a le courage ? qui est homme ?

* * *

Bien plus tard, après avoir quitté, avec l'enfance, la

basse-cour, la famille et le village, je me suis installé,
après pérégrination, dans un autre bled avec famille puis
poules, coq, lapin, lapines. Et j'ai répété les gestes : la

serpe descendant sur le billot ; le coup sec asséné dans la

nuque du lapin raidi jusqu’au jour de la dernière fois. Ce

jour-là, je tiens le lapin par les pattes arrières, je me raidis ;

il gigote, il glapit, puis, silencieux, il se raidit. Le coup est

amorcé, exécuté. Juste avant qu’il ne brise sa nuque, le

lapin tourne la tête vers moi, me regarde… cet œil. ce

regard. trop tard… je. quel coup !

Hans SCHWAB



Pouffrance animale :

une indifférence

française ?

| YANNWEHRLING+|

*Responsable du groupe “Animaux” chez Les Verts.

ulture domi-
nante et inté-
rêts financiers

vont souvent de pair,
mais des brèches
existent pour appren-
dre à respecter l’ani-
mal d’élevage.

Les militants de la protection animale en France pour-
raient penser en effet que l’indifférence à cette question est

propre à la France. Pourtant, au-delà de nos frontières, la
cause animale n’est pas réellement mieux lotie. Certes, on

entend parfois parler d’un référendum suisse sur l’expéri-
mentation animale, ou une action associative forte en

Angleterre contre le transport des animaux destinés à l’abat-

tage. Mais globalement nous nous heurtons à une vision très

pragmatique des pouvoirs publics qui appliquent de manière
dorénavant quasi systématique une logique bien précise.

Toute réforme ou ajustement réglementaire doit tenir

compte de deux paramètres :

— l'opinion publique doit s’exprimer suffisamment fortement
pour une cause, ceci se mesurant à l’aide d’enquêtes d’opi-
nion, ou sous l’effet de la pression d’un lobby fort et uni ;
— les milieux économiques et institutionnels ne doivent subir
aucun dommage important si les mesures envisagées suite à la

pression de l’opinion publique devaient être appliquées.
Vu sous cet angle, il apparaît clairement que la protec-

tion des animaux a encore du chemin à faire.

En effet, si l’on prend point par point les divers sujets de
luttes et qu’on les passe au tamis de ces deux paramètres
cités plus hauts, voici ce que l’on obtient :



>C-

souffrance animale : une indifférence française ? 11

L’expérimentation animale

’est un des dossier les plus difficiles car il y a très peu
d’avancées. La très large partie de l’opinion publique

est scandalisée quand elle entend parler des expérimentations
sur les animaux. Cette sensibilité est réelle. Si, pour accepter
cela, chacun devait faire, ne serait-ce qu’une visite, dans un

laboratoire en pleine activité, il est fort à parier que nous

aurions demain une très large majorité de la population qui
demanderait l’abandon immédiat des expérimentations sur

l’animal. Mais voir c’est savoir, et savoir c’est décider de
manière éclairée. Conscients de cela, et persuadés également
que la seule vision des atrocités commises ne permet pas de

saisir les vrais enjeux de santé publique et surtout d’intérêts

financiers énormes des grandes sociétés pharmaceutiques,
ces mêmes grandes sociétés déploient de grands moyens pour

éloigner leurs activités des yeux de tous. Cette grande discré-

tion accompagnée d’une campagne visant à dire que sans

l’expérimentation animale beaucoup de maladies ne pour-
raient être guéries, fait que l’opinion publique finit par ne pas
vouloir voir ce qui se fait dans les laboratoires, en se réfu-

giant derrière une bonne conscience souvent résumée par
cette phrase : « Je préfère guérir un enfant malade que de ne

pas faire d’expérimentations sur un chien ou un singe. » Tous
les ingrédients sont, dès lors réunis pour que continue à gran-
de échelle l’utilisation de millions d’animaux pour des expé-
rimentations des plus futiles aux plus cruelles.

On pourrait néanmoins se demander en quoi l’expérimen-
tation animale constitue une source de revenus pour les

grands groupes pharmaceutiques ? Les méthodes substitutives

sont pourtant au point et coûteraient moins cher. Mais on se

heurte là un système très imbriqué, où fournisseurs en ani-

maux et laboratoires ont un intérêt mutuel à continuer ainsi.

Sans parler d’une législation française qui oblige quasiment
tout produit pharmaceutique ou industriel à passer par l’expé-
rimentation animale avant sa mise sur le marché.

L'élevage
’est un dossier qui a grandement bénéficié, en France,
des événements récents sur la sécurité alimentaire. Le

bien-être animal pourrait en profiter, mais par ricochet, car
en théorie, même si cela semble absurde, un cochon qui
serait élevé dans des conditions atroces, mais dont la viande

serait tout à fait saine, pourrait convenir aux consomma-

teurs. Heureusement pour l’animal, de plus en plus de per-
sonnes savent que le bien-être de l’animal a une incidence

directe sur la qualité de sa viande. Le souci est ici très

égoïste, car le bien-être animal en soi n’a pas d’intérêt. On

peut le regretter, mais comme tout combat en société démo-

cratique, le début de la victoire s’entrevoit dans la brèche

qu’on peut réussir à ouvrir. Les grands syndicats paysans
sont malheureusement complètement enfermés dans une

logique productiviste qui les pousse à freiner toute évolution



12 yann wehrling

dans le sens d’une meilleure qualité au détriment de la

quantité. Mais la question de l’élevage est peut-être LE dos-
sier par lequel il peut être possible de faire avancer signifi-
cativement les mentalités, car opinion publique et milieux

économiques trouveront rapidement un intérêt commun à
favoriser une agriculture respectueuse de l’environnement
et de ces équilibres, et respectueuses des animaux et de leur
mode de vie naturel.

Les spectacles,
la vie culturelle, les traditions

N: nous trouvons là dans un des dossiers typiques qui
répond peut-être le mieux à la question posée : spécifi-

cité française. En fait, nous sommes en présence d’une spé-
cificité latine. Sans remonter trop loin dans nos histoires, il
existe une certaine différence de culture dont les limites sont

grosso modo les frontières entre monde latin et monde

anglo-saxon/germain. Il s’agit bien-sûr de cette opposition
nature/culture, si présente dans le domaine des arts. Un
monde latin, bercé de “civilisation et de haute culture” où
l’être humain est d’une intelligence susceptible de maîtriser
et dompter toutes les contraintes qui se présentent à lui. Et
un monde d’Europe du Nord, qui a une forte conscience de
faire partie d’un tout sur cette planète, un tout qui le dépasse
et le dépassera toujours. Dans un cas, dominer, voire domp-
ter totalement la nature est une bonne chose, dans un autre

ceci peut devenir source de soucis et de danger pour les
générations futures. Dès lors, l’animal, partie intégrante de
la nature, est considéré de toute autre manière d’un côté ou

de l’autre. La chose est d’ailleurs très vraie pour la corrida et

tous les jeux utilisant des animaux. Les champions de la
cruauté envers l’animal étant les espagnols qui rivalisent
d'ingéniosité pour trouver des jeux de villages toujours plus
cruels. La France quantà elle, ne s’embarrasse pas de consi-
dérations éthiques quand il s’agit de tradition. “La corrida
est de toute beauté”. “Le foie gras, les cuisses de gre-
nouilles, et les ortolans sont des mets d’un extrême raffine-
ment”. “La chasse est utile pour la régulation de la faune

sauvage et est une merveilleuse tradition rurale dont la
démocratisation nous vient de la Révolution française”. Ces
poncifs qu’on entend à chaque fois qu’on ose poser la ques-
tion de la souffrance animale dans ces activités de loisirs ont

de quoi nous énerver. Et pourtant, en France, ceux qui disent
le contraire sont peu nombreux. Ceux qui le pensent sont
heureusement un peu plus nombreux (un peu plus dans le
Nord que dans le Sud de la France comme par hasard !). Et
puis, les bénéfices commerciaux issus de ces activités

(billetteries des corridas, activités touristiques lors des feria,
énorme marché de l’alimentation de luxe, argent des fédéra-
tions de chasse) ont là aussi un poids infiniment plus impor-
tant que celui de l’opinion publique, qui est tout de même
assez timide, voire honteuse, quand il s’agit de faire
connaître son hostilité à ces amusements. Il n’en va pas de
même des Anglo-saxons, prompts à dénoncer ces cruautés

hexagonales, mais qui sont malheureusement peu entendus
car leurs critiques dissimulent mal un discours anti-français
primaire largement relayé par une presse populaire et

quelques élus anti-européens (les cruautés envers les ani-
maux en Espagne ou en Grèce émeuvent peu les Anglais !).

Ces trois exemples démontrent bien que l’imbrication
entre opinion publique et intérêts économiques ne donne pas
de résultats convaincants. Le problème principal est de pou-
voir répondre à une question essentielle : pourquoi devrions-
nous diminuer voire supprimer les souffrances que notre acti-
vité inflige aux animaux ? Bien heureusement, un certain
humanisme nous rapporte quelques propos rassurants comme

ceux de Léonard de Vinci qui disait : « Viendra un jour où le
Jait de tuer un animal sera condamné de la même manière

que tuer un être humain. » Cet humanisme-là fait son chemin
dans les consciences collectives de nos sociétés modernes.



souffrance animale : une indifférence française ? 13

Pour Marie Sara,
la célèbre torera :

« La corrida est un

spectacle violent qui met en
scène la vie et la mort. Un
toro est sacrifié. Il est élevé

pour cela. En tant que torera,
je ne me sens jamais tueuse

de toros. Il faut élever le
débat. La corrida est une

recherche de douceur et

d'esthétisme. C’est d'ailleurs
ce qu'une femme peut

apporterà cet art. La femme
n’est pas faite pour donner

la mort. J'espère que
l'homme non plus » ! ! !

Lu dans TVMagazine

Le recul des ignorances et le développement des moyens
de communications et d’informations ouvrent les esprits et

peu à peu ceux qui se refusent à commettre des maltrai-
tances envers des animaux sont de plus en plus nombreux.
Mais s’ils se refusent à les commettre, ils ne sont pas encore

assez sensibilisés pour ne pas les cautionner dans leurs

gestes de consommateurs.

De plus les incohérences et les schizophrénies persistent.
Ainsi la notion de proximité est particulièrement présente
dans les esprits.

° La proximité affective en premier lieu : La portée d’un

combat visant à dénoncer les maltraitances envers des chiens

des 13/19 septembre 1999

ou des chats est toujours nettement plus importante que si

nous parlons de porcs, de vaches ou de kangourous. À ce

titre, l’incompréhension est totale entre les Européens et les

Asiatiques au sujet des habitudes culinaires. Les Asiatiques
mangent du chien, ce qui nous révulse. Or nous mangeons
du lapin, ce qui révulse nos voisins anglais chez qui le lapin
est un animal de compagnie au même titre que le chat !

e La proximité affective encore avec des espèces comme

la baleine, l’éléphant ou l’ours, qui ont bercé nos enfances

(peluches, contes) et qu’on veut préserver à cause de cela.

e Proximité “génétique” ensuite, qui nous conduit, non
sans une certaine logique, voire une certaine justification



14 yann wehrling

réelle, à considérer le singe, et les grands singes en particu-
lier, comme des cousins très proches que nous n’avons pas
le droit de sacrifier, et qui devraient être l’objet d’un statut

juridique particulier.
* Proximité géographique enfin et en troisième lieu, car

nous avons plus le souhait de protéger les animaux que nous

connaissons dans les fermes de nos villages ou dans nos

forêts que les espèces menacées ou maltraitées de l’autre
bout de la planète.

Quoiqu’incohérentes, ces considérations complètement
subjectives sont pourtant le terreau du combat de la protec-

tion animale. C’est par ces proximités sans rapport avec le
fondement de non-violence générale à laquelle chaque espè-
ce animale a droit, que la protection animale gagne peu à

peu du terrain. Ces proximités, largement dans le domaine
de l’inconscient, de la sensibilité, aussi difficilement expli-
cable que le sentiment du beau (par exemple), sont, c’est
vraie, plus répandues dans le Nord de l’Europe que dans le
Sud. La France, que l’on constate moins soucieuse de ces

questions que ses voisins du Nord ou de l’Est est donc bel et
bien latine. +



Nu ne sommes

plus hier

PIERRE RABHI*

*Auteur de : Du Sahara aux Cévennes ou la reconquête du songe,
Paris, Albin Michel, 1995 ; Le recours à la terre, Lyon, éd. Terre
du Ciel, 1999 ; Parole de Terre (préface de Yehudi Menuhin,
Paris, Albin Michel, 1996 ; etc.

© Dominica

otre époque permet enfin de

reconsidérer la place des ani-

maux dans le monde.

« Les animaux sont entre nos mains le gage du paradis
perdu » écrivait Léon Bloy. Ces propos d’inspiration
biblique évoquent l’Éden initial où toute la création et les
créatures auraient vécu dans une harmonie parfaite. En har-

monie parce que innocentes de toute transgression de l’ordre
établi par le Créateur. On connaît la suite, qui vaudra à

l’espèce humaine d’être exclue de la félicité originelle.
L’Éden sera désormais à regagner à travers épreuves et souf-
frances. Il sera désormais céleste car la terre, « vallée de

larmes », deviendra le champ de la confusion et de la violen-

ce, que l’on peut traduire par « loi de la jungle ». Force nous

est de constater que depuis ce « drame », toutes les créatures
ont gardé l’innocence et que la malice et la perversion sont

le fait de l’être humain.



16 pierre rabhi

Dans les nuits les plus ténébreuses

( ette vision comporte des éléments d’un grand intérêt en
termes symboliques, mais ne peut nous exempter d’une

approche profane. En dehors de tous les archétypes qui peu-
plent la mémoire collective, la science est plus pragmatique.
Les créatures compagnes nous ont précédés dans la réalité

qui nous englobe tous. Elles ont dès l’origine, semble-t-il,
fasciné et terrorisé notre espèce pensante de leur prolifération
rampante, volante, trottante. Elles naissent pourvues de tout

le nécessaire alors que nous sommes nus et vulnérables, dans
un théâtre où survivre est la première et impérieuse nécessité.
Le monde animal a tôt offert à l’observation et la spéculation
humaines sa complexité et son mystère entremêlés.

Dans les nuits les plus ténébreuses, lorsque le feu est

devenu la parcelle de lumière enfin conquise pour exorciser
les terreurs de nos lointains ancêtres, certains animaux sem-

blent au contraire se complaire dans le monde de l’obscurité,
auquel l’imaginaire humain a donné le caractère de l’obscur,
le mal agissant dans les coulisses de l’inconnu. L’animal
hante les rêves humains, inspire totems et masques sacrés.
Ce monde de crocs, de griffes, de venin, de puissance à
l’état brut, de rapidité, a peuplé l’imagination humaine de

mythologies où le bénéfique et le maléfique constituent
deux principes dont l’être humain devient l’enjeu. Les pein-
tures rupestres, la statuaire antique témoignent de ce rapport
équivoque, avec des divinités hybrides réunissant organes
humains et animaux. Sans être une divinité, le sphinx
demeure cette composition majestueuse toujours enracinée
dans son énigme première. Durant une grande partie de cette

cohabitation obligée, l’homme, religieux par essence, enter-
rant ses morts, attribue aux animaux une origine sacrée, éta-
blit avec eux les meilleurs conditions possibles d’un bon

voisinage, les considérant comme des intermédiaires,
l’expression magique d’une force créatrice omniprésente
animant toutes choses.

L’animal assujetti =

près une longue phase initiale où la chasse et la

cueillette sont les seules activités de survie, un nouvel

ordre s’établit graduellement et la domestication apparaît :

l’animal assujetti, parqué dans des enclos proches de la

demeure, la première mise en dépendance pour les sacri-

fices, les propitiations sous forme d’hécatombes ou autres

rituels au grand principe tutélaire avec le sang, cette substan-
ce incarnat considérée comme le siège de la vie. On sait éga-
lement l’événement important qu’a représenté dans la tradi-
tion monothéiste la substitution du bélier à Isaac, le seul et

légitime enfant d’Abraham, né d’une dérogation spéciale de
l’Éternel lui-même et dont celui-ci exige presque aussitôt le
sacrifice. Les exégèses interprètent cette terrible épreuve
comme marquant la fin des sacrifices humains pratiqués en

ce temps par les polythéistes.
La domestication permet à l’être humain de tirer parti de

toutes les ressources qu’offre l’animal : sa chair, son lait, son
pelage, sa force, sa vitesse, son instinct, son endurance, pour
survivre lui-même. Le cheval, « plus belle conquête de
l’homme », prend une envergure princière, un auxiliaire pré-
cieux pour le meilleur et le pire. Il est malgré lui mêlé aux

œuvres de paix, aux drames et aux guerres qui jalonnent
l’histoire humaine dans les civilisations « évoluées », tandis

que certains Initiaux fondent leur mode de vie sur un pastora-
lisme de plus en plus élaboré. Ce pastoralisme devient sym-
biose vitale pour l’être humain : que seraient en effet devenus
le nomade du Sahara sans le dromadaire, le Lapon sans le

renne, le Mandchou sans le chameau, le Tibétain sans le

yack, l’Esquimau sans ses chiens de traîneau, sans oublier le
mouton, le bœuf, la chèvre, le porc et toute la gent animale
ailée, celle des eaux, etc. ? L’importance de l’animal est telle

qu’il détermine des civilisations. L’être humain l’adapte à ses

besoins, mais en même temps s’adapte à lui et on finit par ne



nous ne sommes plus hier 17

plus savoir lequel des deux règnes, animal ou humain, déter-
mine l’autre, au point que le terme civilisation est lié à telle
ou telle espèce animale dans cette alliance indéfectible.

Cependant, dans cet univers où les règles ou les critères
de la nature sont prépondérants, le « phénomène humain »

prend de plus en plus un caractère spécifique. Le bipède
érigé et pensant dispose de moyens spéculatifs et créatifs qui
le distinguent. Tard venu dans la réalité pour accomplir ou
détruire ? La question reste toujours ouverte et les seules

réponses métaphysiques que l’être humain lui-même s’est

données ne satisfont pas toutes les pensées. Fairfield Osborn
a eu raison de qualifier l’homme de « nouvelle force géolo-
gique » : les bouleversements qu’il induit sur la planète sont

considérables. Il gère le vivant selon son bon vouloir. Le

monothéisme semble lui attribuer ce magistère d’être « la

terreur de toutes les créatures ».

À titre d’exemple de l’histoire récente, Buffalo Bill, pur
produit de la civilisation de la Bible et du fusil, construira sa

légende sur sa grande contribution au massacre des bisons

d’Amérique. Cela déconcerte les Peaux-Rouges et le chef

Seattle à qui le gouvernement fédéral américain demande le

transfert des terres indiennes ancestrales fera un discours où

le sentiment sacré et le respect de la vie semblent totalement

aller de soi : « Je suis un sauvage et ne comprends aucune

autre règle, j'ai vu mille bisons pourrir sur la prairie, aban-
donnés là par l’homme blanc qui les avait abattus au fusil
par les fenêtres d’un train en marche. Je suis un sauvage et

ne comprends pas comment le cheval d’acier fumant peut
être plus important qu’un bison que nous ne tuons, nous, que

pour rester en vie et seulement pour cela. » Et plus loin :

« Je poserai une condition (au transfert), que l'homme

blanc traite désormais les animaux de cette terre comme ses

frères. » Admirable et innocent esprit avec cette beauté pro-
fondément religieuse qui dans les turpitudes, l’avidité et la

convoitise devenues la règle du jeu, restera le gage d’une

authentique intelligence.

Depuis l’arrivée du cheval-vapeur…
vec l’avènement du cheval-vapeur s’ouvre une ère où le

minéral triomphe. Il sera le fondement de la civilisation

nouvelle. Durant un temps assez bref, la force animale est

sollicitée pour arracher aux entrailles de la terre les minerais

et les combustibles nécessaires à la révolution industrielle.

Au fur et à mesure que la thermodynamique prend son essor

et se substitue à lui, l’animal, « cette mécanique biologique »

selon Descartes, est relégué dans les pays industrialisés au

seul rôle de protéine alimentaire. Cette vision s'accompagne
d’une sorte d’amnésie à l’égard de la longue, belle et pathé-
tique histoire d’une humanité à laquelle l’animal a permis de

franchir les écueils des siècles.

Une forme de barbarie nouvelle s’installe et les créatures

compagnes ne sont plus que matière convoitée à laquelle est

déniée le droit légitime de partager librement notre réalité.

Le bipède orgueilleusement campé sur ses innovations, le
fusil à la main, le pied sur la dépouille du fauve, fixe sur des

clichés la symbolique de sa cruauté, de sa lâcheté et de son

ingratitude. Désormais, dans ce nouveau théâtre où les

règles du jeu sont truquées, l’animal est à la merci de toutes

nos exactions. Son magnifique pelage est convoité par les

élégantes, le scientifique lui fait subir des souffrances pour
ses spéculations savantes, l’éleveur le confine dans des

camps de concentration pour produire des protéines jusqu’à
l’excès. Sa mort devient objet de divertissement, sa force

brute et innocente sert le vaniteux et inutile courage des

arènes. Partout traqué, partout malmené, sur terre, dans les

eaux, dans les airs, avec les perfectionnements techniques
dédiés à la mort, l’animal s’essouffle, certaines espèces
s’éteignent victimes du lucre, victimes de nos actes inconsi-

dérés, victimes de la seule présence au monde qu’elles ont le

malheur de partager avec notre espèce.



pierre rabhi

BONNES VACANCES Ï

La conscience de l’homme :

une raison d’espérer

E n même temps que ce terrible constat dont l’ampleur est
sans limite, un amour inconsidéré se manifeste pour les

animaux de compagnie, une place outrancière leur est ména-

gée qui n’ajoute rien à leur réel bien-être et porte atteinte à

l’intégrité de leur caractère et de leurs caractéristiques natu-

relles avec lesquelles ils ont réussi à perdurer à travers les
millénaires. On peut comprendre cet « accaparement affectif »
dans une société en carence de valeurs sociales, mais ce

qu’il représente en termes de dépenses laisse pantois sur une

planète où nous n’avons même pas résolu l’urgent et crucial
problème de la faim. Parallèlement à toutes ces incohé-
rences, une approche nouvelle de l’animal permet d’espérer
qu’il sera mieux compris. Il n’est que d’observer tous les
travaux en éthologie sur les dauphins, les loups, les baleines,
etc. Une attention issue probablement de la pensée écolo-

gique, qui peut aider notre espèce proliférante, envahissante
à retrouver sa juste place dans l’univers commun. Au-delà
de toute question alimentaire, la problématique animale se

pose au cœur de notre conscience et de notre responsabilité :

si la compassion, le respect et l’admiration ne nous replacent
pas au cœur de notre vocation, nous serons toujours plus la
terreur des autres créatures et la terreur de notre propre espè-
ce. Cette mutation est d’autant plus urgente que nous avons

donné à nos pulsions destructrices des instruments d’une

efficacité sans précédent. Cette mutation ne résultera pas de
simples décrets ou de dispositions politiques, elle se joue
essentiellement dans l’intime de chaque conscience, et c’est
probablement d’un sentiment sacré éclairé par des connais-
sances approfondies et sensibles que renaîtra l’harmonie. +



17e une science

sans cobayes
On ne badine plus avec l'éthique

KARINE LOU MATIGNON*

*Journaliste, auteure de nombreux articles et ouvrages sur
la condition animale, notamment L'animal, objet d'expériences.
Entre l’éthique et la santé publique, Paris, éd. Anne Carrière,
1998, 430 p., 130 F.

es expériences
sur les animaux

ont permis la

mise au point de pré-
cieux médicaments,
comme l’insuline.
Elles peuvent aujour-
d’hui, dans de nom-

breux cas, être remplacées par des mé-

thodes alternatives. Et qui marchent.

Au risque de passer pour hérétiques, des chercheurs de

toutes disciplines, dans différents pays, s’interrogent sur le
bien-fondé de leurs expériences sur l’animal. Ils sont de plus
en plus nombreux à bouleverser leurs habitudes et à renon-

cer avec soulagement, dès que cela est possible, à utiliser

l’animal pour la recherche. Ces réfractaires soulignent les
limites du modèle animal pour la mise au point de médica-

ments ou de produits chimiques, le diagnostic ou l’enseigne-
ment. Les données biochimiques et les reconnaissances

immunologiques varient d’une espèce à l’autre, disent-ils,

malgré l’unicité du vivant, de la bactérie à l’homme. En

outre, l’extrapolation à l’homme des résultats issus d’expé-
riences menées sur les animaux est très souvent biaisée.

Microbiologiste, l’Italien Pietro Croce a mené des mil-

liers d’expériences sur les animaux dans le cadre de ses

recherches en toxicologie. À mesure que sa notoriété gran-

dissait, Croce en est venu à s’interroger sur la qualité de son

propre travail. Certains médicaments censés agir sur la tuber-

culose de l’homme restaient sans effet sur le rat. De même,
dans le cadre d’études sur les déformations articulaires, il a

constaté que les troubles provoqués artificiellement chez



20 karine lou matignon

l’animal n’avaient rien à voir avec les pathologies humaines
résultant d’une dégénérescence spontanée du collagène.
C’est ainsi qu’un beau jour, encouragé par ses collègues, il a
décidé de renoncer au modèle animal pour se tourner vers

d’autres méthodes. Le cancérologue italo-américain Gulio
Tarro est lui aussi un ancien pratiquant de l’expérimentation
animale. Après avoir été un « vivisecteur acharné », il a tout
arrêté de son propre chef. « Par le passé, les tests sur les
animaux ont été utiles pour accélérer l'acquisition d’infor-
mations qui nous faisaient défaut et qu’il nous fallait collec-
ter, reconnaît-il. Aujourd’hui, il nous faut explorer d’autres
horizons. » En France, chaque année, l’expérimentation ani-
male cause la mort de 2,6 millions d’animaux contre

1,5 million en Angleterre et 900 000 en Allemagne. Cette
pratique a une longue histoire. Elle a obtenu des résultats

décisifs, notamment dans les domaines de la génétique, du
sommeil paradoxal, des hormones du cerveau, des vaccins,
de la fécondation in vitro, de l’insuline, des traitements de

l’hypertension, de l’antériosclérose, de l’insuffisance coro-

narienne… « Nous n’aurions jamais su comment arrêter le

cœur, le perfuser, le retransplanter, le suturer, sans nous

être auparavant entraînés sur l’animal, dit Bernard
Swinghedauw, cardiologue à l’hôpital Lariboisière. ZJ est

impensable de s’en passer. » Il en est de même pour l’étude
de l’activité des neurones, selon le neurobiologiste Jean-

Didier Vincent : « En étudiant les gènes de la mouche du

vinaigre, on a ouvert la voie pour comprendre des malfor-
mations congénitales chez l’homme. »

Â quoi servent
les expérimentations animales ?

TL.’ animale a de multiples applications
— Vérification des produits d’entretien, mise au point

de médicaments, test de nouvelles pratiques chirurgicales,
préparation des voyages dans l’espace, analyse de l’évolu-
tion des maladies, psychologie comportementale. Elle a

permis aux chercheurs de tester leurs hypothèses les plus

folles, en se livrant à des manipulations interdites sur

l’homme : sélection des embryons et clonage humains,
xénogreffes, etc.

L’abandon des expériences sur l’animal ne peut donc
être préconisé dans tous les cas. Cependant cet abandon
s’impose — ou devrait s’imposer — pour des raisons à la

fois éthiques, économiques et scientifiques, dans tous les cas

où ces expériences peuvent être remplacées. C’est au XIX°

siècle que furent inventées les cultures de peau humaine,
puis de globules blancs et de cellules nerveuses. Mais elles

n’ont été utilisées comme substituts aux expérimentations
sur l’animal qu’à partir de 1959, grâce à deux chercheurs

britanniques. Et puis, le recours à ces méthodes s’est déve-

loppé. Et elles ont fait leurs preuves. C’est ainsi que la fabri-
cation du vaccin contre la poliomyélite, qui « consommait »
autrefois des centaines de milliers de reins de singe, est
obtenu désormais en éprouvette. Pour tester l’efficacité des

protections solaires, de grandes firmes cosmétiques ont

renoncé à l’irradiation de souris rasées et les ont remplacées
par des cultures de peau humaine.

L'informatique contre

l’expérimentation animale

L ‘informatique permet de sélectionner les molécules chi-

miques à partir d’une base de données sur leurs effets

physiologiques. Les firmes pharmaceutiques Wellcome,
Merck et Sharp ont inventé une sorte d’éprouvette virtuelle

qui renseigne le chercheur sur la dégradation d’un produit
dans l’organisme. Alliant l’ordinateur à la caméra, l’image-
rie médicale donne aussi la possibilité de voyager dans le

corps humain et permet d’adapter les interventions chirurgi-
cales à chaque individu. De même, les simulations sur ordi-
nateur pourraient remplacer la vivisection des grenouilles et

autres papillons dans les classes de science de la vie. Dans
de nombreux pays, les étudiants refusent ces méthodes

d'enseignement d’un autre âge. Ils rejoignent le réseau inter-
national créé il y a dix ans par un étudiant anglais, Nike



vers une science sans cobayes

Jukes : Euroniche (European Network of Individuals

Campaigns for Human Education), qui propose un répertoire
de plusieurs centaines de méthodes alternatives. Depuis le

début des années 90, la loi italienne reconnaît aux étudiants

le droit d’invoquer la clause de conscience.

Le domaine d’application des techniques alternatives ne

cesse de s’étendre : toxicologie, génétique, étude des mala-

dies, recherche de nouveaux médicaments, chirurgie, pro-
duction de vaccins... Cependant, elles ont leurs limites :

dans certains domaines, l’utilisation de l’animal reste irrem-

plaçable. « Comprendre comment un système nerveux se

développe, c’est réussir peut-être à le réparer demain, dit
Alain Privat, directeur de recherche à l’Inserm de

Montpellier. Pour ce type de recherches, l’animal est à
l’heure actuelle la seule voie disponible. L’analyse des neu-

rones ches l’embryon de rat permet de mettre au point les
greffes de cellules qui redonnent certaines fonctions
motrices aux personnes paralysées. » Et selon Peter W.

Nathanielsz, directeur du laboratoire de recherche sur la

grossesse à l’université de Cornell, « grâce aux études

menées sur la brebis gravide, nous savons aujourd’hui com-
ment les acides aminés sont transportés du fætus à la mère

et comment les hormones vitales sont sécrétées par les cel-

lules placentaires. La brebis est l’un des modèles les plus
précieux qui soient pour le chercheur qui étudie en profon-
deur l’évolution de la gestation ». Par ailleurs, les cultures

de cellules sont encore inaptes à révéler le pouvoir de

concentration d’un produit dans le sang. « Et comment vou-

lez-vous comprendre le sommeil, le rêve, la mémoire, la

douleur en étudiant une poignée de neurones confits dans du
sérum ? », demande Jean-Didier Vincent.

Comme toujours dans les périodes de transition, l’heure
est donc aux compromis, et de nombreux chercheurs ont

actuellement recours à une approche mixte, in vivo et in

vitro. Le problème se complique dès qu’il s’agit de passer à

l’échelle nationale et internationale. Pour être validée, une
méthode doit être testée par plusieurs laboratoires, et chaque
pays doit ensuite accepter d’évoluer, même lentement. Au

début des années 90, un débat a eu lieu dans les instances

européennes à propos d’un test servant à détecter certaines



22 karine lou matignon

LES COSMETIQUES
ÇA COÛTE

LA PEAU DES FESSES,

toxines bactériennes. Il a fallu ensuite attendre dix ans pour « Attention, la France prend du retard, dit le microbiolo-
remplacer officiellement l’utilisation peu fiable de lapins par giste Jean-Claude Barral. L’Australie, l’Angleterre et les
la méthode alternative du limulus (test pratiqué à partir pays du Nord boycottent déjà les produits ayant fait l’objet
d’une substance extraite du limule, un arthropode marin). de tests sur des animaux. » Budget annuel des recherches



vers une science sans cobayes 23

alternatives en toxicologie aux Etats-Unis : 600 millions de
dollars (3,5 milliards de francs). En Allemagne : 20 millions
de marks (67 millions de francs). En France, de 1994 à 1997 :

300 000 francs. Il semble bien que de fortes résistances

s'opposent au développement des méthodes alternatives
dans notre pays. René Beaupain en témoigne. Biologiste et

cancérologue, il a toujours souhaité développer une
recherche qui n’utiliserait pas les rongeurs et, tout au long
de sa carrière, il a rencontré une vive opposition. Hassan
Parvez, du CNRS, est physiologiste et pharmacologue, spé-
cialiste des maladies du cerveau : « J’expérimente sur l’ani-
mal depuis plus de trente ans, et c’est là tout mon problème.
Nos recherches pourraient progresser plus vite si nous rece-

vions de ceux qui nous dirigent les encouragements intellec-
tuels et financiers nécessaires pour sortir du créneau rétro-

grade qui consiste à utiliser l’animal. »

D’autres vont plus loin et mettent en cause l’incohérence
des politiques de santé publique, et pas seulement en France :

si les expérimentations animales sont fiables, comment
expliquer que 2 000 médicaments aient été retirés du marché

français depuis douze ans, alors qu’ils avaient été dûment

testés sur des animaux, comme le réclame la procédure
d’autorisation ? Pourquoi 150 000 produits de synthèse,
reconnus dangereux pour l’animal, restent-ils en circulation
dans le monde ? Les pesticides sont cancérigènes pour les

animaux, mais nos récoltes en sont aspergées. On sait depuis
trente ans que les éthers de glycol sont toxiques pour les

embryons animaux ; pourtant, beaucoup de produits que
nous utilisons dans nos maisons (désodorisants, peintures,
vernis.) en contiennent.

La vigilance
dans l’opinion s’accroît

a vigilance de l’opinion s’exerce aussi sur la manière

dont les cobayes sont traités dans les laboratoires. Car
on le sait, même si nombre d’expériences sont faites sous

anesthésie, les tests toxicologiques exigent souvent que

l’animal soit pleinement conscient et entravé. En 1996, une
jeune Anglaise, Zoé Broughton a réussi à mettre dans
l’embarras la puissante Huntingdon Life Sciences (HLS),
établissement qui fournit des dizaines de laboratoires phar-
maceutiques dans le monde. Fin 1996, employée par la

HLS, Zoé est affectée à l’observation de tests de produits
chimiques sur une centaine de chiens. Pendant deux mois,
elle filme clandestinement la manière dont ils sont traités par
les techniciens. Les images montrent que les chiens sont

régulièrement frappés. On les voit dépérir sous les quolibets
des techniciens avant d’être euthanasiés et disséqués. Sitôt
diffusé, sur la chaine britannique Channel 4, le film de Zoé

Broughton provoque une réaction sans précédent. Une
enquête est ordonnée, des employés snt congédiés, la licence

d’exploitation de HLS est suspendue par les autorités, sa

cote en Bourse chute, des clients dénoncent leurs contrats.

On ne badine plus avec l’éthique.

Car l’économie s’en mêle. L'entretien des animaux coûte

cher : parfois près de 50 % du budget d’un laboratoire.

Depuis dix ans, l’utilisation de l’animal a baissé de 30 % en

Europe et aux Etats-Unis. Le géant de la chimie Hofman-

Laroche a réduit de près de 70 % sa consommation d’ani-

maux. L’Institut national du cancer, aux Etats-Unis, est

passé de 6 millions d’animaux par an à 30 000. Depuis près
de sept ans, le groupe chimique européen Akzo teste 80 %

de ses produits sur des cultures de cellules. Tous les pays
industrialisés se sont lancés dans l’aventure alternative. En

France, la Commission nationale de l’expérimentation ani-

male, créée en 1989, ne s’est pas réunie depuis deux ans. +



24 théodore monod

‘animal dans notre

civilisation, préten-
due chrétienne et

même soi-disant chrétien-
ne, reste dans une situa-
tion très cruelle et mépri-
sée car l’animal n’est en

général pas considéré comme un être sensible, par consé-
quent souffrant, il est considéré comme un objet, comme
un matériel, et ce sont les mots que l’on emploie souvent,
même dans les textes administratifs.

D'ailleurs, il n’y a pas que l’administration qui soit de cet
avis. Les Pères de l'Eglise, qui ont beaucoup réfléchi et ont
laissé une littérature colossale, étaient déjà de cet avis.

Les deux patrologies de l’abbé Migne, la grecque et la
latine, comprennent chacune deux cents volumes in-quarto
imprimés sur deux colonnes. On peut imaginer la dimen-
sion de cette littérature.

Les Pères de l’Église avaient décidé que l’animal
n'avait été créé que pour l’utilité ou le plaisir de l'homme.
Personne, même un théologien, n’oserait actuellement
affirmer une chose pareille. Ce genre d’opinion a fait du
mal ; il y avait déjà les séquelles de la barbarie ancestrale,
qui peut-être ne remonte pas aussi loin que nous l’avions
quelquefois pensé.

Quelqu'un m’a fait remarquer récemment qu’il n’était
pas certain que l'homme préhistorique (il faut préciser le
moment naturellement, jusqu’au néolithique inclus) soit

*Professeur honoraire au Muséum national d'histoire naturelle,
membre de l’Académie des sciences, acteur de nombreux
combats non-violents, entre autres à Taverny où il a jeÜné de
nombreuses fois pour protester contre la bombe atomique.

aidoyer pour l’animal
THÉODORE MONOD*

aussi brutal et aussi violent que nous le sommes devenus
depuis. Ce correspondant, qui m’écrivait ces jours-ci,
croyait pouvoir conclure que la grande évolution de l’histoi-
re humaine en direction de la violence, de la cruauté, de la

guerre, etc, coïncide avec l’âge du bronze et non pas avec

la préhistoire : je ne sais pas si la chose est vérifiable et si
elle a été vérifiée, mais c’est quand même une idée inté-
ressante car nous avons l'impression que plus on recule
vers le passé, vers nos ancêtres animaux, plus les compor-
tements étaient brutaux et barbares.

Or, on vient de découvrir et de publier un livre très inté-
ressant au point de vue psychologique et sociologique, qui
concerne les méthodes de réconciliation chez les singes.
C’est très important car chez les singes il y a, comme chez
les êtres humains, des délinquants ; dans les sociétés de
singes il y a un gamin qui essaie de voler la banane du
mâle dominant. |! reçoit une claque naturellement, il l’avait
méritée. Il va se cacher aussi loin que possible ; il faudra
trouver un moyen de réintégrer le coupable à l’intérieur de
la communauté. Voilà une belle idée. Réintégrer le cou-

pable dans la communauté, c’est-à-dire lui accorder le
pardon.

Il existe donc un pardon chez certains animaux, cela
n'existe pas toujours chez les êtres humains.

Il y à un rituel qui varie suivant les espèces animales: il

y a des sons à proférer, je ne voudrais pas dire des
paroles, des gestes à esquisser au moyen desquels on

obtient son pardon. On est alors réintégré à l’intérieur de la
communauté à laquelle on appartient.

C’est un fait qui donne à penser car chez les hommes
cela ne se passe pas toujours ainsi. Les hommes préfèrent
se réconcilier à coups de canon, on le sait, avec les bons
résultats que l’on a obtenus jusqu’à présent. Alors c’est un



reAGe
EN
M

plaidoyerpour l'amour

enseignement peut-être auquel il faudra réfléchir à l’avenir :

les rituels de réconciliation chez les primates.
Il y a encore des choses à apprendre du monde animal,

certes, celui-ci est très varié. Quand nous parlons d’un ani-
mal, en réalité nous pensons pratiquement toujours aux

vertébrés et, à l’intérieur des vertébrés, aux mammifères.
C’est humain car ce sont les plus proches de nous.

Mais les animaux, cela commence très loin dans l’histoi-
re de la vie. Les éponges sont des animaux, et pourtant je
ne me sens pas très proche d’une éponge bien sûr, mais ce

sont quand même des animaux d’autant plus remarquables
qu'ils ne possèdent pas de système nerveux. Cependant,
elles se nourrissent, se reproduisent et possèdent même la

propriété extraordinaire de pouvoir reconstituer un individu
dont les cellules auraient été préalablement dissociées.

On ne peut en faire autant avec un oiseau, une souris
ou un poisson. Les éponges ont cette faculté.

C’est pour cela que je ne parle plus d’animaux inférieurs,
je parle d’animaux différents ; je n’aime pas trop les palma-
rès, même dans le domaine de la zoologie. Après tout, à

partir du moment ou un groupe animal est parfaitement
adapté à son milieu, pourquoi serait-il nécessairement infé-
rieur ? Inférieur à quoi d’abord ? À nous, bien entendu.

Enfin, je voudrais évoquer cette honte nationale que
constituent les corridas en France. Elles bénéficient actuel-
lement d’un regain de popularité et de support de la part
d’un grand nombre de personnes, de beaucoup d’organes
de presse et de la quasi totalité des médias. Je prends cela
un peu au hasard : première information qui nous vient

d'Espagne, nos amis espagnols ont découvert qu’il existait
chez eux des éleveurs de taureaux de combat qui auraient
bénéficié de subventions de l’Europe sous prétexte d’éle-
ver des vaches laitières.

Naturellement cela devait provoquer un certain scanda-
le international et susciter à Strasbourg des protestations
de certains députés italiens et espagnols.

Autre chose concernant toujours la corrida : la presse.
Vous savez tous combien il est difficile de faire publier
dans la grande presse, enfin je dis la presse dite grande,
mais c’est la même, un article hostile à la corrida. Voici

quelques années, j'avais réussi à publier dans Le Monde

un article sur la corrida. Mais ces braves gens du Monde,
c’est un peu hypocrite, mais c’est comme cela, avaient
tenu à faire suivre mon texte d’un autre, d’un défenseur
bien connu de la boucherie des arènes, Monsieur Perrin.

Autre exemple : le professeur Georges Heuse, voici
quelque temps, m’avait communiqué une publicité tout à fait
scandaleuse parue dans Le Figaro où à l’occasion de la fête
des pères, on incitait les enfants à acheter des objets de

maroquinerie concernant la corrida, pour les offrir à leur

père. Georges Heuse était intervenu auprès du Figaro et

obtenait l’autorisation pour moi de publier un texte, quelques
lignes naturellement, sur la corrida. Ceci a été envoyé, il n’a

jamais été publié. Mais c’est comme cela en France.

Pour les médias, c’est la même chose : presque tous

sont d’accord avec la corrida.

Il y a quelques années, quand même, on a réussi à

interrompre un projet d'émission hebdomadaire, grâce à
une série de lettres adressées au directeur de la chaîne,
mais c’est un détail. || ne faut pas croire non plus que ces

images de spectacle tauromachique à la télévision soient
innocentes. Le plus atroce n’est pas montré, volontaire-
ment. Et mon ami Christian Zuber, le cinéaste animalier,
m’explique que pour filmer un spectacle taurin une autori-

sation préalable est exigée. Ce qui se passe avant l’entrée
du taureau dans l’arène, ce qu’on appelle d’un mot affreux
« le châtiment de l'animal », ne sera jamais filmé.

Les gens qui sont responsables des caméras savent

très bien à quel moment il faut interrompre la prise de vue,
de façon à ce que le public ne reçoive pas en pleine vues,
en plein cœur, en pleine conscience, les spectacles les

plus horribles, les plus durs, en particulier ceux qui concer-
nent certaines phases de la mise à mort du pauvre animal.

Que faut-il faire ? Il faut donc continuer inlassablement
une action facilitée désormais par la récente création de la

FLAC (Fédération de liaison anti-corridas, docteur Claude
Fajeau, 2, rue du Bourget, 34300 Agde). On doit espérer
surtout que l’Europe aura voix au chapitre et mettra un peu
d’ordre, non seulement dans cette affaire, mais dans un

certain nombre d’autres qui existent en France et que nous

n’arrivons pas à faire résoudre à l’échelon français. +



our une nouvelle

ethique de l'intégration
de l'homme dans
la nature

EuGEN DREWERMANN*

*Docteur en théologie, psychothérapeute et écrivain, interdit
d'enseigner depuis 1991 à l’université catholique de Paderborn
par le Vatican. Auteur de plus de cinquante livres. Ce texte inédit,
écrit en 1996, paraît dans ANV grâce à Didier Verschelde pour
la traduction de l’allemand et à Étienne Godinot pour l’adaptation
en français.

‘’égoïsme de

l’espèce humai-
ne mérite d’être

démasqué, tant il la
rend aveugle. Puis-
que toutes les formes
de vie sont interdé-

pendantes, il est ur-
gent de bâtir une éthique sur l’intégra-
tion de l’homme dans la nature.

Roger Bacon a démontré au treizième siècle que le cos-

mos possédait une forme sphérique, avec un argument parti-
culièrement remarquable : la rotation des corps produirait un
vide si ce n’était pas le cas.

Sur le plan moral, la vision non-holistique du monde et de
l’homme par l’Occident chrétien crée un vide grandissant
dans une rotation toujours plus rapide, car elle ne tourne

qu'autour de l’homme. Son code moral ne considère que les
égards dus à l’homme. Par ailleurs, dans l’homme, porteur de
cette moralité, elle ne voit que la pensée, la raison pratique.

Deux phénomènes sont intimement liés : d’un point de
vue écologique, la coupure de l’homme par rapport à la
nature qui l’entoure, et d’un point de vue psychologique, la
coupure de la raison par rapport au sentiment. Le fondement
structurel d’une telle éthique est la répression : anthropolo-
giquement dans la soumission des émotions et des senti-
ments à la dictature de la pensée, cosmologiquement dans la
mise à contribution du monde par le savoir dominant, tou-
jours croissant, des temps modernes. « Soyez féconds, multi-
pliez-vous », « Emplissez la terre et soumettez-la » et
« Dominez sur les poissons et les animaux », ces paroles pue:

jade

AA

EAN
NAN
EAN

ed
ANT
NT
er



\v

\v

pour une nouvelle éthique de l'intégration de l'homme dans la nature 27

« divines » au début de la Bible (Genèse 1,28) ne sont assu-

rément pas l’expression de la raison mais bien la traduction

la plus parfaite de cet anthropocentrisme de la religion et de

la morale en Occident. Le silence imposé aux sentiments

ainsi que la destruction volontaire de la nature proche de

nous, les deux se conditionnent mutuellement et s’accélèrent

encore et toujours : le monde dévasté s’intériorise en nous

en tant que désert de l’âme ; la peur du vide en notre for

intérieur s’extériorise sous forme d’indifférence, de négation
de domaines toujours plus importants de la réalité.

Trois exemples nous montreront où nous en sommes

aujourd’hui : l’élevage intensif, la régulation des espèces et

la surpopulation.

L’élevage intensif
epuis deux ans environ, les indices d’une relation entre

les cas de la maladie de Creutzfeld-Jakob — une mala-

die en principe assez rare en Bavière —, et la consommation

de viande de bœuf en provenance d’Angleterre se multi-

plient. En Grande-Bretagne, le fait de nourrir les bovins

avec de la viande de moutons et des déchets d’abattage de

bœufs a entraîné ici et là l’apparition de la maladie de la

« vache folle » (ESB) et il ne semble pas exclu que cette

maladie soit transmissible à l’homme. Objectivement, il ne

s’agit de rien de plus que d’un « soupçon initial justifié » ;

pourtant, lorsque les médias européens s’emparèrent du sujet
en mars 1996, le marché des « bêtes de boucherie » s’effon-

dra de 50 % et l’Union européenne décréta que quatre mil-

lions de bovins anglais devaient être abattus. Cette décision

semblait inévitable d’un point de vue sanitaire, car on était

confronté au problème du rétablissement de la confiance des

consommateurs dans la « qualité des produits agricoles ». La

seule difficulté, dont on négocia des jours durant la solution,
résidait dans le niveau de subvention de la destruction de la

viande : 80 % comme l’exigeaient les Britanniques, ou 70 %,
montant qu’étaient prêts à concéder dans le meilleur des cas

les Allemands (surtout) et les Français ? Aucune interroga-

tion sur ce que la législation de tous les pays civilisés impo-
se à l’industrie agro-alimentaire comme étant des « condi-

tions d’élevage respectueuses des espèces » lors de la « fabri-

cation » de « viande d’abattage », ce qui dans la pratique
débouche sur une vaste hypocrisie et de la poudre aux yeux.

Considérons la situation allemande plutôt que la britan-

nique. « Conforme aux besoins de l’espèce » ? 63 % des

bovins, y compris les veaux, font partie d’élevages comptant
plus de cent têtes. Plus de 66 % des porcins, 83 % des

« poules pondeuses » vivent dans des élevages de plus de

mille têtes et, chez les poules élevées pour la viande, ce sont

même 99 %. Ce que ces chiffres signifient réellement, la

biographie d’un veau vivant dans une étable allemande

l’illustre bien : huit jours après sa naissance, l’animal est

séparé de sa mère et transporté à « l’engraissement » où il

est bourré de médicaments et nourri d’une boisson à base de

lait écrémé. Cela a pour conséquence des diarrhées et un

assèchement progressif. Mais l’animal n’aura pas d’eau. Il

doit avoir envie de boire sa boisson lactée toujours plus
riche en substances nutritives. Cette boisson est portée à 38°

pour éviter d’autres diarrhées. Conséquence : les animaux

suent « en mangeant » et des démangeaisons font leur appa-
rition, si bien que les animaux se mettent à se lécher. Ce fai-

sant, ils s’arrachent des poils qui pénètrent dans la panse, y

pourrissent et y dégagent des substances toxiques. Et tout
ceci afin que les veaux grossissent d’au moins un kilo par

jour. Leur boisson lactée ne contient que très peu de fer afin

que les animaux restent anémiques et que, plus tard, à table,
leur viande soit bien blanche. De gros problèmes respira-
toires et circulatoires se déclarent, mais il est inutile d’en

tenir compte, car très bientôt le veau quittera son cercueil de

quatre planches pour être conduit à « l’abattoir » de la ville.

De toute sa vie, il n’a foulé une prairie, il n’a joué avec ses

congénères, il n’a jamais vu ni le ciel ni le soleil. Toute sa

vie n’a été qu’un supplice. Cette torture passe chez les « éle-

veurs » et « propriétaires d’animaux » pour être tellement

concluante que, sous la pression de la directive européenne
sur le marché, elle fait partie des outils standards pour les

exploitations agricoles menacées, et a une telle valeur

d’exemple qu’elle est exportée vers les pays du tiers-monde.

Ï
|

|
Ï

Ï

|
|
|
|



eugen drewermann

CRVART
Il en va de même pour tous les animaux d’élevage. Rien

qu’en Allemagne, 250 millions d’entre eux végètent de cette

façon : poules en cages, dont la surface est aussi « vaste »

qu’une feuille de papier pour machine à écrire ; porcs attachés
à vie, sans litière, sur des sols en béton avec pour toute liberté
de mouvement : se lever, se coucher, manger et mourir.

Depuis peu, nous savons que l’élevage de masse ne peut
en aucune façon être considéré comme « conforme aux

besoins de l’espèce », mais qu’est-ce que cela face « aux lois
du marché » ? Les « contraintes » économiques poussent en
France comme en Allemagne environ 70 % des agriculteurs
à la ruine, ne serait-ce que parce que les politiques menées



pour une nouvelle éthique de l'intégration de l'homme dans la nature 29

par nos gouvernements en place reviennent à maximiser les

profits des actionnaires, en particulier dans l’industrie qui
impose ce rapport contre nature avec les êtres vivants.

Dans notre contexte toutefois, il y a un point de vue parti-
culièrement intéressant : ce calvaire animal est remis en

question dès qu’il touche aux intérêts immédiats des

hommes, mais ni avant, ni après. Alors, une simple supposi-
tion touchant à la santé suffit pour que l’on condamne à mort

quatre millions d’animaux et qu’on « se débarrasse » de leurs

cadavres dans les fours des centrales thermiques. Ceci met en
évidence à quel point les animaux sont privés de droit face

aux prétentions humaines. Une politique qui tirerait les
conséquences du désastre de la « vache folle », désastre dont

l’homme est le responsable, serait tout à fait évidente : retour

immédiat à une agriculture « écologique », soutien financier

aux petits agriculteurs, arrêt de la consommation de la viande

issue d’élevages de masse : autrement dit, une réflexion de

fond sur nos habitudes alimentaires. Mais de tout ceci rien,

pas même un mot. Au lieu de cela, un « examen » encore

plus attentif de la « viande d’abattage », une médicalisation
renforcée de « l’élevage ». Les « bénéficiaires » de la catas-

trophe seront bien sûr de nouveau les éleveurs intensifs et les

« producteurs de viande bon marché ».

Plus grave, nous ne trouvons manifestement rien à redire

au fait de tuer des millions d’animaux, même si la probabili-
té que la « consommation » de leur viande n’entraîne une

maladie n’est que de 1/1 000 000. Une comparaison montre

pourtant que cette façon de penser est loin d’être logique,
voire même à quel point elle relève de la folie : selon toute

vraisemblance, avec la vague de vacanciers aux prochaines
vacances de Pentecôte, des centaines d’accidents de la route

auront lieu autour de Paris ou de Munich, dont beaucoup
seront mortels. Les avertissements de la police devraient être

interprétés comme un aveu de son impuissance à assurer la

sécurité routière dans le triangle de la vallée de l'Inn ou aux

accès de la métropole française. Dans le but de protéger des
vies humaines (et pour réduire la tâche des hôpitaux), il
serait tout à fait judicieux de retirer de la circulation pour

quelques jours quatre millions de véhicules et de maintenir

ainsi « l’afflux » de véhicules en dessous du seuil de catas-

trophe. Mais une fois de plus, une telle idée irait contre notre

idole, la voiture, et serait sûrement vécue comme un scanda-

le : sur-le-champ, les usines Renault à Paris et Volkswagen à

Wolfsburg y verraient un danger pour leurs « sites nationaux

de production » et pour leurs « emplois ». Mettre au garage,

par décision de l’autorité publique, quatre millions de voi-

tures pour seulement dix jours, c’est impossible ; tuer quatre
millions de bovins d’une balle dans la tête ou par injection,
ce n’est qu’un problème économique. Quelque chose ne

tourne pas rond… J’espère que chacun s’en aperçoit.

La régulation des espèces

U: deuxième exemple. L’Australie souffre encore tou-

jours de l’invasion des lapins. Cette « nuisance », elle

l’a, elle aussi, provoquée elle-même, et c’est un véritable cas

d’école sur les conséquences d’un transfert d’espèce non

maîtrisé. Les lapins ont été amenés en 1788 sur le cinquième
continent où ils ne trouvèrent aucun prédateur indigène, hor-
mis le dingo revenu à l’état sauvage. Ils purent donc se

reproduire de façon exponentielle. Les fermiers chassèrent
les dingos qui, au lieu de s’attaquer aux émeus, préféraient
s’en prendre aux troupeaux de moutons. Lorsque les dingos
furent décimés, les lapins n’avaient plus aucun ennemi natu-

rel. Comment s’étonner alors qu’ils se répandirent au-delà
de toute limite naturelle, telle une épidémie ? Pour réguler
leur nombre, on introduisit des belettes et des renards euro-

péens, mais l’on constata que les renards préféraient les rats

marsupiaux, et les belettes les oiseaux australiens. Lorsque
les oiseaux furent décimés, les insectes se multiplièrent, et
ce nouveau fléau dévasta quant à lui les forêts d’eucalyptus.
Par ailleurs, les koalas se nourrissent de feuilles d’eucalyp-
tus : pour protéger les forêts en danger, on se mit à tuer les

koalas. À l’origine, ils étaient plusieurs millions, mais vers

1950, il n’en restait que quelques milliers. Pendant tout ce

temps, les lapins se multiplièrent librement jusqu’à ce qu'en
1953, on introduisît intentionnellement en Australie la ter-

rible maladie des lapins, la myxomatose : 90 % d’entre eux

périrent dans des douleurs atroces. Mais le reste des lapins
|
i

|
Ï
|
à



30 eugen drewermann

avait développé une immunité et, en 1996, la population des

lapins atteint, au grand dam des fermiers, des densités

insoupçonnées. Que faire ? Des scientifiques américains (qui
d’autre sinon ?) réfléchissent sur le déclenchement d’une
nouvelle épidémie, cette fois avec un dérivé du virus kalizi.

Rappelons-le, les lapins sont des mammifères ; leurs dou-
leurs physiques et psychiques sont tout à fait comparables à
celles d’êtres humains et le virus kalizi les fait crever miséra-
blement ; les exterminer de cette manière devrait pour le
moins susciter des réserves d’ordre éthique. Mais ce n’est pas
le cas du tout. Les seules réserves émises par les « cher-
cheurs » concernent une résistance éventuelle d’un nombre
suffisant d’individus au virus kalizi ainsi que d’éventuelles
mutations du virus. Il est possible que dans la lutte entre les
virus et le système immunitaire des lapins, des souches de
virus soient sélectionnées qui puissent être transmissibles à
l’homme. Des premiers essais en Nouvelle-Zélande ont déci-
mé les kiwis. Manifestement, un virus n’a aucun mal à se

transmettre dans un laps de temps très court d’une espèce de
mammifères à une espèce d’oiseaux, d’un bout à l’autre de
l’arbre généalogique des vertébrés. Mais même ce risque ne

suffira pas à empêcher que des tests à grande échelle avec les
virus kalizi démarrent en 1997. Et encore une fois, tout au
plus des considérations médicales prenant en compte la santé
humaine pourront stopper l’extermination de millions de
mammifères. La morale, comme nous l’enseigne cet

exemple, ne signifie ici rien d’autre que l’égoïsme de l’espè-
ce humaine, que la poursuite des intérêts vitaux d’une espèce
contre ceux de tous les autres êtres vivants, ou, plus précisé-
ment, de ceux de groupes restreints de l’humanité disposant
de la puissance financière contre le reste du monde.

La surpopulation

> ‘inconscience se manifeste encore plus clairement dans-
un troisième exemple : la surpopulation humaine sur la

planète Terre. Si l’on suit les dires du pape Jean Paul II, qui
se considère comme le porte-parole de 900 millions de per-
sonnes et comme le représentant de Dieu sur Terre, l’utilisa-

tion de moyens contraceptifs artificiels, ainsi qu’une poli-
tique résolue de contrôle des naissances, ne sont pas seule-
ment interdits parce que « péchés véniels ». Le 5 septembre
1994, lors d’une audience générale, le chef de l’Église
catholique a appelé les fidèles du monde entier à ne pas uti-
liser non plus la méthode anticontraceptive naturelle (c’est-
à-dire le cantonnement des relations sexuelles aux « jours
stériles ») approuvée jusque-là par l’Église romaine pour
réduire le nombre d’enfants. Cette méthode, selon le pape,
se transforme en abus dès que des couples utilisent ces pos-
sibilités pour maintenir le nombre de leurs enfants « en deçà
du taux de natalité moralement juste (!) pour leur famille »

et donc pour ne pas mettre au monde autant d’enfants qu’ils
pourraient « se le permettre ». Il semble qu’il y ait des
limites à partir desquelles l’ignorance et l’arrogance,
l’archaïsme et la prétention insensée à l’infaillibilité, quand
ils s’exercent dans les sphères les plus hautes, soient des élé-
ments constitutifs du délit d’homicide par imprudence ; mais
à la « décharge » du pape, il faut reconnaître que, dans un

certain sens, il ne fait qu’exprimer ce que la morale occiden-
tale a toujours prétendu pour défendre les droits absolus de

l’espèce humaine. Il se peut que le chef de l’Église catho-

lique ait eu en tête de compenser l’influence spirituelle
décroissante de sa communauté religieuse — surtout dans
des pays comme le Nigeria — par le biais de la propagation
biologique ; mais dans tous les cas, la défense des propres
intérêts d’un groupe constitue la véritable aune à laquelle se

mesure la « responsabilité » morale.

Le défi démographique auquel nous devons répondre
apparaît clairement à la comparaison de quelques chiffres.
En 1811 vivaient sur Terre environ 1 milliard de personnes ;
il fallut alors encore une centaine d’années, jusqu’en 1927,
pour doubler ce chiffre ; en 1960, trente-cinq ans plus tard

donc, vivaient déjà 3 milliards d’êtres humains ; ensuite

quatorze années suffirent pour que l’humanité croisse de
nouveau d’un milliard d’individus. En 1987, on comptait
5 milliards d'hommes, en 1996 on a passé la barre des 6 mil-
liards depuis longtemps. Toutes les minutes naissent 150 êtres

humains, chaque année plus de 80 millions d’hommes. 90 %
de ce taux de croissance est à attribuer aux pays en voie de



œo

s

pour une nouvelle éthique de l'intégration de l'homme dans la nature 31

développement. En 2010, nous aurons atteint le chiffre
record de 8 milliards. Tous ces hommes auront besoin de

nourriture, de vêtements, de logements, d’énergie, de soins

médicaux, de travail, d’infrastructures — autrement dit, des-
truction de l’environnement dans des proportions encore

jamais atteintes. Pour la première fois dans l’histoire de

l’humanité, nous sommes confrontés à la question de savoir
si nous devons continuer à approuver la croissance exponen-
tielle de l’espèce humaine, ou si notre but doit être moins

d’humains pour que les océans et les rivières, les forêts tro-

picales et les savanes, la wattenmeer* et les zones humides,
les Hautes-Alpes et les régions polaires aient une chance de

rester relativement intacts dans un futur proche. Le problè-
me, que nous nous sommes créé nous-mêmes, nous oblige à

définir des orientations fondamentales dans les années qui
viennent. Ce que nous sommes en train de faire conduit à

paralyser le moteur de l’évolution, en favorisant de façon
absolue une seule espèce et en considérant les autres formes

de vie uniquement du point de vue de leur utilité pour les

intérêts vitaux et expansionnistes de cette seule espèce.
C’est clair, tout ce qui, en Occident « chrétien », relevait

jusqu’à présent de la morale et de la religion nous assure que
c’est notre droit, voire même notre devoir, de décider en

notre faveur. S’il s’avérait par exemple que la destruction de

la ceinture verte équatoriale pouvait modifier le système
éolien de la Terre, donc le climat, et que des conditions cli-

matiques néfastes — essentiellement pour les habitants de

l’hémisphère Nord — devaient en être la conséquence, alors,
et alors seulement, cela constituerait un argument, cela pous-
serait à une certaine « révision » écologique, pour laquelle
évidemment la nature continuerait de ne constituer que
« l’environnement » de l’homme.

Il existe encore toujours des moralistes qui tentent de
minimiser la gravité de la situation avec leurs appels appa-
remment généreux. Le Vatican en particulier fait entendre sa

voix. On se montre, là aussi, « préoccupé » par la croissance

démographique, mais l’on persiste à s’opposer à toute attein-

te, par les pouvoirs publics, au droit des femmes à détermi-

ner elles-mêmes le nombre de leurs enfants. Les vraies rai-

sons de la surpopulation seraient le sous-développement et

la pauvreté des pays du tiers-monde, et les nations industria-
lisées en seraient les premières responsables. Passons sur

l’empressement du Vatican à mettre en avant le droit des

femmes à disposer d’elles-mêmes dans ce contexte, et

admettons, bien sûr, que l’un des facteurs de la croissance

démographique de l’hémisphère Sud est à rechercher dans

les relations inégales d’échange de matières premières
contre des produits finis sur le marché mondial. Cette

« argumentation » n’en est pas moins hypocrite. Le fait est

que, dans l’état actuel de la technique, nous pouvons, dans le
meilleur des cas, nous accommoder d’une extension de

l’exigence de « niveau de vie » des Européens et des

Américains du Nord à quelque 2,5 milliards d'hommes sans

dommages durables pour la nature. Autrement dit, dès main-

tenant, nous ne pouvons pas raisonnablement souhaiter un

rattrapage du niveau de vie des nations industrialisées par
les pays en voie de développement. Et c’est ainsi qu’il ne
reste aux pauvres de cette Terre qu’à connaître toujours plus
rapidement le cercle infernal de la pauvreté et de la surpopu-
lation, et à servir au passage les exigences de croissance des

pays surendettés du monde occidental. Pourtant, les interac-

tions destructrices de la réduction de la diversité écologique
et de la paupérisation économique forceront bientôt aussi les

pays riches de la Terre à reconnaître l’échec structurel de

tout ce système de pensée erronée et d'actions à courte vue.

Mais même alors, après des famines, après des luttes d’une

ampleur inimaginable à ce jour pour la redistribution, on ne

fera qu’apprendre, avec disons douze milliards d'hommes, à
trouver un point d’équilibre à la limite du supportable dans

le cadre d’une Terre uniquement au service de l’homme.

Une alternative reposant
sur une autre éthique

U ne alternative à cette « option » ne peut exister que dans

une pensée éthique totalement transformée. Aujour-
d’hui encore, quiconque se rendrait ridicule s’il demandait

sérieusement qu’il y ait moins d’humains afin de donner une

chance, au côté de l’homme, aux chimpanzé et aux iguanes.



32 eugen drewermann

En effet, une telle revendication poserait comme préalable
que le paramètre de la responsabilité morale ne soit plus défi-
ni de manière purement anthropocentrique, mais dans

l’optique de la conservation de ce monde que l’homme se

doit à lui-même. En d’autres mots : jusqu’à présent, la mora-
le n’a rien été d’autre qu’un système autoréférentiel, qui par-

tait de l’homme et revenait à lui, et ne voyait dans la nature

qu’une source à exploiter pour sa propre conservation. Mais
nous avons besoin d’une morale qui définisse pour l’essentiel
le concept de « responsabilité » au cœur même de la relation
de l’homme avec la nature qui l’entoure.

Il y a même un exemple pour cela dans la Bible : en

complétant, voire en corrigeant le récit mythique du Paradis

selon le Livre des Prêtres dans Gen 1,28, un autre texte,

que l’on appelle « L'histoire du paradis jahwiste » ?, met
l’accent sur le fait que l’hommea été placé par Dieu dans le

jardin du monde pour « servir » et « préserver » la Terre

(Gen 2,15). Pourtant, s’est-on penché un jour, du point de
vue religieux et moral, sur cette autre conception de
l’homme ? La religion et la morale nous ont enseigné et ont

développé jusqu’à aujourd’hui, au nom du christianisme, le
seul point de vue de l’anthropocentrisme. Il importe — ne

serait-ce que parce que le temps nous est compté — d’aban-
donner cette conception traditionnelle et de la remplacer par
une nouvelle morale qui considère l’homme comme faisant

partie intégrante de la nature, qui définisse sa responsabilité
essentiellement dans la conservation de la nature et, par
conséquence, mette en place une autorégulation de l’espèce
humaine pour tenir compte des intérêts vitaux des êtres
vivant sur la même planète.

Spirituellement parlant, la situation dans laquelle nous

nous trouvons est absurde. Comprendre l’homme de par sa

nature, et par rapport à la nature, était et est au cœur de toutes

les religions mythiques. Et pourtant, il semble incroyable-
ment difficile pour les religions du Livre de tirer des leçons
de ces autres religions. Par ailleurs, les sciences ont réfuté
définitivement la théorie de l’homme-centre-du-monde.

La conviction que seul l’homme possède une âme rai-
sonnable et immortelle est la principale des idées qui ont
justifié dans la morale « chrétienne » l’exploitation des ani-
maux par l’homme. Selon René Descartes, les animaux ne

seraient que des automates munis de réflexes, mais dépour-
vus de sentiments, incapables de ressentir les mauvais traite-
ments que leur inflige l’homme. Au fond, chacun peut
constater que cette conception est complètement erronée, et



I

6

—

md
WW
+

+,

pour une nouvelle éthique de l'intégration de l'homme dans la nature 33

pourtant elle nous aide à fermer les yeux face à la souffrance
animale : en déniant aux animaux tout sentiment, nous nous

autorisons, nous nous faisons une obligation de nier toute

compassion envers les créatures qui souffrent. Les animaux

n’ont pas de sentiments, et les hommes n’ont pas à avoir de

sentiments pour les animaux : c’est aussi simple que cela !

Aujourd’hui encore, les théologiens expliquent que Dieu

notre Seigneur, dans Sa sagesse, a « voulu » cet ordre des

choses axiologiquement, en créant — de la même façon que
le mouton pour le loup —, les lapins et les saumons, les

bovins et les chevreuils, les porcs et les perdrix pour que
l’homme en « use ». Si bien que, selon la volonté du

2 a

ee

A Se
a Thean Le aa. A0

EN PREDIV9k
rique VS

Créateur Tout Puissant, il ne peut rien leur arriver de

meilleur que d’être mangés par l’homme. Quiconque est

assez sentimental pour tourmenter son âme avec la souffran-

ce d’êtres dépourvus d’âme, pèche non seulement en nuisant

aux intérêts de l’économie agricole, mais il agit de plus à

l’encontre des intentions du Très Haut. Une révolte comme

celle formulée pour la première fois, il y a 150 ans, par
Arthur Schopenhauer a été nécessaire pour remettre en cause

cette morale « chrétienne » occidentale, en posant l’exigence
d’une compassion universelle avec tous les êtres vivants, sur
le modèle des spiritualités de l'Inde.



34 eugen drewermann

La science et les religions mythiques
contre l'anthropocentrisme

M ais en réalité, ce n’est pas une réflexion philosophique
qui a contré avec succès l’anthropocentrisme occiden-

tal, mais une quantité d’observations concordantes et de
découvertes scientifiques aux XIX* et XX° siècles, qui ont fait
de l’homme une simple vague dans le fleuve de l’évolution
de la vie. La génétique, l’éthologie, la physiologie du cerveau

et la neurologie, la psychanalyse et l’anthropologie, toutes
montrent combien l’origine de l’homme relève du règne ani-
mal. Aucun problème de l’existence humaine, ni la guerre, ni
la criminalité, aucun facteur vraiment important de la vie
sociale de l’espèce humaine, ni la fondation de la famille, ni
l'éducation des enfants, rien ne peut être compris sans l’écho,
dans l’épaisseur du thalamus, des 250 millions d’années de
notre évolution de mammifères. Depuis le XVI siècle, les
découvertes des sciences naturelles ont causé une « blessure

narcissique » profonde à l’homme « chrétien » occidental :

l’homme n’est pas au centre du système solaire, comme l’a
découvert Nicolas Copernic, il n’est même pas au centre du
cosmos comme le postulait Giordano Bruno : la réalité du

monde, disait-il, doit être infinie afin d’être digne d’un créa-
teur infini, mais alors, dans l’infini, il n’y a pas de « centre »,

ni spatial, ni temporel. Le cardinal Robert Bellarmin* fit périr
par le bûcher le moine dominicain en 1600 à Rome, au

Campo dei Fiori, et fit brûler ses livres sur les marches de la

basilique Saint-Pierre. La cosmologie moyenâgeuse figée,
illustrée par les dogmes de l’Église, a beaucoup tardé à
reconnaître sa défaite face à la pensée scientifique, mais n’a

pu finalement l’empêcher. Que l’homme puisse descendre
directement des animaux, que sa psyché ait pu se former
durant des millions d’années chez des ancêtres ressemblant à
des chimpanzés fut pour l’Église romaine, jusque dans les
années 1960, un véritable crime de lèse-majesté. Même un

mystique anthropocentrique comme le jésuite Pierre Teilhard
de Chardin ne put publier ses pensées de son vivant. Encore
moins, jusqu’à aujourd’hui, peut-on prêcher une compassion
universelle et une éthique qui tiennent compte des réalités
concrètes de la condition humaine.

Ce sont cette résistance, cette aversion de la théologie
dominante pour la réalité qui nous empêchent d’entendre
raison, si ce n’est en étant à l’écoute d’autres formes de reli-

gions et de sagesses, tout au moins par le biais des décou-
vertes « dures » des sciences de la nature. Bien au contraire,
les blessures narcissiques mentionnées plus haut semblent
avoir entraîné une réaction de déception plutôt qu’une muta-

tion de la cosmologie. Rien d’autre n’explique le caractère
contradictoire de notre façon de voir les animaux, et, à tra-

vers eux, nous-mêmes : nous savons parfaitement combien
les hommes et les animaux sont proches, et pourtant nous
utilisons ce savoir uniquement pour faire valoir notre vieille

prétention à régner sur le monde qui nous entoure.

La souffrance des animaux

es animaux ressentent les mêmes émotions que les

hommes, mais dans notre pratique, il n’en ressort pas
pour autant que nous devions traiter de « façon semblable »

les animaux et les hommes. Nous avons décidé au contraire

que nous pouvons, à partir d’eux, apprendre des choses sur

nous qui augmentent notre savoir dominateur, et viennent à

point nommé pour nous permettre de mettre en œuvre encore

nos traditionnelles revendications de pouvoir. Dans le monde

entier, la « consommation » par l’industrie pharmaceutique se

monte au chiffre monstrueux de 300 millions de « cobayes »

de toutes les espèces possibles et imaginables . Ils sont mar-

tyrisés pour que, de leurs organes irradiés, de leur peau brû-

lée, de leurs nerfs frémissants, de leurs corps déchiquetés,
l’homme puisse tirer des informations sur les effets de cer-

tains médicaments ou sur les moyens encore plus efficaces
de tuer, de « neutraliser » des objectifs ennemis à l’aide de

gaz, d'armes biologiques, de rayons à neutrons ou de bombes
à dépression ou à fragmentation. Le monde attend que nous

tirions, au contraire, la conséquence de la réalité irréfutable
de l’interdépendance de toutes les formes de vie sur cette

Terre : il est urgent que nous développions une éthique et
une religion de l’unité de l’homme et de la nature au lieu
d’une « mise au service », d’une « domination » de la nature.



pour une nouvelle éthique de l'intégration de l'homme dans la nature 35

Pourtant, un mélange étrange d’inconséquence scientifique et

de prétention relevant pratiquement de l’inconscience nous
en empêche, dans le cadre des formes traditionnelles de la

religion et de la morale.

Que l’on considère seulement un chien. Il ne devrait pas
être capable de sentiment ? Il ne devrait être capable ni de

joie, ni de chagrin, il ne devrait être capable ni de tristesse,
ni de peur, il ne devrait savoir ni jouer, ni batailler, ni courti-
ser une femelle, ni défendre ses petits ? Avec votre respect,
quiconque persiste, après seulement cinq heures passées en

compagnie d’un chien, à ignorer ou à nier les manifestations
de ces états psychiques, prouve simplement que l’on ne

devrait jamais lui confier de chien.

Pourquoi un animal ne devrait-il pas — ou beaucoup
moins — ressentir la même douleur qu’un homme ?

Supposons qu’une nuit nous soyons privés de notre sommeil
en raison d’une violente rage de dents, et que nous recour-

rions à un somnifère puissant pour enfin retrouver le calme.

Très vite nous aurions là une possibilité de savoir ce que
c’est que de « souffrir comme une bête ». En effet, le somni-
fère ne calmerait pas la douleur, il anesthésierait simplement
notre conscience. Le résultat en serait que nous ne pourrions
plus prendre par l’esprit nos distances par rapport à la dou-
leur. De là vient en fait que nous ressentions généralement
toutes les douleurs beaucoup plus intensivement la nuit que
le jour. Dans le cerveau des mammifères, les centres de la

douleur sont situés aux mêmes endroits que dans nos têtes. Il

faut en déduire que les animaux souffrent physiquement
comme nous, et même beaucoup plus, car plus sourdement

parce qu’ils sont davantage identifiés à leur sensation, et que
leurs douleurs psychiques sont apparentées aux nôtres. Quel
droit avons-nous alors de faire sur eux ce qui, sur le
moment, nous semble « utile » ? Si les animaux ressentent

de façon analogue à la nôtre, ils ont aussi le droit qu’on les

traite de façon analogue aux humains.

À ceci s’ajoute une autre conséquence qui résulte de la

fin de l’anthropocentrisme « chrétien ». Si nous n'occupons
pas de place privilégiée dans l’espace-temps à quelque titre

que ce soit dans le cadre de l’évolution de la vie sur cette

petite planète Terre, le bon sens nous commande de ne pas

engager d’actions ayant des effets, au niveau de l’espace et

du temps, qui dépassent de loin l’échelle de ce que nous

appelons la « responsabilité historique ». L'histoire, c’est une

période qui a commencé approximativement il y a huit mille

ans, au néolithique. Ce n’est que depuis lors que se sont

développées les structures de la pensée et de l’action aux-

quelles nous devons tout ce qui nous semble évident dans les

domaines politique, économique et social. Cette période est

difficile à imaginer dans notre conscience de l’histoire — elle

remonte à plus de trois mille ans avant la culture de l’écrit et

les débuts de l’histoire « véritable » —, mais elle est extrê-

mement courte, mesurée au temps des biologistes, des

paléontologues et des géologues. Pour la première fois, dans
les réacteurs de nos centrales nucléaires, nous produisons
quelque chose que nous ne pouvons plus compter en années

ou en dizaines d’années, mais en fonction de la période de

ces substances radioactives, par tranches de vingt-quatre
mille ans et plus. Nous ne sommes pas à la mesure d’échelles

de ce type, comme nous le montrera un nouvel exemple.
En avril 1986, un « incident » se produisit dans le bloc IV

de la centrale atomique de Tchernobyl, accident qui s’avéra
vite la plus grande catastrophe de l’ère technique. Pendant
des années, les experts avaient assuré à l’opinion publique
qu’un accident majeur de cet ordre était totalement exclu,
tous les risques de l’énergie nucléaire étant « contrôlables ».

La France en particulier, qui possède des gisements impor-
tants de bauxite et d’uranium, parie depuis des années sans

retenue sur l’électricité nucléaire. Les deux tiers de sa pro-
duction d’électricité sont d’origine atomique. Mais l’acci-

dent du réacteur de Tchernobyl nous montre la « nature

explosive » de cette façon de penser. Ce furent surtout la

Biélorussie et ses cinquante millions d’habitants qui furent
irradiés. Cancers de la thyroïde, malformations de nou-

veaux-nés, les symptômes de la « maladie des radiations »

sévissent, appelons-les « le syndrome d’Hiroshima ». Mais

on continue de minimiser les dangers. La ville de Gomel,
200 000 habitants, n’a été évacuée qu’en 1994, soit huit ans

après la catastrophe. Encore aujourd’hui, des gens revien-

nent dans le périmètre des rayons mortels pour visiter leurs

anciens logements ou travailler leurs champs puisque l’on

|
|
|

:



36 eugen drewermann

n’y remarque aucun dégât ! Mais voici le pire : pendant
vingt-quatre mille ans, une région de la taille des pays du
Benelux devra être réputée comme dangereuse pour toute
colonisation humaine ou animale. Aucun humain n’est à la
mesure d’une « responsabilité » dont l’échelle de temps
représente de manière purement arithmétique trois fois la

période allant du début de l’élevage des moutons et de la
construction des premières maisons de pierre jusqu’à
aujourd’hui. Nous, les hommes d’aujourd’hui, ne sommes

même pas au cœur de notre propre histoire.

Pour changer le cours des événements, nous devons cesser

de parler la langue d’une morale isolée des sentiments et tota-

lement cérébrale. Notre morale situe la relation de l’homme à
lui-même et à la nature qui l’entoure essentiellement dans une

« reconnaissance » de l’objet et une « volonté » orientée vers

un but. Au contraire, la morale devrait être issue d’une autre

anthropologie, et reposer sur l’intégration de l’homme
dans la nature.

Héritier d’Arthur Schopenhauer, l’Alsacien Albert
Schweitzer a formulé, il y a un peu plus de quarante ans, à

quoi pourrait bien ressembler une éthique de ce genre.
« L'éthique, écrivait-il, consiste en ce que j’éprouve la
nécessité de respecter toute vie comme la mienne. Ainsi est

posé le principe nécessaire de la morale. Il est bon de
conserver la vie et de la favoriser ; il est mal de la détruire
et de l’entraver. » « Toute personne pour laquelle la vie est

en ce sens sacrée, expliquait ce grand humaniste, homme de

paix et moraliste, n’arrache pas une feuille à un arbre, ne

cueille pas de fleur et prend garde à ne pas piétiner
d'insectes. Quand il travaille en été à la lumière de la
lampe, il préfère garder sa fenêtre fermée et respirer un air
vicié plutôt que de voir tomber sur sa table un à un des
insectes aux ailes brûlées. S’il prend la route après la pluie
et aperçoit un ver de terre qui s’y est égaré, il sait que le ver

se desséchera au soleil s’il ne retrouve à temps la terre où il
pourra se réfugier, et il le porte de la pierraille mortelle

Jusqu'à l'herbe. S’il passe près d’un insecte tombé dans une

flaque, il prend le temps de lui tendre une feuille ou une

brindille salvatrice. » « L’éthique est une responsabilité,
étendue à l’infini, envers tout ce qui vit. »

2 (ESS
Avant d’être capables d’une telle éthique (et aussi de

mettre en œuvre une politique nouvelle, et un nouvel ordre

économique, avec un nouveau système monétaire), nous

aurons vraisemblablement besoin, à la fin de ce vingtième
siècle si tragique, d’une nouvelle façon de ressentir le
monde et les réalités.

Quelques rares artistes arrivent à nous transmettre ce mes-

sage à la manière de Francis Jammes, ce poète lyrique basque,
plein de bonté et de sensibilité. Avec une compassion — qui
ne s’est jamais dite « chrétienne », mais devrait s’appeler ainsi
si cette religion devait un jour trouver sa vérité dans le monde
moderne — ce créateur de courtes prières et de poèmes tenus

à tort pour naïfs, alors qu’il a en réalité gardé sa part d’enfan-
ce, écrivait : « Le jour viendra où nous, l’humanité, nous

prendrons conscience de ce que nous avons fait aux animaux,
et nous implorerons à genoux leurpardon. » +

1) NDT : Wattenmeer : eaux qui recouvrent le Watt (zone maritime très

plane en bordure des côtes) à marée haute, par exemple le long de la côte de
la Mer du Nord en Allemagne.
2) Le second récit de la création qui insiste davantage sur la parenté de
l’homme avec la nature, d’où il est tiré, est en fait beaucoup plus ancien que
le premier (note d’EÉtienne Godinot, d’après La Bible de Pierre de Beaumont).
3) Canonisé par le Vatican le 29 juin 1930, si, si ! Note d’Étienne Godinot. pe

AU



> de

Lai. oiseaux,
poissons, frères
de François d'Assise

ALAIN J. RICHARD*

*Franciscain, à Toulouse. Co-fondateur du centre Pace e Bene,
un service franciscain de non-violence à Las Vegas, Nevada. Il est
l’auteur de Roots of Violence in the US. Culture: a Diagnosis
towards healing (1999) et de divers articles et livrets sur Saint

François, sur la non-violence et sur la culture de marché.

es rapports de

François d’Assise
avec les animaux

ne finiront jamais
d’inscrire du sens !

Oiseaux, loup, poissons, vers
de terre, agneaux, abeilles… et

bien d’autres, rien ne manque au

cortège d’animaux envers lesquels François manifeste atten-

tion, bonté, tendresse. Depuis le treizième siècle jusqu’au
vingtième siècle, les artistes nous ont livré un foisonnement

d’œuvres d’art qui influencent notre interprétation des rap-

ports de François avec les animaux. Certaines expriment le
tréfonds de son attitude de grand respect et de bonté,
d’autres restent à la surface et sont mièvres.

François naquit et grandit en Ombrie, une région dont les

lignes et les couleurs sont d’une douce beauté. Doué d’une

grande sensibilité, poète dans l’âme, il vibra à l’esprit des
troubadours. Rien d’étonnant à ce qu’il émeuve profondé-
ment nos cordes artistiques, notre vision poétique de la natu-

re et notre désir de rejeter toute violence. Son comportement
envers les animaux serait-il seulement le fruit de sa sensibi-

lité délicate ou d’un rejet pur et simple de la violence qu’il
avait d’abord choisie en rejoignant la lutte armée des

hommes de sa ville contre Pérouse, la cité rivale ? Peut-être

qu’un an de captivité l’avait guéri de sa violence ? Les ani-

maux tout comme les humains auraient-ils bénéficié de ce

changement?
La captivité ? François avait horreur de voir des animaux

capturés par des chasseurs ou des pêcheurs, mais aucun de

ses biographes ne fait un lien entre son désir immédiat de

rendre la liberté aux animaux capturés, et la privation de



38 alain j. richard

liberté qu’il avait subie. I] éprouvait simplement de la ten-

dresse pour ces animaux faibles qui s’étaient fait prendre.
« Quand l’occasion s’en présentait, il rejetait à l’eau les

poissons qu'on avait capturés vivants, leur recommandant
bien de ne plus se laisser reprendre désormais. »*‘ C’est la
même recommandation qu’il adresse à un levraut pris au

collet : « Petit frère levraut, viens ici. Pourquoi t’es-tu laissé

prendre ? »? Quant au lapereau, tout craintif qu’il soit des
humains, il avait perçu la bonté de François et se réfugiait
dans ses bras. Aventure similaire avec le cadeau d’un

pêcheur, une poule d’eau que frère François « accepta
volontiers, puis, ouvrant les mains, l’invita à la liberté ;

mais elle n’entendait point partir. Le Père, les yeux au ciel,
resta longtemps en prière et au bout d’une heure, comme

s’il revenait de loin, redonna doucement à l’oiseau l’ordre
de s’en aller et de louer le Seigneur »*. Nous commençons
d’apercevoir que sa bonté et son désir de liberté pour les ani-
maux sont reliés à sa vie intérieure.

Une bonté très douce

pp il devait quêter ou acheter les animaux. Sur la
route du marché il rencontra des tourterelles : « Ô mes

sœurs les tourterelles, simples, innocentes et chastes, pour-
quoi vous laissez-vous prendre ? »* Heureusement le mar-

chand les lui donne et il leur rend la liberté. Il voulait même

qu’une réglementation protège les alouettes, ces oiseaux

pour lesquels il avait un faible, et qui le lui rendront bien

puisqu’à sa mort alors que le soir tombait, les alouettes vien-
dront chanter“. « Si je pouvais parler à l’empereur, je le

supplierais, pour l’amour de Dieu, d’exaucer ma prière et

de publier un édit défendant à tous de prendre au piège nos

sœurs les alouettes ou de leur faire du mal… »“ À Noël il
aurait voulu qu’une loi oblige à donner de la nourriture aux

oiseaux, aux bœufs, et aux ânes".

Sa bonté enveloppait une variété incroyable d’animaux,
toutefois « il était enclin cependant à plus de tendresse et de
douceur pour les créatures qui par leur nature ou par

l’enseignement symbolique de l’Écriture nous rappellent

l’amour et la douceur du Christ »*. La bonté naturelle de

François et les symboles fournis par sa foi chrétienne se

liguent ensemble dans ses nombreuses opérations de sauve-

tage d’agneaux. « Il racheta souvent des agneaux que l’on
menait abattre, en souvenir de l’Agneau très doux [le
Christ] qui voulut être mené à la mort pour racheter les

pécheurs. »”’ Une autre fois pour obtenir la liberté de deux

agneaux en route pour le marché il lui faut donner un man-

teau qu’on venait de lui offrir. Excellente aubaine pour le

paysan
"° ! Jean le Baptiste avait appelé Jésus Christ,

l’Agneau de Dieu, en mémoire de la sortie d’Égypte du

peuple hébreu en route vers la liberté. Avant de partir ils
avaient mangé l’agneau sacrifié pour célébrer la circonstan-
ce. Pareillement son attention aux vers de terre est en rela-
tion avec les textes de la Bible appliqués traditionnellement
à Jésus Christ".

Les compagnons de François et ses premiers biographes
ne tarissent pas d’histoires et d’épithètes pour décrire la

tendresse de François à l’égard des animaux. Son attitude
tranchait sur l’ambiance de l’époque ” où, de plus, guerres
et violences surgissaient partout. Liberté donnée aux ani-

maux, bonté manifestée à leur égard, François nous redit à
chacune de ces occasions que les animaux sont nos frères et

nos sœurs.

Frère des animaux

L a bonté et la tendresse de François n’étaient pas réser-
vées aux seuls animaux. Elles s’expriment également

pour chaque élément de la Création. Frères Soleil, Vent ou
Feu, sœurs Lune, Étoiles et Eau, ont été tout spécialement
célébrés dans le Cantique des Créatures, mais nous trouvons

ces mêmes titres de frères et sœurs accordés à toutes les créa-
tures. Il comprend que l’être humain n’est qu’une des créa-
tures du Cosmos. Toute créature tient son existence de la
bonté et de la libéralité du Créateur. L’homme se doit d’avoir

respect pour chacune d’elles et pour toutes ensemble. Ceci ne
veut pas dire qu’il refuse de voir en l’homme un être spécial,
avec une responsabilité exceptionnelle, mais l’homme n’a

ra

(A
pdssd

NS.
pus

NN,EN

ANS



ent

loup, oiseaux, poissons, frères de françois d’assise 39

pas à dominer les autres créatures, tournant leur existence à
son intérêt. Frères et sœurs nous avons d’abord à nous res-

pecter les uns les autres.

Quand les hirondelles gazouillent et crient à tue-tête au

point de gêner sa prédication, c’est avec grande courtoisie et

une fermeté tout égale qu’il s’adresse à elles : « Mes sœurs

hirondelles, vous avez bien assez parlé jusqu’ici ; à mon tour

maintenant. Écoutez la parole du Seigneur, gardez le silence
et ne bougez plus jusqu’à ce que j'aie fini de parler du
Seigneur. »* Il traite ses sœurs hirondelles respectueusement,
mais elles doivent aussi le respecter. Pareillement alors qu’il
traverse les marais de Venise, une bande d’oiseaux était logée
dans les saules et chantait à tue-tête, nous rapporte le bio-

graphe '*. À ce spectacle François dit à son compagnon :

« Nos frères les oiseaux louent leur créateur ; allons parmi
eux pour chanter nous aussi nos heures canoniales et les
laudes du Seigneur ! » Il fallait s’y attendre : « Leur ramage
devint assourdissant, au point que les frères ne s’entendaient

plus l’un l’autre réciter les psaumes. » François doit leur
demander de cesser leurs chants jusqu’à ce que les deux frères
aient fini de prier leurs heures du bréviaire. Frères et sœurs

doivent apprendre la cohabitation et le respect mutuel.

Il n’y a pas que des oiseaux ou des agneaux attendris-

sants ! Un animal dangereux entre en scène et participe à un

exemple exceptionnel de résolution des conflits. Un loup de

grande taille terrorisait les habitants de la petite ville de
Gubbio “, attaquant les moutons et même les humains. La

compassion et l’amour fraternel au cœur, François se dirige
vers le loup et lui fait faire un pacte avec les habitants : ils

s’engagent à lui donner chaque jour à manger, tandis que le

loup promet de ne plus attaquer moutons, enfants et adultes.

Marchant mains nues vers le loup, au grand effroi de ceux

qui l’ont accompagné avec fourches et épées, François
appelle la bête qui hurle : « frère Loup », tout en même

temps qu’il fait un signe de la croix sur lui. C’est là son

secret : tous les êtres créés doivent l’existence à Dieu et ils

sont donc en vérité ses frères et sœurs ; frères et sœurs aussi
du Christ, membre de notre race humaine, et venu apporter
une réconciliation universelle, en refusant la violence et

acceptant d’offrir sa vie sur la croix.

Conscient de sa responsabilité de créature, François sait

qu’il doit louer Celui dont il tient la vie et la possibilité
d’aimer. Il est également attentif à la façon dont les autres

créatures — ses frères et sœurs — louent ce même Créateur.
Alors qu’il avait remarqué un grand rassemblement

d’oiseaux, il s’approche d’eux, s’émerveille qu’ils ne

s’envolent pas et leur « dit qu’ils devaient écouter la parole
de Dieu et il les pria humblement d’être attentifs » : ce

qu’ils firent, jusqu’à ce qu’il leur permît de s’envoler. « À
partir de ce jour il ne manquait pas d’exhorter tous les

oiseaux, tous les animaux, les reptiles et même les créatures

insensibles, à louer et aimer le Créateur » écrit le premier
biographe de François deux ans après sa mort '®. C’est
l’ensemble de la Création qu’il invite à louer Dieu, à chan-

ter, à être dans la joie : la joie d’exister et d’avoir un tel
Créateur d’où la bonté découle ".

Ne pas se considérer comme le chef autoritaire de la

Création, mais seulement comme un des membres de cette

merveilleuse famille d’êtres, rejoint en quelque sorte la plu-
part des religions dites « naturelles » qui durant des millé-

naires ont perçu l’unité du Cosmos. Le chasseur de certains

peuples appelés primitifs, ne demande-t-il pas pardon à

l’animal qu’il cherche à tuer pour se nourrir ? Il demande par-
don aussi au Créateur, d’avoir à tuer cet animal son frère .
Cette attitude de François allait à contre courant de la pensée
dominante dans l’Occident chrétien ”. Mais le petit Pauvre,
fidèle au texte de Paul de Tarse dans l’Épître aux Romains”,
redécouvre que la prééminence confiée à l’homme par Dieu

sur les autres êtres crées, et marquée en quelque sorte par la
venue du Fils de Dieu dans l’espèce humaine est une pré-
éminence d’amour, et non de pouvoir. Fidèle à l’enseigne-
ment de saint Paul : « Est impie celui qui ne rend pas grâce
à Dieu comme il convient à Dieu », François redonne à la



40 alain j. richard

chrétienté une valeur délaissée du patrimoine évangélique
qui lui faisait terriblement défaut, et fait encore défaut à
notre époque.

François pouvait comprendre que la prééminence de
l’être humain ne veut pas dire avoir un pouvoir parce
qu’il avait expérimenté combien le refus du pouvoir est
essentiel pour faire vivre en soi le mystère chrétien.

Attaché à une pauvreté matérielle tout autant qu’intérieu-
re, il invitait ceux qui voulaient le suivre à fuir toute forme
de pouvoir : que ce soit dans leur travail chez les autres, ou à
l’intérieur de l’Église, que ce soit à l’intérieur de leur com-
munauté elle-même, ou que ce soit vis-à-vis des animaux.
« Comme avec ses frères, il [François] leur laisse la liberté
d’aller, de venir, de voler ou de s'approcher, sans vouloir
les avoir pour lui, les dresser à son profit ni avoir avec eux

une relation affective trop forte ni trop prolongée. »?
Ce rôle de la pauvreté de François dans sa relation aux

animaux et plus généralement à tout le créé est facilement
oublié de beaucoup de ses admirateurs. Et pourtant d’autres
hommes spirituels, chrétiens ou non, ont fait ressortir
l’importance d’être une personne libérée de l’esprit de
possession pour pouvoir entrer en communion avec

d’autres humains, avec les autres créatures et avec le
Créateur. « Plus François d’Assise renonce à posséder et à
dominer le monde, plus aussi il s’ouvre à la création,
comme si son renoncement même le libérait de tout ce qui le
séparait de la réalité splendide et immense. Sa pauvreté se

change en une relation nouvelle, toujours plus vaste et plus
profonde, avec les êtres et les choses. »

Dans une prière adressée aux Vertus, personnalisées sui-
vant le genre de la littérature courtoise et allégorique,
François nous étonne en disant de l’Obéissance qu’elle

« rend l’homme docile et soumis à n’importe quel homme de
ce monde, et non seulement aux hommes, mais aux bêtes et

aux fauves eux-mêmes, les laissant disposer de lui comme ils
veulent, autant que d’en haut leurpermet le Seigneur »*.

Voilà qui peut refroidir nombre d’enthousiastes de

François d’Assise peu disposés à être soumis aux fauves. À
la rigueur être soumis aux petits caprices de son chien ou de
son chat, mais aux fauves, n’en parlons pas ! Le jour où
François a prononcé cette prière, n’était-il pas un peu exalté ?
N’était-ce pas une de ces phrases de poète qui ne porte pas à

conséquence ? Pas du tout, et nous avons là une des phrases
clefs qui nous permet de comprendre bien des épisodes. Par
exemple dans sa rencontre avec le loup de Gubbio, il était
prêt à être soumis au loup, si tel avait été ce que Dieu eut

permis. Il désirait certainement rester en vie. Mais son sou-

hait le plus intime était de coopérer à cette grande œuvre de
réconciliation qu’il percevait comme le désir de son Dieu
Bien-Aimé. Il souhaitait pouvoir mener à bien cette phase de
réconciliation entre le loup et les habitants de Gubbio. Aussi
il n’hésite pas à rappeler au frère loup tous ses crimes, tout
en montrant à son égard la compréhension d’un frère qui sait
combien la faim peut être mauvaise conseillère. Les villa-

geois aussi se feront tancer pour leurs propres péchés, avant
qu'ils n’acceptent le contrat de nourrir et héberger celui qui
les avait terrorisés. La résolution du conflit dans une vraie
réconciliation n’est pas oubli des fautes passées.

Pourquoi
n'était-il pas végétarien ?

(- se fait-il que François, un si tendre ami des
animaux et leur frère n’ait pas été végétarien? À son

époque, moines et moniales généralement s’abstenaient de
viande, et faisaient leur travail souvent épuisant avec
comme protéines animales seulement celles des œufs et du

poisson. Quand les frères de François, les Frères Mineurs
(les petits frères dirions-nous) travaillaient à l’extérieur de
la communauté, ils ne devaient pas recevoir d’argent pour



jut

ait

ant

ale

loup, oiseaux, poissons, frères de françois d’assise 41

leur travail : ils recevaient de la nourriture « pour eux et

pour leurs frères » ”. Et s’ils n’avaient pas le minimum
nécessaire ils allaient à la quête, comme beaucoup d’autres

pauvres ®. Dans un cas comme dans l’autre il était exclu

qu’ils fassent les difficiles : dans l’Europe du XII-XIIY siècle,
le régime végétarien tel que nous le connaissons actuelle-

ment, venu de l’Orient lointain, semble avoir été inconnu : il
eut été incongru et indélicat de refuser les aumônes de vian-
de ou de poisson ! Les frères recevaient ce qu’on leur don-

nait, on leur donnait parfois viande ou poisson ou même une

volaille. Cela ne devait pas être le menu quotidien si l’on en

juge par la façon dont frère Junipère un jour fit un bouillon
de poule sans avoir plumé la bête ”.

Et durant huit siècles ?

O n peut se demander pourquoi cette vision franciscaine
n’a pas eu plus d’influence sur le comportement de la

chrétienté depuis huit siècles. Sans entrer dans un sujet peu
étudié jusqu’à ce jour, nous pouvons probablement avancer
trois principales raisons :

1) Les disciples de François au lieu de centrer leur

recherche théorique et pratique sur la fuite du pouvoir, si

centrale pour François, l’ont centré sur les questions de

pauvreté.
2) Renoncer au pouvoir et à la violence est très pénible

pour l’être humain : les animaux tout comme les humains

continuent de payer le prix du refus de mettre en pratique
que les hommes sont fondamentalement des êtres créés par
leurs relations, et que la domination détruit le dominateur

encore plus qu’elle ne détruit le dominé.

3) À l’intérieur de l’Église, l’anthropologie et la spiritua-
lité franciscaines ont été supplantées par d’autres écoles : le

thomisme d’une part, et d’autre part une des anthropologies
issues de la Réforme qui a favorisé l’asservissement de la

nature en vertu de la mission de l’homme comprise comme

chargé de développer à tout prix les richesses de l'univers.

C’est l’opposé de la vision de François.

Conclusion

1, rapports de François d’Assise avec les animaux ne

peuvent être séparés des rapports plus larges de

François avec l’ensemble du monde créé. « De la plus
humble jusqu’à la plus haute, [les créatures] expriment
toutes quelque chose de l’être même de Dieu. »” Parce que

François a découvert Dieu, il a rejoint une unité profonde
avec l’ensemble du créé. « Son âme s’est pour ainsi dire

soudée avec Dieu. »” « Sa communion fraternelle avec les

créatures fait partie de sa démarche d’adoration. »”

François a voulu mettre le monde en état de fraternité et

en état de louange*. Les animaux ont une grande place dans

cette fraternité, et dans cette invitation à la louange. Notons
que les animaux vénéraient François, peut-être plus que

François ne les vénérait”’. Vis-à-vis des animaux, surtout les

plus doux, ou ceux qui avaient une valeur symbolique par

rapport à Dieu ou à Jésus-Christ, son attitude est extrême-

ment tendre.

Quoique mangeant fort peu, car il jeûnait de longues
périodes, François n’était pas végétarien, parce qu’un men-

diant dans une société qui n’est pas végétarienne manque-
rait souvent de courtoisie à l’égard de ceux qui lui donnent
de la nourriture, et il exprimerait un « pouvoir » qu’il pré-
tend refuser.

Dans notre culture où le pouvoir est recherché active-

ment et où il y a une prédominance du « désir d’exister

sans devoir dire merci à quiconque de sa propre
existence »

* le message de François est plus nécessaire

que jamais. Mais cela suppose des êtres qui cherchent la
« vérité de leur vie ».

« La sympathie, dès qu’elle remonte vers son principe,
perd son caractère de passivité et de partialité, pour devenir
une communion active à la valeur de l’être et de la vie, par-
tout où cette valeur se rencontre. De cet homme fraternel,
ami de toutes les créatures, rayonnent une force et une cha-

leur qui s’étendent à tous les êtres, les pénètrent et les ren-

dent plus lumineux, plus vrais, plus paisibles. » +



42 alain j*richard

1) Legenda Major 8, 8 et 1 Celano 61.

2) 1 Celano 60 et Legenda Major 8, 8.
3) Legenda Major 8, 8.
4) Fioretti 22.

5) 3 Celano, Legenda Major 14, 6.
6) Leg. de Pérouse 110.

7) Idem.

8) Leg. Major 8, 6 ; cf. 2 Cel 165).
9) Leg. Major 8, 6.
10) 1 Celano 79.

11) 1 Celano 80 ; cf. Psaume 21,7.
12) L’étude faite par Bill Short a montré comment l’attitude de François a

tranché sur le comportement des siècles précédents à l’égard des animaux.

13) 1 Celano 59 et aussi Leg. Major 12, 4.

14) Leg. Major 8, 9.
15) Fioretti 21.

16) 1 Celano 58.

17) Office dit de la Passion 9, 7 ; 10, 1-3 ; 15, 9-10.

18) J'ai personnellement pu l’observer chez les Western Shoshone des
Etats-Unis (Nevada).
19) Il faut noter toutefois que l’hagiographie patristique et moyenâgeuse a
très souvent décrit les saints obéis par les animaux, les protégeant souvent
des chasseurs et réalisant la paix entre animaux et humains. Cf William

Short, Saint in the World ofNature: The Animal Story as Spiritual Parabole
in Medieval Hagiography (900-1200), Doctorat à l’université Grégorienne,
Rome 1983 et « Hagiographical method in Reading Franciscan Sources »,
in Laurentianum 1988, n° 29, pp. 462-495.

20) Épître aux Romains 8, 20.

21) Raniero Cantalamesa, « Saint François et la création », dans Évangile
aujourd’hui, n° 176, p. 43.

22) Gérard Guitton, « Le bestiaire de François », dans Évangile
aujourd’hui, n° 175, p. 41.

23) Eloi Leclerc, « La Pâque verte de François d’Assise », dans Évangile
aujourd’hui, n° 145, février 1990.

24) Salutation des Vertus, 17.

25) 2 Règle 5, 3.

26) 2 Règle 6, 2.

27) Vie de frère Junipère, 10.
28) Eloi Leclerc, art. cité, p. 53.

29) Raniero Cantalamesa, art. cité, p. 41.

30) Eloi Leclerc, art. cité, p. 52.

31) Cf. Damien Vorreux, Saint François d'Assise, Documents,
avant-propos, deuxième édition, p. 36.

32) Cf. 2 Celano 168.

33) Raniero Cantalamesa, art. cité, p. 44.
34) Eloi Leclerc, art. cité, p. 53.



ç. animaux
ont-ils des droits ?

BERNARD QUELQUEJEU*

*Professeur d’éthique philosophique à l’Institut catholique
de Paris, directeur de La Revue des sciences philosophiques
et théologiques, Paris, Vrin.

uisque l’animal
n’est pas une

personne, il ne

peut être sujet de
droit. Il mérite cepen-
dant d’être connu

comme titulaire de
droits.

Une difficulté initiale

n ne remarque peut-être pas assez souvent que la
manière dont l’être humain entretient avec l’animal

une relation — ne serait-ce qu’une relation de connaissance
— obéit à une loi aussi inexorable qu’indépassable : nul

d’entre nous ne saurait aborder le monde des animaux sans y

projeter son propre univers, et d’abord son univers mental.

Qu’il le veuille ou non, qu’il le sache ou non, il marque ainsi

de manière stricte une frontière entre humanité et animalité.

Comment nous représenter le monde dans lequel vivent les
animaux, alors qu’ils nous sont, dans une très large mesure,

inconnus et, à certains égards, inconnaissables ? C’est là une

difficulté initiale dont bien peu d’auteurs se sont avisés.

Certes, nombreux ont été et sont les essais, sinon pour
lever, du moins pour contourner cette difficulté initiale ;

nombreuses sont les disciplines qui se sont, depuis des

siècles, attelées à l’édification de connaissances scienti-

fiques, depuis les plus « dures » et les plus objectives —

anatomie, physiologie, théorie de l’évolution des espèces,
écologie, etc. — jusqu’aux plus délicates et semées

d’embûches épistémologiques — éthologie, sociologie des

comportements, psychologie, voire méthodes destinées à



44 bernard quelquejeu

explorer l’intelligence animale, sa cognition ou ses pratiques
de communication ou de « langage » (2), etc. Toutes ces

sciences de l’animal ont peu à peu amassé une impression-
nante somme de connaissances ', passionnantes à explorer
pour qui en manifeste le goût, et dont il n’est pas sensé de
nier la valeur, mais qui ont aussi pour effet de dissimuler un

peu plus la difficulté initiale que nous soulignions en com-

mençant : nous ne pouvons pas nous empêcher de définir
l’animal par la médiation de ses rapports à notre condition
humaine, et donc nous ne connaissons rien de sa condition
animale. Rien de sa nature, rien de son « monde », rien de
ses plaisirs, rien de ses peurs, rien de ses affects, rien de ses

souffrances. Dès que l’on y réfléchit un peu, on n’échappe
pas à la conclusion que personne d’entre nous ne sait, ni ne
peut savoir ce qu’est un animal.

Il faut avoir une vive conscience de cette aporie originaire
dès que l’on s’interroge sur la question des droits des ani-
maux. Question débattue depuis des décennies et qui fait
aujourd’hui encore l’objet de prises de position très contra-

dictoires. La voie directe, qui consisterait à supposer connais-
sable — et connue — la nature de l’animal, sa condition

propre, pour en déduire l’existence, la portée et les limites de
ses « droits », éventuellement opposables aux droits des
humains, cette voie directe nous est fermée. C’est sans doute
faute d’avoir pris acte de cette fermeture initiale que le débat

public concernant les droits des animaux offre le spectacle
d’une mésentente presque totale. Faut-il pour autant déclarer
forfait et affirmer que la question n’a pas de réponse, pour la
bonne raison qu’elle est probablement mal posée ?

Une voie indirecte : l’histoire

S i la voie directe n’est pas praticable, les voies indirectes,
elles, nous restent ouvertes. Ce n’est pas d’aujourd’hui

que les êtres humains ont commerce avec les animaux, si
tant est que l’espèce humaine est apparue, au cours de l’évo-
lution de la vie, dans un monde déjà peuplé d’une extraordi-
naire diversité d’espèces animales. Il a bien fallu — inéluc-
table nécessité — que l’homme apprenne à vivre à côté des

animaux, et même avec eux, et qu’il exerce à cet effet, au

fur et à mesure de sa propre évolution, les ressources que lui
offrait sa propre condition. Ainsi entrevoyons-nous une voie
indirecte peut-être praticable : étudier l’évolution des com-

portements des hommes vis-à-vis des animaux, recueillir les
intuitions réfléchies que ces comportements n’ont pas man-

qué d'entraîner, porter sur ces comportements et ces évalua-

tions, à partir des nos convictions éthiques contemporaines,
un jugement moral, glaner les semences de sagesse disper-
sées au milieu de conduites violentes — cruelles, assassines,
sadiques —, et finalement tisser peu à peu le fil qui nous
permette de nous orienter aujourd’hui pour édicter à nos

comportements vis-à-vis des animaux des règles à la fois
réalistes et sages, dignes de l’homme et de la place qu’il
revendique de prendre dans l’histoire de la vie.

S’il nous était loisible de scruter l’histoire lointaine des
relations que les humains ont nouées avec l’animal, nous
constaterions probablement ceci : l’idée que les animaux ont

droit à l’existence, qu’au moins certains d’entre eux doivent
Être préservés à un titre ou à un autre, et que les plus faibles
d’entre eux, s’ils ne sont pas nuisibles, doivent être protégés,
soignés et même assistés, est une idée, fragile et dispersée, qui
s’est développée au même rythme que l’idée, rigoureusement
opposée, que l’homme a tous les droits sur les animaux, que
la seule loi qui gouverne leurs rapports est la loi de la jungle,
et que le seul droit qui vaille ici est le droit du plus fort.

Cette conviction que l’animal doit être préservé et que la
diversité des espèces est un bien très précieux a fait lente-
ment son chemin jusqu’à donner lieu, à l’époque moderne, à
des tentatives pour inscrire cette conviction dans le droit.

Les premières
législations européennes

P ce qui regarde notre Europe, les premières appari-
tions de législations destinées à protéger les animaux

ont eu lieu au cours du dix-neuvième siècle. En France, rele-
vons la loi votée en juillet 1850 à l’initiative du député



les animaux ont-ils des droits ?

bonapartiste Jacques Delmas comte de Gramont?. En

Angleterre, c’est dès 1824 qu’était fondée la célèbre Society
for the Prevention of Cruelty to Animals par le révérend A.

Broone : elle reçut en 1835 l’appui de la princesse Victoria

qui, devenue reine, lui accorda en 1840 l’autorisation d’utili-
ser le qualificatif prestigieux de Royal Society. Ce fut le

signal de l’apparition et du développement de puissants
mouvements de défense et de protection des animaux. De

quoi s’agissait-il en fait ? De protéger surtout les animaux

domestiques contre les mauvais traitements : violences, ali-
mentation insuffisante, privation de soins vétérinaires,
efforts excessifs, etc. ; le texte de loi du comte de Gramont

nomme explicitement les bêtes de trait, de somme ou de

monture. C’est aussi vers la même époque que s’est déve-

loppée un grand débat autour de la vivisection*. Ses parti-
sans soutenaient qu’elle n’est que l’inévitable contrepartie
de l’entreprise scientifique, effort conscient et délibéré pour

explorer et comprendre le réel, de sorte que si les législa-
tions protectrices de l’animal étaient inspirées par une sorte

d’élargissement des sentiments humanitaires à l’univers de

la vie animale, les protestations contre la vivisection apparu-
rent souvent comme une véritable défiance envers les entre-

prises du savoir humain, se révélant ici « inhumain ». Le

débat n’a pas manqué de retentir directement sur les concep-
tions relatives aux droits de l’animal.



46 bernard quelquejeu

Une Déclaration universelle
des droits de l’animal

D ans le registre des droits de l’homme, les déclarations
et législations nationales ont historiquement abouti, au

sein des institutions internationales, à la Déclaration univer-
selle des droits de l’homme, adoptée et proclamée à Paris le
10 décembre 1948 par l’Assemblée générale des Nations
unies. Une dynamique analogue, en dépit de maintes diffé-

rences, s’est produite pour ce qui regarde les droits de l’ani-
mal. Les mouvements de défense et de protection des ani-
maux ont souhaité unifier leurs conceptions et leur donner une
audience internationale : sous l’égide de la Ligue française
des droits de l’animal, une Déclaration universelle des droits
de l’animal a été proclaméeà Paris le 15 octobre 1978*.

La structure générale de cette Déclaration universelle

est, en gros, calquée sur celle des droits de l’homme de
1948. Certains expressions méritent particulièrement d’être
relevées : après cinq considérants qui indiquent le sens et la

portée de la démarche, la Déclaration affirme « les droits

égaux de tous les animaux à l'existence dans le cadre des

équilibres biologiques » (souligné par nous) à l’article 1, et
« le droit de toute vie animale au respect » (article 2) ; elle

envisage que la mise à mort d’un animal soit « nécessaire »,

mais requiert que celle-ci soit « instantanée, indolore et

non génératrice d’angoisse » (article 3) ; elle se préoccupe
de l'animal sauvage (article 4), de l’animal domestique
(article 5), de l’expérimentation sur l’animal, qui « viole les
droits de l’animal quand elle implique souffrance physique
ou psychique » (article 6) ; elle appelle génocide « tout acte

compromettant la survie d’une espèce sauvage » (article 8) ;
enfin elle appelle à la reconnaissance de la « personnalité
juridique » de l’animal, de ses droits à la présence de
« représentants » au sein des organismes internationaux

(article 9) et termine sur l’exigence de l’éducation et de
l’instruction publique pour conduire l’homme, dès son

enfance, à respecter les animaux.

On l’aura remarqué : ce texte porte quelques traces des
débats qui n’ont pas manqué de surgir lors de sa rédaction ;

certaines expressions, certaines précautions sont visiblement
le résultat de compromis rédactionnels. Il me semble que,
telle qu’elle a été finalement proclamée, cette Déclaration
n’est pas parfaite : elle n’est pas complète, elle ne discerne
sans doute pas suffisamment entre les diverses espèces ani-
males qui n’ont pas forcément vocation à jouir des mêmes

droits et plusieurs de ses formules prêtent le flanc à la cri-

tique ou à la contestation. Néanmoins, elle me paraît refléter
avec bonheur les sentiments et les convictions éprouvés
depuis des siècles par des générations d’amis des bêtes,
scandalisés par les violences que d’autres humains leur infli-

gent ; elle rassemble et unifie les apports de beaucoup de

mouvements nationaux de défense des animaux, en leur
assurant l’autorité morale d’une Déclaration universelle ;

elle jette les premières bases, acceptables par beaucoup,
d’une éthique universaliste du respect des animaux. À ce

titre, et malgré ses limites, il n’est pas douteux qu’elle ait
constitué un fait notable d’opinion publique internationale et

qu’elle continue de jouer un rôle indéniable dans l’avancée
d’une large prise de conscience des violences que l’espèce
humaine a exercées et continue d’exercer à l’égard des

espèces animales.

S'agit-il réellement de « droits » ?
Un premier balisage

O" peut donc, comme nous venons de l’esquisser,
prendre acte d’une longue tradition en humanité, qui

professe que les animaux ont droit à l’existence et à l’inter-
diction de certaines conduites à leur égard. Reste la question
de confiance, qui est une question théorique et philoso-
phique : s’agit-il réellement de « droits » ? Comment com-

prendre la notion de droit lorsqu’on l’applique à l’individu
animal ou à l’espèce animale ?

Commençons par baliser la question en écartant deux

interprétations opposées, l’une par défaut, l’autre par excès,
de la thématique des droits de l’animal. On peut d’abord se

contenter de faire de l’expression « droits de l’animal » le



les animaux ont-ils des droits ? 47

simple indicateur d’un malaise, destiné à signaler que
l’appropriation du monde animal par l’homme, gouvernée
par la maxime cartésienne. « Se rendre maître et possesseur
de la nature », ne va pas de soi et qu’il y a là une interroga-
tion éthique qu’il ne nous est pas loisible d’étouffer. On

peut, à l’opposé, entendre la revendication en faveur des

droits de l’animal comme s’il s’agissait de faire des bêtes

d’authentiques sujets de droits. Il n’y a aucune difficulté à

manifester l’absurdité d’une telle notion des droits des ani-

maux: la bête est constitutivement incapable de concevoir ce

qu’est une prérogative juridique, inapte à exercer des droits

subjectifs ; elle est constitutivement incapable de se faire une

idée adéquate du crime et du délit, de l’autorité qui punit ;

elle est constitutivement incapable de se faire la moindre

idée de la nature symbolique du châtiment lui-même. La bête

n’est donc pas une personne, au sens juridique et moral du

terme°. Soutenir l’existence de tels droits, ce serait

confondre deux catégories d’êtres que toute la tradition libé-

rale de l’humanisme juridique moderne n’a cessé de vouloir

distinguer : les êtres de nature et les êtres de liberté.

En fait, celui qui veut donner un sens acceptable à la

notion de droits de l’animal entend bien écarter ces deux inter-

prétations, dont l’une pèche par défaut, et l’autre par excès : il

veut faire plus qu’indiquer un malaise ou signaler une vague

urgence morale ; pour autant, il n’entend pas réclamer pour
l’animal la dignité de la personne et le statut plénier de sujet
de droit. Entre l’une et l’autre de ces interprétations qu’il récu-
se, n’y aurait-il pas la place d’une interprétation moyenne de

la notion de droit qui révélerait ici sa pertinence ?

L’animal : non « sujet » de droit,
mais « titulaire » de droits

N pouvons ici faire écho aux analyses du philosophe
américain J. FeinbergS, l’un des plus intéressants à avoir

argumenté le concept de droit des animaux. Il pense avant

tout aux droits-titres ou aux droits-requêtes : il s’agit d'un
droit que je possède contre quelqu’un, lequel, de ce simple

fait, est placé dans l’obligation corrélative d’agir à mon égard
de façon déterminée ; son paradigme est celui qu’un créan-

cier peut exercer à l’égard d’un débiteur. Je remarque que
cette acception rejoint assez directement la doctrine classique
relative aux droits de l’homme, qui distingue les droits-liber-
tés (ceux de la « première génération ») et les droits-créances
(ceux dits de la deuxième génération). Les premiers, énoncés
par les grandes Déclarations françaises et américaines de la

fin du XVIIT siècle, sont les « droits de... », les grandes
libertés attributs de la personne humaine, qui peuvent se
déployer dès qu’est garanti par l’autorité l’exercice d’une

manière d’être de l’individu, et dont le paradigme est le droit

politique. Les seconds, les droits-créances, peu à peu formu-

lés au cours du XIX* siècle, ont pour paradigme les droits

sociaux : ils sont les « droits à. », ceux qui constituent une
créance de l’individu sur autrui, et ne peuvent recevoir réali-
sation que si une prestation déterminée est consentie.

Selon J. Feinberg, on peut, sans absurdité, affirmer que
les animaux — ou du moins certains d’entre eux — possè-
dent bel et bien des droits-créances contre les humains. Cette

manière de voir se démarque nettement de la thèse parfois
soutenue, selon laquelle les humains auraient des devoirs

envers les animaux sans que ceux-ci, à proprement parler,
aient des droits à l’encontre des humains. Si l’on y réfléchit

tranquillement, les législations auxquelles nous avons fait

allusion ci-dessus ont bien pour finalité directe de protéger
les animaux eux-mêmes, et elles formulent bel et bien des

obligations envers eux. L’animal n’est pas une personne : il

ne peut être sujet de droit au sens de la tradition de l’huma-

nisme juridique ; il n’en est pas moins digne d’être reconnu

-comme titulaire de droits. La loi peut et doit le protéger, éri-
ger autour de lui une sorte de périmètre protecteur et sanc-
tionner ceux qui y pénètrent.

Une protection de ses intérêts

j ’existence de législations protectrices, selon J.

Feinberg, prouve donc d’abord que les animaux sont

protégés pour eux-mêmes, et jouissent à ce titre de véritables



bernard quelquejeu

l’homme se voit conférer l’exclusivité du droit. »

« Qu les hommes ou les animaux » ?
ci et là, dans des articles de journaux ou de revues, dans des livres même, on trouve cette manière dis-

( jonctive d’analyser les enjeux historiques et philosophiques : ou les hommes ou les animaux. S’énonce
alors, comme en une orthodoxie, la proposition élémentaire et implicite d’une doctrine humaniste, ratio-

naliste et démocratique, à l’aune de laquelle on entend considérer les manières philosophiquement minoritaires
de penser les rapports de l'humanité à l’animalité comme une dépravation perverse du sentiment, comme une

symbiose gâteuse, ou encore comme une dérive déconstructionniste irresponsable. La droiture philosophique
exigerait alors que nous soyons convaincus de la cohérence et de la pertinence du syllogisme à partir duquel

Élisabeth de Fontenay, « La raison du plus fort », préface à Plutarque, Trois Traités sur les animaux, Pol, 1992.

+

droits-requêtes. Elle prouve plus : elle signifie que les ani-
maux sont protégés en fonction d’intérêts qui sont les leurs.
Cette seconde affirmation exige tout un développement qu’il
n’est pas nécessaire de détailler ici, et qui consiste d’abord à

rapprocher la situation des animaux à d’autres catégories
d’êtres : les incapables mineurs, les simples d’esprit, les

déments, les vieillards séniles ou les enfants en bas âge.
Tous ces êtres, en effet, n’interviennent dans le droit qu’à
titre d’êtres représentés. Or il existe deux façons d’être

représenté : la représentation d’une volonté (un notaire rédi-

geant le texte d’une donation entre vifs agit selon la volonté
et les instructions du donateur), et la représentation des inté-

rêts (le cas type est celui d’un adulte sous tutelle, représenté
par un tuteur qui protège ses intérêts). Il n’est pas incompré-
hensible que certaines conditions d’indigence, de pénurie ou

d’indignité soient révélatrices de droits : ceux-ci n’ont pas
besoin pour exister d’être revendiqués par un sujet actuelle-
ment libre et rationnel, ni même reconnus de lui : ils élèvent
une barrière protectrice autour d’intérêts estimés essentiels
et sont destinés à empêcher l’apparition de situations intolé-
rables. C’est selon ce second type que J. Feinberg envisage
la notion de droit des animaux : ceux-ci sont effectivement

protégés en fonction d’intérêts qui sont les leurs. Reste à

préciser quelle est la nature de ces intérêts.

Des intérêts liés
à la vie « conative »

L a tradition occidentale de la philosophie du droit, avec
une certaine brutalité, ne reconnaît que deux grandes

espèces d’êtres : les personnes et les choses. Entre les deux,
rien. Il n’est pas étonnant qu’elle n’ait guère montré d’apti-
tude à faire une juste place aux animaux, qui ne sont pas
des personnes, mais qu’il est insupportable d’assimiler sim-

plement à des choses. La solution consiste à penser le statut

d'êtres intermédiaires, qui n’aient pas la capacité rationnel-
le et la liberté de la personne, mais qui manifestent une
organisation et des aptitudes caractéristiques d’un niveau

original de vie.

J. Feinberg propose de mettre en valeur et d’analyser ce
niveau spécifique, auquel il donne un nom propre : la vie
conative. L’adjectif — qui vient du latin conatus, « effort »,
« tentative », « entreprise » — peut surprendre, mais le sub-

stantif, lui, connaît une longue et instructive histoire dans la
tradition européenne de la philosophie. Il a un sens étendu
chez saint Augustin, qui l’assimile à une forme de l’amor,
c’est-à-dire l’amour de soi et l’affirmation de l’être chez
toute créature, même dépourvue de vie sensitive et de vie



vie

les animaux ont-ils des droits ? 49

végétative (cf. Cité de Dieu, XI, 27). Il a encore une très

large signification chez Spinoza, qui en fait un concept
architectonique de son Éthique : le conatus est la tendance
d’un être à la préservation de sa vie et de sa nature ; Spinoza
l’identifie souvent à l’essence actuelle de toute réalité

(Éthique, III propositions 5 et 6). Plus restrictifs, et donc
plus spécifiques et intéressants aux yeux de J. Feinberg, les
stoïciens (Diogène Laerce, Cicéron) réservent le conatus à
toute une classe d’êtres vivants supérieurs, ceux qui sont
animés par des tendances et par des désirs, ceux qui sont
capables de formes spécifiques de connaissance de ce qui
convient à leur nature, et qui sont donc susceptibles de

conduites et de comportements manifestant un instinct de
conservation qui pousse l’animal à rechercher ce qui lui
convient naturellement et à vivre conformément à sa condi-
tion (cf. Cicéron, De finibus, III, 5, 16).

Pour J. Feinberg, une vie conative est une vie assez

organisée et structurée pour que des visées et des désirs s’y
éprouvent, pour que des formes de représentation et de

connaissance s’y expriment, pour que des capacités de

comportements et de conduites (que l’on peut qualifier
d’intentionnelles) s’y exercent en vue de rechercher ce qui
est approprié à sa condition naturelle. Avec l’élaboration

réfléchie d’un niveau spécifique de vie, la vie conative,
J. Feinberg parvient à affirmer, contre la tradition de

l’humanisme juridique moderne, qu’on peut penser le sta-

tut d’êtres intermédiaires entre la personne, rationnelle et

libre, et la simple chose.

On doit aussitôt noter que la vie conative place, si l’on
ose dire, la barre assez haut. Tous les animaux ne la fran-

chissent pas. Cela ne veut sûrement pas dire que ceux qui ne
la franchissent pas soient entièrement dépourvus de droits :

mais, positivement, cela signifie que ceux qui la franchissent

se trouvent ainsi titulaires de droits que les autres n’ont pas.
La Déclaration universelle des droits des animaux l’affirme

expressément dans son deuxième considérant : « Tout ani-

mal doté d’un système nerveux possède des droits particu-
liers. » Déterminer le contenu concret de tels droits mérite

des analyses ultérieures dont le principe réside dans ce qui
précède : il s’agit d’évaluer — autant que faire se peut — la

complexité et la richesse de la vie mentale de l’animal qui
mène une vie conative.

L’individu animal
comme « sujet d’une vie »

.. au philosophe américain T. Regan” qu’il nous faut
recourir pour prolonger les réflexions de J. Feinberg. Il

propose d’abord une analyse de la vie mentale animale. S’il
est possible et pertinent d’attribuer aux animaux — à tout le
moins à certains d’entre eux — des désirs, il est alors néces-

saire de leur attribuer aussi la capacité de former des repré-
sentations, celle d’avoir des souvenirs et des anticipations,
celle de manifester une vie émotionnelle ; enfin, dans l’ordre
pratique, il est nécessaire de leur attribuer la capacité d’agir
de manière intentionnelle. La vie animale, celle que
Feinberg appelait conative, est ainsi susceptible d’atteindre

un haut degré de complexité et de richesse. Certains ani-

maux ont une vie mentale assez complexe pour avoir une

expérience propre de leur bien-être : selon une expression
typique de la langue anglaise, ils disposent d’une capacité
assez organisée pour que « ce qui leur arrive leur importe ».

La suite dérive immédiatement de ces prémisses : la vie

mentale de certains animaux — même si elle nous demeure
irrémédiablement inconnaissable — est suffisamment homo-

logue à la vie mentale des êtres humains pour que les restric-

tions normatives qui pèsent sur nos conduites à l’égard
d’autrui donnent lieu à des restrictions normatives homo-

logues pesant sur nos conduites à l’égard des animaux. Ces
restrictions doivent être formulées en termes de droits.

Pourquoi ?
Les « intuitions réfléchies » relatives au traitement des

animaux — celles dont nous avons parlé au début de cet

article — ont un contenu qui peut être universellement for-
mulé comme suit : « il est moralement condamnable d’infli-

ger aux animaux des mauvais traitements injustifiés » ; c’est

le principe de (non)-dommage. Contre les utilitaristes qui
sont rarement en mesure de penser le principe de (non)-
dommage dans toute sa radicalité, parce qu’ils n’ont pas une



50 bernard quelquejeu

conception adéquate de la valeur de l’individu, T. Regan
défend une conception selon laquelle l’individu de vie men-

tale complexe possède une valeur inhérente, non négo-
ciable. Il l’exprime en parlant des individus qui sont
« sujets d’une vie ».

Qu'est-ce qu’être le sujet d’une vie ? On peut dire
l’essentiel en quelques lignes. C’est éprouver des désirs et

des préférences ; avoir des perceptions, des représentations,
des souvenirs, des anticipations ; agir intentionnellement (ce
qui ne veut pas dire rationnellement) pour atteindre un but ;
manifester une vie émotionnelle ; avoir un sens du futur,
tout spécialement de son propre futur ; manifester un certain

type d’unité mentale ou psychique à travers la durée ; être

capable de ressentir si se trouve promu ou au contraire entra-

Vé un « welfare » personnel, un bien-être, comme l’avaient

pressenti les stoïciens. Par welfare, il faut entendre la satis-
faction des tendances essentielles de sa condition, satisfac-
tion orientée dans le sens d’un accomplissement de ses

potentialités. Certains animaux sont indiscutablement les
« sujets d’une vie » : il s’ensuit qu’ils sont titulaires de

droits, même s’ils ne le savent pas.

Il s’agit de droits fort contraignants aux yeux de
T. Regan. Celui-ci considère comme moralement injusti-
fiables des pratiques ou des institutions comme la chasse, la
pêche, les cirques, les zoos, l’élevage intensif, etc. Mais
aussi — ce qui me paraît au moins mériter une discussion
ultérieure — l’expérimentation sur l’animal dans une pers-
pective biologique ou médicale, quand bien même des béné-
fices considérables, scientifiques ou thérapeutiques en

seraient attendus. T. Regan se révèle par là, non seulement
comme un théoricien, mais aussi et surtout comme un mili-
tant de droits forts pour les animaux.

Résumons-nous. La voie indirecte que nous avons suivie
dans notre réflexion nous a amenés à recueillir les semences

de sagesse, les intuitions réfléchies que des humains ont

manifestées au cours de l’histoire, dispersées au milieu de
conduites violentes et cruelles vis-à-vis des animaux, et qui
ont trouvé, dans les législations européennes du dix-neuviè-
me siècle, et finalement dans la Déclaration universelle des

droits de l’animal de 1978, une expression digne de
l’homme et de la place qu’il doit prendre dans l’histoire de
la vie. Ces prises de position pratiques en faveur de « droits »

des animaux ont reçu une solide justification théorique dans
les réflexions qui amènent à considérer qu’avoir des intérêts
liés à une vie conative (J. Feinberg) ou être le sujet d’une vie

(T. Regan) est condition nécessaire et suffisante pour confé-
rer d’authentiques droits et pour obliger à la protection du

titulaire de ces droits.

Une attitude active de non-violence à l’égard des ani-
maux reçoit donc, de cette reconnaissance de leurs droits,
une indéclinable caution. Les autres contributions de ce

numéro d’Alternatives non-violentes en dessinent certaines

figures. Nous conclurons ces pages en lisant un beau texte

de Marguerite Yourcenar, qui souligne avec force les liens
souvent secrets, mais toujours étroits, qui unissent nos atti-
tudes vis-à-vis de nos semblables avec les comportements
que nous exerçons envers les animaux : « Soyons subversifs.
Révoltons-nous contre l’ignorance, l’indifférence, la cruau-

té, qui ne s’exercent si souvent contre l’homme que parce

qu’elles se sont faites la main sur les bêtes. Rappelons-nous,
s’il faut toujours tout ramener à nous-mêmes, qu’il y aurait
moins d’enfants martyrs s’il y avait moins d’animaux tortu-

rés, moins de wagons plombés amenant à la mort les vic-

times de quelconques dictatures, si nous n’avions pris
l’habitude des fourgons où des bêtes agonisent sans nourri-
ture et sans eau en attendant l’abattoir. »° +

1) On en aura une idée en consultant le gros livre publié en 1998 sous la
direction de Boris Cyrulnik, Si les lions pouvaient parler. Essais sur la
condition animale, Paris, Gallimard (coll. « Quarto »), 1998, véritable
somme de 1 536 pages.

2) Voir les délibérations et discussions parlementaires relatives à cette

proposition de loi dans L. Ferry et C. Germé, Des animaux et des hommes,
Paris, Librairie générale française, 1994.
3) Sur ce débat, voir N. Rupke (éd.), Vivisection in Historical Perspective,
London, Routledge, 1987. On cite souvent la célèbre lettre de Richard

Wagner, Lettre ouverte à Monsieur Ernst von Weber, 1879 ; qui en appelle
à la pitié schopenhauérienne contre « la torture scientifique ».

CF. J.-Y. Goffi dans le livre cité en note 1, p. 890.



les animaux ont-ils des droits ? 51

4) Le texte de cette Déclaration est reproduit ci-dessous en encadré.

5) Il suffira ici de se référer à la définition classique de Boèce, qui a
traversé des siècles de pensée occidentale en matière de morale et de

métaphysique : « Persona proprie dicitur naturae rationalis individua
substantia », Contra Eutychen et Nestorium.

6) Né en 1926, J. Feinberg est l’auteur d’un ouvrage fondamental sur les
limites du droit pénal. Deux articles de lui concernent notre propos : « The
Rights of Animals and Unborn Generations » (1974) et « Human Duties
and Animals Rights » (1978), tous deux repris dans Righis, Justice and the
Bounds ofLiberty, Princeton 1980. Je m’aide ici de l’excellente

présentation qu’en a donné Jean-Yves Goffi dans le chapitre « Droits des

animaux et libération animale » du livre Si les lions pouvaient parler. Essai
sur la condition animale, cité en note 1. Cet article inspire, parfois
directement, plusieurs développements dans la suite de mon texte.

7) T. Regan est un philosophe de grande réputation. Il a présidé la
prestigieuse American Society of Value Inquiry. Son ouvrage The Case for
Animal Rights, London, Routledge & Kegan Paul, 1984, fait figure de

grand classique, à l’instar des grands livres de R. Nozick ou de J. Rawls.

Cf. l’article de J.-Y. Goffi cité en note 6, pp. 897-902.

8) Message à l’Œuvre d'assistance aux bêtes d’abattoir, Paris,
Gallimard, 1977.

Déclaration universelle des droits de l’animal
proclamée à Paris le 15 octobre 1978

Considérant que la Vie est une, tous les êtres vivants

ayant une origine commune et s’étant différenciés au

cours de l’évolution des espèces,
considérant que tout être vivant possède des droits

naturels, et que tout animal doté d’un système nerveux

possède des droits particuliers,
considérant que le mépris, voire la simple méconnais-
sance de ces droits naturels provoque de graves
atteintes à la Nature et conduisent l'homme à com-

mettre des crimes envers les animaux,

considérant que la coexistence des espèces dans le

monde implique la reconnaissance par l'espèce humai-

ne du droit à l’existence des autres espèces animales,

considérant que le respect des animaux par l'homme

est inséparable du respect des hommes entre eux,

il est proclamé ce qui suit :

Article premier
Tous les animaux ont des droits égaux à l’existence
dans le cadre des équilibres biologiques.
Cette égalité n’occulte pas les diversité des espèces et

des individus.

Article 2

Toute vie animale a droit au respect.

Article 3

1. Aucun animal ne doit être soumis à de mauvais trai-

tements ou à des actes cruels.

2. Si la mise à mort d’un animal est nécessaire, elle
doit être instantanée, indolore et non génératrice
d'angoisse. TSVP



bernard quelquejeu

3. L’animal mort doit être traité avec décence. Article 7

Tout acte impliquant sans nécessité la mort d’un ani-

Article 4 mal, et toute décision conduisant à un tel acte consti-
ri ; ; ; tuent un crime contre la vie.

1. L’animal sauvage a le droit de vivre libre dans son

milieu naturel et de s’y reproduire.
2. La privation prolongée de sa liberté, la chasse et la

pêche de loisir, ainsi que toute utilisation de l’animal Artois 8

sauvage à d’autres fins que vitales, sont contraires à 1. Tout acte compromettant la survie d'une espèce
ce droit. sauvage, et toute décision conduisant à un tel acte

constituent un génocide, c’est-à-dire un crime contre

l'espèce.Article 5
; ;

. ‘ ‘ ;
2. Le massacre des animaux sauvages, la pollution et

1. L'animal que l'homme tient sous sa dépendance à la destruction des biotopes sont des génocides.
droit à un entretien et à des soins attentifs.

2. Il ne doit en aucun cas être abandonné, ou mis à
mort de manière injustifiée. Article 9
3. Toutes les formes d'élevage et d’utilisation de l’ani-
mal doivent respecter la physiologie et le comporte-
ment propre à l’espèce.

1. la personnalité juridique de l’animal et ses droits doi-
vent être reconnus par la loi.

2. La défense et la sauvegarde de l’animal doivent
4. Les exhibitions, les spectacles, les films utilisant des avoir des représentants au sein des organismes gou-animaux doivent aussi respecter leur dignité et ne com-

; vernementaux.
porter aucune violence.

Article 6 Article 10
1. L'expérimentation sur l’animal impliquant une souf- L’éducation et l’instruction publique doivent conduire
france physique ou psychique viole les droits de l’ani- l’homme, dès son enfance, à observer, à comprendre
mal. et à respecter les animaux.
2. Les méthodes de remplacement doivent être déve- +
loppées et systématiquement mises en œuvre.



Mit

PE
ARENA

Les enjeux
de nos choix
alimentaires

FRÉDÉRIC VANPOULLE*

* Ingénieur agronome, arboriculteur bio ; ancien animateur

syndical de la Confédération paysanne ; président de l’association
“Culture Bio”, Crotigné, 35 580 Guichen.

%
chaque repas,
nous faisons
des choix qui

contribuent à orien-
ter un type d’agricul-
ture et notre relation
aux animaux.

L’animal, machine à produire
ou être à élever ?

ans le mot agriculture, il y a « culture » et « culte ».

Dans les anciennes civilisations, l’agriculture était

étroitement liée au sacré et au religieux, lesquels condition-
naient les relations de l’homme et des animaux.

Maintenant, la culture dominante est scientifique, voire
scientiste ; elle est matérialiste, voire mécaniste. L’écono-
mie devient l’étalon de jugement.

Aussi l’agriculture dominante est-elle le reflet des pen-
sées de l’environnement social.

L’animal, tendanciellement, tend à devenir un instru-

ment, une machine à produire à moindre coût. La pensée,
s’inspirant de la réussite des modèles industriels, cherche à

transposer au monde du vivant.

L’agriculture industrielle spécialise et instrumentalise.

C’est particulièrement vrai des volailles et des porcs. Le

paysan n’est plus ; voici l’exploitant agricole — les mots

sont significatifs — ; voici l’aviculteur et le producteur de
porcs…



frédéric vanpoulle

Le hors-sol, archétype
de l’agriculture industrielle

O! parle d'agriculture hors-sol : c’est-à-dire qu’on peut
très bien n’avoir qu’un bâtiment et acheter tous les ali-

ments, céréales de la Beauce, soja transgénique du Brésil,
manioc de Thaïlande, farines animales un temps anglaises…
Dans sa courte vie, de plus en plus courte « grâce » aux

gains de productivité, le poulet a un espace vital restreint
parmi des dizaines de milliers de congénères, toujours à
l’intérieur. Des élevages de 100 000 poulets sont courants.
Nos volatiles sont en cages, sur plusieurs niveaux, avec une

surface équivalente à deux feuilles de papier 21x29,7.
Antibiotiques, anticoccidiens sont la rançon de cette concen-

tration. Des antibiotiques, à dose infrathérapeutique, sont
rajoutés à l’alimentation pour améliorer la croissance.

Ces concentrations se retrouvent en production porcine
et l’on réussit à transformer une richesse — les déjections
animales — en un déchet problématique polluant les eaux.

Car la concentration est aussi géographique : la Bretagne,
les Pays-Bas, le Danemark... Elle est aussi sociale car un

éleveur a de plus en plus de production, « rationalisation » et

mécanisation aidant.

À l’opposé, des régions agricoles se retrouvent presque
sans élevage, obligeant à utiliser uniquement des engrais
chimiques comme l’ammonitrate. D’autres régions, sans

vocation céréalière ou végétale, se désertifient.
Ce système rationnel a réussi en termes de prix bas de

l’alimentation. Mais il commence à générer des problèmes,
des questions, des oppositions :

° place de l’animal, responsabilité de l’homme envers lui ;

pollutions des terres et des eaux ;



les enjeux de nos choix alimentaires 55

e résidus médicamenteux dans la viande ;

° adaptations de pathogènes aux antibiotiques, privant la
médecine humaine de certains antibiotiques précieux ;

e quid de l’utilisation des nobles céréales et des terres cor-

respondantes pour des animaux ?

e quid de l’importation d’aliments de régions du monde où
des habitants sont malnutris ?

On sait en effet que l’on peut nourrir beaucoup plus de
monde avec une nourriture peu carnée.

e Contradictions entre différentes activités économiques :

tourisme, ostréiculture, mytiliculture perturbés par les pollu-
tions, les « marées vertes » malodorantes dues à la proliféra-
tion des algues (Bretagne)…

À ces questions et oppositions, cette agriculture cherche

à s’adapter surtout par des réponses techniques : par

exemple des systèmes industriels de dépollution des lisiers

de porcs. Pour les ruminants, la situation est moins poussée.
Les vaches ont besoin de fourrages grossiers comme l’herbe,
le foin, le maïs plante entière. Il n’est pas rentable de trans-

porter sur de longues distances ces fourrages. Aussi les
fermes ont plus de terres, et la réglementation des quotas lai-
tiers a limité la taille des élevages. Cependant, les animaux

sont écornés, l’insémination est artificielle, la sélection de

| AGhERAU:

plus en plus poussée. Les engrais, l’achat d’aliments
concentrés (céréales et protéagineux) permettent d’augmen-
ter les cheptels par hectare. Là aussi, des problèmes de pol-
lutions par les nitrates et les phosphates se posent de plus en

plus. La durée de vie moyenne des vaches laitières se rac-

courcit avec moins de trois lactations : les vaches nourries

avec beaucoup d’ensilage ont le foie cirrhosé. Pourtant une

vache peut avoir dix, voire quinze lactations.

Les céréales à paille, les maïs, les cultures en générale
reçoivent des herbicides, des fongicides. D’où des pollutions
des eaux — et même de l’air. D’où des questions sur les

résidus dans l’alimentation.

Réactions des agriculteurs,
des environnementalistes
et des consommateurs

1, majorité des agriculteurs, par nécessité économique,
sous l’influence de la pression à la baisse des prix agri-

coles, parfois par goût d’un certain « modernisme » a suivi

plus ou moins ces évolutions.

Mais les contradictions sont apparues à plus d’un.

D’abord des contradictions agronomiques : la spécialisation
appauvrit la diversité des cultures et donc des rotations. Les

problèmes de sols, de mauvaises herbes augmentent. La
concentration des élevages concentre les maladies.

Les questions sociales ont aussi émergé. L'agriculture
emploie de moins en moins de monde et les agriculteurs
dépendent de plus en plus de l’agro-industrie et de la grande
distribution.

L’agriculture paysanne,
concept syndical

insi est née, sous l’impulsion d’un syndicat « paysan »,

la Confédération paysanne, la contestation de cette

agriculture industrielle. La nouvelle star médiatique José

Bové a bien popularisé ce combat et la valorisation de cette



56 frédéric vanpoulle

agriculture qu’il qualifie de « paysanne ». Cette agriculture
se veut liée au pays, créatrice d’emplois, respectueuse de
l’environnement. La Confédération paysanne cherche à
réorienter les politiques agricoles. La stratégie passe par
des alliances avec les mouvements écologistes et les
consommateurs.

Il y a des succès. Ainsi l’interdiction européenne de la
« BST », hormone artificielle pour stimuler la production
laitière. Ainsi un coup de frein réel donné aux

« Organismes génétiquement modifiés ». Les combats
s’internationalisent et se globalisent comme on a pu le voir
à Seattle (USA) lors de la conférence de l’Organisation
mondiale du commerce (OMC).

Des évolutions se font indéniablement (parfois plus dans
les discours que dans la réalité) : ainsi le ministre de l’agri-
culture français Jean Glavany parle de répondre aux « nou-

velles attentes de la société ». Il a institué les « Contrats ter-

ritoriaux d’exploitations » (CTE), une logique de projet pour
des fermes voulant créer de l’emploi ou améliorer leurs per-
formances écologiques. Le budget des CTE représente envi-
ron 2 % des primes de la Politique agricole commune (Pac)
pour la France.

La politique européenne introduit du « vert » dans son

budget, tiré par les pays du Nord. Mais c’est encore timide.
En 1999, les « mesures agri-environnementales » représen-
taient 1 % en Bretagne des primes au maïs, une culture peu
favorable à l’environnement. Ce même maïs « consomme »

60 % des pesticides utilisés en Bretagne.
Des réglementations se discutent ou se discuteront, par

exemple sur le « bien-être animal » ou sur les antibiotiques
dans l’alimentation animale.

L'agriculture durable,
enjeu et exercice de style

Ë n nouveau vocable, l’agriculture durable, a fait une
entrée fracassante, versant agricole des idées de

« développement durable » suite à la conférence de Rio

(juin 1992). Il s’agit de s’assurer du caractère durable de

l’agriculture sous trois angles : environnemental, social et
économique. L’enjeu est d’importance : à l’échelle mondia-
le, on perd des surfaces agricoles importantes par érosion,
stérilisation par de mauvaises irrigations, appauvrissement
en humus par de mauvaises pratiques agricoles… Il y a aussi
de la pollution, un appauvrissement du patrimoine génétique
végétal et animal. Les questions de changement potentiel de
climat, de déforestation des forêts tropicales, des réserves en

pétrole et en phosphates sont aussi des enjeux auxquels
l’humanité devra faire face.

Des agriculteurs s’impliquent dans ce sens : par
exemple des éleveurs laitiers suppriment ou réduisent forte-
ment les engrais chimiques, augmentent la part des her-

bages au détriment du maïs. On sait que les prairies de

longues durées avec des trèfles et autres légumineuses amé-
liorent la structure des sols, peuvent facilement se passer de
tout herbicide et pesticide.

Les chambres d’agriculture utilisent aussi beaucoup le
mot « durable » : il y a un côté pédagogique, mais aussi la
tendance à en faire un thème de communication et d’image,
sans vraiment vouloir faire évoluer les pratiques agricoles.

D’autres relations
à l’animal sont possibles

6 de généraliser les tendances à ne plus voir
en l’animal qu’une mécanique économique, qu’une

machine à produire. De nombreux agriculteurs ont une âme

d’éleveur, avec ce que cela sous-entend d’attention, d’inté-
rêt, de soins à leurs animaux.

On sait aussi que le seul comportement de l’éleveur
influe sur le rythme cardiaque, sur la santé et la productivité
des animaux. « Le remplacement d’un éleveur traitant de
manière agréable les vaches, par un éleveur qui les traite
de manière désagréable se traduit par des chutes de pro-
duction de l’ordre de 10 à plus de 30 % qui se maintiennent
dans le temps. »!



Cp

les enjeux de nos choix alimentaires 57

Les volailles plein air

es démarches type label rouge ont permis de diminuer
les tailles d’élevage (4 000 poulets), de donner plus

d’espace aux animaux, avec des espaces de parcours en

plein air. Il y a des règles comme l’absence d’antibiotiques
dans les aliments, des proportions minimales de céréales

dans l’alimentation, une durée plus longue d’engraissement.
Il y a un progrès pour l’animal et pour le consommateur.

Des exemples
dans l’agriculture biologique

L ‘agriculture biologique va souvent plus loin dans les

espaces pour les animaux, dans la réduction très forte

de la plupart des traitements allopathiques. Bien sûr, les
cultures ne reçoivent pas d’herbicides, ni insecticides et

fongicides de synthèse. La fertilisation est surtout orga-

nique et fondée sur le recyclage des richesses produites par
( les animaux: leurs déjections.

Une agriculture non-violente ?
2

a non-violence se fonde sur la cohérence entre la fin et les moyens, comme l’a exprimé Gandhi. Il s’agit d’abord de ne

| ces nuire. Gandhi parle aussi de la force de Vérité (Sathyagraha en sanscrit) .ll s’agit de rechercher le vrai, ce vrai, ce

véridique, ce sincère ayant sa propre influence. Gandhi, ainsi que Lanza del Vasto, ont opté pour une agriculture que
nous qualifierions de biologique. Produire des aliments sans poisons — les pesticides — est cohérent avec l'objectif d’une
alimentation saine. Chercher à respecter la vie, ne pas nuire en pensées, en paroles et en actes : cela fait partie de l'objectif

| élevé de la non-violence (Ahimsa en sanscrit). Cette recherche mène, de mon point de vue, aux agricultures biologiques.
Un des moyens de la non-violence est le programme constructif: ce volet est très présent en agriculture biologique.

Ainsi des coopératives de consommateurs dites « biocoops » se sont créées pour faciliter l'approvisionnement des consom-
mateurs et soutenir le développement de l’agriculture biologique. Ces coopératives se sont donné des règles éthiques de

transparence, de juste prix, d’approvisionnement en priorité local. Ainsi, la NEF, « société financière des solidarités et du

développement durable », mobilise l'épargne de ceux qui veulent savoir à quoi sert leur argent.
On nous opposera l’éventuelle incapacité des agricultures biologiques à nourrir la population mondiale. Nous répon-

| drons qu’il y a d’abord des problèmes de répartitions des ressources, que l'alimentation trop carnée gaspille trop de pro-
3 téines et de calories. De plus une alimentation biologique semble plus nutritive, plus nourrissante, plus favorable à la santé.

2 À long terme, l’agriculture biologique est plus durable que les agricultures intensives consommatrices de pétrole. Pour pro-
; duire une unité d’ammonitrate — un engrais chimique —, il faut trois litres de pétrole. Enfin, si l’agriculture biologique est

= plus exigeante en main-d’œuvre, est-ce vraiment un problème à l’échelle mondiale ?

On nous opposera aussi le coût de la bio pour le consommateur. Là nous revenons à des questions sociales : qui paie
r

|

le coût des pollutions de l’agriculture intensive, qui paie les problèmes de santé ? Et puis le développement de la bio abais-

, sera certains coûts, notamment dans la distribution. Enfin, peut-être faudra-t-il accepter de payer le juste prix pour son ali-

mentation et pas seulement pour sa voiture ou ses vacances…

Les agricultures biologiques sont en forte progression, bien que partant de très bas. Ce sont des alternatives réelles.

f Pour un développementmajoritaire, elles supposeront aussi des évolutions sociales et culturelles fortes.

F. Vanpoulle



58 frédéric vanpoulle

Par ce fait, on limite fortement les risques de pollutions,
que ce soit par les nitrates ou par les pesticides. Des
contrôles annuels donnent des garanties aux consommateurs.

Sauf exceptions (céréaliculture sans animaux), la bio est

durable.

Les animaux sont moins poussés, ainsi que les cultures :

les rendements sont de 10 à 30 % inférieurs. Idéologi-
quement, pour diverses raisons, notamment agronomiques,
les agriculteurs bio recherchent une diversité et une autono-

mie. Malheureusement, la logique dominante et la facilité du
travail poussent aussi à la spécialisation. Le nouveau règle-
ment européen sur les volailles est trop laxiste et on risque
de voir une bio trop industrielle…

Un exemple bio : monsieur et madame Chevallier cher-
chent à respecter au mieux l’instinct des animaux. Ils

implantent des cultures variées, prairies avec de nombreuses

espèces, céréales, topinambours. Le pâturage est tournant, le

cheptel très varié : truies, verrat et porcelets ensemble dans
des prairies, volailles diverses sur toute la ferme, vaches,
chevaux et moutons sur d’autres prairies. On peut voir des
bandes de pintades sillonner leurs céréales en train de man-

ger divers insectes. Petite anecdote : faisant visiter à une

classe d’écoliers, l’éleveur regrette devant le verrat l’absen-
ce de la truie et des porcelets. Quelques minutes plus tard,
voici notre cochon mâle revenant avec toute sa progéniture,
semble-t-il fier des attentions. Cet éleveur pense que les
animaux savent ce qui les attend (l’abattage), et qu’ils
l’acceptent. Ce qui n’empêche pas sa femme de regretter de
devoir se séparer de ses animaux.

Un exemple biodynamique : la biodynamie est une

agriculture biologique avec des pratiques spécifiques. Des
préparations, comparables à l’homéopathie, sont utilisées.
La biodynamie est inspirée et fécondée par une autre culture,
par une autre philosophie : l’anthroposophie initiée par
Rudolf Steiner. Le monde, comme l’homme, n’est pas seule-
ment matière, mais rempli de sens et d’esprit, et doué d’âme.
L'homme est responsable de l’évolution de l’animal domes-

tique. L’agriculteur « élève » l’animal aux deux sens du
terme. Les vaches ont leurs cornes : d’ailleurs la recherche

biodynamique tend à montrer que ces cornes sont facteurs
de qualité des bouses et du lait (fertilité, qualité nutritive).
La diversité et la complémentarité sont vues comme très

importantes, en terme d’écologie et de qualité : la biodyna-
mie parle d’organisme agricole avec ses organes internes

(sol, haies, zones humides, animaux divers, cultures…)
interagissants.



Le.

les enjeux de nos choix alimentaires 59

Monsieur et madame Jacquin, dans une zone vallonnée

peu propice aux cultures et plus favorable aux herbages de

longue durée, élèvent des vaches laitières. Ils fabriquent des
fromages et du pain avec leurs céréales. Quelques cochons

sont engraissés avec les petits grains, le son, le petit lait
provenant des fromages. Les vaches valorisent des surfaces

qui ne pourraient guère porter des cultures destinées à l’ali-

mentation humaine. Le « domaine » agricole n’achète rien à

l’extérieur. Dans un tel système, nous avons la durabilité et

le respect de l’environnement, la valorisation des sous-pro-
duits, la non-concurrence de l’alimentation animale vis-à-

vis de l’alimentation humaine, la santé des animaux, la qua-
lité des aliments…

Prendre ses responsabilités
u terme de ce survol agricole, nous pouvons constater à

la fois les logiques dangereuses en œuvre, les tentatives

d’inflexion, l’existence d’alternatives plus ou moins pous-
sées, plus ou moins développées. La manière de penser et la

sensibilité se traduisent dans les actes concrets. Le citoyen,
l’acteur associatif, l’électeur peuvent faire des choix. Il

s’agit d’investir des moyens humains, intellectuels, finan-
ciers.… Mais ce sont surtout les consommateurs qui détermi-
neront les agricultures de demain.

1) Travaux de Seabrook 1994, cité dans Agricontact, n° 292.

een
pe Frneenmae, tres

satire ,

>



Sophie LORRAIN

Des pacifistes français
et allemands pionniers de
l’entente franco-allemande
1870 - 1925

Paris, L'Harmattan, 1999, 300 p.

Contrairement à une idée trop
souvent répandue, les pacifistes fran-

çais n’ont pas toujours été bélants et

défaitistes. C’est ce que rappelle
Sophie Lorrain dans son ouvrage Des

pacifistes français et allemands pion-
niers de l’entente franco-allemande.

À des lieues de leurs successeurs

« radicaux » des années trente, prêts à
la soumission voire à l’active collabo-
ration avec l’occupant nazi, une poi-
gnée de militants se sont mobilisés, de
1870 à 1925, pour trouver de véritables
solutions aux logiques de guerre. Au

moyen d’un principe fondamental, évo-
qué dès 1880 et rappelé avec force au

seizième congrès universel de la paix
en 1907, à Munich : la paix par le droit.
Celle-ci implique le recours à des ins-
tances internationales d’arbitrage et de
médiation : une Société des Nations et

une cour internationale de justice, ainsi
qu’un parlement des États de l’Europe.

Cette proposition n’a cependant
trouvé aucun écho auprès des pacifistes
allemands avant 1914, qui s’appuyaient
sur des bases idéologiques radicalement
différentes. Loyaux envers leur empe-

Sophie LORRAIN

DesPacifistes français et allemands
pionniers de l'entente franco-allemande

1870-1925

L'Harmattan

reur, patriotes peu critiques donc, ils
sont décrits comme des idéalistes pour
qui la paix est la conséquence naturelle
d’une civilisation élevée refusant le
conflit pour prêcher une harmonie cen-

sée préexister entre les peuples. En
d’autres termes, ils avaient beaucoup à

apprendre des Français, dont le réalisme

juridique — et la maturité démocratique
— semblaient plus propices au dévelop-
pement d’un pacifisme réaliste.

Exemple révélateur de cette diffé-
rence fondamentale : l’impossibilité de

s'entendre, entre pacifistes, sur le cas

de l’Alsace-Lorraine. L’échec sera éga-
lement patent lors de la Première
Guerre mondiale, les pacifistes des
deux pays s’étant finalement ralliés à la
« raison patriotique ». En revanche, la
réconciliation franco-allemande mise
en route par des pacifistes dès 1922
sera plus prometteuse : le mythe d’une
fraternité universelle de tous les

peuples s’étant avéré inopérant, on met

en place les premières structures facili-
tant la rencontre et la coopération des
deux pays. Rappelons que ce qui est
évident aujourd’hui était exceptionnel
et pionnier avant 1925.

Sophie Lorrain nous propose avec

son étude sur les pacifistes non défai-
tistes un plongeon dans l’histoire fran-

co-allemande, de 1871 à 1925, avec de
très nombreux détails et recours aux

sources, et réussit à rendre visibles les
différences culturelles et idéologiques
des mouvements de paix des deux

pays. On peut cependant regretter que
l’ouvrage ne nous apprend pas quelle a

été, concrètement, l’importance des

pacifistes français, dans la création de
la Société des Nations décidée par le
Traité de Versailles. Et si l’auteur met,
entre autres, en évidence le rôle de la

Ligue des droits de l’homme, créée par
des Français en 1898 et « copiée » à la
suite par les Allemands, elle ne parle
pas de l’influence du Mouvement
international de la Réconciliation, fon-
dée en 1919, donc vers la fin de la

période étudiée, dans le rapprochement
franco-allemand.

Le livre nous rappelle comment des
hommes et des femmes, pacifistes des
deux pays, ont surmonté des diffé-
rences culturelles et idéologiques, tout
en gardant leur spécificité, et œuvré
ainsi au rapprochement de voisins
considérés comme ennemis hérédi-

taires. Hans SCHWAB



ehenhaine
à

Din

dépit
ARE
AIN
EN

ANNEES
EAN
AS

NMNTM
A

MENT

Au Cun du Larzac, institut de formation
POUR BIEN TERMINER L’ÉTÉ

13 au 19 août

Le jeu coopératif
comme pratique d'animation

Transformer la dynamique d’un groupe
avec des jeux coopératifs. Découvrir leur

pédagogie qui en fait d'excellents outils de

gestion des conflits et de prévention de la
violence. Stage à mi-temps.
Brigitte Cassette ° Prix: 1 800 F, 275 euros

20 au 26 août

Reconnaître et gérer sa propre violence

Avancer dans la connaissance de soi, ren-
contrer sa propre violence à travers le
conflit. Respecter l’autre sans s'oublier soi-

même, sans refuser ses colères, son

agressivité. Prendre confiance en soi, oser
vivre ses émotions.

Martine Bodinier. Reliance

Prix : 2 800 F, 427 euros

POUR BIEN COMMENCER

L'AUTOMNE

(formations professionnelles)
28-30 septembre

Partage de pratiques
Confronter ses outils et méthodes de for-
mation avec d’autres formateurs profes-
sionnels. En acquérir d’autres pour enrichir
son répertoire. Réfléchir en commun sur

un projet pédagogique.
Réservé aux formateurs et formatrices

ayant une expérience professionnelle.
Prix : 500 F, 76 euros

23-28 novembre

Cultures et conflits

Sensibiliser des responsables d’organisa-
tions internationales ou interculturelles à la

particularité-universalité de chaque culture
et à la dynamique des conflits. Apprendre à

repérer les différences et ressemblances,
s'entraîner à intervenir dans les conflits

pour les faire évoluer de façon constructive.

Stage international près de la frontière
franco-allemande, subventionné par
l’Office franco-allemand pour la jeunesse.
Conditions financières avantageuses.
KH. Bittl. H. Ott.
Prix : 2 600 F, 400 euros

2-7 octobre

Repenser le changement
pour questionner les acteurs

et les situations !

Les conflits sont des formes d'expressions
bloquées de tensions interindividuelles ou

sociales. Selon l'intensité de souffrance

qu’ils provoquent, selon la manière dont
sont menées les actions pour les révéler, il
ÿ a innovation ou non. Acquérir un regard
nouveau pour appréhender ce qu'est le
changement, des outils d'analyse, une

approche méthodique, pour devenir acteur
de changement.
C. de Doncker, H. Ott.
Prix : 2 400 F, 370 euros

Entraîner à l’approche constructive
des conflits

Formation de formateurs européens pour
se préparer à intervenir dans toutes sortes

de situations conflictuelles.

Formation étalée sur trois ans à raison de

vingt jours par an (quatre stages par an)
plus une année de spécialisation.
Le premier stage aura lieu du 2 au 8 sep-
tembre 2001.

Karl-Heinz Bitil, Hervé Ott, Traude Redman.

Tarifs : nous consulter.

FORMATIONS À LA CARTE

Les thèmes ci-dessous peuvent être déve-

loppés pour des groupes spécifiques, sur
leur lieu et à la demande.
e Approche constructive des conflits inter-

personnels, en groupe, sociaux.
e Conflits et pédagogie interculturelle.
e Dynamiser un groupe, une association.
e Conseil en organisation.
e Animation et non-violence.
e Prévention de la violence auprès des

jeunes.
e La violence en milieu scolaire.

Jeux de coopération et pratiques coopé-
ratives.
e Médiation en milieu scolaire.

Pour demander le dépliant
de présentation de ces stages :

Le Cun du Larzac
Route de Saint Martin

12100 Millau

Téléphone : 05 65 60 62 33

Télécopie : 05 65 61 33 26

E-mail : cuninstitut@wanadoo.fr



RNATIVENON VIOLENTES
documentsrecherches:dossiers; Ja non-violence

bi
NC

ches sur la [ 2ésolutio 1 Non violer îte des Cor flits (IR )

revue associéee à l'Institut de Recher

Offrez le numéro d'Alternatives non-violentes que vous venez

de lire sur “L'animal a-t-il droit au respect ?”
1 exemplaire : 60 F au lieu de 74 F.

3 exemplaires : 160 F au lieu de 248 F.

5 exemplaires : 270 F au lieu de 845 F.

Tous ces tarifs s'entendent port compris.

À retourneràANV. B.P. 27, 13122 Ventabren

Prix
RFÉDUITS

------"-------"--"-"———ÇÇ=== === === se SeeSCC CCC 000@S

Nom...Prénom...…:…….…

Adresse... _………_……_…î_’M_…_…_____…_…... ss unû.ate nee en

COdS DOSIQI 2000 rrereerern acer en rie dre tare Dere ea re VilIO -—...++1 ere rires are ee rave

Je commande … exemplaire(s) du n° 115 d’'ANV pour le prix de …

Envoyez-moi gratuitement ..….….…. exemplaires du dépliant de présentation d’ANV

Joindre le chèque à la commande, à l’ordre de ANV.

PA

TP
EP
RP

|



CE

Toute l'équipe
d'ANV

vous souhaite un

bel et grand été !

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : A.N.V.

BP ?/

13122 Ventabren

Nou:.. ..reeen tete

Prénom: …. x, ere a

Adresse: aa ester cerner Sen

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro

Je commande dépliants de présentation de la revue

gratuits).

Tarif ordinaire : 199 FE. (30,34 euros)
Soutien : 300 FE. (45,73 euros)

Petit budget : 149 FE. (22,72 euros)

Étranger : 260 FF. (39,63 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un
immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

-—____ _

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, à la différence de l'ironie ou de la méchanceté.
Il est depuis longtemps un instrument de résistance à l'oppression et à la
bêtise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux

exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénomène de l'humour.
A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES ? (52 F)
L'hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l'islam ont historiquement
prôné l'usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un tel

constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évolution
de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec des spé-
cialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUÉRIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolution non-

violente des conflits est utilisée par des “psy” pour certaines thérapies.
Mieux se connaître pour mieux vivre est une tâche jamais achevée.
Avec |. Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon…

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE ! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine de mort.

Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particulièrement aux
USA. Le rôle du christianisme et de l'islam à l'égard de la peine capitale.
Avec des textes de V. Hugo, L. Tolstoï, A. Camus, R. Badinter…

N° 101 : S’ARMER DE PATIENCE (58 F)
La patience permet de supporter les épreuves. Elle apparaît aussi
comme une force dans la gestion des conflits. Patience et non-violence
vont ensemble, pour éviter l’irrespect mais aussi les écueils de la lenteur
et de la vaine précipitation. Réflexions à partir de nombreuses situations.
Avec B. Defrance, X. Jardin, J. Marroncle, M. Spanneut…



si

ur

N° 103 : ATTENTION, PUBLICITÉ! (58 F)
Boîte aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux d'’afficha-
ge omniprésents, films interrompus…, la manipulation publicitaire agres-
se subrepticement le sens et l'esprit, engendrant d'innombrables vic-
times. Histoire de la publicité. Publicité et violence. Publicité et sexisme.
Environnement dégradé… Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis,
J.-J. Ledos, M.-V. Louis, J. Marcus-Steiff…

N° 104 : LA NON-VIOLENCE DÈS L’ÉCOLE (58 F)
incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la vie sco-

laire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux exemples de
méditations et d'actions pédagogiques innovantes, capables de restau-

rer une véritable relation éducative.

N° 105 : FEMMES, FÉMININ, FÉMINITUDE (62 F)
Les femmes incitent de nos jours les hommes à se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les femmes
seraint-elles plus actives en non-violence que les hommes ? Avec Élisa-
beth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette Sineau, Fiammetta Venner…

N° 106 : DERRIÈRE LES BARREAUX : LA VIOLENCE! (62 F)
La prison n’éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices sexuels,
et trafics en tous genres rodent en milieu carcéral. Dépeupler les prisons,
est-ce possible ? Quelles alternatives à l'enfermement ? Avec Jean-Claude

Bouvier, Martine Dumont-Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot…

N° 107 : POUR UNE ÉCONOMIE CITOYENNE (62 F)
Le Palais Brongniart et ses CAC 40 euphoriques sont une insulte pour des

millions de citoyens. Ni marché ni planification — pourquoi les 35 heures
— la santé au travail se dégrade — regards sur les systèmes locaux
d'échanges (SEL) et sur d’autres initiatives citoyennes. Avec Étienne
Godinot, Jacques Muller, Alain Véronèse, Serge Volkoff…

N° 108 : LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE (62 F)
Ce numéro a pour ambition de faire connaître la désobéissance civile,
pensée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoi, Gandhi.
jusqu’au procès Papon. Son originalité non-violente, sa force et ses

limites. Avec Jean-Baptiste Eyraud, Christian Mellon, Jean-Marie Muller,
Bernard Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo…

N° 109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)
Les comportements humains dépendent beaucoup de l’environnement
culturel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une culture de non-

violence pourra se développer. La violence à la télévision, éléments du

débat ; la compétition sportive mise en question; la prolifération des

armes légères en vente libre… Avec Sophie euGendrot, Michel Caillat,
Stéphane Hessel, François Vaillant.

N° 110 : VIOLENCES CONTRE LES PERSONNES ÂGÉES
62 F (0,45 e)

Les maltraitances contre les personnes âgées, à domicile comme en mai-
sons de retraite, constituent un véritable problème de société. Vieillir peut-il
avoir encore un sens aujourd'hui ? Vieillissement et immigration. La place
de l'animal de compagnie. La sexualité du troisième âge. Fin de vie : l'apport
des soins palliatifs ; débat sur l'euthanasie volontaire. Avec Maurice Abiven,
Pascal Champvert, Jean Debruynne, Gilles Desrumaux, Noëlla Jarrousse,
Jacques Pohier, Jean-Luc Vuillemenot… Un numéro exceptionnel !

N° 111 : LE BOUDDHISME, UNE AUTRE SOURCE
DE LA NON-VIOLENCE - 62 F (9,45 e)

Comment le bouddhisme considère-t-il la non-violence ? N’intéresse-t-
elle que la spiritualité et le comportement individuel, ou incite-t-elle éga-
lement à un engagement social et politique ? Le bouddhisme irait de

plus en plus dans cette direction. Analyses et perspectives. Regards sur

le Tibet, la Birmanie et le Sri Lanka. Avec Christian Delorme, Raphaël
Liogier, Lionel Paul, Jean-Paul Ribes, Éric Rommeluère…

N° 112: LES REPRÉSENTATIONS DE LA VIOLENCE
DANS LES MEDIAS - 62 F (9,45 e)

Toutes les civilisations ont produit des images, parfois violentes. De nos

jours, la télévision, les jeux vidéos et le cinéma donnent de plus en plus à voir
des spectacles de violence. Influencent-ils vraiment notre esprit et notre com-

portement ? Avec Jean Collet, Laurence Hansen-Lôve, Arnaud Mercier,
Marie-José Mondzain, Olivier Mongin, Hans Schwab et Serge Tisseron.

N° 113 : QUAND L’ENFANT SOUFFRE VIOLENCE - 64 F(9,76 e)

De nombreux enfants sont maltraités à notre époque. Un enfant violen-

té deviendra-t-il ensuite un adulte violent ? Quelles préventions éduca-

tives, psychologiques et médicales mettre en place ? Présentation de

l’œuvre d'Alice Miller, suivi d’un débat contradictoire. Avec C. De

Truchis, |. Filliozat, P. Lassus, F. Maqueda, O. Maurel, S. Missonnier, J.-
M. Muller, C. Robineau et S. Robert-Ouvray.

N° 114 : LE DÉFI DES VIOLENCES URBAINES - 64 F (9,76 ©)

Plus de répression, plus d'activités sociales et même plus de subven-

tions ne feront jamais disparaître les violences urbaines. C’est avant

tout en développant une coopération non-violente entre les habitants et

les institutions qu’elles doivent être appréhendées. Exemples et ana-

lyses. Avec P. Blanquart, B. de Villeneuve, S. Lecrubier, É. Macé, É.
Mahot, C. Rojzman et B. Seux.

N° 115 : L’ANIMAL A-T-IL DROIT AU RESPECT ? - 64 F 9,76 g)

Jamais dans l'histoire les animaux ont été autant martyrisés qu'à notre

époque : marées noires, industries pharmaceutiques, chasse en tous

genres. L'animal mérite-t-il le respect au point de ne jamais le tuer ?

Existe-t-il un lien entre la violence que les hommes exercent entre eux

et la maltraitance sur le monde animal ? Avec E. Drewermann, K. L.

Matignon, T. Monod, J.-M. Muller, B. Quelquejeu, P. Rabhi, À. Richard,
F. Vanpoulle et Y. Wehrlina.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 2ème trimestre 2000 / Maquette : Goliards’Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Étienne



ALTERNATIVES
NONVIOLENTES
B.P. 27
13122 VENTABREN
Tél.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LR NC.)

COMITÉ D’ORIENTATION

Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

François MARCHAND

Virginie MARTIN

Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

.

Christian ROBINEAU

Hans SCHWAB

Jacques SÉMELIN
Marlène TUININGA

Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

Éditorial

L'animal a-t-il droit au respect ?
LE DEVOIR DE RESPECT ENVERS L’ANIMAL

Jean-Marie MULLER

SOUFFRANCE ANIMALE : UNE INDIFFÉRENCE FRANÇAISE 2
Yann WEHRLING

NOUS NE SOMMES PLUS HIER

Pierre RABHI

VERS UNE SCIENCE SANS COBAYES

Karine Lou MATIGNON

PLAIDOYER POUR L'ANIMAL
Théodore MONOD

POUR UNE NOUVELLE ÉTHIQUE DE L’INTÉGRATION
DE L'HOMME DANS LA NATURE

Eugen DREWERMANN

LOUP, OISEAUX, POISSONS, FRÈRES DE FRANÇOIS D’ASSISE
Alain J. RICHARD

LES ANIMAUX ONT-ILS DES DROITS ?
Bernard QUELQUEJEU

LES ENJEUX DE NOS CHOIX ALIMENTAIRES

Frédéric VANPOULLE

Nous AVONS LU

ESsonunaire
el


