' quelle
/s SYNErgie ?







EDITORIAL
i

Boic

pleuCHBWSI|

UOREJUBINIOD
0O\ ap enbaionaia

narchie », le mot évoque dé-
sordre, irresponsabilité, violence ! L’anarchie fait peur.
Elle impliquerait une liberté individuelle débridée au
point de se transformer en oppression absolue. Quand
certains s’exclament « c’est ’anarchie ! », pour décrire
une situation extréme et menacante, combien se sou-
viennent que 1’anarchisme est avant tout un projet
d’organisation sociale alternative forgé par des ouvriers
deés la seconde moitié du XIX® siecle ? Comme d’autres
termes de notre vocabulaire sociopolitique, I’anarchis-
me est victime d’interprétations caricaturales et d’amal-
games dont les conséquences détournent I’ origine.

<«

La question posée dans ce numéro d’ANV est donc
simple : en essayant de découvrir ce qu’anarchisme
veut dire, peut-on trouver des pistes pour construire
une société qui irait vers la non-violence ? Il va donc
falloir tenter de comprendre le fameux « Ni Dieu ni
Maitre », la critique radicale de I’Etat et les moyens
préconisés par les anarchistes pour fonder une société
basée sur la liberté responsable. S’il est vrai que les
anarchistes préconisent une société sans aucune violen-
ce, autogérée, la question des moyens violents/non-
violents qui permettrait d’y parvenir n’a jamais €té
franchement tranchée.

Proudhon, Bakounine, Kropotkine, etc., n’ont pas
débattu des moyens violents ou non-violents a utiliser
pour bétir une société anarchiste. Il n’en demeure pas

moins que la violence est venue
caricaturer toute la mouvance
anarchiste, a la fin du XIX*® et au
début du XX siecles, quand des
anarchistes sont apparus
experts en attentats contre des
représentants de I’Etat, en posant des bombes, aussi
bien a I’ Assemblée nationale que contre des patrons et
des banques. La bande a Bonnot est certainement ici
I’embléme de 1’anarchisme terroriste qui a tellement
fait trembler les bourgeois, leur permettant, du reste, de
justifier une violence de répression sans pareille. Que
I’on pense aussi & Sacco et Vanzetti, condamnés a mort
bien qu’innocents.

Or, hier comme aujourd’hui, des personnes se récla-
ment de I’anarchisme pour susciter une organisation
sociale et politique sans hiérarchie ni domination, c’est-
a-dire sans Etat, classes sociales, armée, bureaucratie. ..
Pour certaines de ces personnes, la question de la fin et
des moyens apparait centrale. Le débat violence/non-
violence n’est donc nullement académique. Il parcourt
d’une certaine facon tout le courant anarchiste, susci-
tant des réponses variées et parfois opposées.

Alors que la quasi-totalité des mouvements poli-
tiques subordonnent les moyens 2 la fin, les anarchistes
non-violents considérent que les moyens et la fin sont
indissolublement liés. Les moyens sont ici comme la
fin en devenir. Les moyens non-violents, comme la
désobéissance civile, la gréve, le boycott ne sont pas
des abstractions mais des actions qui se manifestent
dans des luttes sociales. Elles annoncent le projet
social non-violent a venir.

Publié avec le-concours du €entre National du Livre




éditorial

Au sujet de la question de la fin et des moyens, nous
rencontrons au moins trois grandes tendances parmi les
anarchistes, avec de nombreuses variantes et inflexions,
comme les articles de ce numéro en témoignent ;

* La violence est nécessaire et 1égitime pour se libérer
de I’oppression, sachant que la violence n’aura plus
de raison de s’exercer dans la société libérée. La
non-violence est ici considérée comme un chantage a
la conscience morale de 1’adversaire, inefficace
devant la raison d’Etat. Cette tendance cantonne la
non-violence a I’inefficacité, ignorant probablement
tout des luttes non-violentes, lesquelles sont loin de
n’étre qu'un appel a la conscience de I’adversaire
puisqu’elles cherchent d’abord 2 le contraindre dans
ses propres intéréts. Voir par exemple les actions de
Gandhi et de Martin Luther King.

La violence est nécessaire pour arriver a la fin anar-
chiste, quand les autres moyens n’y sont pas parve-
nus. Aux moyens de lutte sans violence, ou non-vio-
lents, ce qui est différent, peuvent étre associées des
formes de luttes violentes pour que 1’adversaire liche
prise. Nous pouvons penser qu'un mélange d’actions
violentes, sans violence et non-violentes permettra
toujours a I’adversaire de faire des amalgames et de
légitimer sa répression a cause des seules violences
exercées contre lui.

Ni la violence ni les tactiques réformistes ne peuvent
permettre d’atteindre la fin anarchiste. La stratégie
de I’action non-violente, par ses effets de contrainte,
respectant toute vie humaine, est 2 méme de rendre
cohérente la fin visée et les moyens utilisés. Cette
stratégie inventive ne demande qu’a étre développée
pour dynamiser le mouvement anarchiste.

Pour vous dire la vérité, aucun membre du Comité
d’orientation d’ANV ne se réclame de I’anarchisme !
L’idée de ce numéro a fait I’objet d’un joyeux débat

contradictoire entre nous. Si nous nous y sommes lan-
cés, c’est aussi pour y voir plus clair nous-mémes.
Trois phénomeénes nous ont finalement incités a étudier
la question d’une éventuelle synergie entre non-violen-
ce et anarchie. Il a existé une revue Anarchisme et non-
violence autour des années 1970. Plusieurs d’entre
nous I’ont connue. C’était done avant la création
d’Alternatives Non-Violentes, de Non-Violence
Actualité, du Mouvement pour une alternative non-vio-
lente (MAN)... Puis un groupe d’anarchistes a édité€ au
printemps 2000 un numéro de la revue Réfractions
intitulé « Violence , contre-violence, non-violence,
anarchistes », absolument passionnant pour notre sujet.
Et troisiemement, un jeune anarchiste belge a rédigé
début 2000 une étude : Anarchisme, violence, non-vio-
lence. Tout cela nous a donc décidés a questionner
I’anarchisme, et c’est vrai que nous sommes allés de
découvertes en découvertes, loin des préjugés que
I’anarchisme imprime dans les tétes, sous I’emprise de
la pensée unique.

Ce numéro d’ANV a bien des limites. Non seule-
ment il n’épuise pas le sujet annoncé, mais il ne fait
parfois qu’effleurer des points essentiels de la pensée
anarchiste (le fédéralisme, 1’éducation libertaire, etc.).
Les nombreuses références bibliographiques permet-
tront toutefois au lecteur de poursuivre des recherches.
En restant centré sur la question violence/non-violen-
ce, ce numéro d’ANV répond bien toutefois a la voca-
tion de notre revue. Mais qu’est-ce qu’il a pu nous
faire transpirer !

Francois VAILLANT



non-violence
collective comme
critere des autres

valeurs

ANV reproduit ici un extrait de l'article intitulé « Ni magie

ni violence, deux paris pour une autre civilisation », paru

dans la revue Réfractions, n° 5 (printemps 2000), dispo-

nible contre 80 F, en écrivant & : Les amis de Réfractions,

BP 33, 69571 Dardilly Cedex. Cheque a l'ordre de : Les
| amis de Réfractions.

* Agrégé, assistant a la Sorbonne de 1966 a 1971, a
velontairement fait une carriére universitaire a l’envers pour
militer a la base et enseigner... dans le Cantal. Diverses
publications pédagogiques et, en tant que chercheur, plusieurs
articles sur les systémes d’'écriture dans La Linguistique, revue de
la Société internationale de linguistique fonctionnelle.

ourquoi la non-
violence n’est
pas, pour cer-
tains anarchistes, une
valeur parmi les
autres, mais le critere
de toutes les autres ?

La réflexion éthique déve-
loppée ci-dessous reléve d'une
non-violence anarchiste qui
écarte a la fois tout recours, méme ultime, a la violence col-
lective et toute affirmation métaphysique (Dieu, I'Etre,
I’Essentiel, I’ Homme, la Personne, la Liberté, etc.). Une
telle orientation peut étre située entre celle de Lanza del
Vasto et celle des anars non-violents du groupe
« Anarchisme et Non-Violence ».

Notre hiérarchie de valeurs n’est pas celle des huma-
nistes. Refuser que la fin justifie les moyens, c’est lutter le
dos au mur. Nous n’avons de refuge dans aucune « valeur
supérieure ». La non-violence n’est pas pour nous une
valeur parmi les autres, mais le critere de toutes les autres
(sauf I’objectivité scientifique, qui est d’un autre ordre) : la
non-violence ne définit aucun projet de société (sinon « en
creux », comme dit André Bernard), mais elle évalue tout
projet d’apres les moyens utilisés pour I’atteindre. C’est seu-
lement par la qu’on enlévera aux marchands d’illusions poli-
tiques et autres manieurs de grands mots leur crédibilité.
Nous évaluons les politiques militaires, économiques, scien-
tifiques, culturelles, etc., non seulement a partir des fins pro-
clamées, mais a partir des moyens préconisés et pratiqués
dans ces actions. Nous ne cédons pas au chantage fondé sur
la défense des droits de I'Homme. Nous ne participons pas,
et n’avons aucun aval a donner, aux opérations engagées par




frangois sébastianoff

-bo:s reilgteuse ou humamste de ceux qm se boment a
_dénoncer les « abus » de la. dommatlon et m; fournzssentj
les alibis dont elle a besozn pour se perpetuer Au-dela de |
nos divergences sur les formes, les or;glnes la deflmtlon
les fins, lefficacite de la violence, nous pensons que la
dommatton est, dans son principe, une wofence ‘

 Quant. aux moyens, 'effort pour év:ter de recounr a Ia

violence ne date pas du XX* siecle. C'est dans la mesure
ou cet effort a échoué que les dommes pour iutter contre'
les violences qui leur sont faites, devefoppent une
« contre _\_r_:olence__» ﬂotamment révolutionnaire. Et des

manifestations comme celle de Seattle en novembre 1999
confirment que l'action duecte sans violence, avec ses

\methodes maintenant éprouvees est parfo;s efficace. Au
_ poant qu’ ‘on peut se demander que!Ie piace EUi donner

les gouvernements démocratiques, au nom de 1’éthique de
responsabilité, pour « arbitrer » en Afrique et dans le Golfe,
défendre les droits de I’'Homme dans les Balkans ou répri-
mer la délinquance dans les banlieues, alors que ces mémes
gouvernements, et les lobbies qui en tirent les ficelles, sont
fondamentalement responsables de situations qu’ils dénon-
cent seulement quand elles sont devenues « sans issue autre
gu’une intervention armée ». Cette responsabilité tient bien
stir aux ventes d’armes, mais aussi aux politiques écono-
miques, & la justice a deux vitesses, a la rétention d’informa-
tions, aux conditionnements les plus profonds, a toutes les
violences liées aux structures de domination. Nous prenons
acte des opérations de police, mondiale ou locale, comme de
faits dont nous comprenons la cohérence (celle d’un cercle
vicieux). Nous ne nous mettons jamais a la place des domi-
nants, nous les laissons gérer la violence réelle (et non méta-
physique), c’est-a-dire essentiellement leur violence et ses
effets négatifs. Nous ne sommes ni un parti, décideur ou
complice, qui vise a garder le pouvoir ou a le prendre, ni des
conseillers du Prince, qui se placent & son point de vue, ni
des sujets, qui endossent les responsabilités de leurs maitres,
ni une organisation humanitaire, qui éteint les feux allumés
par des pompiers pyromanes. Le sens de notre lutte est :
Dominés de tous les pays, unissez-vous. Nous ne sommes
solidaires que des dominés, dans quelque camp qu’ils soient.

Eu égard a I'ignorance générale de nos déterminismes,
nous ne faisons la morale 2 personne, et d’abord pas a ceux
qui ont recours  la contre-violence, qu’ils soient directement
engagés dans un combat de libération ou que, du fait de leur
situation géographique ou sociale, ils luttent seulement par
solidarité. Pas question non plus de nier I'efficacité relative
des luttes humanistes, dans la mesure ot elles s’attaquent
effectivement, « en aval », aux causes particuliéres des vio-
lences, et cela méme quand elles recourent a des interven-
tions armeées. Je n’oublie pas non plus que nous comptons
objectivement sur la démocratie quand elle existe, et que
nous sommes objectivement responsables du maintien de la
domination, méme malgré nous, de facon indirecte et limitée,
par nos impdfs, par notre activité professionnelle, par notre
consommation, etc. Quand le rapport de force nous parait
impossible & inverser de fagcon non-violente, que faire ? Fuir,



ww

e

la non-violence collective comme critére des autres valeurs 5

utiliser Ia violence ou la subir provisoirement ? A chacun
d’en décider : nous faisons ce que nous pouvons, sachant
que, dans les trois cas, nous sommes en échec (nous n’avons
pas rompu le cercle vicieux), mais aussi que nous n’entrete-
nons aucune complicité éthique avec les dominants. Ce sont
eux qui ont besoin de la violence, donc de la légitimer, de
multiplier les distinctions & géométrie variable entre idéal et
réalités, éthique de conviction et éthique de responsabilité, et,
a I'intérieur de celle-ci, entre violences illégales et violences
Iégales, illégitimes et 1égitimes, non éthiquement nécessaires
et éthiquement nécessaires, inacceptables et acceptables ;
entre terrorisme et résistance, crimes contre 1’humanité et
nécessités de la guerre, génocide et répression, etc. Nous
refusons aussi leur misérable chantage a la lacheté. C’est
nous qui posons nos choix, dont nous savons la relativité.
Quand nous ne suivons pas nos hypotheses éthiques, nous
n’avons pas besoin d’excuses, parce que nous ne sommes ni
responsables ni coupables devant aucune instance supérieure.
Nous ne justifions aucune violence, méme la nétre. Nous ne
connaissons de nécessité que celle de nos déterminismes ;
nous ne reconnaissons aucune nécessité métaphysique sus-
ceptible de transformer nos choix en impératifs catégoriques.
Ni mystiques ni laxistes : simplement objectifs dans nos
constats d’échec. Dans la mesure ol nous nous sentons soli-
daires des victimes et victimes nous-mémes, nous avons
conscience de participer insuffisamment aux luttes non-vio-
lentes, le créneau que nous avons choisi, mais nous ne culpa-
bilisons pas pour notre refus de gérer la violence.

Nous savons qu’il y aura des victimes. Nous sommes
dans la situation typique des objecteurs, décidant de com-
mencer & rompre le cercle vicieux de la violence et de la
contre-violence, donc aussi celui du chantage a la défense
des droits de I’Homme, pariant qu'il y aura de plus en plus
de gens, dans tous les camps, dans tous les pays, a se placer
au point de vue de I'efficacité pour le grand groupe humain,
c’est-a-dire A viser d’en finir avec la domination (soyons
réalistes : proposons-nous I’impossible).

Nous nous plagons au point de vue du grand groupe a
propos de la non-violence comme & propos de I’objectivité.
Les individus actuels n’ont aucune chance de voir la fin de
la domination ; mais, & ’aube de la mondialisation, il n’est
pas déraisonnable de supposer qu’au total, le pari sur la non-
violence objective, c’est-a-dire sur une non-violence qui
s’attaque, « en amont », a la cause générale des violences, a
la domination dans son principe, fera moins de victimes que
les éternels compromis avec celle-ci. Il ne faut pas focaliser
sur les oppositions frontales, bien qu’elles soient inévitables.
C’est seulement au pire que nous pensons étre plus utiles en
mourant dans une action non-violente que les armes a la
main. En fait, comme la violence des humanistes essaie
d’éviter 'ultime recours a la force armée, la non-violence
essaie d’'éviter I'ultime sacrifice de la vie; depuis le simple
boycott jusqu’au sit-in face aux mitrailleuses, il existe une
gradation dans les actions non-violentes. L 2

elon Paul Eltzbacher', les fondateurs des principaux

courants de la pensée anarchiste (ou du moins anti-

étatique) sont en ordre alphabétique : Michel
Bakounine, William Godwin, Pierre Kropotkine, Pierre-
Joseph Proudhon, Max Stirner, Benjamin Tucker et Léon
Tolstoi. Tous ces penseurs ont comme point commun le
rejet actuel de la Iégitimité de I'Etat, et la négation de son
existence pour I'avenir prochain de la société.

Choix de la terminologie et du classement des anarchistes

Xavier BEKAERT*

Les différents courants de I'anarchisme peuvent étre
classés de bien des manieres. Le critere le plus couram-
ment utilisé (pour des raisons historiques, liées a I'évolution
des idées socialistes), est le rapport a la propriété®. Une
autre possibilité est de les classer suivant leurs idées sur /a
réalisation de la disparition de I'Etat®. Certains courants,
ceux de Godwin et Proudhon, peuvent étre considérés
comme réformistes en ce sens qu'ils prévoient la transition




xavier bekaert

de la société actuelle a la société préconisée sans violation
du droit établi®. Les autres sont révolutionnaires et pre-
voient la transition par violation du droit en vigueur?®.

L'anarchisme révolutionnaire quant a lui, se subdivise en
deux : le courant insurrectionnel de Bakounine, Kropotkine,
Stirner, en principe violent, considére que la société future
accouchera d’'un soulévement populaire qui sera tét ou tard
amené a s'armer pour attaquer ou se défendre contre la
force de I'Etat ; et le courant rénitent (= qui refuse, qui résis-
te) de Tolstoi, Tucker, en principe non-violent ou qui tend
vers la non-violence comme méthode®.

On peut maintenant classer les courants anarchistes sui-
vant le choix ou le rejet de l'utilisation de la violence pour
réaliser la disparition de I'Etat : il y a donc un courant violent
et un courant non-violent. Choisir la violence contre I'Etat
viole toujours le droit établi (par I'Etat), le courant violent est
donc toujours révolutionnaire ; en fait, le courant
« violent » s'identifie avec le courant insurrectionnel. Le cou-
rant non-violent se divise quant a lui en réformiste et rénitent.
C'est le mode de classement adopté ici. Cette terminologie
doit néanmoins étre précisée sur deux points :

1°) puisque le projet anarchiste est I'élimination de la
domination, de la violence, des rapports sociaux, il est mal
venu de parler d'anarchisme violent, c’est pourquoi le
terme d’anarchisme insurrectionnel (avec lequel il s'identi-
fie) a été retenu, terme empreint de moins d’ambiguités et
de connotation moins négative.

2°) le courant non-violent devrait en toute rigueur
s'appeler courant pacifique, ou sans violence. En effet,
I'anarchisme réformiste qui en fait partie, admet le droit éta-
bli, il ne rejette donc pas entierement la violence actuelle
de I'Etat ni ne lui résiste complétement, il ne la rejette que
pour la société future. A strictement parler, le réformisme
ne peut dés lors étre considéré comme non-violent. Seul
I'anarchisme rénitent partage avec la non-violence sa
réflexion générale sur 'emploi de la violence et la nature du
pouvoir. Plus encore, les moyens d'action du courant reni-
tent sont ceux de la non-violence (c'est-a-dire la désobéis-
sance civile, le refus d'obéir, etc.). Néanmoins, quoique
partiellement inexact, c’est le terme d’anarchisme non-vio-
lent qui a été retenu dans la brochure pour désigner les
courants réformiste et rénitent. *

TABLEAU RECAPITULATIF DU MODE DE CLASSEMENT ADOPTE

Rapport au droit établi Révolutionnaire Réformiste
Rapport a la violence | Insurrectionnel Non-violent
Courants principaux Insurrectionnel Reénitent Reéformiste
Fondateurs Stirner, Ba](ounine, Tolstoi, Godwin,
Kropotkine Tucker Proudhon

1) L'anarchisme, V. Giard & E. Briére, Paris, 1902.

2) On divise alors généralement les différents courants de l'anarchisme en
individualisme [= propriété individuelle de tous les biens ; ex : Stirmer,
Tucker)], mutualisme [= systéme d'échange et d'entraide mutuelle cense
remplacer le capitalisme ; ex : Proudhon], collectivisme [= propriété
collective, mais non étatique évidemment des moyens de production ; ex :
Bakounine], et communisme [= abolition totale de la propriété privée, ex :
Kropotking]. Les trois derniers courants sont évidemment rattachés au
socialisme. L'anarcho-communisme (ce terme devant &tre pris dans un sens
large) est historiquement majoritaire dans le mouvement anarchiste.

3) Le choix de cette classification, orientée vers le choix des moyens, se
justifie par I'idée gue I'anarchisme est d'avantage une méthodologie (c'est-a-
dire une réflexion générale sur la fin et les moyens aboutissant & une
technigue d'action. La non-violence est donc un autre exemple de
méthodologie.) qu'une idéologie (c'est-a-dire en theorie, un systeme
d'interprétation du monde associé a un corps de valeurs. Hélas en pratigue,
la nature de l'idéologie se révéle bien trop souvent n'étre qu'un discours au
service de ceux qui détiennent le pouvoir ou ceux qui ambitionnent d'y
accéder, ce que I'anarchisme ne peut certainement pas étre puisqu’il ne vise
pas a s'emparer et transformer les structures de pouvoir, mais a les abolir).

4) Il faut préciser cette terminologie d'anarchisme reformiste car elle ne doit
pas étre mal interprétée. Il est assez évident que ce réformisme est a
distinguer du réformisme au sens usuel. L'anarchisme réformiste n'a jamais
préconisé la participation au pouvoir central, tout au plus au niveau de la
commune (suivant les principes fédéralistes du mouvement libertaire) ; il a
méme souvent été radicalemnent abstentionniste. Il ne faudrait pas non plus
confondre réformisme et évolutionnisme. Tous les deux ont pour projet la
transformation progressive de la société, mais le premier respecte
obligatoirement le droit etabli, ce qui n'est pas le cas du second. De nombreux
anarchistes appartenant au courant révolutionnaire n'ignoraient nullement que
la transformation de la société ne peut qu'étre un phénomeéne progressif,
pouvant connaitre des accélérations (les révolutions), des stagnations voire
des régressions (la réaction) ; la divergence fondamentale réside en ce qu'il
considere que la violation du droit actuel est nécessaire pour mettre fin aux
structures de domination actuelles, puisque ce sont elles qui contrdlent ces
structures juridiques et qui revendiquent le monopole de la légitimité.

5) Cf. L'anarchisme, pp. 388-390.
6) fdem, p. 390.

*Auteur de I'anthologie Anarchisme, violence et non-violence, éd. Du
Monde Libertaire - Alternative Libertaire, Paris - Bruxelles, 48 p., 2000.




Pour une approche
de la non-violence
dans |'anarchisme

Francols VAILLANT*

(photo prise en 1960)

*Cadre éducatif, auteur de La non-violence, essai de morale
fondamentale, Paris, Cerf, 1990 ; La non-violence dans I’'Evangile,
Paris, Ed. Ouvrieres, 1991.

uisque des

anarchistes se

réeclament de la
non-violence, il
convient d’évaluer la
rencontre de ’anar-
chisme et de la non-
violence.

Avant de se demander s’il existe une synergie entre la
non-violence et ’anarchie, précisons quelques points suc-
cinctement :

» Il n’existe pas de pere fondateur de 1’anarchisme, comme
par exemple Freud pour la psychanalyse ou Marx pour le
marxisme. Si Proudhon et Bakounine font partie des premiers
théoriciens de I’anarchisme, il en existe beaucoup d’autres.

» C’est en 1840 que le mot « anarchie » a été utilisé pour la
premiere fois par Proudhon. L’anarchisme s’est développé au
ceeur des luttes sociales et politiques du XIX* siecle : la révo-
lution de 1848, les Canuts de Lyon, la Commune de 1870...

» [e socialisme est une doctrine apparue au XIX* siécle. Ses
partisans se sont regroupés dans la Premiére internationale.
Des querelles innombrables ont alors opposé les partisans
d’un socialisme antiautoritaire, avec les anarchistes, aux par-
tisans du socialisme autoritaire, avec Marx et ses amis. Cette
lutte aboutit a une scission au sein de I'Internationale, au
congrés de La Haye de 1872, scission voulue par Marx, qui
fit exclure de I'Internationale Bakounine et ses partisans.

» Les marxistes-1éninistes ont acquis le pouvoir en Russie, au
cours de la violente révolution d'octobre 1917. Les anar-
chistes estiment que les malheurs du communisme étaient
annoncés, puisque les marxistes-léninistes n’ont jamais voulu
supprimer 1’Etat. Ils en ont au contraire renforcé le pouvoir.




francois vaillant

* Les anarchistes francais accusent le Parti communiste
(PCF) d’avoir trahi les ouvriers, en les trompant sur les
pseudo-bienfaits du socialisme étatique. La culture politique
développée par le PCF, ses intellectuels et la gauche tradi-
tionnelle continue de jeter aux orties la pensée anarchiste,
qui continue donc d’étre occultée ou ridiculisée.

« Il existe différents courants de pensée se réclamant de
I’anarchisme. Comme il n’y a pas de référence doctrinale
unique, il est juste de dire qu’il existe plusieurs tendances
différentes au sein de la mouvance se réclamant de 1’anar-
chisme. On parle de I’anarchisme individualisme, du com-
munisme libertaire et de I'anarcho-syndicaliste. Chacun de
ces courants est lui-méme traversé par de multiples sensibi-
lit€s : I"anarcho-pacifisme, le néomalthusianisme, la libre
pensée, I'anarcho-féminisme, le catholicisme anarchique
aux USA, etc. Mais tous ces courants ont en commun la
volonté de construire une société sans Etat, autogérée.

* La mouvance anarchiste est un lieu ot I’on débat énormé-
ment, laissant la place aux opinions les plus diverses. On
peut méme se demander s’il existe une autre mouvance poli-
tique o les débats sont aussi nombreux et variés. Les anar-
chistes n’aiment pas le vote, méme au sein de leurs organi-
sations. Le consensus est le plus souvent recherché.

* « Anarchiste » et « libertaire » peuvent étre considérés
comme des termes équivalents, mais certains anarchistes
estiment qu’« anarchiste » désigne celui qui est engagé dans
le combat politique, alors que « libertaire » désigne d’abord
celui qui revendique I’exercice de certaines libertés, les-
quelles n’ont parfois rien & voir avec un engagement poli-
tique. On peut avoir des idées libertaires, « avec un cceur i
gauche et son portefeuille a droite ».

* L’anarchie n’est pas une doctrine pronant le désordre, le
chaos, le n’importe quoi. Elle se traduit par une fagon non
autoritaire de penser le réel. Ce n’est pas un hasard si des
anarchistes continuent a faire valoir I'autogestion. Les anar-
chistes ont participé par le passé a de nombreuses réalisa-
tions sociales et syndicales : le syst¢tme mutualiste, les
coopératives, le fédéralisme, les Bourses du travail, 1’enga-
gement syndical, etc. IIs les font toujours valoir comme
¢étant des bases de la société anarchiste 2 venir.

* La pensée anarchiste n’appartient pas au passé. D'innom-
brables organisations anarchistes existent actuellement en
Europe, mais aussi dans les pays de I’Est, en Russie, aux
USA, en Amérique latine...

* Au regard de la littérature anarchiste, il est patent que les
actions et la pensée de Gandhi n’ont jamais suscité beau-
coup d’intérét, on pourrait méme dire aucun. Est-ce & cause
de ses croyances religieuses ? On peut également penser que
les anarchistes ont tellement eu de fil a retordre avec les
marxistes-1éninistes et les trotskystes, qu’ils n’ont jamais
réussi a s’intéresser aux luttes de Gandhi,

Contre I'Etat

D ans sa premiere démarche, I’anarchisme est une contes-
tation de la violence de I'Etat, qui menace toujours
d’asservir et d’écraser la personne. Au nom de la liberté
individuelle, I’anarchisme dénonce 1’ordre, et refuse toutes
les justifications qui cherchent a établir la Iégitimité des

Pourquoi étre contre PEtat ?

ous repoussons aussi I'Etat, quelle qu’en soit la

forme. Qu'entendons-nous par ce mot ? Car trop

de gens confondent encore I'Etat et la société,
oubliant que la société a existé sans Etat pendant des
millénaires, et que, dans notre civilisation occidentale, il
ne remonte qu'au seizieme siécle.

L’Etat est I'armature politique, autoritaire et bureaucra-
tique qui se forme dans la société sous prétexte de la diri-
ger et qui, sous son apparente utilité, joue le réle du lierre
agrippé au chéne. Tout au long de I'histoire, il s’est formé |
par la force. Son origine est guerriere, comme I'est toute
origine dynastique.

Lu dans L'indispensable révolution de Gaston Leval, Paris,
Ed. du Libertaire, 1948, p. 181.




M

pour une approche de la non-violence dans I'anarchisme 9

forces de coercition auxquelles 1’Etat a recours pour assurer
sa propre conservation. En méme temps que 1’aliénation
économique, I’anarchisme dénonce 1’aliénation politique et
veut s’efforcer d’en détruire les causes.

Dans cette perspective, la révolution sociale doit viser en
méme temps la distribution de la richesse et la distribution
du pouvoir, afin que chacun puisse devenir véritablement
libre et responsable au sein d’une société solidaire. C’est
pourquoi les anarchistes proposent le schéma d’une société
organisée, non pas de haut en bas comme c’est le cas dans
une société gouvernée par un Etat souverain, mais de bas en
haut, de telle sorte que, par-dela la nécessaire diversité des
fonctions, il y ait une réelle égalité des responsabilités entre
tous les citoyens.

Tout projet d’une société anarchiste est fondé sur le fédé-
ralisme. Etant donné que fédéralisme veut dire alliance,
prendre ce mot au pied de la lettre pour 1’appliquer a
I’ensemble de la vie sociale, politique et économique, c¢’est
poser d’emblée une critique radicale de I'Etat. Economique-
ment, il ne peut exister de véritable alliance qu’entre indivi-
dus égaux. Politiquement, le fédéralisme libertaire condam-
ne toute puissance militaire, incapable par nature de
résoudre des problemes sans faire preuve d’autoritarisme, de
violence. Fédérer, d’un point de vue anarchiste, c’est créer
des fédérations a tous les niveaux, en généralisant le princi-
pe de la libre association. Il s’agit de coordonner des sys-
temes autogérés, que ce soit pour la vie municipale, le tra-
vail, le logement, les loisirs. .., mais aussi pour les relations
internationales. Le fédéralisme est une conception du contrat
social, sur la base du volontariat et non de la coercition. Le
contrat fédératif comporte un aspect incitatif et un aspect
contraignant. La contrainte inhérente au contrat fédératif est
une contrainte librement consentie, car estimée juste par
I’ensemble des intéressés. Cette contrainte est donc radicale-
ment différente de celles qui émanent actuellement de I’Etat
et du patronat, qui exercent leur autorité souvent au mépris
des citoyens'. La société libertaire ne saurait étre une société
sans conflits, mais ceux-ci seraient résolus par le dialogue et
la négociation, sans violence, puisque la violence est tou-
jours la marque d’un autoritarisme® On peut toutefois se

demander ce que deviendraient, dans une société anarchiste,
les contrevenants, les dissidents, « les casseurs de I’autoges-
tion », etc. Des anarchistes pensent qu’il serait utile de
mettre en place des instances de régulation, mais celles-ci ne
devraient plus s’appeler « police », « justice » (etc.), car
elles seraient radicalement différentes dans leurs formes et
leurs missions de ce que nous connaissons déja. D une
maniére générale, les anarchistes n’ont aucun programme de
gouvernement ; ils attendent activement que vienne la
Révolution anarchiste, qui, alors, décidera de I’organisation
de la société. Alors qu’une société marxiste-1éniniste se
construit — se construisait ! — de haut en bas, il faut abso-
lument comprendre qu’une société anarchiste se batit uni-
quement par le bas, sans qu’il y ait un jour un haut.

Si Marx prévoyait un dépérissement de I’Etat qui abouti-
rait, en étape ultime, a une société anarchiste, on pourrait en
conclure que c¢’est essentiellement sur les moyens qu’il y a
divergence avec les anarchistes. Pour les marxistes, la créa-
tion d’un parti ouvrier, en vue de la conquéte du pouvoir,
représente un élément essentiel de la stratégie. Les anar-
chistes refusent I’idée d’une période de transition, et rejet-
tent tout parlementarisme, centralisme, bureaucratie et pou-
voir des intellectuels. Plus profondément, le marxisme est
une pensée économique et stratégique, un raisonnement tout
entier absorbé par une analyse unitaire, un objectif unique :
la prise du pouvoir, le contréle de I’Etat, grice A une avant-
garde éclairée, ce qui signifie avec des arriére-gardes non
éclairées, devant se plier a une autorité hiérarchique ! Les
positions de Proudhon et de Bakounine rejettent toute idée
de domination. Elles relévent d’une critique globale, esti-
mant que toute structure hiérarchique est avant tout un effet
de la structure sociale qui gangréne la vie en société, suscite
I’aliénation et 1’exploitation des personnes. Les anarchistes
s’opposent donc 2 ’Etat parce qu’ils jugent inacceptables
les conditions structurelles préalables a son existence.

Le marxisme a mis le doigt sur I’exploitation écono-
mique, et sur les formes d’aliénation que celui-ci engendre.
Mais il tient pour acquis qu’une fois cette exploitation abo-
lie, le systéeme de domination s’écroulerait de lui-méme,
grice a 'organisation étatique. L’anarchisme adopte une




francois vaillant

Marx contre Bakounine

u sein de la Premiere Internationale, Bakounine et
Marx vont s'affronter trés durement. Querelle de
personnalites trop fortes ? En partie, sGrement.
Mais beaucoup de choses opposent les deux hommes.
Pour Bakounine, Marx est un autoritaire de la téte au
pied. Voici ce qu'il écrit a propos de Marx : « Marx a tou-
Jjours éte sincérement, entierement dévoué a la cause de

I'émancipation du prolétariat, cause a laquelle il a rendu |

d’incontestables services, qu'il n'a jamais trahie sciem-
ment, mais qu’il compromet immensement aujourd’hui par
sa vanité formidable, par son caractére haineux, mal-
veillant et par sa tendance a la dictature au sein méme du
parti des revolutionnaires socialistes. »

En 1871 éclate la Commune de Paris. Tandis que

| Marx dédaigne I'action des communards, considérant que

seul le mouvement ouvrier allemand est réellement mar
pour faire la révolution, Bakounine se jette dans le combat
a Paris et a Lyon ol une éphémere Commune voit le jour
avant d'étre sauvagement réprimée. De nouveau, il est
contraint a prendre la fuite et trouve refuge dans le Jura
suisse aupres de son ami James Guillaume. La-bas, au
sein de la communauté des horlogers libertaires, il
reprend le combat au sein de I'AlT. Son discours antiéta-
tiqgue et antiparlementaire fait des émules en ltalie, en
Espagne, en Belgique. Cela déplait inévitablement a Marx
et Engels. Dés 'année suivante, a la Haye, le congrées de
I'AIT met une derniére fois aux prises anarchistes et
marxistes. Les seconds I'emportent ; les anarchistes sont
exclus, I'AIT deménage sous la pression de Marx aux
Etats-Unis ol elle va s'éteindre inévitablement.

Bakounine, vieilli, usé par tant de luttes et d’'années de
cachot, desabuseé, se retire lentement de la vie politique.
Le 1# juillet 18786, il s'éteint & Berne, en Suisse.

Extrait d'un article de Pasty, paru dans Alternative Libertaire, été 2000.

Sur la vie et I'ceuvre de Michel Bakounine, lire la célébre
biographie Bakounine, de Madeleine Grawitz, rééditée
en 2000 chez Calmann-Lévy (600 pages !).

attitude inverse, dans la mesure ol il estime que |'exploita-
tion des citoyens opérée par les Etats et les multinationales,
n’est possible qu’avec 1'inculturation d’une vision hiérar-
chique du monde, d’un ethos de soumission et de déférence.
Il invite a (re)découvrir la dissidence collective et a
(ré)apprendre la capacité humaine 2 1’autonomie.

Aussi peut-on dire que Proudhon et Bakounine sont
deux fois plus révolutionnaires que Marx. Quand on consi-
dére tous les maux engendrés par I’Etat communiste, il faut
bien reconnaitre que I’histoire a donné raison a Bakounine
quand celui-ci reprochait 2 Marx de tromper le peuple en
voulant promouvoir la justice et I’égalité sans la liberté. Car
il est vrai que « [’égalité sans la liberté ¢’est le despotisme
de I’Etat »*.

La majorité des personnes, y compris dans les pays
démocratiques, justifient I’autorité et le pouvoir contraignant
de I’Etat en affirmant qu’ils sont ordonnés au service du
« bien commun ». Mais, dans une perspective non-violente,
le bien commun ne peut étre défini hors du respect de la
liberté de chacun. C'est le principe méme du gouvernement
qui se trouve vicié dés que I’Etat, qui est censé protéger la
liberté de chacun, exige, pour exister et pour se maintenir,
que chacun lui soit soumis inconditionnellement. « La ou
commence {'Erar, écrit Bakounine, la liberté individuelle
cesse, et vice versa. On répondra que I’Etat, représentant du
salut public ou de l'intérét commun de tous, ne retranche
une partie de la liberté de chacun, que pour lui assurer tout
le reste. Mais ce reste c’est la sécurité, si vous voulez, ce
n’est jamais la liberté. La liberté est indivisible. »* 1l y a
donc une contradiction entre la liberté et I’Etat, et cette
contradiction se rencontre dans le fameux Contrat social de
Rousseau, qui aboutit, en fait, & la domination absolue de
I’Etat sur la société et tous ses membres. Notons au passage
que le jugement critique porté par Jacques Maritain sur le
Cqmmr social de Rousseau, dans son livre L’ homme et
[’Etat (Puf, 1965, pp. 39-47), vient rejoindre celui porté par
Proudhon et Bakounine : « Rousseau, écrit Maritain, qui
n'érait pas un démocrate, a introduit dans les démocraties
modernes naissantes une notion de souveraineté qui était
destructrice et tendait vers ’Etat totalitaire » (p-41).




pour une approche de la non-violence dans I'anarchisme 11

BIENTST LE GUINGUENNAT ¢

oN vA DEYeiR
S 'ABSTENIR ENCORE
PLUS SeUYENT !/

Dessin extrait du trimestriel libertaire Le Croche-paties,
7 rue du Muguet, 33000 Bordeaux

En fait la notion de bien commun, comme celle d’intérét
général, recouvre presque toujours une conception orga-
nique de la société qui fait de la personne une partie d’un
Tout, auquel elle doit étre soumise. Or précisément la per-
sonne n’est pas 2 la société ce que I’organe est a 1'organis-
me, car I’organe n’est qu'un élément de I’organisme tandis
que, dans la société, c’est la personne I’unité fondamentale.
Dans une visée non-violente, la fin est dans la personne et
non dans la collectivité ; en aucun cas une personne ne peut
étre considérée comme un moyen au service de la société.
Aussi, une fois affirmé le primat de la personne sur la socié-
té, le bien commun ne peut étre défini en dehors de la per-
sonne. La valeur supréme qui doit sans cesse étre recher-
chée, ce n’est pas I’ordre du Tout, mais la liberté et
I’autonomie de la personne. Il est certain qu’anarchie et non-
violence sont ici en synergie.

Violence et non-violence en anarchie

Pour Bakounine : « La révolution pourra bien étre san-
glante et vindicative les premiers jours, pendant les-
quels se fera la justice populaire. » Mais il enchaine, préci-
sant que la Révolution « ne gardera pas ce caractére
longtemps, et ne prendra jamais celui d’un terrorisme systé-
matique et a froid. Elle fera la guerre aux positions et aux
choses, bien plus qu’aux hommes, certaine que les choses et
les positions privilégiées et antisociales qu’elles créent,
beaucoup plus puissantes que les individus, constituent et le
caractére et la force de ses ennemis »°. Aprés avoir mis les
institutions hors d’état de nuire, la Révolution prendra un
caractere fédéraliste. Pour y parvenir, poursuit Bakounine, la
Révolution « commencera donc par détruire toutes les insti-
tutions et tous les établissements, églises, parlements, tribu-
naux, administrations, armées, banques, etc., qui constituent
Vexistence méme de I'Etat. [...] En méme temps, dans les
communes et dans les villes, on confisquera aussi les biens
de tous les réactionnaires, et on livrera au feu tous les actes
soit de procés, soit de propriété, soit de dettes, déclarant
nulle toute la paperasse civile, criminelle, judiciaire ou offi-
cielle qu’on aura pu détruire et laissant chacun dans le statu
quo de la possession. De cette maniere la Révolution sociale
sera faite, et les ennemis de la Révolution une fois privés de
tous les moyens de lui nuire, on n'aura plus besoin de pro-
céder contre eux a des mesures sanglantes et d’autant plus
fécheuses qu’elles ne manquent jamais d’amener 10t ou tard
une facheuse réaction. »°

Chez les anarchistes d’aujourd’hui, la question de la fin
et des moyens semble revenir souvent a I’ordre du jour, avec
une approche assez semblable 2 celle de Bakounine. On peut
lire par exemple dans Le Monde libertaire’ que « la révolu-
tion, pour étre anarchiste, doit adopter des pratiques
conformes a ses buts. Autrement dit, “la fin ne justifie pas
les moyens”, mais elle y est contenue ». S’il est vrai que
cette assertion cherche 2 rendre cohérent le projet anarchiste,
elle est avant tout dirigée contre les marxistes-Iéninistes et
trotskistes qui avancent les idées d’étape transitoire, d’avant-
garde éclairée et de dictature du prolétariat, lesquelles sont




12

frangois vaillant

des non-sens pour les anarchistes, car ce n’est qu’un prétexte
pour justifier la dictature pure et simple d’un parti unique,
contraire par nature a des citoyens libres de penser. Puis le
méme article poursuit : « Dés que I’Etat et la bourgeoisie se
sentiront menacés dans leur existence, ils emploieront tous
les moyens de répression dont ils disposent. Face a cette
réaction du pouvoir, le mouvement révolutionnaire devra
s'organiser pour sa défense. Il faut veiller par contre a ce
que cette violence défensive soit assumée et controlée col-
lectivement afin d’éviter que certains ne soient tentés d’en
Jfaire une stratégie en tant que telle (en se constituant en
groupes ou en “branches armées”). En un mot : aucune
apologie de la violence n’est acceptable car nous la has-
sons plus que tout. »

Si ce texte indique que la violence est considérée comme
haissable et difficilement contrdlable, il en ressort que les
méthodes non-violentes de non-collaboration et de désobéis-
sance civile ne sont pas encore vraiment explorées par la
majorité des anarchistes, ce qui est clairement exprimé puis-
qu’il est ensuite précisé « qu’aucun renversement de I’ordre
actuel ne pourra se faire d’une fagon totalement “paci-
Jigue™ ». L’anarchisme trouverait dans les stratégies de
’action non-violente les moyens de son efficacité, tout en
étant plus cohérent lui-méme avec la question de la fin et
des moyens. Si I’anarchisme est contre toute domination éta-
tique et bureaucratique, source de violences oppressantes, il
devrait tout le temps manifester son dégoit pour la violence.
La question de I’adéquation de la fin et des moyens posée
magistralement par Gandhi relie a la fois le champ de 1’effi-
cacité a I'éthique d’un projet de société. Des que la violence
est déclarée légitime, les esprits s’en accommodent, la situa-
tion s’enlise et tout dépassement devient impossible.
Comme !’écrit Xavier Bekaert, anarchiste non-violent,
« l'adéquation des moyens avec la fin est un principe positif
amenant a développer aujourd’hui des pratiques préfigurant
la société de demain, puisque selon ce principe, la société a
venir n'est pas indépendante des moyens utilisés pour la
créer, mais le reflet du combat social qui I’a précédée et des
idées qui I’ont sous-tendue »*,

« Ni Dieu ni Maitre »

Lc commun des mortels ne connait généralement que
cette assertion de 1’anarchisme. Outre le fait que
Proudhon connaissait mieux la Bible que bon nombre de
clercs de son époque, les anarchistes ont de bonnes raisons
de s’opposer a la conception autoritaire de Dieu, s’il existe,
et du Maitre, le patron.

C’est en 1870, au moment du plébiscite impérial, que
I'un des disciples d’Auguste Blanqui, le docteur Susini, fit
paraitre une brochure intitulée Plus de Dieu, plus de Maitre.
Blanqui (1805-1881), fonda par la suite, en 1880, un journal
auquel il donna pour titre Ni Dieu ni Maitre. Aprés sa mort,
divers groupes anarchistes s’emparérent de la formule. Elle




]
-3

pour une approche de la non-violence dans l'anarchisme 13

figura, par exemple, sur les murs de la Maison du Peuple,
rue Ramey, a Paris. Elle devint rapidement la devise du
mouvement anarchiste.

Aprés I’attentat a la bombe de 1’anarchiste Auguste
Vaillant contre la Chambre des députés, le 9 décembre 1893,
le pouvoir bourgeois riposta en promulguant des lois répri-
mant I’anarchisme, et le rapporteur Alexandre Flandrin, lors
de la discussion de ces textes législatifs, s’écria du haut de la
tribune du Palais-Bourbon : « Les anarchistes s’efforcent de
réaliser la devise : ni Dieu ni Maitre. »°

Proudhon admirant et critiquant Kant, discutant
d’Hegel ou de Feuerbach avec Marx, a fini par rejeter,
comme Bakounine, toute idée de Dieu. Leur époque a vu
naitre le positivisme. Que deux scientifiques de formation,
Reclus et Kropotkine, soient par ailleurs de grandes figures
intellectuelles de I’anarchisme, dans la foulée immédiate
de Proudhon et de Bakounine, est significatif : I’air du
temps est a la science, a la raison, contre toutes formes de
pensée religieuse.

Il semble inutile de s’attarder sur les violences que les
Eglises chrétiennes ont commises, légitimées et encouragées
au cours des vingt siecles de christianisme. Ce n’est pas
parce qu’elles sont connues qu’il faut les oublier, mais il
nous semble important pour notre sujet de s’intéresser au
fait que des hommes et des femmes disent trouver dans
I’Evangile une source de la non-violence, et parfois de
I’anarchie.

L’Evangile, écrit par exemple le pere Comblin,
« consiste a remplacer un systéme de domination, de
classes, de violence, de conquéte, de police, par un systéme
de non-violence, de persuasion, de collaboration, d’union

[fraternelle entre les hommes. Le Christ [...] délivre aussi les

hommes de César »". Pour Berdiaeff, « le Royaume de Dieu
est celui de l'anarchie et de la liberté, un état auquel ne
s'applique aucune des catégories de domination »"'. Pour le
théologien Urs von Balthasar, « avec ce qui est chrétien, on

12

ne peut philosophiquement pas constituer I’Etat »

Les auteurs de ces citations, et on en trouverait aisément
d’autres en ce début du XXI* siecle, ne s’appuient pas sur
I’enseignement officiel des E‘glisrss chrétiennes, mais sur des
propos de Jésus. Celui-ci parle avec beaucoup d’ironie « des
chefs de nations qui commandent en maitres et des grands
qui font sentir leur pouvoir » et qui « se font appeler bien-

faiteurs »®. Jésus demande 2 ses disciples de ne jamais se

comporter de la sorte : « Au contraire, celui qui voudra
devenir grand parmi vous se fera votre serviteur. » " La
encore Jésus affirme que le mode de relations entre les
hommes doit étre fondé sur 1’estime et le respect, non sur la
subordination & autrui.




14 francois vaillant

La souffrance née
de la propriété...

‘originalité de Proudhon, dans le mouvement social

du milieu du XIX® siecle, est, sur ce point, de majorer

le scandale de la proprieté, sans, cependant, y appor-
ter de solution simple. Alors que libéraux et conservateurs
voient dans le fait de I'appropriation un phénomeéne ou
secondaire ou parfaitement bénéfique, alors que les com-
munistes y voient un malheur provisoire qu'une révolution
pourra effacer, Proudhon s'acharne a proclamer qu'elle est
socialement illégitime, source de contradictions destruc-
tives, mais néanmoins gu'il n'existe pas de solution escha-
tologique a ce tourment. |l bataille contre les libéraux qui
occultent les violences et les souffrances liées a la proprié-
té, mais il bataille non moins contre les partisans de la
« communauté » dont il dénonce les dangereuses illusions.
Il défend méme la possessio romaine et exalte le lien char-
nel du paysan a la terre qu'il cultive d'autant mieux et avec
d'autant plus de jouissance qu’elle lui appartient. [...] Le
citoyen est invité & regarder en face la souffrance née de la
propriété, a en mesurer le caractéere mortifere, appelé non
a s'y resigner, mais a entrer en lice pour participer aux
équilibres et aux échanges qui en contourneront les injus-
tices. Ce mélange singulier de colere et d'espérance réalis-
te est-il si éloigné d'une certaine sensibilité actuelle ?

Extrait de la contribution, « Y a-t-il une présence du proudhonisme 7 »,
de Pierre Ansart, parue dans « Actualité de 'anarchisme =, n® 123-124
de la revue L'homme et Ia société, Paris, L'Harmattan, 1997, p. 144.

C’est pourquoi les chrétiens peuvent rejoindre
Bakounine lorsque celui-ci conclut a « ['absolue nécessité
de la destruction des Etats, ou si I’on veut de leur radicale
et compléte transformation, dans ce sens que, cessant d’étre
des puissances centralisées et organisées de haut en bas,
soit par le violence, soit par I’autorité d’un principe quel-
conque, ils se réorganisent avec une absolue liberté pour
toutes les parties » . « Je reconnais mon Evaﬂgﬂe, écrit par

']

ailleurs Paul Ricceur, chez “I’anarchiste” qui préche la dis-
solution de I’Etat belliqueux et policier ; ¢’est mon Evangi-
le, tombé de mes mains et relevé par un homme qui ne sait
pas qu'il confesse Jésus-Christ. » '

Mais il faut souligner que cette conversion radicale de
toute la société n’implique pas d’abord une purification des
moyens politiques, mais d’abord et essentiellement une puri-
fication des fins politiques. Il serait tout & fait illusoire et
mensonger de prétendre que la méme politique peut €tre
menée a bien indifféremment par des moyens violents ou
des moyens non-violents. Avant de remettre en cause les
moyens généralement utilisés par I’Etat, il convient d’abord

LES ANARS SAUVAGES POUR

FAUT PAS PRENDRE ‘
DES ENFANTS DU BON DIEU «




pour une approche de la non-violence dans l'anarchisme 15

de remettre en cause les fins généralement poursuivies par
I’Etat. De méme que la violence de César ne peut défendre
et promouvoir que I’ordre et la justice de César, de méme la
non-violence de Jésus ne peut défendre et promouvoir que
I’ordre et la justice du Christ. Il ne faut pas vouloir défendre
le royaume de César par la non-violence proposée et vécue
par Jésus. C’est donc a un retournement complet des

conceptions sur la société et sur I’Etat que chrétiens non-
violents sont appelés. Que les Eglises n’aient aucun sens de
la vérité de ’anarchisme, et que celui-ci ait été le plus sou-
vent lié a une philosophie athée, c’est certes regrettable,
mais peut-étre sans grande importance puisque de nos jours
des chrétiens non-violents ont pris la liberté de célébrer
I’Evangile en dehors du carcan ecclésial.

Dépenses honteuses de Chirac

des gens et veut une baisse des depenses publigues.

Premiére décision du nouvel occupant de I'Elysée : la dis-
solution du Glam, la flotte aérienne interministérielle. Et Chirac
de marteler, lors du premier conseil des ministres de son septen-
nat : « L'exemple doit venir d’en haut[...]. L'Etat doit afficher une
modestie et réduire son train de vie. [...] Les moyens des
ministres, du premier ministre et du président de la République
seront limités. »

E n 1995, les Francais élisent un chef d’Etat qui se dit proche

Catastrophe, en été 2000, Paris Match révele que les
Chirac sont partis a I'ille Maurice, au Royal Palm, dans une
suite qui colte 21 972 francs par jour. Jacques et Claude
Chirac, sa fille, abreuvent de coups de fil incendiaires la direc-
tion du groupe Lagardére, propriétaire de Paris Match.
Bernadette confie & son employé de I'hétel : « Mon mari vient
de perdre ['élection présidentielle. »

Qutre le fait que la dissolution du Glam a été un faux-sem-
blant, il y a plus : la Cour des comptes a récemment mis en évi-
dence la forte augmentation, sans raisons avouées, des
dépenses de I’Eiysée ces derniéres années : 47,9 millions de
francs en 1997 ; 85,1 en 1998 et 87,4 en 1999. Jacques Chirac a
estimé le 14 juillet 2000 que la « fracture sociale » n'a pas été
réduite depuis 1995. La facture élyséenne non plus.

Chirac affirmait en 1994 : « La olr de Gaulle dépensait dix
francs, Giscard en dépensait cent et Mitterrand mille. » Ce sera
combien pour lui ?

Francois Vaillant

Source : Le Nouvel Observateur, du 7 septembre 2000




16 francois vaillant

« La propriété, c’est le vol »

a critique de la propriété constitue le premier theme de

Proudhon, et malgré des versions différentes, un theme
permanent. L expression « la propriété, c’est le vol » appa-
rait pour la premieére fois dans son Qu’est-ce que la pro-
priété ? (1840),

Cette obsession peut paraitre aujourd’hui dépassée. On
se plait 4 renvoyer cette critique de la propriété a un dge
révolu du développement capitaliste. Comment, en effet,
accorder crédit a cette condamnation alors que le communis-
me a démontré son échec et que les socialismes se cherchent
a travers divers modeles de gestion du capital ? Si les souf-
frances sociales lies a la détention et a la privation de pro-
priété ont bien changé de lieux, elles ne sont pas moins
aigués de par le monde qu’elles ne I'étaient dans les années
1840 et suivantes. Le fait de I’appropriation reste un point
central des satisfactions et des insatisfactions, des jouis-
sances et des envies, des attirances et des répugnances.

L’expression « la propriété, c’est le vol » est nouvelle
avec Proudhon, mais le sens ne 1’est pas. Ce qu’exprime
Proudhon, c¢’est que le rapport de propriété est un rapport de
domination. La « mondialisation » est le mot a la mode qui
permet de reléguer aux oubliettes celui d’« impérialisme »,
mais c’est bien de la notion de propriété dont il s’agit encore
et toujours. En clair, Proudhon estime nécessaire d’abolir
tous les droits de succession. On ne doit posséder que ce que
I’on a gagné par son travail. C’est pourquoi Proudhon est
contre 1'usure, le prét a intérét. « Nous voulons la propriété,
écrit-il en effet, mais ramenée a ses justes bornes, c’est-a-
dire a la libre disposition des fruits du travail, la propriété
moins ['usure ! » " Proudhon va méme jusqu’a montrer com-
bien la propriété liée au capitalisme, ou au communisme his-
torique tel qu’il s’est pratiqué jusqu’a la chute du mur de
Berlin, est un moyen de controle par I'Etat : « Etre gouver-
né, c’est étre, a chaque opération, a chaque transaction, a
chaque moment, noté, enregistré, recensé, tarifé, timbré,
foisé, cotisé, patenté, licencié, autorisé, apostillé, empéché,

réformé, redressé, corrigé. » "

Proudhon dénonce le scandale de la propriété qui lése le
malheureux, le chomeur, ’exclus, mais il ne parvient pas a
proposer de solution miracle globale. Il invite cependant a
regarder en face le fossé qui oppose le travail et le capital. I
appelle « a entrer en lice pour participer aux équilibres et
aux échanges qui en contournent les injustices. Ce mélange
singulier d’aversion et d’espérance n’est peut-étre pas si
éloigné d’une certaine sensibilité actuelle ». L 2

1) Cf. pour une premiére approche du projet d'une société anarchiste, lire
la brochure L'anarchisme aujourd 'hui, un projet pour la révolution sociale,
Ed. du Monde Libertaire et Alternative Libertaire.
2) Idem, pp. 30-32.
3) Bakounine, La liberté, Paris, Pauvert, 1965, p. 231.
4Y Idem, pp. 53-54.
5) Cité par Daniel Guérin, Ni Dieu ni Maitre, Anthologie de I'anarchie,
tome 1, Paris, La Découverte/poche, p. 186.
6) Idem, p. 186.
7) Le Monde Libertaire, hors-série n® 5, 10 novembre 1995.
8) Xavier Bekaert, Anarchisme, violence et non-violence, Paris-Bruxelles,
Ed. du Monde Libertaire et Alternative Libertaire, 1999, p. 13.
Brochure de 48 pages, 20 FF, i commander aux Ed. du Monde Libertaire,
145, rue Amelot, 75011 Paris.
9) Cité par Daniel Guérin, op. cif., p. 6.
10) Extrait de La Vie spirituelle, avril 1964, cité par J.-M. Muller,
L'Evangile de la non-violence, Paris, Fayard, 1970.
11) N. Berdiaeff, De ['esclavage et de la liberté de ["homme, Paris,
Aubier, 1963, p. 164, cité idem, p. 108.
12) Extrait de Coneilium, n® 6, p. 37, cité par J.-M. Muller, iden.
3) Matthieu XX, 25 ; Luc XXIII, 25.
14) Matthieu, XX, 25.
15) Bakounine, La Liberté, Paris, Pauvert, 1965, p. 60,
cité par J.-M. Muller, idem.
16) P. Ricceur, Histoire et Vérité, Paris, Le Seuil, 1955, p. 126,
cité par J.-M. Muller, idem.
17) Cité dans Daniel Guérin, op. cif., p. 88.

18) Cité dans La culture libertaire, Actes du collogque international,
Grenoble, mars 1996, Lyon, Atelier de création libertaire, 1997, p. 145.



on-violence,
anarchie,
anarchisme

Hans SCHWAB*

*Linguiste, enseignant & Freiburg (Allemagne), auteur de
Non-violence, studie zur Semantik einer neuren lexikabischen
Einheit des Franzosischen, thése de doctorat, université de
Freiburg, et de I'article « Radioscopie du terme non-violence.
Du mot a la chose », ANV n® 95, 1995, pp. 44-535.

oup d’ceil dans les coulisses de la

langue. L’objectif de cette courte

description linguistique des
concepts-vedettes de ce numéro d’ANV
n’est pas leur deéfinition. Je vais plutot
essayer de voir dans quelle mesure les
mateériaux lexicaux qui les composent
nous renseignent sur leur complexité
semantique et expliquer pourquoi leur
emploi peut poser probléme.

<Anarchisme> et <non-violence> font partie de ces mots
qui provoquent spontanément rejet ou adhésion et qui lais-
sent rarement indifférent, car ils expriment une théorie, une
doctrine, une conception philosophique, politique ou reli-
gieuse et véhiculent les systemes de valeur des locuteurs. De
tels mots que je qualifie, pour plus de simplicité, d’« idéolo-
giques », terminent en général avec le suffixe <isme> :
<communisme>, <christianisme>, <anarchisme>... <Non-
violence> est donc une exception remarquable. Ce qui ne
facilite pas sa cohabitation dans la famille des <ismes>.

Dénotation, connotation

U n mot est une entité complexe construite a partir de dif-
férents composants. Enumérer ces composants, ¢’est
décrire le noyau sémantique, c’est définir le concept.
Normalement, les recherches scientifiques exigent des défi-
nitions rigoureuses. Il est caractéristique pour les mots idéo-
logiques que les différentes chapelles divergent souvent sur
les définitions. Il en résulte que, bien qu’en utilisant le
méme mot, ils ne parlent pas de la méme chose.




hans schwab

Le noyau sémantique est entouré d’une espéce de halo :
¢’est ’éclairage choisi, plus ou moins consciemment, par
'usager pour mettre le mot en valeur. C’est de la mise en
scene textuelle, appelée connotation. Tandis que la dénota-
tion ou la définition nous informent sur le concept, la conno-
tation nous fait comprendre de quel bord est la personne qui
parle: est-elle plut6t pour ou contre ?

Comme la pensée, les mots sont libres — au moins dans
les sociétés sans censure. Ils ne se laissent pas enfermer dans
une chapelle. <Anarchie> sort allégrement du cercle des
libertaires pour s’échauffer sous divers déguisements dans
les cafés philosophiques, faire un tour a I’ Assemblée natio-
nale et finir sa soirée, méconnaissable, au comptoir du bistro
du coin. Autrement dit, ce mot peut prendre plusieurs signi-
fications, selon la situation et les personnes qui parlent.

Résumons les trois principales difficultés que nous ren-
controns avec les mots idéologiques :

— le noyau sémantique n’est pas bien cerné ou, du moins,
une définition unique et précise ne trouve pas de consensus ;
— la mise en scéne discursive détourne souvent de ’essen-
tiel ; I'enveloppe cache le noyau ;

— la polysémie due aux différents niveaux de langue induit
un effet « anarchique ».

Morphologie

Non -violence> est un signe linguistique transparent
< que tout le monde croit connaitre parce que <non>
et <violence> sont des mots de la langue courante. Qui n’a
pas une idée, son idée, au sujet de la violence ? Cette trans-
parence peut §’avérer étre un picge et la source de malenten-
dus : en effet, la définition de <violence> occupe plus d’une
page dans le TLF' et méme le modeste préfixe <non-> a plu-
sieurs significations. Dans le mot composé <non-violence>
ce préfixe exprime-t-il :

— le fait de ne pas faire partie (comme par exemple les non-
Francais = les étrangers) ?

— un manque (comme par exemple dans <non-jouissance>) ?

— un refus (comme par exemple dans <non-intervention>) ?
— une opposition (comme par exemple dans <non-confor-
miste>) ?

Pour les partisans de la non-violence, le <non-> signifie
refus et opposition en référence a leur éthique. Dans la
langue courante en revanche, le substantif et 1’adjectif sont
de plus en plus utilisés dans le sens de sans violence. Dans
cette acception, une manifestation non-violente est sans vio-
lence, elle ne se situe pas dans le champ de la violence (pre-
mieére valeur de <non->).

<Anarchie>, mot savant d’origine grecque, n’a pas le
probléeme de la transparence parce que le radical <archie>
n’existe pas dans le francais.

Le préfixe <a> est bien plus productif que le <non->,
aussi bien dans la langue commune (par exemple <anor-
mal> que dans le jargon des spécialistes (par exemple
<athermique>). Il exprime soit une privation (par exemple
<aphone>, <atypique>) ; soit un refus (par exemple <apoli-
tique>, <athée>).

Dans ce cas le substantif prend souvent le suffixe
<isme>. Selon les sémantismes du préfixe <a>, les uns
voient dans <anarchie> un manque d’autorité et d’ordre jugé
négativement a ’échelle de leur systéme de valeur ; les
autres expriment avec <anarchie> leur refus de 1’autorité et
du pouvoir gouvernemental et en font un programme poli-
tique. Finalement, nos deux préfixes ont un comportement
sémantique assez semblable.

Néanmoins, statistiquement?®, pour <non->, la significa-
tion refus/opposition domine, surtout dans le champ lexical
politique. Par contre pour <a>, c’est la notion
manque/absence qui prévaut. Le plus remarquable pourtant
pour les deux préfixes, c¢’est leur glissement sémantique —
c’est-a-dire du refus qui est dynamique vers la notion
absence ou manque qui est statique — une instabilité
sémantique préfixale qui renforce le caractere « idéologique »
des concepts étudiés ici. Méme si le comportement séman-
tique des préfixes est semblable on peut difficilement sub-
stituer I’'un a I’autre. Qui oserait dire <aviolence> ou <non-
archie> ?




non-violence, anarchie, anarchisme 19

Le drapeau noir

‘ou vient-il ? Il serait apparu en 1831 avec les

Canuts, a Lyon. Louise Michel I'a également mis

en valeur. A la téte de miséreux affamés, dont des
enfants, elle participe au pillage d’'une boulangerie, a
Paris, en 1883. Elle porte un bout de tissu noir au bout
d'un baton (cf. Fernand Planche, La vie ardente et intrépi-
de de Louise Michel, Paris, 1946, p. 147).

Le drapeau noir est 'oriflamme de I'anarchisme. Il
apparait de plus en plus lors de manifestations. Mais
pourquoi un drapeau ? Les nationalistes purs et durs de
chaque pays n’ont-ils pas, eux aussi, un drapeau, brandi
comme une arme de combat ? Et aux Jeux olympiques, a
quoi riment les drapeaux des Etats et les hymnes natio-
naux ? Les drapeaux rappellent un peu trop les champs
de bataille. On peut espérer que la fraternite de demain
n'en aura plus besoin nulle part. Et si on commencait dés
maintenant ? Ve

Histoire des mots

Sclon Le Robert historique® et le TLF, a la fin du XIV®
siécle, I’évéque Oresme a introduit <anarchie> dans le
francais en le reprenant du latin <anarchia> qui vient du
grec <anarkhia> (absence de commandement, de gouverne-
ment). Oresme 1’utilise dans le sens de exercice du pouvoir
out les faibles alternent avec les puissants. Le mot se répand
vers la fin du XVI* sigcle avec la signification désordre poli-
tique faute d’autorité. De ce sens péjoratif on est passé a

confusion, désordre en général. Pendant la Révolution, on
voit apparaitre la signification doctrine politique basée sur la
suppression de I’Etat, notion développée surtout par
Proudhon a partir de 1840. <Anarchisme> désigne logique-
ment depuis cette époque la doctrine politique des anar-
chistes. A propos d’anarchiste, ce mot est concurrencé
depuis la fin du XIX* siecle par <libertaire>. Changement
d’étiquette, déguisement, nouvelle doctrine ?

Comparé a <anarchie>, le mot <non-violence> peut étre
considéré comme un néologisme dans la langue francaise. Il
apparait en 1921 dans la publication communiste Avant
garde. Puis, je 1’ai trouvé dans L’'Humanité du 13 mars
1922. Mais c’est 1’essai de Romain Rolland, Mahatma
Gandhi (mai 1923) qui a introduit en France, avec le mot, la
doctrine de celui qui a mené I’Inde a I'indépendance.
Gandhi a créé, en 1920 au plus tard, le mot anglais <non-
violence> en analogie au mot sanscrit <ahimsa> (a : priva-
tif, himsd : faire du mal).

En frangais comme en anglais, <non-violence> a, des le
début, comme concurrentes les expressions <résistance pas-
sive> et <non-résistance>, qui ont opéré un transfert de
connotation contre-productive : ldcheté et passivité. En dépit
du travail acharné des spécialistes, <non-violence> a du mal
a sortir de ce halo trompeur en dehors du cercle des initiés.
Depuis une dizaine d’années, on peut observer une tendance,
mentionnée déja plus haut, vers la dilution sémantique :
<non-violence> prend alors la signification de sans violence.
Est-ce I’absence du suffixe <isme> qui favorise cette évolu-
tion ? L 2

1) TLF = Trésor de la langue frangaise, dictionnaire du XIX¢
et du XX siécles, en seize volumes.

2) Jean Peytard, Recherches sur la préfixation en frangais contemporain,
Paris, Librairie H. Campion, 1975, tome II, pp. 502-508.

3) Le Robert, Dictionnaire de la langue frangaise.




on-violence
et strategie
revolutionnaire
moderne

Jacques TOUBLET*

*Correcteur de presse en retraite ; ancien secrétaire du Syndicat
des correcteurs CGT ; ancien membre du bureau de la Fédération
du livre CGT ; actuellement directeur de publication du Monde
libertaire ; soutient aujourd’hui le renouveau anarcho-syndicaliste
de la CNT francaise.

’anarchisme a rarement été
autant d’actualité qu’en ce début
du XXI° siecle.

Peut-on émettre 1"hypothese que 1’examen du réle de la
violence dans I’histoire du mouvement libertaire se confond
avec la réflexion sur la stratégie révolutionnaire, ¢’est-a-dire
I’élaboration d’une politique de mise en ceuvre de la trans-
formation sociale ? Ajoutons que, parmi tous les themes que
les libertaires discutent, ce dernier est aujourd’hui un des
moins fréquemment abordés.

En effet, pour la majorité des personnes se réclamant du
socialisme libertaire, de I’anarchisme, les objectifs histo-
riques de ce mouvement sont & peu pres identifiés. Ils se
désignent sous les vocables de propriété collective des
moyens de production, d’autogestion des lieux de vie et de
travail par les individus concernés, d’égalité sociale, d’inter-
nationalisme et de fédéralisme politiques et économiques, de
liberté individuelle, d’éducation intégrale ou libertaire. Des
débats perdurent a propos des formes concrétes que doivent
prendre ces principes généraux. Sans cesse, des militants du
mouvement comparent les formulations théoriques avec les
réalisations historiques, en particulier celles qui furent ini-
tiées durant les révolutions du XX siecle.

En revanche, I’examen et la confrontation au sujet de
I"élaboration d’une politique vers ces objectifs sont raris-
simes, surtout depuis 1I’écrasement de la République espa-
gnole en 1939. 1l faut sans doute en chercher la raison dans
I"apparente victoire, aprés 1945, dans le domaine des idées
comme dans celui des réalisations pratiques, du marxisme-
Iéninisme. Victoire provisoire, comme on sait. ..

La faiblesse des effectifs de 1’anarchisme depuis la
Seconde Guerre mondiale explique sans doute ce manque de
vision stratégique :

il s’agissait plutdt, pour la poignée de




non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 21

personnes qui se référaient encore aux idées libertaires, de
survivre en tant que minorité politique, de maintenir
quelques lieux, quelques groupes, quelques éditions et une
microculture libertaire, de résister en un mot, en attendant
des jours meilleurs.

Aujourd’hui, dans plusieurs endroits de la planete, le
débat sur la stratégie apparait de nouveau, bien timidement ;
on pourrait citer, par exemple, le « municipalisme libertaire »
des Américains du Nord, soutenu avec le talent qu'on lui
connait par Murray Bookchin.

C’est de ce point de vue de la stratégie de transformation
sociale que la question de la violence et de son utilisation
par le mouvement révolutionnaire nous parait devoir étre
examinée d’une maniére renouvelée, dans le contexte du
monde actuel, celui d’Internet, des satellites de communica-
tion, des missiles stratégiques nucléaires, des munitions
d’uranium appauvri et du libéralisme triomphant.

La disparition de I’'Union soviétique
implique-t-elle la fin de I’histoire ?

uelques mots supplémentaires s’imposent, nous

semble-t-il, avant d’entrer dans le sujet lui-méme.
Quelques mots sur la pertinence du propos. Sur sa pertinen-
ce historique.

Est-il encore aujourd’hui a I’ordre du jour de discourir
sur I’hypothése d’une stratégie révolutionnaire, violente ou
non violente, alors que nombre de publicistes et quelques
philosophes ont proclamé que la disparition du mur de
Berlin signifiait clairement la fin de I"histoire ?

On comprend sans peine le syllogisme implicite, et
quelque peu simpliste, qui sous-tend une telle affirmation :
les socialistes révolutionnaires soutiennent que histoire
humaine peut se résumer a I’histoire de la lutte entre les
classes sociales ; I’Union soviétique se considérait comme
une formation politique dont I’objet méme était cette lutte
des classes : son effondrement, son échec historique, signi-

fierait alors, sans conteste, ’échec de toute politique basée
sur la lutte des classes.

En premigre conséquence, I’espoir de justice sociale et
de liberté représenté par le socialisme devrait se comprendre
désormais comme un pur messianisme séculier, a placer
dans le musée des illusions historiques a c6té des taborites
ou des anabaptistes. Enfin, en seconde conséquence, les
formes politiques et sociales issues des Révolutions améri-
caine et francaise, ¢’est-a-dire le républicanisme, I’idéologie
des droits de I’'Homme, ’échange par le marché et I’appro-
priation privée, seraient indépassables. En ce sens, I’histoire
serait terminée : il ne s’agirait plus de changer le monde
mais, si on se pique d’esprit public, de gérer et d’améliorer
ce qui existe. Or ’examen, méme succinct, de la société
humaine de la fin du présent siécle montre, a ’encontre du
raisonnement exposé brievement ci-dessus, combien I’ana-
lyse critique des diverses écoles du socialisme, anarchisme
compris, demeure d’actualité.

D’abord et surtout demeure le terrible probleme de I"appro-
priation. La détention ou la privation de propriété engendrent
toujours des souffrances sociales qui, bien qu’elles aient
changé de forme, ne sont pas moins aussi aigués de par le
monde qu’elles I’étaient il y a un siecle. « Le fait de ['appro-
priation reste un point central des satisfactions et des insatis-

factions, des jouissances et des envies, des attirances et des

répugnances. »' Le cri de révolte de P.-J. Proudhon : « La
propriété, ¢’est le vol », n’a nullement perdu de sa valeur et
de sa puissance affective. « Ce qu'exprime Proudhon en ces
quelques mots et qu'il ne cessera ensuite de théoriser, c’est
bien que, par le rapport de propriété, un certain lien social
est mis en question, et que le rapport social est devenu, et
nécessairement, un rapport de force. »

Le développement qui accompagne le renouveau du sys-
t2me libéral a multiplié et multiplie encore les lieux de la pla-
néte ol le rapport social issu de la propri€té capitaliste s’est
installé. Le systeme du salariat, pendant de la propriété capi-
taliste. dont il convient de se souvenir qu’il est un état de
« subordination », comme I’exprime si clairement le Code du
travail frangais, s’étend ainsi peu a peu sur le monde.




jacques toublet

Perdure ce qui a été la motivation premiére de la protes-
tation socialiste et anarchiste, a savoir la coexistence de la
richesse et de la pauvreté dans le développement exponentiel
des capacités productives, méme si la brutalité des rapports
sociaux a été réduite dans certains pays industriels. Et
n’oublions pas que, avec ce qu’on a appelé la Révolution
conservatrice des années quatre-vingt, dans ces mémes pays
industriels, la part des biens affectée au salariat, au peuple,
tend & se réduire ; le chdmage de masse est réapparu ainsi
que des niveaux de salaire qui ne sont pas sans rappeler la
tristement célébre loi d’airain.

Les conditions sont réunies pour qu’un jour plus ou
moins lointain apparaissent de nouveau une conscience
révolutionnaire et la volonté, en termes de masse, de chan-
ger la situation sociale du monde. L’effondrement de
I"Union soviétique et la déroute du communisme d’Etat, & ce
moment-1a, apparaitront seulement comme un épisode, un
chapitre, malheureux et sanglant — mais ni plus sanglant ni
plus malheureux que I’expansion européenne dans le
monde, le colonialisme et la constitution du capitalisme —
dans la marche en avant de I’espéce humaine vers plus de
liberté et de bien-étre.

L’épée est-elle encore
I'axe du monde ?

eut-on aujourd’hui, a la fin du siécle le plus meurtrier

de toute 1’histoire, poser la question de la violence
d’une maniére renouvelée ? Est-il raisonnable de suggérer
que I’affirmation laconique, et toute militaire, de Charles de
Gaulle : « L’épée est I’axe du monde »*, n’est plus si rigou-
reusement vraie qu’elle I’était naguere ?

Assurément, jusqu’a récemment, les ensembles humains
ont €t€ fagonnés presque de fond en comble par I’ utilisation
de la violence armée. L’empire romain — dont I’importan-
ce fut capitale pour I’histoire du monde — fut constitué
dans le fracas des batailles et abattu de méme. Le peuple-
ment des continents, le nombre de locuteurs de telle ou telle

 TOTALement
degueulasse !

Affiche &ditée en janvier 2000 par :
Association pour I'art et I'expression libres (Toulouse) ;
Alternative libertaire (Bruxelles) ;
Ecole libertaire Bonnaventure (lle d'Oléron) ;
Fédération anarchiste

langue, la fréquence de tel ou tel alphabet sont la consé-
quence directe de I’affrontement, le plus souvent armé, des
celles dont la religion préchait la
non-violence, comme le christianisme ou le bouddhisme, ne
furent pas en reste pour ce qui concerne le militarisme ou
I"utilisation de la force.




non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 23

Les mots que j’écris et que vous lisez, ainsi que la manie-
re de les agencer, résultent de I’entrée en Gaule, en 58 avant
’ére chrétienne, d’un homme d’Etat romain ambitieux,
nommé Jules César, 2 la téte de ses légions, et de la terrible
guerre de conquéte qui s’ensuivit. Le nom de cette langue au
moyen de laquelle nous communiquons, quant a lui, provient
d’un groupe de clans germaniques établis comme fédérés de
I’empire dans le delta du Rhin et une partie de la Belgique
actuelle. Que se serait-il passé si I'un de leurs chefs de guerre
n’avait pas décidé, alors que I’empire d’Occident s’écroulait,
de réunir quelques bandes et de marcher vers le sud, aventure
qui allait mener ces « Franks » et leurs dynasties successives
a la conquéte de la moiti€¢ de I’Europe de 1'Ouest, Rome
comprise... ? L’espace entre Rhin et Pyrénées se serait-il
appelé alors, en fonction du sort des armes, toujours Gallia,
la Gaule, comme en grec moderne, ou bien la Burgondie,
c’est-a-dire la Bourgogne, ou encore la Gothie ?

Des révoltes populaires
et de leurs succes

C e qui se vérifie a chaque époque de I’histoire des Etats
est confirmé a I’envi par le récit des protestations, des
émotions et des révoltes populaires.

Ces dernieres ne sont qu’un long martyrologe de reven-
dications et de soulevements souvent désespérés, accompa-
gnés de tueries qui se concluent le plus souvent par le sup-
plice public des meneurs de la protestation ou de la révolte.

C’était une des fonctions de I'ancienne caste nobiliaire,
celle dite d’épée, de réprimer le populaire lorsqu’il s’insur-
geait — qu’elle combattit pour son propre compte ou dans
les armées royales. Est-il si étonnant, du point de vue de
Iaristocratie, que le roi de France Louis XVI et son épouse,
fille de I’empereur d’Autriche, aient fait appel aux
monarques d’Europe, leurs parents, et & leurs troupes pour
que ces dernidres viennent soutenir leur tréne qui vacillait et
renvoient manu militari a leurs échoppes et leurs chaumieres
toute cette populace échauffée qui ne respectait plus I'ordre
voulu par Dieu ?

Tel se répétait a I'identique, d’aussi loin qu’on pouvait se
souvenir, le méme scénario. Depuis les révoltes d’esclaves,
dans la Rome antique, jusqu’aux camisards et aux Bonnets
rouges, les insurt!és, quels que fussent leurs succés initiaux,
succombaient, 2 un certain moment, face aux forces supé-
rieures, non Stuln-,mult en nombre mais surtout en technique
militaire, rassemblées par les privilégiés de I'ordre établi.

Puis, par un beau jour de septembre 1792, dans les
plaines de Champagne, prés du hameau de Valmy, une armée
de « savetiers », comme la désignait avec mépris et suffisan-
ce le duc de Brunswick, contraignit les troupes prussiennes
d’invasion a reculer. Une telle journée, ainsi que le proclama
Goethe, allait changer I’histoire du monde. La supériorité
scculafre des professionnels de la guerre avait été€ €branlée
par une troupe composée surtout d’hommes du peuple,
d’hommes de peine : savetiers, macons, porteurs d’eau, per-
ruquiers, laboureurs, portefaix... La survie de la Révolution
était assurée pour un temps. Les victoires révolutionnaires
qui s’ensuivirent, Jemmapes, Fleurus, donnerent de la durée
au mouvement politique et social né de la réunion des Etats
généraux et des insurrections paysannes de 1789. C’est la
violence révolutionnaire, celle des sans-culottes comme celle
des demi-brigades, qui permit la chute de la monarchie abso-
lue et la disparition de la société a ordres ; grice a elle, une
république et I'idée de I'égalité des droits furent proclamées.

Toutes les doctrines révolutionnaires, des carbonari aux
anarchistes, se sont inspirées des lecons qu’elles tiraient de
la France en révolution : le souleévement du peuple de Paris
et la prise des Tuileries, le 10 aott 1792, s’agissant de la
mise 2 bas du pouvoir en place et la bataille de Valmy
comme symbole de la résistance victorieuse a la réaction
armée, souvent étrangere.

Un mythe, au sens ot I’employait Georges Sorel’, naquit
des triomphes de la levée en masse et du peuple en armes.
Mythe qui allait nourrir les volontés révolutionnaires et
éclairer toutes les stratégies insurrectionnelles pendant le
sidcle suivant, jusqu’a la Révolution russe et au-dela : il

s’agissait d’opposer la violence Iégitime et salutaire des
masses insurgées a la force réactionnaire des Etats au servi-
ce des grands propriétaires terriens et de la bourgeoisie. ..




24

jacques toublet

Choses nouvelles

usqu’a récemment, disions-nous, ce sont les affronte-
Jmenls armeés qui ont fagonné notre monde. Une excep-
tion cependant. Anomalie dans le déterminisme ou autre
chose ? Entre 1945 et 1993, les deux groupes d’Etats hos-
tiles qui dominaient la planéte ne se sont pas résolus 2 se
faire 1a guerre. Ce qu’on a appelé I’équilibre de 1a terreur
avait gelé la situation. La crainte de I’holocauste réciproque
a transformé ce qui aurait pu étre la matrice de la Troisieme
Guerre mondiale en une coexistence plus ou moins paci-
fique. C’est sans doute la premiére fois dans I’histoire que
deux empires, aussi hostiles et aussi concurrents que
I’étaient « le monde libre » et « le camp socialiste », ne
reglent pas leur différend par la guerre.

Personne ne croit d'ailleurs qu’il s’est agi d’une soudai-
ne sagesse des groupes dirigeants. On peut raisonnablement
penser que c’est la crainte de I'anéantissement commun qui
les a retenus : en cas de conflit atomique, rien ni personne ne
peut €tre a ’abri de I’empoisonnement radioactif et de
« I’hiver nucléaire » qui suivraient I’explosion de dizaines
de bombes thermonucléaires, sans parler des risques d’anni-
hilation dus aux frappes elles-mémes. Pour la premiére fois
depuis le commencement de 1'époque moderne, les diri-
geants, ceux qui décident de la guerre et de la paix, leurs
familles, leurs proches risquaient presque autant que ceux
que, naguere, sans vergogne, ils envoyaient au combat...

Le moyen de la résolution du conflit majeur du XX¢ sizcle
n’a donc pas été la guerre ouverte, totale, qui aurait mis en
ceuvre, comme les deux conflits mondiaux, toutes les forces
des belligérants. Mais quelque chose comme une compéti-
tion économique et politique. Et, au cours de ce long bras de
fer d’'un demi-siécle, en voulant se réformer, I’'un des deux
protagonistes s’est effondré.

C’est un fait : en voulant injecter un peu de démocratie
sociale dans la structure dictatoriale de I'Etat révolutionnaire
bolchevique, Mikhaél Gorbatchev a déséquilibré le systéme
soviétique et précipité sa fin.

Peut-on en déduire que, dans I’avenir prévisible, les
conflits armés entre les ensembles d’Etats possesseurs de

I’arme thermonucléaire deviendraient quasi improbables,
pour les mémes raisons ?

Nous ne sommes pas loin de le penser.

' nationale, en quarante-huit, pour s'opposer a I'expédition |

Pour comprendre la Commune,
proclamée a Paris le 28 mars 1871

n peut, parmi d’autres, définir trois causes qui,

d'ailleurs, coincideront avec les trois grandes ten-

dances politiques de la Commune : le patriotisme,
le fédéralisme, le social, et, s'il est vrai qu’en gros cela
correspondait & des tendances du jacobinisme, du blan-
quisme et du proudhonisme, on aurait tort de croire que
chez chacun des participants ces tendances seront nette-
ment tranchées ; et c’est Lefrancais, qui appartient a
PInternationale, et qui, aprés la Commune, entretiendra
des relations suivies avec I'Internationale antiautoritaire
de Saint-Imier qui nous apprend : « Le dégodt et I'indigna-
tion produits par l'ignoble conduite de la prétendue
‘défense nationale” durant le premier siége de Paris fut
certainement la principale cause de la Commune. »

Et il n'y a rien d'étonnant pour tous ceux qui se refu-
sent a voir la Commune avec d’autres yeux que ceux de
I'époque. L'esprit de la premiére révolution francaise est |
encore puissant parmi le peuple parisien qui a un gofit
prononce pour porter chez les autres la liberté a la pointe
des baionnettes. Le pacifisme révolutionnaire amorcé par
Proudhon dans un discours retentissant a4 ’Assemblée

de Pologne et la magnifique adresse de la section francai- |
se de l'Internationale aux peuples en guerre n'ont pas
encore penetré profondément le petit peuple cocardier et
chauvin, et le faubourg qui vit son réve des victoires de
93, pousse d’abord & la guerre puis A la résistance. Jules
Vallés nous raconte dans L’Insurgé comment il sera
comique victime de cet état d'esprit.

| Ludans la brochure Increvables anarchistes, n° 1, p. 7, éd. du Monde

libertaire (Paris) et éd. Alternative libertaire (Bruxelles), 20 FF ou 100 FB.




non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 25

Il s’agit bien 1a d’une sorte de paradoxe : alors que les
causes de conflits demeurent nombreuses — dans tous les
domaines, social, politique, économique, religieux — le
moyen prioritairement utilisé par les humains, depuis des
lustres, pour trouver une réponse aux oppositions entre les
ethnies et les empires, ou entre les groupes sociaux, ou bien
encore entre les diverses religions, a savoir la guerre, si on
lui donne sa pleine mesure, est devenu suicidaire non seule-
ment pour ceux qui en seraient les acteurs mais pour 1’espe-
ce entiere.

Non pas que les conflagrations disparaitront du paysage
humain. On peut, hélas !, affirmer que divers conflits armés
continueront de déchirer encore les habitants de la Terre. On
songe & des guerres locales, a des guerres de partisans, aux
tactiques multiples de lutte armée, dans les régions de mon-
tagne ou de forét, voire de guérilla urbaine, sans que soient
jamais utilisées les armes de destruction massive.

En revanche, quelques-uns de ces bouleversements guer-
riers qui ont fagonné notre monde pendant des millénaires ne
pourront plus se produire de nouveau & I’identique. II est
inconcevable maintenant, par exemple, qu’une nouvelle reli-
gion conquitre une partie du monde a la maniere des pre-
miers disciples de Mahomet, qui imposerent par le sabre leur
nouvelle religion a la moitié de la population de I’empire
chrétien de Byzance et 2 la quasi-totalité des anciens sujets
de I’Etat perse zoroastrien qu’en outre ils détruisirent.

On ne peut imaginer, pour aujourd’hui comme pour
demain, de tels événements. Les grands Etats qui dominent
notre monde sont quasi indestructibles, en cas d’agression
extérieure, si un consensus interne de leur population fournit
A leur appareil militaire et administratif un soutien suffisant.
Parce que, si leurs « intéréts vitaux » sont en grave danger,
ils peuvent déclencher I’apocalypse nucléaire : personne ne
peut négliger une telle menace et passer outre. ..

[.’histoire, c¢’est-a-dire la succession d’équilibres et de
ruptures des forces politiques, sociales culturelles, opposées
et changeantes, qui constituent, dans le temps, I"univers des
humains, en sera-t-elle bloquée, arrétée, ce qui semble
impossible & concevoir ? Ou bien de nouveaux moyens de
résolution des conflits seront-ils initiés ? La consolidation et

la fusion progressives d’une classe dominante mondiale — la
réunion de la bourgeoisie ancienne des Européens de I’Ouest,
Amérique du Nord comprise, de la post-nomenclatura de
I’ex-Union soviétique et celle de la toujours vivante
République populaire de Chine ainsi que des nouveaux riches
des pays émergents — unifiée par la défense commune de la
propriété privée et I’adoration partagée du libéralisme écono-
mique permettront-elles de transformer les guerres en négo-
ciations d’arbitrage ? Une telle perspective parait bien opti-
miste, alors que les régles de concurrence acharnée qui sont
celles du capitalisme demeurent et que, dans bien des
contrées du monde, la maladie du nationalisme sévit encore.

Les Etats modernes
seraient-ils indestructibles ?

La quasi-invincibilité des Etats possesseurs de 1’arme
thermonucléaire — d’autant plus indestructibles qu’ils
se trouvent contraints & la coexistence avec leurs homo-
logues — signifie-t-elle, pour s’exprimer clairement, que la
révolution sociale libertaire n’est plus concevable ?

Il semble impossible, par exemple, de retrouver jamais
une situation révolutionnaire analogue a celle qui a donné
naissance 2 la Commune de Paris, parce que cette derniére a
résulté d’un soulévement populaire qui intervint a la suite
d’une guerre et d’une défaite. La méme observation s’impo-
se si on examine la Révolution russe, qui nait des graves
carences d’un Etat en guerre de longue durée, en particulier
son incapacité a nourrir son armée et ses sujets. Enfin, les
conditions particulieres qui ont permis la constitution de la
République populaire de Chine ne paraissent pas devoir se
répéter de nouveau : grande civilisation agraire affaiblie et
humiliée, zones rurales libérées, mobilisation populaire
contre un envahisseur féroce et utilisation de I’armée ainsi
créée pour prendre le pouvoir...

Inexpugnables a toute agression externe a eux-mémes,
les Etats modernes, en revanche, se révélent d’une grande
fragilité lorsqu’ils sont subvertis de I’intérieur. Quand, en




26

jacques toublet

particulier, une fraction importante de la population des terri-
toires qu’ils contrblent les conteste, refuse d’obtempérer ou
entrave le bon fonctionnement de I'économie, surtout dans les
secteurs des transports, des communications, de I’énergie.

Les grands mouvements sociaux et les gréves de juin
1936, de mai 1968, de décembre 1995, en France, ont mis en
lumiere tout a fait clairement ces faiblesses, qui résultent de la
complexité de la société actuelle. Tout entiere aujourd’hui elle
n’est qu'un immense artefact, qui ne se maintient que par le
labeur incessant de centaines de millions de personnes. Cette
activité multiforme de transformation est la source de sa puis-
sance. Elle peut étre aussi son point faible. Telle s’affirme
étre, nous semble-t-il, la réponse a la question posée.

Un mouvement de transformation sociale renouvelé,
socialiste, autogestionnaire, libertaire, devra choisir une stra-
tégie « économique » d’affrontement avec I’Etat, ¢’est-a-dire
paralyser, par divers moyens, les secteurs de la production et
de la distribution que les forces de répression utilisent pour
se déployer et agir. Puisque tel est le destin de tout mouve-
ment révolutionnaire de se trouver, un jour, face i face avec
I’Etat, dans son principe, c’est-a-dire des bandes d’hommes
armés. Ces actions de gréves, de sabotages, d’occupations, de
manifestations, pour atteindre une efficacité suffisante,
devront sans aucun doute étre dynamiques et amples, impli-
quer beaucoup de personnes et se produire dans un trés grand
nombre de lieux, villes, villages, entreprises, ports, aéroports,
nceuds ferroviaires et routiers, etc. Toutes les formes de blan-
quisme, I'action de minorités supposées radicales*, devront
en conséquence étre Ecartées. Car une telle stratégie impose
le soutien de la majorité de la masse de la population, « cette
masse, comme le disait Michel Bakounine il y a plus d’un
siecle maintenant, sans le concours puissant de laguelle le
triomphe de la révolution sociale ne sera jamais possible ».

Car telle semble étre la condition sine qua non d’une
réussite possible, ou au moins vraisemblable, d’un mouve-
ment révolutionnaire moderne : le soutien, au moins passif,
de la plus grande partie de la population concernée, qui ne
devra pas s’opposer mais au contraire se reconnaitre
comme complice de ce qu’une forte minorité sera en train
de mettre en ccuvre.

“FAUT FAIRE DES ;
ECONOMIES D" ENARCHIE ! |

Deux exemples

Deux événements récents, 2 mon sens, démontrent cette
contingence nouvelle, contemporaine.

En premier lieu, les cheminots frangais de 1995 qui, bien
que leur situation dans la production et leur statut leur four-
nissent une force de frappe incomparable lorsqu’ils déclen-
chent une gréve, n’ont pu faire plier le gouvernement
qu’avec le soutien passif des millions de salariés des autres
secteurs industriels, fragilisés par la crise et les contrats de tra-
vail minorés ; on a méme parlé de « gréve par procuration ».
La tactique ordinaire des hommes du pouvoir, qui se résume
a opposer les travailleurs en gréve aux usagers et aux
consommateurs, a été inopérante 6 la masse immense du
salariat a compris les cheminots, c’est le gouvernement qui
s’est trouve isolé et a di reculer.

Le second événement qu’il importe de méditer avec soin,
nous semble-t-il, ¢’est I’évolution de la situation polonaise
dans les années quatre-vingts.




non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 27

Dans la gauche frangaise, on répugne souvent a I’étude
de cette question : il s’est agi pourtant d’une révolution
authentique, 2 son origine soutenue, entre autres, par toute
’extréme gauche francaise. Mais dont les objectifs poli-
tiques allaient se révéler étre le libéralisme économique et la
démocratie parlementaire

Il reste néanmoins que la méthode employée par les
groupes de militants qui constituérent d’abord des syndicats
illégaux puis Solidarnosc a été d’une grande efficacité sub-
versive — méme si on peut regretter que 1’impulsion donnée
au mouvement ainsi créé Iait poussé vers la droite plutot
que vers la gauche...

Lorsque les premiers syndicats apparurent et que la greve
des chantiers navals de Gdansk se déclencha, la lutte poli-
tique et culturelle de I’opposition, dont I’enjeu était I’opinion
publique et la sensibilisation « anticommuniste » de la popu-
lation, était déja gagnée ; presque tous les Polonais ne se
reconnaissaient pas dans les trois axes de la politique mise en
ceuvre par I’Etat « socialiste » : le monopole du parti commu-
niste et de ses satellites, la gestion étatique de I’économie,
source de pénuries et de privileges, et la vassalisation de la
Pologne, occupée par I’ennemi héréditaire.

Mais le trait de génie de la stratégie fut le choix de
I’angle d’attaque. Ni pn]mqm, (un nouveau parti) ni militaire
(une guérilla) — 1’ Etat socialiste polonais, copié sur son
mentor bolchevique, possédait toutes les caractéristiques
pour maitriser sans difficultés de tels assauts — mais social :
des syndicats, des revendications, des gréves. Que peut faire
un gouvernement face & une grande gréve ouvriere, dans un
centre industriel d’importance vitale... La briser, l ¢craser
sous les chars ou négocier. Or 1’événement se passe en
Europe, en 1980 ; difficile, si on veut passer pour progres-
siste, de se livrer & des exterminations staliniennes.

La négociation s’ ouvre : le nouveau syndicat, hier illégal
et clandestin, devient un interlocuteur ; il est maintenant
reconnu, 1égalisé. En quelques semaines, la société civile
s’engouffre dans la bréche ainsi ouverte ; bientdt, une orga-
nisation de dix millions de personnes se dresse face a I Etat
et prépare une greve générale.

On imagine sans peine le désarroi des dirigeants commu-
nistes polonais : quid de cette tactique syndicaliste révolu-
tionnaire qui leur jette les masses au visage, soudain resur-
gie des poubelles de I’histoire ou la doctrine
marxiste-léniniste I’avait jetée, et maniée avec dextérité par
une opposition composite, laique et religieuse, social-démo-
crate, droitiere et gauchiste ?

Le coup d’Etat militaire qui s’ensuivit, I’interdiction du
syndicat, I’emprisonnement de nombreux militants, opérés
dans la réprobation quasi universelle, enfonga encore plus le
« parti » et son Etat dans la défaite. Peu a peu, la résistance
passive mais générale de la presque totalité de la population, la
fatigue et la démoralisation des forces de répression firent leur
ceuvre : de nouveau, il fallut négocier... On connait la suite.

Une violence de basse intensité...

es affaires, croyons-nous, montrent quel pourrait étre

I’axe d’une stratégie révolutionnaire des temps
modernes, de gauche cette fois, et quelles seraient sans
doute quelques-unes des conditions de son cheminement.

En particulier, et c’est I’essentiel, obtenir peu a peu la
connivence de la majorité de la population, grice a un com-
bat idéologique et culturel intense associé a une lutte sociale
déterminée. C’est de ce point de vue, nous semble-t-il, que
les propositions d’action non violente peuvent intervenir.

Dans les nations industrielles, nous vivons depuis deux
générations au sein d’une société pacifiée ou quasiment, qui
répugne au sang versé et a la brutalité. La violence, surtout
la violence létale, est honnie, vivement réprouvée ; peut-étre
s’agit-il d’un progres de la civilisation...

Un mouvement de transformation sociale a vocation de
masse, parce que seul I’appui de la masse de la population
pourrait le rendre efficace, devra prendre en considération
cette évolution des meeurs.

Aujourd’hui, les grands mouvements sociaux s’accom-
pagnent d’une sorte de violence atténuée, d’une violence
symbolique aussi : jets de projectiles divers, destruction de




28 jacques toublet

matériel, injures, menaces de représailles et quelques
horions. Il ne s’agit pas réellement de non-violence mais
d’une violence de basse intensité.

Un mode opératoire pourrait, en conséquence, étre élabo-
ré, proposé, discuté qui développerait cette idée de base :
contenir la violence qui accompagne souvent les protesta-
tions populaires, instants ol s’expriment la colere et les frus-
trations des humiliés et des exploités. Ou plutdt 1’orienter
vers la violence symbolique ou de basse intensité et les
luttes sociales, les greves, la constitution et le renforcement
des sections syndicales et des syndicats syndicalistes révolu-
tionnaires ainsi que des associations qui les soutiennent.
Contenir ainsi la violence, éviterait de la laisser dériver, par
exemple, vers des attentats. .

o« La mysrrque ;rra:sonnee de :’a wo!ence a beaucoup
‘ gene le devefoppement de norre mouvemenr libertal-

re, rout au !ong de son hrstorre » Jacques Toublet _

i Li dans Ref.'ac: ons 1 5! intitule « V|ozwence_. cnntgawlenee, ﬂGn-.'JIDlEﬂ.':e.aﬂa{C}'li‘_'Ste.*.

On ne peut, dans le présent article, déja bien long,
détailler trop ce point-1a ; d’ailleurs, I’essentiel de I’argu-
mentation se résume aisément : pour exprimer sa protesta-
tion, pour appuyer ses revendications, pour « frapper » le
capitalisme et le pouvoir politique & son service et les rendre
inopérants, le mouvement populaire et particulierement le
salariat n’ont pas a recourir, au moins dans un premier
temps, a la violence armée. L’intervention sur I'appareil de
production est suffisante et elle permet de mobiliser une
grande partie de la population — une telle stratégie
n’implique pas de verser le sang.

Les assassins, les tueurs, les buveurs de sang seraient
alors ceux d’en face, ceux-1a mémes qui s’opposent a I’éga-
lit€ et a la justice sociales, s’ils faisaient tirer sur les foules
ou s’avisaient de déclencher un coup d’Etat et de provoquer
une guerre civile.

Il est vain d’imaginer ce que pourrait étre alors la forme
que prendrait la résistance puisque I’analyse de la conjoncture
du moment serait capitale ; rappelons néanmoins que la puis-
sance de feu des armements dits « conventionnels »* a été fort
accrue depuis juillet 1936 ou les combats de la Résistance
francaise. Mais qui pourrait prédire la détermination de ceux
qui auraient a utiliser de telles machines de mort...

Une telle stratégie, a 1’évidence, rompt avec quelques-
uns des concepts les plus répandus du socialisme révolu-
tionnaire. Elle sous-entend, en particulier, que la transfor-
mation sociale, la Révolution, deviendrait une sorte de
processus de longue haleine, ponctué des temps forts des
affrontement, précédés et suivis de périodes plus calmes de
stabilisation et de renforcement. Elle récuse 1’idée, si popu-
laire dans 1'imaginaire du mouvement socialiste, de Grand
Soir, de « lutte finale » comme la formulait Pottier dans
IInternationale, qui suggérait qu’aprés un combat intense
mais bref s’ouvrirait, pour I’"humanité libérée, une ere
d’harmonie débarrassée de conflits®. Alors que tout laisse 2
penser que le chemin de I'émancipation 2 poursuivre sera
long, tortueux et semé d’embiiches.

Une nouvelle utopie

e XX siecle a réalisé de la pire des fagons la plus géné-

reuse des idées-forces du siécle précédent, le socialis-

me, qui se proposait d’instaurer 'égalité réelle, et non plus

formelle comme 1'avait fait le républicanisme, entre tous les
tres humains.

Son incarnation, a dater de novembre 1917, par 1'Union
soviétique opéra un complet renversement des valeurs. Les
Etats du monde capitaliste industriel, auparavant voués aux
gémonies par les démocrates et les socialistes parce qu’ils
engendraient, a coté de richesses extrémes, beaucoup de
pauvreté, sont apparus un instant moins inégalitaires et plus
libres que la forme politique née de ’effondrement de
I’empire des Romanov.




non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 29

Aujourd’hui, dix ans apres la disparition de I'URSS, le
mirage propagandiste du bonheur dans la consommation et
de I’abondance facile pour tous s’estompe. Toutes et tous, &
I’Est comme a 1’Ouest, percoivent que la société construite
autour de la propriété privée n’a guére varié. L’accroisse-
ment sans cesse poursuivi de la production — le vieux réve
saint-simonien — n’a pas réduit les inégalités sociales et la
démocratie politique est toujours impuissante a contenir effi-
cacement 1"agressivité des forces du marché.

Une nouvelle utopie est a inventer, qui reprendra peut-
étre la belle formule des syndicalistes de 1900 : « Bien-étre
et liberté ! » Puisse cette modeste étude y contribuer. L 4

1) On pourra se reporter, i propos de cette partie, 2 article de Pierre
Ansart, « Proudhon 2 travers le temps », des numéros 123-124 de la revue
L’'Homme et la société consacré a I'actualité de I'anarchisme, pages 18

2 22, article qui, & notre sens, résume excellemment les apports critiques
et constructifs de la pensée libertaire.

2) Mémaires de guerre, tome 1, I Appel, Plon éditeur, p. 10.

3) Georges Sorel (1847-1922), un des plus intéressants théoriciens
marxistes du syndicalisme révolutionnaire, popularisa I'idée que les grands
bouleversements de I’ histoire, ceux qui avaient mis en mouvement un grand
nombre d’étres humains, s’ accompagnaient de « mythes », sommes
d’images et de symboles dans lesquelles se reconnaissaient les groupes
sociaux, les ethnies, les religions concernés ; par exemple, le syndicalisme
révolutionnaire, pour mobiliser le prolétariat, s’appuyait sur le mythe de la
gréve générale,

4) « Pour accomplir la révelution, c’est-a-dire s’emparer du pouvoir, il
[Blanqui] juge nécessaire d’avoir un parti centralisé et militarisé, agissant
suivant un plan stratégique. Ce parti, il ne le voit pas comme un
détachement de la classe ouvriére, mais comme une troupe d’hommes
venus de toutes les couches sociales et simplement liés par leur volonité
révolutionnaire, c'est-a-dire une rroupe de déclassés. » Michel Collinet,
Du bolchevisme, Amiot-Dumont éditions, p. 8.

5) Imaginez, par exemple, qu’ait existé, en 1917, ce raffinement particulier
de I’art de tuer ses semblables nommé missile de croisiére : un bombe
volante autoguidée, au rayon d’action de plusieurs milliers de kilométres, se
déplagant & trés basse altitude et, de ce fait, quasi indétectable. L’envoi de
quelques-uns de ces engins par on ne sait quel gouvernement de |'Entente
sur I'Institut Smolny, & Pétrograd, o Lénine avait installé son état- -major,
aurait sans doute changé I histoire, n’est-ce pas — cela dit pour montrer
combien la modification des armements depuis le lebel et le canon de 75

a été réellement qualitative.

6) On peut d’ailleurs s'interroger sur ce type d’image apocalyptique : ne
prolonge-t-elle pas la vieille utopie religieuse de la Parousie, le retour de
Jésus parmi les hommes qui aurait annoncé un changement complet de la
condition humaine, quelque chose comme la réapparition du paradis terrestre 7

‘_'ZVOUs IREZ MlEux ET NOUS AUSSI !




egard
sur I'anarcho-
syndicalisme

BRriGcITTE BOSSEN*

*Enseignante, sympathisante de la CNT.

Cet article est redevable de deux brochures dont il reprend
de nombreux passages : CNT aujourd’hui, éd. CNT-Région
parisienne, 2000 ; Réflexions et propositions anarchistes
sur le travail, éd. du Monde libertaire, Paris.

Un syndicat différent des autres ! Que
veut et que fait la CNT ?

11 est de plus en plus fréquent de voir des militants syndi-
caux, lors de manifestations, se réclamer de la CNT, de la
Confédération nationale du travail. Il faut avouer que les
autres syndicats ne tiennent nullement A se montrer avec
eux. Les militants de la CNT sont tout simplement des anar-
cho-syndicalistes et des syndicalistes révolutionnaires.

Historiquement, le syndicalisme révolutionnaire fondait
la réorganisation sociale, en donnant aux seuls syndicats le
pouvoir de construire la société de 1’avenir. L’anarcho-syn-
dicalisme reste de nos jours favorable a toute initiative
d’auto-organisation : celle de s’organiser en permanence et
systématiquement, a la différence du spontanéisme ou enco-
re des coordinations. L’expérience montre que les « coordi-
nations » nées dans des circonstances exceptionnelles sont,
pour la plupart du temps, éphémeres, et, de surcroit, elles
n’échappent pas aux risques de manipulations. « S’il y a un
mouvement out les anarchistes doivent se fourrer, c’est évi-
demment la chambre syndicale », écrivait Emile Pouget en
1894. Plus d’un siécle aprés, cette recommandation conserve
toute sa vérité.

L’action directe

Pour la CNT, le syndicalisme est une pratique, pas un
métier. La logique développée par les centrales syndi-
cales dites représentatives est aux antipodes de celle de la
CNT. Celle-ci ne cherche pas a étre Pinterlocuteur du patro-
nat et des ministres, a satisfaire des revendications en forme
de priviléges... La CNT revendique un projet social global.
On le retrouve préfiguré a la fois dans son organisation




regard sur I'anarcho-syndicalisme 31

NON AU
SYNDICANICHE)
A SON PEPERE !

comme dans sa méthodologie. La CNT revendique 1’action
directe et collective des hommes et des femmes, qui définira
pour elle-méme et par elle-méme, le monde différent qu’ils
et qu’elles voudront construire.

Le principe d’action directe conduit le militant & ne pas
intervenir seul, & refuser le téte-a-téte avec toute espece de
directeur, mais, au contraire, a s’appuyer sur la combativité
des compagnons de travail. La bonne méthode, c’est par
exemple la délégation massive dans les bureaux directo-
riaux, le débrayage immédiat, pour s’0pposer aux brimades,
A toute atteinte 2 la dignité de la personne, 2 la dégradation

des conditions de travail, de I’environnement. Il est évident
que ’aboutissement de toute action directe est la négocia-
tion. Elle n’a rien de déshonorant si elle se déroule en totale
transparence, sous le contrle des intéresseés.

Les anarcho-syndicalistes veulent la disparition du sala-
riat et du patronat. Mais 2 1'heure ol les prémices de la
Révolution ne se dessinent pas encore a I’horizon, ils ris-
quent de n’étre pas compris s’ils brandissent toujours cet
objectif final. C’est pourquoi leurs revendications visent
pour le moment a arracher au patronat ce qu’il vole aux tra-
vailleurs. Ce qui signifie que les anarcho-syndicalistes ne
défendent pas n’importe quelle revendication. Ils savent trop
bien que les primes, par exemple, ne servent, en fait, qu’a
endormir les travailleurs.

Dans les industries d’armement, les syndicats, CGT en
téte, réclament des carnets de commande plus étoffés ! A
Roanne, ils ont déploré la lenteur des livraisons des chars
Leclerc A I’ Arabie saoudite ! A Saint-Etienne, les mémes
revendiquent la fabrication des pistolets pour les gendarmes
et les CRS ! Ce poujadisme syndical aboutit a mettre en
avant des revendications qui correspondent aux sentiments
les plus frustes, bien acceptés par le capitalisme. Ce syndica-
lisme-Ia trahit sa mission qui devrait consister a €lever le
niveau de conscience de la classe ouvriere. Les anarcho-syn-
dicalistes luttent pour la reconversion des usines d’arme-
ment vers des biens socialement utiles. Aujourd’hui force de
contestation et de proposition, ils veulent étre demain grou-
pement de production et de répartition, base de la réorgani-
sation sociale.

Lorsqu’a la fin du XIX® siecle, les anarchistes se font les
apotres de la gréve générale, leur proposition recueille la
raillerie de la quasi-totalité des autres courants socialistes.
Depuis, la gréve générale, convoquée ou pas, est sortie de
son cadre utopique. Sans aller loin dans I’histoire, il suffit de
penser aux événements de mai 68 en France, ou a la naissan-
ce et I’action du syndicat Solidarnosc en Pologne a I’ere du
communisme, pour &tre persuadés de la force et de I'impact
d’une gréve générale. Mais il existe d’autres formes natu-
relles d’action du mouvement syndical, comme le sabotage
et le boycottage. Le boycottage, affirment des militants de la

4




32

brigitte bossen

CNT, pourrait étre organisé de maniére plus systématique.
Pourquoi la compagnie Total, aprés le naufrage de 1’Erika,
n’a-t-elle pas été plus boycottée ? Ce qui est en jeu pour le
syndicalisme dans le boycottage, ¢’est I’appel 2 la conscien-
ce chez les salariés d’une dimension plus qualitative. Le
sabotage comme le boycottage peuvent s’inscrire dans une
dynamique non-violente, & partir du moment ot les auteurs
ne s’en prennent qu’a des biens matériels et qu’ils se présen-
tent comme les auteurs de ce type d’action qui exige, dans
une stratégie d’action non-violente, que 1’objectif soit
« juste, clair, précis et accessible » (¢f. Jean-Marie Muller,
La stratégie de ’action non-violente, Point-Seuil). N’est-ce
pas ce qu’ont fait précisément José Bové et ses amis, en
démontant publiquement 1’affreux Mac Do de Millau ?'
Quand on se porte d’emblée responsable de ses actes de
sabotage, prenant soin de ne blesser personne, ¢’est qu’on ne
s’en cache pas, et qu'on espere qu’un proces aura lieu au
grand jour pour montrer la pertinence de I’objectif visé.

Naissance de la CNT
L;l CNT frangaise a été créée

en décembre 1946, et,
contrairement a la 1égende, ce ne
sont pas les libertaires espagnols
qui I'ont construite. Ce sont des
ouvriers du batiment, des chemi-
nots, des métallos... A la sortie
de la guerre, les ouvriers ne sont pas tous des communistes,
adeptes de I’esclavage étatique made in URSS ! La CNT
s’inscrit dans une filiation anarchiste et libertaire. Lorsqu’il
y a cent cinquante ans le mouvement ouvrier s’est constitué
en Europe et aux Amériques, deux tendances sont apparues.
L une, dite autoritaire, a affirmé la prééminence du politique
sur le syndical, la nécessité d’une avant-garde éclairée pour
guider les masses, la conquéte du pouvoir d’Etat comme
préalable a la transformation de la société. De ce courant
sont nés les partis socialistes et communistes. Les partis de
« gauche » et d’« extréme gauche » d’aujourd’hui ne sont

souvent que les avatars de ce courant, leur version édulcorée.
L’autre, dite libertaire, est la continuation de 1’Association
internationale des travailleurs (AIT) fondée 2 Londres, pro-
longement du Congrés de Saint-Imier (1872) dans I’AIT de
1922 a Berlin... et dans la CNT renaissante aujourd’hui.

Violence ou non-violence ?

La CNT organise les travailleurs victimes de extréme
« violence des rapports économigues et sociaux géné-
rés par la société capitaliste. Les premiéres violences, la
véritable insécurité, ce sont I'exploitation, le licenciement, le
chomage, la précarité, la misere, la faim, la perte du loge-
ment..., bref, le quotidien de millions d’entre nous. [...] La
réplique violente et collective a la répression, a l'asservisse-
ment, est bien évidemment légitime. C’est méme un réflexe
naturel, a moins de préner le masochisme ou la soumission
comme forme de réponse a la violence étatique ou patronale.
[...] L'utilisation de la violence par les exploités n’est done
pas un choix moral fait par des individus en dehors de tout
contexte économique ou politique, c’est souvent la réponse
imposée par intransigeance des exploiteurs. Ce recours d
la violence n'a donc rien a voir avee le terrorisme, qui n’est
que utilisation individuelle, aveugle, d’actions violentes au
service d’intéréts ou des délires politiques de groupuscules
qui s'auto-proclament révolutionnaires ou d’avant-garde. »*
Ce raisonnement est partagé par la majorité des membres de
la CNT, sans faire I’unanimité.

Il n’en demeure pas moins, quand des médias essaient de
marginaliser la CNT, en agitant I'épouvantail anarchiste (un
couteau dans la main et une bombe dans I’autre), les anar-
cho-syndicalistes aiment & répondre avec sérénité : de tous
les courants sociaux, religieux et politiques qui ont traversé
le siecle, il n’en est pas un qui ait été moins meurtrier. Faut-
il rappeler qu’on doit aux courants autoritaires le goulag, les
guerres coloniales et une responsabilité non négligeable
dans les deux guerres mondiales ?

La CNT voit de plus en plus de travailleurs la rejoindre.
Les médias commencent & en parler : « Décembre 1995. Il




regard sur l'anarcho-syndicalisme 33

fait froid et pourtant, derriére une banderole rouge et noir
Rien pour nous, tout pour tous, un cortége imposant s’étend
un instant sur toute la longueur du pont d’Austerlitz, puts
remonte vers la Bastille en direction de Nation. A son passa-
ge, quelques applaudissements, mais, en fait, c’est I’étonne-
ment qui prévaut. Sur certains visages, c’est carrément la
moue. Quoi, ils sont si nombreux ? Quelle organisation peut
encore faire la surprise dans le maelstrém des sigles qui
composent un défilé parisien ? C'est la CNT avec son
fameux chat hérissé pour logo. [...] Il y a le rouge et le noir
des drapeaux, des autocollants, mais aussi un slogan qui ne
tombe pas dans les oreilles de sourds : “Tout est a nous !
Rien n’est a eux ! Tout ce qu'ils ont, ils ’ont volé, nous I'ont
volé. Partage des richesses ! partage du temps de travail !
ou alors ¢a va péter ! [...] Toujours en 1995, la CNT fait
une entrée remarquée dans les médias. Du Figaro, en pas-
sant par Libération, Le Nouvel Observateur, L'Evéncnwnl
du Jeudi jusqu’a ce torchon de Minute, les voila tous a sor-
tir un article sur nous ! Avec & peu prés le méme titre, du

C.H.AO0.S

A
AN
ARC

HO-

. | NDIGA
A LISHE

Té .04 78 27 05 80 Fax 047 78 30 98 65

genre : “Les anars sont de retour” et un contenu du méme
acabit, tournant autour de la violence. En gros, ils laissent
entendre que la CNT = anarchistes = casseurs . ! La CNT
n -:‘H(i‘” [)OHH(HII rien d une nouy (.{H{I{:‘ sans méme [J'(Uf’@f (!(‘
son Hg’!r(’ [JI&’\H"E(’E{\ E’}?F[)!!I!H{’ a une (}J‘L_{{h‘.’!\ﬂﬁ(}” Seur »3
les IWW (Industrial Workers of the W orld) américains*

Forte en gueule la CNT aujourd’hui ? Oui, assurément !
Autre question de savoir si la CNT est violente ou non-vio-
lente ? Elle est les deux 2 la fois, au risque de ne pas tou-
jours arriver 2 mélanger clairement les cartes d’un jeu de fait
impossible a tenir en mains. L ‘objectif final des anarcho-
syndicalistes demeure néanmoins, encore et toujours, la dis-
parition de I’ Etat, du patronat et du salariat, sources pre-
mieres de violence. La CNT utilise donc aujourd’hui des
moyens d’action violents et non-violents, individuels ou col-
lectifs, s’exercant sans intermédiaires, sans spécialistes de la
négociation ou de I’action. Il existe au sein de la CNT des
débats sur I’efficacité et la légitimité de 1'action violente
comme de ’action non-violente. Aucune directive ne vient
d’en haut, contrairement aux autres syndicats.




34

brigitte bossen

1) Jos€ Bové se réclame plusieurs fois de I’anarchisme dans son livre

Le monde n'est pas une marchandise. Ses actions, 2 Millau comme 2
Seattle et ailleurs, entrent typiquement dans une stratégie daction non-
violente, bien qu'il n’aime pas cette expression. D’une maniére générale,
les anarchistes sont ouvertement contre la mondialisation sauvage.
Plusieurs n’apprécient cependant pas trop que José se réclame de
I'anarchisme, car, disent-ils, ils ne I’ont jamais rencontré comme militant
dans I'une ou I'autre des organisations anarchistes.

2) Extrait de la brochure intitulée La CNT ?, supplément au CaNarT,
Jjournal anarcho-syndicaliste des Amis du Chat Noir Turbulent, 15 F,
2000 (BP. 262, 78053 St Quentin-en-Yvelines).

3) Extrait de la Brochure syndicaliste n° 7, « CNT aujourd’hui et rouge »,
éd. CNT parisienne, 2000, p. 3.

4) Cf. I'ouvrage de Larry Portis, IWW et syndicalisme révolutionnaire
aux Etats-Unis, Spartacus, 1985.

La revue Les Temps maudits a publié en avril 2000
un courrier d’André Bernard, membre de la CNT, en

réponse a des discussions internes a ce syndicat et a
divers articles de cetie revue.

Puisque « [...] la violence nous est imposée, il faut
répondre par la violence. Un point, c’est tout. » A cette
« position sans nuances et parfaitement dogmatique »,
estime André Bernard, il répond : [...] « a la lecture des
divers textes qui circulent, il est dit un “malaise”. Les
actions violentes seraient “contre-productives” [...] quant &
la bonne image que I'on veut donner de la CNT. D’autre
part, nos adversaires sont a I'aff(it de nos bavures et tente-
ront sans vergogne de nous criminaliser.

Nos idées redeviennent d’actualité aprés la débéacle
‘communiste”, mais nombre de sympathisants gardent la
distance face a ces attitudes qu'ils réprouvent. Ainsi, par
des modes d'action, des comportements peut-étre un peu
trop copiés sur le passé, on empéche un développement
de la CNT.

Nous pouvons distinguer la violence politique de la vio-
lence gratuite, mais nous avons pu constater aussi
quelques dérives : certains ont pris golt au “baston”. On
adopte les moeurs de I'adversaire. Et, ensuite, on ne fait
plus de différence entre I'ennemi et le compagnon qui ose
étre en désaccord. On ne débat pas, on impose, du moins
on tente de dévaloriser 'autre en l'insultant. Le compa-
gnon devient vite un ennemi & mettre sur la touche ou a
éliminer d’'une fagon ou d'une autre...

Débat sur violence/non-violence
au sein de la CNT

« Une organisation qui se prétend révolutionnaire, qui
a inscrit 'émancipation des travailleurs dans ses statuts,
qui dit vouloir changer la société, peut-elle admettre qu’en
son sein et en son nom de pareilles méthodes soient utili-
sees ? », nous dit Gianni.

Je me garderai bien de proposer des solutions clés en
main, car je pense qu’une maturation lente est nécessaire,
qui ne peut s'effectuer que lors d’un débat général ou
mieux lors de discussions sans passion excessive, a
quelques-uns. Des propos définitifs comme : « Les non-
violents ne m'intéressent pas, les pacifistes encore moins »
laissent peu de place a I'imagination sociale créatrice. Les
termes plus familiers, du moins plus admis, de boycottage,
de sabotage, de gréve, de gréve générale, les mots
d'insoumission, d'antimilitarisme, de désobéissance civile,
etc., sont encore dans notre héritage historique. De méme
que l'action directe qui peut ne pas se présenter sous une
forme violente. Et j'en omets d’autres qui pourraient nous
ouvrir des voies nouvelles.

[...] Nos mentalités doivent aussi changer et s'adapter
aux femmes et aux hommes de notre temps fatigués par la
violence excessive du monde extérieur qui en est arrivée a
s'infiltrer et a encombrer nos cerveaux et I'esprit de nos
proches compagnons. Il ne s’agit pas de refouler notre
puissance, mais de mettre en branle notre créativité socia-
le, sinon on devient 'ennemi que I'on combat en adoptant
ses méthodes. » *




Anarchisme

et non-violence

Marcer VIAUD**

*Insoumis ¢ I'étranger durant quatre ans pendant la guerre
d’Algérie. Revient en France en 1961 et milite avec [’Action
civigue non-violente, devient objecteur de conscience : deux ans
de prison. A la sortie, fonde collectivement le groupe et la revue
Anarchisme et Non-Violence. Pendant le conflit du syndicat du
Livre contre Le Parisien Libéré (années 70), pratique I'action
ouvricre directe et non-violente (deux ans et demi de gréve et deux
condamnations). Actuellement membre du collectif de rédaction
des Temps Maudits, revue de la CNT. Cofondateur de la revue
anarchiste Réfractions.

#%Voir la présentation de I'auteur a l'article suivant,

« Le living thédtre ».

NB : Cet article est la contraction d’un autre, « Anarchisme et Non-
Violence. Un groupe, une revue, 1964-1974 », des deux mémes auteurs,
paru dans Réfractions n° 5, printemps 2000, pp. 89-102.

AnprRE BERNARD*.

André Bemard, lors de la manif Marcel Viaud

de la CNT du 17 mai a Paris

n avril 1965, une revue intitulée
Anarchisme et Non-Violence
(ANV !) vit le jour. L’un de ses
numeéros tira jusqu’a 3 000 exemplaires.

On apprenait d&s le numéro un que les animateurs ne se
proposaient nullement de créer une nouvelle tendance dans
le mouvement libertaire : leur projet consistait a mettre en
valeur I’idée de « non-violence », idée présente dans la cul-
ture anarchiste, mais insuffisamment exprimée et peu mise
en pratique selon eux. Ils se refusaient a choisir entre les
divers courants anarchistes : I'individualisme, le communis-
me libertaire, I"’humanisme, le pacifisme, etc. Ils se décla-
raient anarchistes avant d’étre « non-violents » et partisans
de la non-violence parce qu’anarchistes. Il ne s’agissait en
aucune fagon de condamner les pratiques violentes passées
ou encore présentes, mais d’y renoncer avec la volonté de
concrétiser les idées-forces de 1’anarchisme par 1’action
directe non-violente.

Voici le texte, écrit collectivement, qui a servi de plate-
forme 2 I’équipe de la revue Anarchisme et Non-Violence :

e




andré bernard & marcel viaud

« Quelques données fondamentales

» Les structures de la société actuelle sont essentielle-

ment étatiques ; elles ne peuvent se maintenir que par

I’autorité et la violence.

* Les anarchistes préconisent la disparition de I’Etat ; ils

proposent une société sans autorité ou la violence ne se
manifesterait plus dans les rapports sociaux.

* Face au pouvoir et a I'autorité, les anarchistes ont
apporté des solutions libertaires (fédéralisme, syndicalisme,
etc.) ; mais en opposant la violence a la violence, ils I’ont
ainsi légitimée.

* De toute facon, devant le gigantisme actuel des forces
répressives et la mise en condition psychologique, la violen-
ce insurrectionnelle parait impuissante.

* Les méthodes non-violentes paraissent étre le noyen
d’action le plus conforme aux théories anarchistes : elles
constituent une force qui permet d’éviter les conséquences
autoritaires de la violence.

* L'action directe non-violente a surtout été utilisée par
des groupements religieux, généralement avec succés, mais
la non-violence n’est pas plus d’essence religieuse que la
violence anarchiste est athée. C’est pourquoi il est nécessai-
re d’étudier et de mettre en pratique ces formes d’action.

Nous posons donc la primauté de la non-violence et esti-
mons que le ralliement a Anarchisme et Non-Violence
devrait impliguer I’emploi de la non-violence tant dans
Paction sociale que dans le comportement individuel. »'

Origines du groupe

ors des diverses actions non-violentes contre la guerre

d’Algérie, le discours sur les fondements de la non-vio-
lence n’€tait pas du gofit des « incrédules » qui ont constitué
un Groupe d’études laic sur la violence et la non-violence.
Ce groupe est né pour donner suite & un texte paru en janvier
1964 dans I’'Action civique non-violente, en janvier 1964, o
des libertaires disaient leur désaccord avec la communauté

de I’Arche fondée par Lanza Del Vasto. Pour eux, cette
communauté, trés engagée dans le combat contre la torture
durant la guerre d’Algérie, avait une vocation ouvertement
religieuse. Ils ont voulu envisager, une fois la guerre
d’Algérie terminée, la non-violence en dehors de toute reli-
gion. L’un d’entre eux écrivait alors : « Il nous faut débar-
rasser la non-violence de la religion, sinon nous nous
débarrasserons de la non-violence. »

Apres plusieurs réunions, entre octobre 1964 et février
1965, le premier numéro de la revue Anarchisme et Non-
Violence est envisagé. Cette revue se réalise parce que plu-
sieurs copains travaillent dans I’imprimerie et aussi, il faut
le dire, par goiit d’une publication bien faite, modeste, mais
surtout pas misérabiliste. La revue sera « trimestrielle », du
moins administrativement. D&s le départ, le choix est fait de
ne pas lancer de souscription, mais de ne compter que sur
I’engagement financier des initiateurs jusqu’a I’autofinance-
ment par les abonnés.

Le revue

A narchisme et Non-Violence compta trente-trois numé-
ros sur une durée de presque dix ans. Un numéro faisait
le plus souvent 36 a 48 pages ; quelques-uns ont été plus
copieux. Abonnements en progression régulitre de 25 (en
avril 1965) a 394 (en mars 1972). Tirage en progression
réguliere de 500 (avril 1965) a 1 600 (février 1969), avec un
tirage & 3 000 (octobre 1969, n® 18-19, 48 pages, en coédi-
tion avec le Cira, Centre international de recherches sur
I’anarchisme de Lausanne).

Anarchisme et Non-Violence adhére, 4 partir du n® 11-12,
en tant que publication associée, & I'IRG (Internationale des
résistants a la guerre), dont le siege est a Londres, et, a partir
du n® 26, en tant que membre collectif, au CIRA.

Parmi les protagonistes de la revue, il y avait Hem Day,
avec un long passé de militant anarchiste et non-violent. Il
publiait a Bruxelles, depuis de nombreuses années, des




anarchisme et non-violence

37

textes sur Gandhi, B. de Ligt, Vinoba, etc. La génération au-
dessous était issue essentiellement des Jeunes Libertaires.
Certains avaient été insoumis puis objecteurs de conscience.
Ensuite, d’environ dix ans moins dgés, une génération
d’objecteurs qui découvrait, en méme temps, et la non-vio-
lence et I'anarchisme. Quelques personnes, avec un parcours
individuel particulier, gravitaient autour de la publication.
L’ensemble du groupe comptait une trentaine de personnes.

La qualification « non-violente » fera que, en général, les
anarchistes ne nous accepteront pas réellement, nous jugeant
trop manichéistes ; certains nous accuseront d’infiltrer une
pensée religieuse au sein du mouvement. De I'intérieur du
groupe, les remises en cause furent multiples, et il est diffi-
cile de dire les plus importantes si ’on pense a nombre de
facteurs irrationnels, affectifs et caractériels. Mais, anarchie
oblige ! personne ne tenta de monopoliser le pouvoir qui fut
partagé jusqu’a la fin.

A cause d’une volonté d’ouverture affirmée, associée au
souci d’intégrer les apports extérieurs, les divergences se
feront jour jusqu’a la crise finale. Les méthodes de travail, la
difficulté & produire des textes, un discours a théoriser, de
méme que les différents engagements pratiques non comple-
tement partagés par tous seront 2 la longue des facteurs de
désunion... 4

1) Ce texte a 6té reproduit dans chaque numéro jusqu’au numéro 13 inclus
(avril 1968). Une seconde version en a €té publié dans le n® 24.

ANARGHISME ET/
NBN ViGLENCE

 guerre ; étant
_entendu  que
. j.,i‘actcon non wo!ena

' ":'f‘-Texte de Felscnen::'

- :Chaiiaye de Louis
 Lecoin, de Jean;.
- Gauchon.

o« En condam-__-
ant ia guerre {ies-..




Le Living Theatre

*Adhérent aux Jeunes Libertaires dés 1952, renvoie son livret
militaire pendant la guerre d’Algérie et anime un réseau d’aide
aux déserteurs et insoumis. 1l participe a différentes manifestations
avec I'Action civique non-violente et lutte aux cotés de Louis
Lecoin pour I’obtention d’un statut pour les objecteurs de
conscience. Co-fondateur de la revue Anarchisme et non-violence
(1963-1974), il participe actuellement ¢ la revue Réfractions.

uand une trou-
pe de théatre
se reclamait de
I’anarchisme et de la
non-violence.

Julian Beck et Judith
Malina, alors trés jeunes, 18 et
17 ans, se rencontrent & New
York en 1943 ; aprés des études
théétrales et différentes péripé-
ties alimentaires, ils décident en
1947 de créer leur propre troupe qui prendra le nom de
Living Theatre.

Faute de trouver une salle et I’argent nécessaire, ils se
décident a donner des représentations dans leur propre
appartement et c’est le 15 aofit 1951 & New York que débu-
tera leur aventure qui coincide historiquement avec I’ appari-
tion du mouvement de la beat-generation notamment, les
écrits de Jack Kerouac et Allen Ginsberg.

Dés leur départ, on peut percevoir une volonté de rupture
de la relation traditionnelle acteur-spectateur. Le choix de
leur répertoire : Brecht, Lorca, Goodman, Stein, indique
déja leur orientation.

Apres « The connection », piece marquante de leur évo-
lution, c’est surtout avec « The brig » en mai 1963 qu’appa-
raitra leur role socio-politique.

En effet « The brig », « 1a taule », met en scéne une jour-
née dans un bagne militaire, le sujet est violemment antimi-
litariste et leur vaudra de multiples ennuis et tracas avec la
police et la justice.

Aprés une représentation illégale Julian Beck et Judith
Malina furent inculpés et condamnés a trente et soixante




le living theatre 39

jours de prison, 2 500 dollars d’amende et une période pro-
batoire de cing ans, le tribunal ne leur ayant pas pardonné
d’avoir utilisé le procés comme une tribune d’expression
anarchiste.

Connus comme tres actifs militants pacifistes et antinu-
cléaires, ils avaient participé a un sit-in a Times square
réprimé sauvagement par la police, pendant lequel Julian
Beck fut matraqué et se retrouva a I’hopital avec des cotes
cassées et un poumon perforé. Cette répression entraina
rapidement une scission entre les non-violents et les plus
radicaux : Black panters, SNCC, World Liberation
Mouvement... qui optérent pour la contre-violence ou pour
I’autodéfense.

Ces événements successifs et d’autres non cités ici, mais
du méme ordre, persuadérent le Living Theatre qu’ils
n’avaient plus guere de possibilité d’action dans le contexte
américain et la décision fut prise de se rendre en Europe en
1964. La, ils créent : Mystéres et small pieces ; Frankenstein
et Antigone.

Ces titres énumérés ne rendent pas compte de I’évolution
du collectif du Living Theatre. Leurs recherches sont axées
sur I'improvisation collective, le désir de faire participer le
public par le mélange acteur-spectateur, des litanies reprises
par le public, par la confrontation avec leurs contradicteurs
et par des jeux de scéne ol s’expriment leurs recherches
psycho-corporelles.

De 1964 & 1968 une longue tournée leur fera parcourir
les pays européens suscitant des critiques acerbes ou des
éloges dithyrambiques.

Un trés grand travail de recherche sur eux-mémes et sur
les faits de société, un désir de cohésion dans le respect de la

liberté de chacun, la vie quotidienne partagée d’une trentai-
ne d’adultes et d’une dizaine d’enfants, la répartition égali-
taire des ressources permettent de dire qu’il s’agit réellement
d’une communauté anarchiste et non-violente.

Au festival d’Avignon en 1968

D ébut 1968, le groupe s’isole a Cefalu en Sicile dans une
propriété prétée par un ami pour préparer « Paradise
Now », ceuvre qui se veut I’accomplissement de leur long
cheminement.

Son but est d’amener & un état qui rende 1’action révolu-
tionnaire non-violente possible. Un contrat est souscrit et
cette piece doit étre présentée en premiere dans le cadre du
festival d’ Avignon. Surviennent les événements de mai
1968 et le Living Theatre y participe par sa présence lors de
I’occupation de I’Odéon.

De nombreux contacts sont établis avec les groupes gau-
chistes, révolutionnaires, anarchistes, et beaucoup d’entre
eux les rejoindront en juillet en Avignon. Une premiére
représentation de « Paradise Now » au théatre des Carmes,
le séjour de la troupe dans la ville, créérent un certain
nombre d’incidents. La contradiction de jouer dans un cadre
bourgeois de la société marchande amena le Living Theatre
a prendre une décision sans ambiguité et décider de jouer
dans la rue gratuitement.

Immédiatement ces représentations firent interdites et la
piece bannie du festival, le contrat considéré comme rompu.

Malgré cela une tentative de jouer dans le cadre d’un
quartier ouvrier eut lieu, en présence de nombreuses forces




marcel viaud

de police ; il n’y a pas eu d’affrontement car les acteurs du
Living Theatre ainsi que de nombreux spectateurs établirent
le dialogue avec les CRS, remettant en question leur réle
répressif et leur choix de vie.

Ce fut un moment curieux ou les policiers complétement
déstabilisés ne savaient plus quelle attitude prendre et la soi-
rée se termina fort tard sans incidents notables.

Blbllographle
JEAN-JACOUES LEBEL
ENTRETIENS AVEC JULIAN EECK ET JUDITH MALINA

VNG THEATRE

VEREL IS

Yi

e We the meg Theatre 'par
. ediirons Baiienﬂne Books _

pmducﬁon anf diSiﬁbUl\'

Par suite de leur interdiction, le Living Theatre décida de
se retirer du festival aprés avoir publier une déclaration en
onze points que ’on peut résumer par le point 7 : « Nous
nous retirons parce que le moment est venu pour nous de
commencer enfin a refuser de servir ceux qui veulent que la
connaissance et les pouvoirs de l'art appartiennent seule-
ment a qui peut payer, ceux-la mémes qui souhaitent main-
tenir le peuple dans I'obscurité, qui travaillent pour que le
pouvoir reste aux élites, qui souhaitent controler la vie de
I’artiste et celle des autres hommes. »

Ce désir de radicalité entraina une crise qui décida la
scission du groupe en quatre cellules autonomes s’implan-
tant dans divers coins du monde.

Seules deux d’entre elles virent le jour, une au Brésil se
consacrant aux plus déshérités, I’autre aux Indes plus orientée
vers la recherche spirituelle. A ce propos Julian Beck déclarait
dans les années 1970 : « Dans le monde d’aujourd’hui de
nombreux mouvements sont voués a la transformation des
structures du complexe capitaliste-bureaucratique-militaire-
autoritaire-policier en son contraire, un organe communau-
taire non-violent. Les structures s’effondreront si elles sont
ébranlées correctement. Notre but est d’apporter notre sou-
tien a tous les forces de libération. »

La suite de I’évolution du Living Theatre ne nous est pas
connue a 1’exception d’une information parue récemment
indiquant un quartier général permanent « Le Central Living
Europa » & Rachetta en Ligurie, Italie.

Les lecteurs intéressés par I'odyssée de ce groupe anar-
chiste non-violent pourront se référer a la bibliographie ci-
dessous, 1I’objet de cet article étant une présentation tres
sommaire, alors que I’histoire et les recherches menées par
cette communauté comportent de trés nombreuses richesses
qui peuvent apporter un plus a tous les individus concernés
par la non-violence. 4

Nota : pour la partie concernant plus spécialement I"aspect
théétre, une somme de renseignements trés complets figurent
dans I’ouvrage de Pierre Biner.




La visee

non-violente et
anarchiste de la
pensee de Tolstoi

ALain REFALO*

*Instituteur. membre de I'IRNC, auteur de Tolstoi, la quéte
de la vérité, Paris, Desclée de Brouwer, 1997.

our combattre

I’Etat qui

opprime le
peuple, Léon Tolstoi
récuse avec force
tout recours a la vio-
lence. Que propose-t-
il comme organisa-
tion sociale ?

Le 9 septembre 1892, Tolstoi se rend en train dans le dis-
trict de Beguitchevka, non loin de Iasnaia Poliana, visiter
I’'une des cantines populaires qu’il a contribuée a créer a la
suite de la famine qui frappe depuis 1’été plusieurs provinces
du centre de la Russie. En route, son train croise un train
spécial convoyant une troupe de soldats accompagnés du
gouverneur de la province. Armés de fusils et de verges, ces
soldats ont pour mission de « mettre au pas » un groupe de
paysans indignés et révoltés par une décision de justice auto-
risant un propriétaire a pratiquer des coupes d’arbres dans
une forét située sur une terre commune aux paysans et au
propriétaire. Ces paysans qui avaient 1’habitude de soigner
cette forét et la considéraient comme un bien commun
s’étaient mobilisés pour empécher les ouvriers d’accomplir
les coupes. Tolstoi racontera dans Le royaume des cieux est
en vous (1893) comment se déroule la répression de ce type
de révolte (fusillade de la foule, puis supplice des verges et
pendaison des meneurs). Il est épouvanté de voir de ses
propres yeux des compatriotes « chrétiens » partir accomplir
un tel crime. « Comme par un fait exprés, le hasard, aprés
deux ans de méditation sur le méme objet', me faisait étre
témoin, pour la premiére fois de ma vie, d’un fait dont la
réalité brutale me montrait, avec une évidence compléte, ce




42

alain refalo

que j'avais vu depuis longtemps trés nettement en théorie,
que notre organisation sociale est établie non pas, comme
aiment a se le représenter des hommes intéressés a l’ordre
de choses actuel, sur des bases juridiques, mais sur la vio-
lence la plus grossiere, sur l’assassinat et le supplice. »*

La théorie de Tolstoi sur I’Etat tient en une formule qu’il
martele a longueur de pages : c’est « une organisation de la
violence n’ayant pour principe que [’arbitraire le plus gros-
sier et profitant, pour la domination et I'oppression, de tous
les perfectionnements que la science a créés pour la vie
sociale pacifique des hommes libres et égaux »*. Selon
I’écrivain russe, le pouvoir de I’Etat est organiquement lié 2
la violence, dans ses fondements, dans ses institutions, dans
sa pratique. Il ne peut exister et perdurer que grice a la
menace de la violence ou I'utilisation de la violence contre
ceux dont il exige la soumission. « Pour acquérir le pouvoir
et le conserver, écrit Tolstoi, il faut aimer le pouvoir. Et
’ambition ne s’accorde pas avec la bonté, mais au contraire,
avec lorgueil, la ruse, la cruauté. Sans ['exaltation de soi-
méme et I"humiliation d’autrui, sans [’hypocrisie et la four-
berie, sans les prisons, les forteresses, les exécutions, les
assassinats, aucun pouvoir ne peut naitre ni se maintenir »*,
Le pouvoir, c’est la domination des forts sur les faibles.
« Etre au pouvoir veut dire faire a autrui ce que nous ne
voudrions pas qu’on nous fit, c'est-a-dire faire du mal, »*
Pour Tolstoi, ¢’est la négation méme du précepte chrétien
qui demande de ne pas faire aux autres ce qu’on ne veut pas
qu’ils nous fassent. Il fustige les lois décrétées par les gou-
vernants qui ne sont pas 1’expression de la volonté du
peuple, car elles vont a I’encontre de ses besoins réels. Elles
servent avant tout I’intérét des gouvernants. Etant au service
de I'injustice, elles ne peuvent étre appliquées que par les
moyens de la violence. « Les lois sont des régles établies
par des hommes qui s’appuient sur la violence organisée,
régles qui doivent étre observées sous peine de coups, de
prison ou méme de mort. »° Tolstoi dénonce ainsi les abus
commis par les classes dirigeantes préoccupées d’asseoir
leur bien-étre en faisant souffrir le peuple laborieux. Elles
agissent en dehors de toute loi morale et surtout en reniant
les principes essentiels de la doctrine chrétienne dont elles

Tolstoi en 1906 (DR)

se réclament. L’essence du pouvoir étant la violence phy-
sique, Tolstoi constate qu’il est essentiel que celui-ci détien-
ne une force armée qui saura garantir son autorité. L’armée
est le principal soutien du pouvoir. « On croit généralement
que les gouvernements augmentent les armées uniquement
pour la défense extérieure du pays, alors que les armées




la visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstoi 43

leur sont surtout nécessaires pour leur propre défense
contre les sujets opprimés et réduits a I’esclavage. »" C’est
pourquoi la participation des sujets a I'armée dans 1"accom-
plissement du service militaire obligatoire est un maillon
essentiel dans la chaine du pouvoir.

Détruire ’Etat

La critique radicale de I’Etat élaborée par Tolstoi rejoint
celle de la pensée anarchiste, mais ne s’accompagne
pas d’une réflexion sur la nécessité et la possibilité d'une
autre forme d’organisation sociale non étatique qui rempla-
cerait I’Etat existant. Tolstoi, qui emploie indifféremment
pouvoir, Etat et gouvernement, se distingue des révolution-
naires de tout temps et particulierement de ceux de son
époque qui voudraient instaurer un autre gouvernement au
service des intéréts du peuple. « Tout gouvernement
employant la violence est, dans son essence méme, inutile et
il est le plus grand des maux. C’est pourquoi notre euvre a
nous, Russes, aussi bien que de tous les peuples asservis par
les gouvernements, n’est pas dans la substitution d’un régi-
me gouv (,’J'H(?”ffff”(“’ a un autr 5Es mais dans la Suppres sion dr(.’
tout gouvernement. »* Tolstoi a I’ intuition qu’un nouveau
régime, méme plus démocratique, ne pourrait régler la mise-
re économique de cent millions de paysans. Il estime que la
masse laborieuse n’a pas besoin du gouvernement pour
s’organiser en communautés agricoles indépendantes. La
disparition de tout gouvernement que Tolstoi appelle de ses
vceux ne peut selon lui que diminuer les violences, les for-
faits et les crimes qui se commettent dans le pays car ceux- -l
n’existent que « parce que les hommes sont élevés dans une
amamphe;e de crime, d’injustice et de cruauté gouverne-
mentale »°. Sans théoriser une nouvelle organisation sociale
qu’il lui parait impossible de définir a I’avance, Tolstoi esti-
me que celle-ci doit avant tout procéder du consentement
libre et raisonné du peuple. « La disparition de la br: utalité
des gouvernements, €crit-il, amenera d’elle-méme une orga-
nisation sociale plus raisonnable et plus juste qui n’'usera
plus de violence. Les tribunaux, les auvres sociales et I'ins-

truction publique, tout cela existera mais dans la mesure ot
le peuple en pourra tirer profit sous une forme qui ne laisse-
ra rien subsister du mal que renferment les institutions
actuelles. Nous aurons seulement perdu ce qui dans I’état de
nos sociétés est mauvais et géne la libre manifestation de la

volonté des peuples. »*

;_« L’expenence de / ’hfstc):re montre que le succés
dela revo:‘uﬂon n'est pas garanff par la violence

cay contra:re p!us il ya de wo!ence moins il y a
-de revo!unon

Extraxt de fa brochure Pour ! an'archrsme redrgee par Nicolas
_Walter, numero specnal 18- 19 d'Anarchisme et nor- wo!ence, -
'cctobre 1969, p. 16, :

L’inefficacité de la violence

Pour combattre le pouvoir qui opprime le peuple, Tolstoi
récuse avec force le recours a la violence. Il souligne
I'inefficacité de la contre-violence, car en utilisant les
mémes méthodes que le pouvoir oppresseur, on ne fait que
renforcer sa domination : « Ceux qui croient possible, dit-il,
de s’affranchir par la violence ou méme d’améliorer seule-
ment cette situation en renversant un gouvernement pour le
remplacer par un autre a qui l'oppression ne sera plus
nécessaire sont dans Uerreur et leurs efforts en ce sens, loin
d’améliorer la situation, ne font que l'aggraver. Leurs ten-
tatives fournissent au gouvernement un prétexte pour aug-
menter son pouvoir et son despotisme. » " La violence qui
promet toujours des lendemains meilleurs, finit inévitable-
ment par se retourner contre ceux qui ’emploient. « En
cherchant a opposer la force a la force, vous agissez, Vous
autres ouvriers, comme un homme ligoté qui, pour se libé-
rer, tirerait sur les cordes qui le lient : il ne parviendrait
qu’a resserrer davantage les neeuds qui I’entravent. Il en est
de méme quand vous tentez de recouvrer par la force ce
qu’on vous ote par la force. »* La violence révolutionnaire
justifie a son tour la violence du pouvoir et la renforce. C’est




44 alain refalo

I’enchainement des violences dans une spirale sans fin, mais
dont le pouvoir sortira vainqueur. « Essayer de détruire la
violence par la violence, écrit Tolstoi, c¢’est vouloir éteindre
le feu par le feu, inonder un pays pour refluer les eaux d’un
fleuve qui déborde, c’est creuser un trou dans le sol pour
avoir de la terre afin d’en combler un autre. »

Tolstoi répond également aux révolutionnaires partisans
de la violence, que quand bien méme le pouvoir despotique
serait renversé, le nouveau pouvoir ne pourrait se maintenir
que dans la violence organisée. « Quel que soit le parti qui
triomphe, il lui faut, pour instituer un nouvel ordre de choses
et conserver le pouvoir, employer non seulement tous les
moyens de violence connus, mais en inventer de nouveaux.
Les opprimés ne seront plus les mémes ; I'oppression pren-
dra des formes nouvelles, mais, loin de disparaitre, elle
deviendra plus cruelle parce que la lutte aura augmenté la
haine entre les hommes. »* Tolstoi s’appuie sur les exemples
des révolutions passées, notamment la Révolution frangaise,
pour affirmer que toute révolution réalisée dans la violence
est vouée a I’échec. Elle ne peut qu'accoucher d’un régime
qui ne pourra éradiquer la violence et I'injustice, car il se sera
¢édifié dans la violence et I’injustice. La contradiction entre
les moyens et la fin est clairement mise en évidence et
Tolstoi n’aura de cesse, souvent dans I’incompréhension
générale, de la souligner tout en proclamant « sa » vérité.

L’insoumission au pouvoir

Tolslo’f affirme que si les hommes veulent lutter efficace-
ment contre la violence du pouvoir, ils doivent avant
tout s’efforcer de chercher la source de 1’oppression dont ils
sont les victimes. « Les hommes connaitront ce dégoiit
['endroit des gouvernements, quand ils auront compris le
véritable sens de ces institutions. Ils comprendront que s’ils
participent a l'ceuvre des gouvernements — en donnant une
somme d’argent qui représentera une part des produits de
leur travail ou en servant dans les armées — ils ne feront
pas en cela un acte indifférent, comme on le croit d’ordinai-
re, mais un acte coupable parce que, outre le préjudice

qu’ils auront ainsi causé a leurs fréres et a eux-mémes, ils
auront accepté de collaborer aux crimes que fous les gou-
vernements ne cessent de commettre et a la préparation des
crimes futurs pour lesquels les gouvernements entretiennent
des armées disciplinées. »* 1l rejoint 1’analyse d’Etienne de
La Boétie qui affirmait que la servitude des peuples se fon-
dait sur leur soumission volontaire au tyran. Tolstol préconi-
se alors que le seul moyen de sortir de la servitude est de ne
se soumettre a aucun gouvernement. « Que les ouvriers des
villes, déclare-t-il, autant que les ouvriers des champs, ces-
sent d’obéir au gouvernement, et du coup le pouvoir de
celui-ci disparaitrait, et avec lui s’évanouirait d’elle-méme
la servitude on vous vous trouvez, parce qu’elle n’est main-
fenue que grace a votre soumission volontaire. » 'S Précisant
sa pensée, il énonce ce que chaque personne peut faire trés
précisément pour combattre le pouvoir par 1’insoumission :
« Tout homme qui voudra améliorer, non seulement sa
propre situation, mais aussi celle de ses fréres, devra cesser
de commettre les actes mauvais qui sont les causes de son
esclavage et de celui de ses fréres. Il devra d’abord ne par-
ticiper ni volontairement, ni obligatoirement a I’ceuvre des
gouvernements et, par conséquent, ne jamais accepter les

Jonctions de soldat ni de feld-maréchal, ni de ministre, ni de

receveur, ni de témoin, ni de bailli, ni de juré, ni de gouver-
neur, ni de membre d’un parlement, qui toutes s’exercent
avec 'appui de la violence ; en second lieu ne payer aux
gouvernements ni [’impot direct, ni 'impét indirect, ne rien
recevoir de I'argent du fisc sous forme d’appointements, de
pensions ou de récompenses et ne jamais demander un ser-
vice aux établissements entretenus par I’Etat avec les res-
sources du peuple ; il devra, en troisieme lieu, ne jamais
demander a la violence des gouvernements ni de lui garantir
la propriété d'une terre ou d’un objet quelconque, ni de
défendre sa personne et celle de ses proches, et ne profiter
de la terre ou de tous les produits de son travail ou du tra-
vail d’autrui que dans la mesure ol ces objets ne feront pas
défaut a d’autres hommes. » " Ni la révolte, ni le change-
ment de gouvernement ou de régime ne sont des moyens qui
peuvent donner la liberté et vainere la violence. En s’abstenant
de collaborer avec les institutions de violence du pouvoir,




|a visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstol 45

I’homme libre sape les fondements du pouvoir. L’insoumis-
sion sans violence est donc le seul moyen efficace. Tolstoi
ne doute pas que les pouvoirs seront désarmés face a la
désobéissance du peuple. « Tout gouvernement sait com-
ment et avec quoi se défendre contre des révolutionnaires ;
aussi ne craint-il pas ses ennemis extérieurs. Mais que
peut-il faire contre les hommes qui démontrent Uinutilité et
méme le mal de toute autorité, qui ne combattent pas le
gouvernement, mais simplement ['ignorent, peuvent s’en
passer, et, par conséquent, refusent d’y participer. » 14
I’inévitable répression des insoumis ne signifiera pas pour
autant leur défaite. Ceux-ci « peuvent étre dépouillés,
immobilisés, blessés, tués, mais non asservis, ¢'est-a-dire
forcés a agir contrairement a leur volonté raisonnée » 1.
Elle ne fera que montrer d’une maniére plus cruelle encore
la violence du pouvoir et augmentera le nombre de ceux qui
veulent le combattre.

La révolution de 1905

¢ 22 janvier 1905, a Saint-Pétersbourg, une foule paci-

fique de plusieurs milliers d’ouvriers réclamant la jour-
née de huit heures fut massacrée par les régiments de la
garde du Palais d’Hiver. A la suite de ce « dimanche rouge »,
éclatérent de nombreux désordres dans tout le pays : greves,
attentats, pogroms, incendies, mutineries des marins du cui-
rassé Potemkine... Ce fut le début des événements de la
révolution de 1905. Atterré par ce déchainement de vio-
lences, mais non surpris par les événements révolutionnaires
qu’il avait vus venir, Tolstoi dénonce I’impasse dans laquel-
le se sont engagés les révolutionnaires. « Ceux qui s'étaient
donné pour but de transformer le régime politique de la
Russie suivant le modéle des révolutions européennes, €crit-
il dans La fin d'un monde, n’ont aucun nouvel idéal, aucun
nouveau principe. Ils cherchent simplement a substituer aux
anciennes formes de violences une autre organisation, ayant
pour base également la violence, qui leur apportera les
mémes maux dont ils souffrent aujourd’hui. »* 1l reproche
aux révolutionnaires de ne représenter qu’eux-mémes, et de

1493, Jfﬁf(
Jlgesd /rf_,/.ﬁ-m |

Leon Tolstor en train de faucher
Dessin d'aprés nature de Léonide Pastemak, 1893

ne pas prendre en compte les véritables revendications du
peuple paysan — « cent millions d’ames » — qui demande
I’affranchissement de la terre du droit de propriété et la
nationalisation du sol. Il leur conseille de se rapprocher de
ce peuple qu’ils méconnaissent et dont ils veulent faire le
bonheur : « Si les hommes des villes veulent réellement
aider a la grande révolution qui s’effectue, ils doivent avant
tout abandonner les moyens d’action révolutionnaire, si
cruelle et si antinaturelle, qu’ils emploient maintenant, et,
vivant a la campagne, partageant le labeur du peuple, lui




46 alain refalo

empruntant sa patience, son impassibilité, son mépris du
pouvoir et surtout son amour du travail, ne pas chercher a
inciter les hommes a la violence, mais au contraire les
empécher de participer a tous actes de brutalité, d’obéir a
tout gouvernement tyrannique, et les servir au besoin de
leur science pour leur expliquer les problémes qui se pose-
ront inévitablement lors de I’abolition de I’Etat. »* Les
conseils de Tolstoi ne seront pas entendus et parfois I’on se
moquera des prises de position du vieil écrivain de la terre
russe *... Pourtant, anticipant la révolution bolchevique de
1917 et ses conséquences, il voit poindre les gros nuages
noirs qui s’accumulent a I’horizon, signe de terribles tem-
pétes politiques a venir. Ainsi écrit-il dés 1903 que « le fait
que la majorité des révolutionnaires pose comme idéal le
systeme socialiste, ne pouvant étre réalisé que par la tyran-
nie la plus absolue, montre simplement chez eux l'absence
de tout nouvel idéal ; car si un jour on réalisait leurs desi-
derata, les hommes perdraient jusqu’aux derniers vestiges
de la liberté »*.

La révolution spirituelle

Mais surtout, il préche la révolution spirituelle, le per-
fectionnement moral individuel qui seul peut per-
mettre aux hommes de se délivrer de la violence de I’Etat.
C’est ici que Tolstoi diverge avec la plupart des courants
anarchistes, qu’ils préchent la violence ou la non-violence.
Certes, il se reconnait plus facilement dans un Godwin ou un
Proudhon qui ont toujours pris leur distance avec les
méthodes de la violence. Mais, Tolstoi qui, comme on 1’a
vu, prone I’insoumission non-violente a 1’Etat, insiste
pareillement sur la nécessité d'une révolution spirituelle
individuelle. L’arme spirituelle dont I"individu en quéte de
liberté doit se doter et qui aura raison de toute forme d’auto-
rit€ est « la conception religieuse de la vie qui fait considé-
rer la vie terrestre conme une manifestation partielle de la
vie de ['univers qui lie la vie humaine a la vie infinie et qui,
voyant le supréme bonheur individuel dans [’accomplisse-
ment des lois de la vie infinie, juge cette observance plus

obligatoire que celle de toutes les lois humaines »*...
Tolstoi reproche aux penseurs de I’anarchie de méconnaitre
la loi divine, I’arme spirituelle, ce qui, selon lui, affaiblit la
portée de leurs réflexions et de leurs propositions. « Il résul-
te de la méme méconnaissance de la loi de Dieu ce phéno-
mene étrange, écrit-il, ou paraissant tel, que tous les théori-
ciens anarchistes, hommes érudits et intelligents, depuis
Bakounine et Proudhon jusqu’a Reclus, Max Stirner et
Kropotkine, démontrent irréfutablement l'illogisme et la
nocivité du pouvoir et que, cependant dés qu'ils se mettent a
parler de l'organisation de la vie sociale en dehors des lois
humaines qu'ils nient, ils tombent dans le vague, la loguaci-
1é, I’éloguence, se lancent dans des conjectures les plus fan-
taisistes. »* Selon Tolstoi, la révolution politique et sociale
ne sera effective que si elle est précédée d’« un état d’esprit
moral qui suscitera chez les hommes la volonté d’agir envers
les autres comme ils veulent qu’on agisse envers eux » 3,
Seule cette aspiration au perfectionnement moral est
méme, selon Tolstoi, de lutter contre ce qui désunit les
hommes et de les rassembler.

D’une maniere étonnante, en 1906, (la correspondance
avec Gandhi ne commencera qu’en 1908), alors qu’il tire le
bilan de la révolution russe de 1905, Tolstoi s’interroge en
ces termes : « Le peuple russe accomplira-t-il cette grande
auvre, ou bien, s’engageant a la suite des peuples occiden-
taux, laissera-t-il a un autre peuple oriental le bonheur
d’étre le guide de I’humanité dans I'eeuvre de son affranchis-
sement ? »*" Tolstoi a le pressentiment que la révolution a
venir en Russie ne sera pas celle qu’il appelle de ses veeux.

Pertinence et faiblesse
de la pensée de Tolstoi

Tolsto'l' a formulé une critique radicale et pertinente du
pouvoir d’Etat de la Russie tsariste, qui a certainement
permis a beaucoup d’esprits d’ouvrir les yeux sur les abus
commis par les dirigeants au pouvoir. Ses coups de boutoir
ont ouvert une bréche dans la forteresse de I'Etat dans



la visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstoi 47

laquelle se sont engouffrés les partisans de la violence révo-
lutionnaire. Sans se définir comme un partisan de 1’anarchis-
me, la pensée de Tolstoi rejoint clairement 1’anarchisme
dans son refus de I’Etat. Pour autant, il est indéniable que la
pensée de Tolstoi préte le flanc a la critique de tous ceux qui
le considerent comme un utopiste. Il n’a pas élaboré de pro-
positions pour imaginer une société qui vivrait sans Etat.
Surtout il a estimé que la disparition de 1° Etat, fruit d’un
comportement évangélique du plus grand nombre, aménerait
d’elle-méme la mise en place d’une société harmonieuse et
sans violence. Le perfectionnement moral individuel étant,
selon lui, la seule voie alternative pour sortir de la violence,
on peut comprendre qu’il fut incompris ! Ce qui fait défaut
ici dans la pensée de Tolstoi, c’est son refus de toute forme
d’action collective susceptible de transformer les structures
politiques et sociales. Il est vrai que I’action violente, a son
époque, est la seule méthode pronée par ceux qui veulent le
changement. Mais il est tout de méme regrettable que
Tolstoi qui est partisan d’une insoumission totale a I Etat
n’ait pas imaginé que cette insoumission pourrait exercer
une réelle force de contrainte politique si elle sortait d’une
démarche individuelle pour s’organiser dans le cadre d’une

stratégie d’action collective contre le pouvoir d’Etat. Tolstoi

est resté prisonnier de son refus de la violence qui est deve-
nu le refus de toute lutte.

L’anarchisme spirituel et non-violent de Tolstoi trouvera
cependant un écho auprés de Gandhi qui saura, avec le génie
qui lui est propre, trouver les voies d’une action politique de
masse dont le programme constructif couplé a la désobéis-
sance civile permettra de réaliser les veeux du sage d’lasnaia
Poliana. L 2

1) Tolstof terminait son ouvrage Le royaunie des cieux est en vous qui
devait tant influencer Gandhi.

2) Le salut est en vous, Paris, Perrin, 1893, p. 298.

3) Ibid, p. 208.

4) Ibid, p. 254.

5) Ibid, p. 255.

6) L'esclavage moderne (1900), Paris, éd. de la revue blanche, 1901, p. 106.
7) Le salut est en vous, op. cit., pp. 188-189,

8) L agitation politique actuelle (1905), in Le grand crime, Paris,
Bibliotheque Charpentier, 1905, p. 162.

9) La portée de la révolution russe (1906), in La révolution russe, Paris,
Bibliotheque Charpentier, 1907, p. 87.

10) Patriotisme et gouvernement (1900), in Les rayons de I'aube, Paris,
Stock, 1901, p. 286.

11) Le salur est en vous, op. cit., p. 212.

12) Aux travailleurs (1902), in Conseils aux dirigés, Paris, Bibliothéque
Charpentier, 1903, pp. 3-4.

13) L'esclavage moderne, op. cit., p. 125.

14) Le salut est en vous, op. cit., pp. 212-213.

15) L'esclavage moderne, op. cit., p. 139.

16) Appel aux Russes (1906), in La révolution russe, op. cit., p. 234.

17) L'esclavage moderne, op. cit., p. 145-146.

18) Le salut est en vous, op. cit., p. 244.

19) La portée de la révolution russe (1906), op. cit., p. 68.

20) La fin d’un monde (1905), in Guerre et révolution, Paris, Bibliotheque
Charpentier, 1906, p. 206.

21) Ibid, p. 209.

22) Gorki écrira au moment de la révolution de 1905 : « Cer homme est
devenu I'esclave de son idée. Il y a longtemps qu il s'isole de la vie russe et
n'écoute plus la voix du peuple », cité par Daniel Gilles, Tolstor, Julliard,
1959, p: 271.

23) La fin d'un monde, op. cit., p. 206-207.

24) Appel aux hommes politiques (1903), in Le grand crime, op. cit., p. 201.
25) La portée de la révolution russe, op. cit., pp. 89-90.

26) Appel aux hommes politiques, op. cit., p. 210.

27) La portée de la révolution russe, op. cit., p. 80.




Gandhi etait-il
anarchiste ?

*Porte-parole du Mouvement pour une alternative non-violente
(MAN). Auteur de nombreux ouvrages, dont Le principe de non-
violence, parcours philosophique (Desclée de Brouwer, 1995,

et Marabour, 1999), Gandhi I'insurgé, I'épopée de la marche

du sel (Albin Michel, 1997), et Vers une culture de non-violence
(Dangles, 2000).

andhi critique
radicalement
I’Etat et sa
violence, mais il exis-
te pour lui un lien
organique entre la
démocratie et la non-
violence.

Tout au long de sa lutte menée pour I'indépendance de
I’Inde, I'une des préoccupations majeures de Gandhi a été de
ne pas seulement combattre la tutelle étatique de 1’empire
britannique, mais de permettre au peuple indien de se gou-
verner lui-méme sans recourir aux mécanismes de contrainte
violente qui caractérisent la méthode de gouvernement de
Etat. Selon lui, le meilleur moyen offert aux Indiens pour
résister au gouvernement britannique et lui retirer tout pou-
voir, c¢’est d’apprendre a se gouverner eux-mémes, ¢’est-a-
dire de devenir autonomes. C’est aussi I’'une des principales
raisons pour lesquelles il préconise la non-violence comme
moyen de résistance. Car il est persuadé que ceux qui
conseillent la violence pour combattre les Anglais ne sau-
raient faire autrement, s’ils parvenaient & I’emporter, que de
gouverner I'Inde par la violence : « Lorsqu’ils auront réussi
a chasser les Anglais et a prendre leur place au pouvoir, ils
nous demanderont a tous d’obéir a leur loi. »' Prendre le
pouvoir par le fusil, c’est se condamner 4 I’exercer par le
fusil. C’est pourquoi le mouvement de résistance organisé
par Gandhi n’a pas tant pour but final de prendre le pouvoir
aux Anglais que d’organiser le pouvoir des Indiens. Ainsi, la
stratégie de I’action non-violente ne vise-t-elle pas  prendre
le pouvoir pour le peuple, elle veut, dés maintenant, organi-
ser la prise du pouvoir par le peuple. « L’indépendance,




gandhi était-il anarchiste ? 49

affirme Gandhi, c’est d’apprendre a se diriger soi-méme ;
par conséquent cela dépend de nous. [...] Maintenant, vous
aurez sans doute compris pourquoi notre but ne doit pas
étre avant tout I’expulsion des Anglais. »* 1l faut donc que
les Indiens apprennent & ne vouloir « aucune tyrannie ; ni
celle de la loi anglaise, ni celle de la loi indienne »°. Les
Indiens ne gagneront rien a échanger la domination de I’Etat
britannique contre celle d’un Etat indien. « Si, en définitive,
écrit Gandhi, le seul changement attendu ne touche qu’a la
couleur de I'uniforme militaire, nous n’avons vraiment pas
besoin de faire toutes ces histoires. De toutes facons, dans
ce cas-la, on ne tient pas compte du peuple. On [’exploitera
tout autant, sinon plus, qu’en [’état actuel des choses. »*

La désobéissance civile

L a force de I'Etat repose essentiellement sur I’obéissance
passive des citoyens. C’est pourquoi la forme la plus
efficace de la résistance a I’Etat est la désobéissance civile.
« Si "homme, écrit Gandhi, se rendait simplement compte
qut'il est contraire a sa nature d’obéir a des lois injustes,
aucune tyrannie humaine n’aurait prise sur lui. Voila le vrai
chemin de I'autonomie. [...] L’esclavage des hommes durera
aussi longtemps que la superstition selon laguelle ils seraient
obligés de se soumettre a des lois injustes. »* Gandhi regrette
que, pour une part essentielle et le plus souvent décisive,
I’éducation repose sur le devoir d’obéissance a I’autorité et
conditionne ainsi 'enfant de telle sorte qu’il devient un
citoyen soumis et irresponsable. Il accuse les €coles « oit ['on
apprend aux enfants a considérer I'obéissance a I'Etat
comme supérieure a I'obéissance a leur conscience et oil ils
sont corrompus par les fausses doctrines relatives au patrio-
tisme, au devoir d’obéissance aux supérieurs, si bien qu’ils
tombent facilement sous le sortilége du gouvernement »°. Le
citoyen fait preuve de lacheté lorsqu’il échange sa sécurité et
sa tranquillité personnelles contre sa soumission incondition-
nelle a I’Etat. Il doit avoir le courage de lui désobéir chaque
fois qu’il lui ordonne de participer & une injustice. « La déso-
béissance civile, écrit Gandhi, est une révolte, mais sans

A l'arrivée de la “Marche
du sel’, le geste de la
désobéissance civile !

aucune violence. Celui qui s’engage a fond dans la résistan-
ce civile ne tient simplement aucun compte de [’autorité de
UEtat. Il devient un hors-la-loi qui s’arroge le droit de pas-
ser outre a toute loi de I’Etat contraire a la morale. C’est
ainsi que, par exemple, il peut étre amené a refuser de payer
des impéts. [...] En fait, il se met dans une position telle qu'il
faudra le mettre en prison ou recourir contre lui a d’autres
moyens de coercition. Il agit ainsi quand il estime que la
liberté physique dont il jouit en apparence est devenue un
intolérable fardeau. Il tire argument du fait qu’un Etat
n’accorde de liberté personnelle que dans la mesure ou le
citoyen se soumet a la loi. Cette soumission aux décisions de
I’Etat est le prix que paye le citoyen pour sa liberté person-
nelle. C'est donc une escroquerie d’échanger sa propre
liberté contre sa soumission & un Etat dont les lois sont, tota-
lement ou en grande partie, injustes. »’

Le programme constructif

I l: n méme temps que Gandhi organise la non-coopération
avec le systéme colonial, il organise un « programme
constructif » par lequel il s’efforce de mobiliser les Indiens




50

jean-marie muller

pour qu’ils participent directement a la gestion de leurs
propres affaires. Le programme constructif consiste, en
méme temps que I’on combat les institutions, les structures
et les lois qui engendrent I’injustice, & proposer d’autres
institutions, d’autres structures et d’autres lois qui apportent
une solution constructive aux différents problemes posés, et
a commencer a les mettre en ceuvre afin d’apporter la preu-
ve concrete de leur faisabilité. Plut6t que de s’en tenir a exi-
ger du pouvoir adverse une solution juste au conflit en
cours, il s’agit d’entreprendre soi-méme d’inscrire cette
solution dans la réalité. Selon Gandhi, il existe une
« connexion nécessaire qui lie le programme constructif et
la désobéissance civile »°® el il n’hésite pas a affirmer : « Le
corps de la non-vielence se dislogue s’il n'y a pas une foi
vivante au programme constructif. »” Tandis que les actions
de non-coopération et de désobéissance civile permettent de
lutter contre les lois et les décisions injustes de I'Etat, la
réalisation du programme constructif permet d’édifier une
société parallele selon d’autres méthodes que celles qui sont
proposées par le modele étatique.

Ainsi Gandhi ne vise-t-il pas a construire un Etat indien
sur le modele de I’Etat britannique qu’il combat. Tout au
contraire, il affirme que la philosophie politique de la non-
violence implique une critique radicale de I’Etat, dans la
mesure ol la violence est constitutive de celui-ci. « L’Etat,
écrit-il, représente la violence sous une forme intensifiée et
organisée. L’individu a une ame, mais I’Etat qui est une
machine sans ame ne peut étre soustrait a la violence puisque
c'est a elle qu’il doit son existence. » ' 1l souhaite donc que la
cohésion de la société indienne qui naitra de I'indépendance
repose non pas sur la contrainte exercée par I'Etat sur les indi-
vidus, mais sur la responsabilité et I’autonomie des individus.
« Je regarde, dit-il, un accroissement du pouvoir de I’Etat
avec la plus grande crainte, parce que, bien qu'il fasse appa-
remment le bien en diminuant I’exploitation, il fait le plus
grand mal a [’humanité en détruisant I'individualité qui se
trouve a la racine de tout progres. »" Pour lui, I’autonomie
de I'Inde « signifie la prise de conscience par chaque villa-
geois qu'il est I’artisan de sa propre destinée » . Dans une
véritable démocratie, chaque citoyen doit étre « [’architecte

= 7L___,___;'"f‘—5(: g

de son propre gouvernement » . « L’autonomie individuelle,
précise-t-il, suppose un effort continuel pour rester indépen-
dant de 'emprise exercée par le gouvernement, qut'il vienne
de l’étranger ou qu’il soit national. »“

L’état de perfection de la société serait celui oll nulle
contrainte ne serait exercée a I’encontre des citoyens : « Ce
serait un état d’anarchie éclairée. Dans un tel pays, chacun
serait son propre maitre. Il se dirigerait lui-méme de facon
a ne jamais géner son voisin. Par conséquent I’Etat idéal est
celui ou il n’y a aucun pouvoir politique en raison méme de
la disparition de I’Etat. » Mais Gandhi a conscience qu’il
s’agit la d’un idéal inaccessible aux hommes. « Dans la vie,
note-t-il aussitdt, on ne réalise jamais complétement l'idéal.
D’on Iaffirmation bien connue de Thoreau que le meilleur
gouvernement est celui qui gouverne le moins. »*

Démocratie et non-violence

( : andhi est convaincu qu’il existe un lien organique
entre la démocratie et la non-violence : « Je crois,
affirme-t-il, gue la vraie démocratie ne peut résulter que de



gandhi était-il anarchiste ? 51

la non-violence. »'® Dés lors qu’une société démocratique ne
peut pas étre une société sans conflits, il s’agit de s’efforcer
de les gérer selon les principes et les méthodes de la non-
violence. Seule, en définitive, la dynamique de la non-vio-
lence permet de conjuguer ensemble I’ordre et la justice.
« La vraie démocratie ou [’'autonomie des masses, écrit
Gandhi, ne pourra jamais étre réalisée par des moyens
mensongers et violents, pour la simple raison que le corol-
laire naturel de leur emploi est ’élimination de toute oppo-
sition par la suppression ou l’extermination des adver-
saires. Cela ne peut pas permettre [’avénement de la
liberté individuelle. Celle-ci ne peut se développer pleine-
ment que sous un régime de réelle non-violence. » " Selon
Gandhi, la démocratie occidentale est seulement formelle.
Et il est certainement fondé a penser que « ce n’est pas par
des méthodes démocratiques que ['Angleterre s’est empa-
rée de ['Inde » ', Au demeurant, ce n’est pas non plus par
des moyens démocratiques qu’elle a gouverné I'Inde. La
vraie démocratie ne se réalisera que lorsque la violence,
comme méthode de gouvernement, sera déligitimée : « Si
I’Inde, écrit Gandhi, veut évoluer vers la démocratie, elle
ne doit faire aucun compromis avec la violence et le men-
songe. » " Il est persuadé qu’une révolution violente ne
peut parvenir & établir la démocratie. Se référant a la fois a
la révolution francaise et & la révolution russe, il écrit : « Je
suis convaincu que dans la mesure méme o ces luttes
étaient menées avec 'arme de la violence, elles ont échoué
a réaliser I'idéal démocratique. Dans la démocratie que
j'ai envisagée, une démocratie établie par la non-coopéra-
tion, il y aura la méme liberté pour tous. »* Par I’organisa-
tion des actions de non-coopération aussi bien que par la
mise en ceuvre du programme constructif qui offrent a
chaque individu la possibilité d’exprimer son pouvoir de
citoyen et d’assumer sa propre responsabilité, la lutte non-
violente, par elle-méme, permet aux Indiens d’apprendre a
se gouverner eux-mémes. Gandhi espére démontrer ainsi
que « la véritable indépendance ne viendra pas de la prise
du pouvoir par quelques-uns, mais du pouvoir que tous
auront de s’opposer aux abus de 'autorité. En d'autres
termes, on devra arriver a l'indépendance en inculquant

aux masses la conviction qu’elles ont la possibilité de
contréler I'exercice de I'autorité et de la tenir en respect »*.
Pour que I'Inde devienne réellement autonome, plut6t que
de constituer un Etat fort, Gandhi pense qu’il faut per-
mettre a4 chaque village de devenir autonome : « L'’indépen-
dance, affirme-t-il, doit commencer a la base. Ainsi chaque
village sera une république. »*

En 1946, a la veille de I'indépendance, Gandhi déclare :
« Notre non-violence nous a amenés jusqu'a la porte de
I’indépendance. Devrons-nous y renoncer lorsque nous
aurons franchi cette porte ? Pour ma part, je suis fermement
convaincu que la non-violence des braves, telle que je I'ai
envisagée, offre les moyens les plus efficaces pour faire face
aussi bien a une agression étrangére qu’a un désordre inter-
ne, de la méme maniére qu'elle nous a permis de gagner
I'indépendance. »* Mais il ajoute aussitét qu’il sait que
I’Inde n’est pas encore parvenue & acquérir la non-violence
des braves. C’est pourquoi il conceéde que lorsque I'Inde sera
libérée du joug britannique, il sera nécessaire de maintenir
une force de police. Celle-ci, cependant, sera d’une concep-
tion entiérement différente de celle de la police anglaise.
« Ses membres seront composés d’hommes qui croiront a la
non-violence. »* Pour autant, Gandhi reconnait qu’en cer-
taines occasions, il sera peut-étre nécessaire qu’ils recourent
a la violence pour maintenir I'ordre, s’il s’avere qu’ils ne
peuvent pas faire autrement.

Pour ce qui concerne I’armée, Gandhi ne pense pas qu’il
soit possible de la supprimer du jour au lendemain. Certes,
il veut espérer que les Indiens seraient capables de se
défendre contre une agression étrangere en lui opposant une
résistance non-violente et il veut les préparer a cela. Mais
s’il ne parvient pas a leur faire partager sa conviction, ils
n’auront d’autre possibilité que de se préparer a se défendre
par les moyens de la violence. L4 encore, Gandhi entend
faire preuve de réalisme et ne veut surtout pas que ce soit
par faiblesse que les Indiens renoncent a la violence. Pour
lui, « le pire crime des Britanniques est d’avoir désarmé et
émasculé tout un peuple »*=.




52 jean-marie muller

Une autorité non-violente

Mahadev Desai rapporte une conversation que Gandhi
eut avec un ami philosophe en 1940 :

« — Vous voudriez gouverner de maniére non-violente.
Mais toute législation est violente.

» — Non, pas toute législation. La législation que les gens
s'imposent & eux-mémes est non-violente dans la mesure ol
cela est possible dans la société. Une société organisée et
fonctionnant sur la base d'une totale non-violence serait
I’anarchie parfaite.

» — Pensez-vous que ce soit un idéal réalisable ?

» — Oui. Il est réalisable dans la mesure ou la non-violence
est réalisable. Cet Etat est parfait et non-violent lorsque le
peuple est le moins gouverné. Ce qui ressemble le plus a
’anarchie parfaite serait une démocratie fondée sur la non-
violence. Selon moi, les démocraties européennes sont une
négation de la démocratie. »*

La société démocratique qui correspondrait aux exigences
de la non-violence serait fondée sur I’association volontaire,
I’organisation décentralisée, le débat public et la régulation
non-violente des conflits, laquelle n’exclut pas une certaine

Je vous présente mes deux cousines. Moi, vous me
connaissez, je pense ; je joue sur toutes les scénes et
je ne sais pas ol 'homme en serait sans moi.

Je commence par la cadette, que je nargue en l'appe-
lant Non-non. Parce qu'il faut le dire tout de suite, elle ne
me porte pas dans son cceur et je le lui rends bien.
Franchement, elle est énervante, entre bonne sceur et
chienne de garde. Et se vanter d'avoir un aieul indien ; je
trouve ¢a plutét minable, un va-nu-pieds ! Je pensais
qu'avec I'age elle deviendrait raisonnable, mais non, elle
se croit moralement supérieure, ce qui lui donne un air
guindé ; moi, je la trouve plutot niaise. On devrait la nom-
mer Sisyphine, a force de la voir rouler sa prétention mora-
le... Dire que sans moi elle n'existerait pas ! Mais c'est une
autre histoire...

Non, je préfére Archie. Elle n'aime pas que je I'appelle
ainsi, « ¢a induit en erreur », c'est comme ¢a qu’'elle parle.

Moi et mes deux cousines

Je peux quand méme pas I'appeler Ana: « Ana, la réniten-
te | » Quelle vieillerie ! Elle devrait faire attention & son
effet marketing. Mais elle déteste les arrangements bour-
geois, moi, je prends ce qui vient, peu importe la couleur. |l
y en a qui disent qu'on se ressemble énormément, moi, je
ne sais pas, j'espeére que je suis moins girouette qu’elle.
Parce qu'elle me fait de beaux yeux, cette seéductrice, et
en méme temps elle est de meche avec Non-non —
comme quand elles gardent ensemble les moutons au
Larzac. Mais la plupart du temps on s’entend bien, Archie
et moi, et quand il s’agit de passer a I'acte je m'éclate vrai-
ment avec elle. Il N’y a que lorsqu’elle discute qu'elle est
ennuyeuse. Quel verbiage ! Je crois quelle s’y entraine
avec Non-non. En général, je peux compter sur elle, elle
n'est ni pieuse ni traitre, juste un peu naive, mais c'est tout
a4 mon avantage... Quelle synergie, comme on dit
aujourd’hui ! Viovio




gandhi était-il anarchiste ? 53

contrainte. Tentant de cerner les « éléments anarchistes dans
la pensée de Gandhi », Joan V. Bondurant souligne que
’apport nouveau de Gandhi a I’anarchisme est de proposer
les méthodes et les techniques de la non-violence comme des
alternatives a celles de la violence pour organiser et gérer la
société, alors que, généralement, les théoriciens de 1'anar-
chisme ne proposent aucune solution alternative pour rem-
placer I’Etat?.. Il est ainsi possible de mettre en place un pou-
voir politique non-violent, une autorité non-violente qui
permettent d’assurer 1’ordre et la justice.

Vers une culture de la non-violence

L a principale condition requise, pour qu’une société puis-
se étre gouvernée selon la loi de la non-violence, c’est
que le plus grand nombre de citoyens aient fait eux-mémes le
choix de la non-violence pour orienter leur comportement
personnel, social et politique. Gandhi n’ignore pas que cette
condition est extrémement difficile & inscrire dans les faits.
C’est pourquoi il juge irréaliste de penser qu'un gouverne-
ment puisse devenir entidrement non-violent. « Aujourd’hui,
écrit-il en 1940, je ne congois pas un tel dge d’or. Mais je
crois dans la possibilité d’une société on la non-violence
serait prédominante. Et je travaille a cela. »*

Ainsi, pour Gandhi, I’idéal d’une société non-violente
correspond bien aux veeux de ’anarchisme : I'ordre social
n’est plus assuré par la contrainte violente de I’Etat, mais
par I’autonomie des citoyens qui se comportent selon les
exigences de la non-violence. Certes, il ne s’agit que d’un
idéal, mais tout doit &tre mis en ceuvre pour s’en rapprocher.
Tant que la culture d’une société sera dominée par I'idéolo-
gie de la violence, elle ne pourra étre gouvernée que selon la
logique de la violence. Pour qu’une sociét€ soit régie selon
la dynamique de la non-violence, il faut que sa culture soit
pénétrée par la philosophie de la non-violence. La mutation
qui s’impose donc 2 la société pour qu’un réel processus de
dépérissement de I’Etat puisse avoir lieu, est de passer d’une
culture de la violence 2 une culture de la non-violence. L

1) Leur civilisation et notre délivrance, Paris, Denogl, 1957, p. 144.

2) Ibid., pp. 116-117.

3) Ibid., pp. 170-171.

4) Tous les hommes sont fréres, Paris, Gallimard, col. Idées, 1969, p. 240.
5) Leur civilisation et notre délivrance, op. cit., pp. 142-143,

6) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock, 1969,
pp. 133-134.

7) Tous les hommes sont fréres, op. cit., p. 251.

8) Cité par Suzanne Lassier, Gandhi et la non-violence, Paris, Le Seuil,
col. Maitres spirituels, 1970, p. 170.

9) Ibid.

10) Tous les hommes sont fréres, op. cit., p. 246.

11) « An interview with Mahatma Gandhi », in Nirmal Kumar Bose,
Studies in Gandhism, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 1972,
p. 63.

12) Ibid., p. 239.

13) Democracy: Real and Deceptive, Ahmedabad, Navajivan Publishing
House, 1961, p. 72.

14) Tous les hommes sont fréres, op. cit., p. 246.

15) Ibid., p. 238.

16) Ibid.

17) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., p. 7.

18) fbid., p. 11.

19) The Mind of Mahatma Gandhi, Ahmedabad, Navajivan Publishong
House, 1967, p. 348.

20) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., p. 20.
21) Tous les hommes sont fréres, op. cit., p. 239.

22) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., p. 73.
23) The Mind of Mahatma Gandhi, op. cit., p. 155.
24) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., p. 26.

25) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock,
1969, p. 158.

26) Cité par Nirmal Kumar Bose, Studies in Gandhism, op. cit., p. 42.

27) Joan V. Bondurant, Conguest of violence, The Gandian Philosophie of
Conflict, Berkeley and Los Angeles, University of California Press, 1969,
pp. 176-1717.

28) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., pp. 10-11.




propos de
Simone Weil
et de I'action
des anarchistes
en Espagne
CALain THEVENET-

*Psychologue clinicien dans un Centre hospitalier spécialisé.
Il est par ailleurs docteur en philosophie. Militant anarchiste
depuis de nombreuses années, il est membre du collectif des
éditions de I’Atelier de création libertaire et du collectif de
rédaction de la revue Réfractions.

a philosophe a
milité aux coétes
des anarchistes
espagnols, mais...

L’édition des (Euvres de
Simone Weil !, qui regroupe
I’essentiel des (Euvres com-
plétes, dont six volumes ont été
publiés sur les dix-sept prévus,
offre 1’occasion de réfléchir a la
pensée de celle qui fut un temps
« compagnon de route » des anarchistes en s’engageant au
cOté de la CNT en 1936.

Ce compagnonnage n’est pas le fruit d’un engagement
di a un enthousiasme juvénile et vite interrompu par la
déception et le retour & une pensée fondamentalement diffé-
rente. En réalité, I’engagement de Simone Weil remonte
bien avant et, au-dela de certains passages inacceptables
pour les libertaires (lorsqu’elle évoque par exemple 1’autori-
té et la hiérarchie comme « besoins fondamentaux »), on
peut en retrouver la trace jusque dans L’enracinement, son
dernier ouvrage, écrit dans la fievre & Londres, en 1943 dont
nombre de passages ont, me semble-t-il, jusque dans leurs
contradictions, des accents proudhoniens.

Pour comprendre

la philosophe et la militante
»

leve du philosophe Alain, elle est décrite par Célestin
Bouglé, alors directeur de I’Ecole normale supérieure
(et par ailleurs éditeur des (Euvres complétes de Proudhon
chez Marcel Riviere) comme « un mélange d’anarchiste et




a propos de simone weil et de l'action des anarchistes en espagne 55

de calotine ». S’agit-il d’'un mélange si étonnant (et déton-
nant) que cela ? Certes, I’adhésion ultérieure de Simone
Weil au catholicisme, adhésion qui demeure d’ailleurs cri-
tique et interrogative, pose peut-étre question. Mais peut-
étre aussi faut-il admettre, et reconnaitre, I’'importance, voire
la nécessité du sentiment religieux dans tout engagement
« révolutionnaire », et en particulier anarchiste. Une impor-
tance d’ailleurs déja pressentie par Godwin et reconnue par
Bakounine (voir en particulier Etatisme et anarchie?), tandis
que les fluctuations de Proudhon a ce sujet sont bien
connues et sans doute encore plus ambigués.

Deés 1927, Simone Weil participe au Groupe d’études
sociales oll se retrouvent marxistes et syndicalistes révolu-
tionnaires dans le but de faire renaitre les Universités popu-
laires. Elle participe également (avec en particulier
Madeleine Vernet) au Comité international d’action et de
propagande pour la paix. Elle s’engage aussi, des 1930 dans
la lutte anticolonialiste, en particulier dans la défense des
insurgés indochinois. Marquée d’abord par le marxisme, elle
s’éloigne trés rapidement de son orthodoxie économiste et
de sa bureaucratie. En 1931, elle entre en contact avec les
militants regroupés autour de La Révolution prolétarienne,
dont P’inspiration syndicaliste révolutionnaire est ouverte-
ment proclamée. Elle a aussi des contacts avec L’Ecole
émancipée, alors explicitement proche de I’anarchisme.

Durant toute cette période, elle ne se contente pas d’étre
un professeur de philosophie, intellectuelle engagée aupres
de la classe ouvriére et réfléchissant a sa condition. Elle paie
de sa personne en participant aux manifestations aux cotés
des mineurs de Saint-Etienne, et, peu de temps apres, bien
avant les établis des années soixante-dix, elle ira travailler
en usine, notamment chez Renault et chez Alsthom. Elle
visite aussi, début 1936, les usines occupées. En juin, de
cette année, les Cahiers de « Terre Libre », animés par

I’anarchiste André Prudhommeaux, publient sous le titre Sur

le tas, souvenirs d’une exploitée le récit de ces expériences
dont elle écrit que « le fait capital n’est pas la souffrance,
mais [’humiliation ».

Son ceuvre majeure de cette période est cependant ses
Réflexions sur les causes de la liberté et de I’oppression

sociale, qui ne fut publié qu’en 1955, et qui me parait soule-
ver des probleémes encore bien actuels. En particulier, la cri-
tique qu’elle porte a I'idée méme de révolution mériterait
d’étre réfléchie : « Depuis plus d’un siecle, chaque généra-
tion de révolutionnaires a espéré tour a tour en une révolu-
tion prochaine, aujourd’hui cette espérance a perdu tout ce
qui pourrait lui servir de support. [...] Voici longtemps que
la classe ouvriére n'a donné aucun signe de cette spontanéi-
té sur laquelle comptait Rosa Luxembourg, qui d’ailleurs ne
s'est jamais manifestée que pour étre aussitor noyée dans le
sang ; les classes moyennes ne sont séduites par la révolu-
tion que quand elle est évoquée a des fins démagogiques par
des apprentis dictateurs. [...] C’est pourquoi le premier
devoir que nous impose la période présente est d’avoir assez
de courage intellectuel pour nous demander si le terme de
révolution est autre chose qu’un mot, s’il a un contenu pré-
cis, §'il n’est pas simplement un des nombreux mensonges
qu’a suscités le régime capitaliste dans son essor et que la
crise actuelle nous rend le service de dissiper. Cette question
semble impie a cause de tous les étres nobles qui ont tout
sacrifié, y compris leur vie, a ce mot. Mais seuls les prétres
peuvent prétendre mesurer la valeur d’une idée a la quantité
de sang qu’elle a fait verser. » (opus cité, pp. 276-277)

Rappelons que ces mots ne sont pas le fruit de la
réflexion d’une intellectuelle qui se situerait au-dessus de la
mélée, mais qu’ils sont contemporains de I'engagement
concret de Simone Weil parmi les prolétaires et qu’ils sont
inspirés par cette expérience.

Il ne s’agit pas non plus de 1’expression d’un fatalisme
résigné, tous les engagements ultérieurs de Simone Weil le
prouvent. Il convient de continuer a réfléchir en s’appuyant,
selon elle, sur le sens et les progrés des sciences et des tech-
niques, selon une démarche qui reléve donc du rationalisme.
Le destin ultérieur de ces réflexions et de ces actions quoti-
diennes ne nous appartient pas, mais I’histoire n’est pas la
fatalité a laquelle on devrait se plier : « Quand méme une
suite de réflexions ainsi orientées devrait rester sans
influence sur I’organisation ultérieure de l’organisation
sociale, elle n’en perdrait pas pour cela sa valeur ; les des-
tinées futures de ['humanité ne sont pas l'unique objet qui




56 alain thévenet

mérite considération. [...] Réagir contre la subordination de

Uindividu a la collectivité implique qu’on commence par

refuser de subordonner sa propre destinée au cours de I’his-
toire. Pour se déterminer a un pareil effort d’analyse cri-
tique, il suffit de comprendre qu'il permettrait a celui qui
I’entreprendrait d’échapper a la contagion de la folie et du
vertige collectif en renouant pour son compte, par-dessus
lidole sociale, le pacte originel de I’esprit avec ['univers. »
(ibid, p. 347)

Contre le franquisme

L’engagemem de Simone Weil auprés des révolution-
naires anarchistes espagnols peut paraitre alors para-
doxal, puisque ceux-ci pronaient alors la nécessité d’une
lutte violente pour combattre le franquisme, mais aussi pour
établir la révolution sociale et I’autogestion. Mais il faut se
rappeler que I’action des anarchistes espagnols, regroupés au
sein de la FAI (Fédération anarchiste ibérique) et de la CNT,
syndicat explicitement anarcho-syndicaliste, est bien anté-
rieure au déclenchement de la guerre civile. Dés la fin du
XIXe siecle, les révolutionnaires espagnols se sont ralliés
aux conceptions anarchistes de Bakounine et de Kropotkine
et se sont intéressés au sort des plus pauvres et des plus
exploités, paysans pauvres et prolétariat en voie de constitu-
tion. Leur action a consisté d’abord a les aider a prendre
conscience de leur dignité et de leurs capacités. En méme
temps qu’ils les aidaient a s’organiser, selon les principes
anarchistes d’horizontalité, qu’ils leur apportaient une aide
désintéressée dans leurs luttes contre les injustices les plus
criantes dont ils étaient victimes, ils favorisaient 1I’émergen-
ce d’activités culturelles, d’écoles libertaires, publiaient de
nombreuses brochures de vulgarisation scientifique et orga-
nisaient des débats. De sorte que lors de I'insurrection fran-
quiste contre la république espagnole, les anarchistes, qui
représentaient alors sans doute la force populaire la plus
puissante en Espagne, ne se contentérent pas de lutter contre
celle-ci, mais tentérent de favoriser I'auto-organisation des
travailleurs et y parvinrent en de nombreux endroits, notam-

ment en Catalogne. Mais, dans le méme temps, ils participe-
rent activement a la lutte contre les franquistes au sein de
colonnes autonomes dont la plus connue est la colonne
Durutti, du nom du leader anarchiste qui la dirigeait, a
laquelle s’est donc joint Simone Weil.

Celle-ci s’en explique dans la fameuse Lettre a Bernanos
qui marque aussi la rupture avec le mouvement : « La CNT,
la FAI étaient un mélange étonnant, on on admettait
n'importe qui, et o, par suite, se coudoyaient l'immoralité,
le cynisme, le fanatisme, la cruauté, mais aussi I’amour,
I’esprit de fraternité, et surtout la revendication de [’hon-
neur si belle chez des hommes humiliés ; il me semblait que



a propos de simone weil et de l'action des anarchistes en espagne 5%

ceux qui venaient la animés par un idéal ['emporteraient sur
ceux que poussait le goiit de la violence et du désordre. »
(opus cité, p. 406)

Et si I'anarchisme reposait
sur le refus de la force ?

O r, ce qu’elle constate au contraire, c’est que, dans une
situation ol ce qui est en cause, c’est la guerre et d’une
maniére plus générale, le rapport de force, ¢’est au contraire
la cruauté et le cynisme qui I'emportent. Au-dela des épi-
sodes qu’elle rapporte et dont le sens, sinon la réalité ont €té
discutés, notamment par I'un de ceux qui furent les plus
proches d’elle, Louis Mercier?, ce qu’elle refuse, c’est
I’aspect militariste et, en quelque sorte, étatiste, qu’a pris,
dans ce contexte, I’action des anarchistes qui, selon elle, se
séparaient ainsi des exploités qu’ils voulaient défendre :
« Jai eu le sentiment, pour moi, que lorsque les autorités
temporelles et spirituelles ont mis une catégorie d’étres
humains en dehors de ceux dont la vie a un prix, il n’est rien
de plus naturel & I’homme que de tuer. Quand on sait qu'il
est possible de tuer sans risque ni chatiment ni blame, on
tue, ou du moins on entoure de sourires complaisants ceux
qui tuent. [...] Il y a la un entrainement, une ivresse a
laquelle il est impossible de résister sans une force d’'ame
qu’il me faut bien croire exceptionnelle puisque je ne l'ai
rencontrée nulle part. [...] Une telle atmosphére efface aus-
sitét le but méme de la lutte. Car on ne peut formuler le but
qu’en le ramenant au bien public, au bien des hommes et les
hommes sont de nulle valeur. » (opus cité, p. 408)

Il me semble que cette critique-1a, fondamentale, n*a
que rarement été prise en compte réellement par les anar-
chistes. Ceux-ci, lorsqu’ils ont pour préoccupation de ren-
forcer leurs organisations, ou d'en montrer la force, par
exemple lors de démonstrations publiques avec « service
d’ordre » ne se fourvoient-ils pas dans une impasse ? Et si
I’anarchisme reposait précisément sur la négation du pou-
voir de la force...

Cette réflexion sur la force constitue la trame de 1’ceuvre
ultérieure de Simone Weil, et, en particulier elle est le sujet
d’un texte apparemment purement philosophique, qui pose
cependant des problemes trés concrets, L' lliade, ou le poéme
de la force. Un texte, 2 mon avis, d’une grande qualité litté-
raire qui met bien en évidence le fragique qui accompagne
tout rapport de force. Un tragique qui ressemble fort a la fata-
lité antique, mais qui est lié a des choix humains qui transfor-
ment le vivant en choses inanimées, soit par la mort, soit, et
¢’est peut-étre encore pire, par la menace de la mort qui pese
sur celui qui ne posséde pas la force : « La force qui tue est
une forme sommaire, grossiére de la force. Combien plus
variée en ses procédés, combien plus surprenante en ses
effets, est ['autre force, celle qui ne tue pas ; c’est-a-dire
celle qui ne tue pas encore. Elle va tuer stirement, ou elle va
tuer peut-étre, ou bien elle est seulement suspendue sur l'étre
qu’a tout instant elle peut tuer ; de toute facon elle transfor-
me ['homme en pierre. Du pouvoir de transformer un homme
en chose en le faisant mourir procéde un autre pouvoir, et
bien autrement prodigieux, celui de faire une chose d’un
homme qui reste vivant. » (opus cité, p. 530)

Ce qui est ici défini comme force ne s’identifie évidem-
ment pas a la violence. La force dont le caractére déshuma-
nisant est le plus évident est la « force tranquille », celle qui
n’a pas besoin de se montrer parce qu’elle est omniprésente
et parait indétrénable. Ce qui peut d’ailleurs justifier, a
I’encontre de cette force-la, I'utilisation de la violence, lors-
qu’elle est la seule possibilité de manifester la vie : « La
modération n’est pas toujours non plus sans péril ; car le
prestige, qui constitue la force plus qu’aux trois quarts, est
fait avant tout de la superbe indifférence du fort pour le
faible. » (ibid, p. 541)

Ce questionnement, qui rejoint 2 mon sens celui bien
antérieur de William Godwin* dont Simone Weil n’avait pas
connaissance, me semble devoir étre pris en compte par les
anarchistes d’aujourd’hui qui sont trop souvent prisonniers
de schémas dans lesquels précisément la force tient souvent
une place analogue a celle qu'elle occupe parmi les autres
courants politiques. Or, il y a peut-étre 1a une contradiction
fondamentale qui mériterait au moins d’étre étudiée.




58 alain thévenet

Qu’entend-on par exemple, par le concept de révolution ?
S’agit-il d’inverser le rapport de force existant, de faire en
sorte que ceux qui en étaient privés conquierent la force ?
Fondamentalement, celle-ci ne peut s’exercer que sur les plus
faibles (les autres hommes, les animaux, etc.). Vouloir s’en
saisir, c’est précisément vouloir I’exercer, et donc 1’exercer
sur. Et c’est repousser ce qui fait justement la richesse de ce
qu’on est habitué a considérer comme faiblesse : faiblesse du
pauvre, de la femme (ou de la féminité), de I’enfant... On ne
ferait alors que se saisir des valeurs sur lesquelles sont baties
I’exploitation, la division en classes, la hiérarchie, etc.

La tache des anarchistes ne consisterait-elle pas plutot a
favoriser I’émergence de valeurs jusqu’ici souterraines,
négligées et méprisées. Une société repose sur les valeurs
qui la sous-tendent. Ni la fin ni les moyens nécessaires 2 une
éventuelle société libertaire ne peuvent étre ceux de la socié-
té¢ dont nous souhaitons la disparition et qui est structurée
par la force. 4

1) Simone Weil, (Euvres, Gallimard, Quarto, 1999.

2) In Bakounine, (Euvres complétes, T VIII, Editions Champ Libre, 1982.
3) Voir & ce propos Phil Casoar : « Louis Mercier, Simone Weil :

retour sur une controverse » in Présence Louis Mercier, Atelier

de création libertaire, 1999,

4) William Godwin, qu’on peut considérer comme le précurseur de
I'anarchisme philosophique, publie en 1793 Enquéte sur la justice politique
dans laquelle, tout en prenant partie pour les idées qui ont animé la
révolution frangaise, il s’oppose 4 I'action de cette révolution a laquelle il
reproche son jacobinisme, qui présuppose que les individus ne sont pas
capables d’accéder par un effort personnel & la vérité, et sa violence. Celle-
ci est en effet une forme de contrainte et, en aucun cas, la liberté ne peut
naitre de la contrainte. Si celle-ci, comme la violence, est parfois nécessaire
ou inévitable (« je dois prendre les armes contre le spoliateur et
I'envahisseur »), elle ne peut en tous cas jamais étre légitimée. L’Etat ne
peut étre I'instrument du progres, puisqu’il est lui-méme fondé sur la
domination et la contrainte. Son existence est étroitement liée a celle de
toutes les injustices, Il en est de méme de la répartition inégale de la
propriété qui, paradoxalement, prive le plus grand nombre de la propriété
qui est nécessaire a I'indépendance matérielle et intellectuelle de chacun.
Les maux dus & PEtat et au systéme de la propriété ne sont pas seulement
matériels. En pronant de fausses valeurs, il favorise les fausses valeurs liées
au prestige et & la richesse aux dépens des valeurs morales seules
susceptibles d"amener un véritable bonheur, au niveau individuel aussi bien
que collectif, les deux étant d’ailleurs étroitement liés.

Sur Godwin, on peut consulter William Godwin, ou ['euthanasie du
gouvernement, choix de textes traduits et présentés par A. Thévenet,
Atelier de création libertaire, Lyon, 1993. La traduction compléte
d’Enguéte sur la justice politique est en cours d’achévement et sera

publiée sans doute chez le méme éditeur.



J ean Van Lierde,
un refractaire

ENTRETIEN AVEC XAviER BEKAERT*

*Membre de 'union locale de Bruxelles de la Coordination
autonome des travailleurs, (CAT-ULB) et de la Fédération
anarchiste francophone (FA), auteur de I'anthologie Anarchisme,
violence et non-violence, éd. du Monde Libertaire/Alternative
Libertaire, Paris, Bruxelles, 48 p., 2000.

|  Préambule

i ean Van Lierde a été de tous

J]cs grands combats huma-
nistes du siécle : la résistance au
fascisme, la lutte antimilitariste
et anticapitaliste, le mouvement
pour la paix, le combat contre le
colonialisme et pour la libéra-
tion des peuples. Toute sa vie, il
a provoqué, pourfendu, résisté,
a toutes les cliques conserva-
trices bien pensantes et a toutes les hiérarchies rigidifices,
quelle que soit leur chapelle idéologique. Sa vie est le digne
symbole de son combat ultime : I'abolition de toutes les
armées et I'instauration d’une société socialiste démocra-
tique et antiautoritaire.

Né a Charleroi le 15 février 1926 d’une mere wallonne et
d’un pere flamand, formant une famille catholique modeste.
Par obligation matérielle, son pere le fait engager a son
usine dés I’dge de quinze ans, en 1941. Il en a gardé€ un sen-
timent d’injustice profonde et une frustration de n’avoir pu
continuer ses études, ce qu’il compensa depuis par une bou-
limie littéraire.

En 1942, a 'usine, Jean Van Lierde entre dans un réseau
de résistance. A la libération, en septembre 1944, il participe
a I’arrestation de collaborateurs, c’est un des seuls résistant a
ne pas étre armé, Ecceuré par la fagon dont les vainqueurs
traitent les vaincus, il empéche un groupe d’excités d’abattre
des soldats allemands qui se sont rendus.

A I’époque, Jean est profondément immergé dans le
monde catholique : de la paroisse a la mouvance démocrate-
chrétienne en passant par le scoutisme. Mais, parcourant
réunions et meetings, il noue également de nombreux




60

entretien avec xavier bekaert

contacts avec les milieux « rouges », socialistes et commu-
nistes ; et surtout il rencontre le « continent noir » : les liber-
taires. C’est avec cet étonnant bagage politique et philoso-
phique qu’en 1949, il refuse de rejoindre les drapeaux et est
emprisonné. A sa sortie de prison, il se voit interdit de fré-
quenter sa paroisse et démis de ses fonctions chez les scouts.
Entre 1949 et 1952, il effectue trois séjours en prison, totali-
sant quinze mois derriere les barreaux. A la prison de
Nivelles, il est enfermé comme droit commun alors que les
anciens collabos de la division SS wallonne circulent libre-
ment dans I’enceinte de la prison.

En 1952, les autorités militaires lui accordent de rempla-
cer son service par la mine en 'estimant « condamné aux
travaux forcés », espérant trouver ainsi un moyen de se
débarrasser de cet énergumene récalcitrant, qui réussit trop
bien a faire parler de lui. Il se retrouve donc mineur au char-
bonnage du Bois du Cazier 2 Marcinelle. Il découvre de
'intérieur « I’enfer de la mine ». Il dénonce les effroyables
conditions de travail et 1’exploitation impitoyable des
mineurs, pour la plupart étrangers et non syndiqués. Cela lui
vaut d’étre renvoyé aprés six mois et mis & 1'index de tous
les charbonnages belges. Les dénonciations et les mises en
garde acharnées de Jean Van Lierde seront confirmées tragi-
quement quelques temps plus tard, le 8 aoiit 1956, lors d’un
drame qui marqua profondément le pays : la catastrophe du
Bois du Cazier dont le bilan est le plus lourd que la Belgique
ait connu : 262 morts.

Jean poursuivra son combat contre le service militaire
jusqu’a I’adoption de la loi sur I’objection de conscience et le
service civil en 1964. Durant les années 60-70, il participe a
I’organisation de nombreuses manifestations pacifistes et anti-
militaristes, a la création de réseaux pour I’accueil de déser-
teurs américains de la guerre du Vietnam, se basant sur son
expérience acquise durant la direction d’un réseau d’aide au
FLN et aux Francais réfractaires durant la guerre d’Algérie.

La lutte anticolonialiste est en effet un des autres piliers
de son action. Par de nombreux contacts et publications, il
souhaite participer a la préparation d’une indépendance dans
les moins mauvaises conditions possibles, en transmettant
I’héritage de la non-violence dans les luttes de libération et

en favorisant le dépassement des clivages ethniques. C’est
Van Lierde qui a convaincu son ami Patrice Lumumba, le
premier ministre congolais, de faire son discours historique
du 30 juin 1960 lors des cérémonies de I’indépendance du
Congo. Le grand militant panafricain Lumumba y évoqua
les violences et I’horrible oppression du colonialisme belge.
Ce discours imprévu violait completement le protocole qui
se limitait a deux discours « paternalistes, patriotards, colo-
nialistes », 'un du roi belge Baudouin et 1’autre du président
congolais Kasa-Buvu. Patrice Lumumba fut assassiné le
17 janvier 1961 au Katanga. Aprés une enquéte minutieuse,
Van Lierde publie avec le CRISP le récit des « cinguante
derniers jours de sa vie » ol est mise 2 nu la longue chafne
de responsabilité, d’hypocrisie et de traitrise qui mena 2
cette tragédie.

Sa vie ne s’arréte bien évidemment pas 1a. On pourrait
aussi parler de son travail au CRISP (Centre de recherche et
d’information socio-politiques) qu’il a fondé avec Jules-
Gérard Libois en 1958 et dont il fut le secrétaire général
pendant vingt-cing ans.

Dans cet entretien, Jean Van Lierde nous parle de sa ren-
contre et de ses contacts avec le milieu libertaire, une source
précieuse pour sa pensée et son action, faite de force et
d’amitié. 2

Xavier Bekaert : Tu te définis comme un « militant
chrétien aux idées socialistes et libertaires ». Je
connais un bon nombre de copains anars qui ver-
raient une contradiction entre « chrétien » et « liber-
taire ». Tu pourrais nous dire un mot la-dessus ?

Jean Van Lierde : Oui, cela me semble trés vrai que
dans le monde libertaire et anarchiste ou j’entrai en 1945 au
moment de Pensée et Action, Hem Day' et tous ses copains
espagnols, italiens, etc., il était évidemment tout a fait
incompatible d’étre dans le christianisme et dans 1’anarchie
aux yeux de tous ses copains. Cela paraissait énorme puis-
qu’ils préféraient flinguer les curés en Espagne et que les
papistes étaient des ennemis, sauf pour le grand esprit de
tolérance d’Hem Day. Je dois dire que c¢’est vrai que lui,




jean van lierde, un réfractaire 61

Jean Van Lierde,

auteur de nombreuses
publications, dont son
autobiographie (gcrite
avec la collaboration de
X. Zeebroek et P. Arcq)
Un insoumis,
éd. Labor, Bruxelles,
1998, et ses Camets
de Prisons, éd. Vie
Quvriére, Bruxelles,
1934,

comme Léo Campion?, il bouffait des curés a tous les repas,
mais il avait un sentiment de grand respect pour les gens
qui, spirituellement ou intellectuellement, pouvaient avoir
des idées religieuses, C’est tellement vrai que, méme si cela
les étonnait au début que je dise que j’étais dans I’Eglise
catholique (j’étais d’ailleurs un ancien dirigeant national des
Jeunesses catholiques), le milieu, et Hem Day le premier,
m’a dit : « Ecoute, puisque tu es la-dedans, moi je vais te
dire ce que les dominicains et les jésuites ne te racontent
peut-étre pas (ce qui était vrai), c’est [histoire de la non-
violence dans I’Eglise primitive et aprés. »

Pour moi, ¢’est donc ¢a la dette immense que j’ai vis-a-vis
de I’anarchie, c¢’est que c’est dans le monde anarchiste qu’on
me disait quelle est la tradition antimilitariste et pacifiste dans

I’Eglise qui était la mienne. Je trouvais déja cela absolument
incroyable. Ils me disaient déja cela avant que j’entre en prison
en 1949 pour la premiére fois et avant que je me déclare moi-
méme objecteur. Car j’avais passé toute ma jeunesse dans le
monde patriotique et dans le monde classique. Donc pour moi,
c’est ¢a cette premieére image. Au début, ils voyaient une
incompatibilité totale, mais Hem Day lui-méme leur expli-
quait : « Oui, m’enfin il y a eu tel saint, Saint Maximilien, il y
a eu le curé d’Ars, qui est le patron des déserteurs. » Donc il
fallait un anar pour me raconter cette histoire-1a, que mes amis
dominicains et jésuites ne me racontaient jamais. Je voyais
finalement grice a eux et toutes les lectures que j’avais eues,
que des catholiques américains étaient aussi catholiques anar-
chistes, comme Ammon Hennacy?,




entretien avec xavier bekaert

Notre monde belge était en plus treés libre-penseur, trés
libre-exaministe, mais au sens classique du terme, c’est-a-
dire : « Les calotins, a ’huche. »* Le climat était assez tendu
a I'époque, tandis que chez les anars pour moi, ¢’était un
milieu extraordinaire. J’ai 75 ans aujourd’hui et si je suis
resté un homme libre, c’est-a-dire que je peux dire merde a
n’importe qui, aux autorités et aux autres, ¢’est certainement
grice cette formation qui m’a été donnée chez les anars.
Restant dans mon Eglise et continuant 2 croire aux vertus
égalitaires des évangiles, je dois cependant a la pensée liber-
taire de rester un homme libre.

X. B. : « Avec Dieu, mais sans maitre », c’est ¢a ?

J. V. L. : Oui, oui (rires). Un autre grand penseur anar-
chiste chrétien, ¢’est Léon Tolstoi, qui a eu une influence
suffisamment grande en Russie pour que Lénine lui-méme
fasse un décret sur I’objection de conscience apres la révolu-
tion russe. J’avais été frappé par cette chose et il a fallu que
J’étudie fout ¢a.

Quand Lénine vivait & Paris il avait fait les premiers
exposés sur Tolstor, avant qu’il organise les conférences de
Zimmerwald et de Kienthal en Suisse contre la guerre de
14-18. Il avait une admiration fantastique pour Tolstoi qui
était pour lui I’expression de I’espérance de la population
paysanne, des pauvres et des exploités de la Russie tsariste.
I1 désapprouvait totalement les idées non-violentes et paci-
fistes de Tolstoi ; Lénine disait : « C’est du charabia de reli-
gieux ». C’est I'image qu’il avait de la religion, elle était
aussi rétrograde et il fallait en finir avec tout ¢a. Mais 1'idée
que les Tolstoiens, les Doukhobors*, qui existaient dans la
Russie tsariste et pour lesquels Tolstoi avait fait son grand
bouquin Résurrection dont tous les droits d’auteur ont été
donnés pour évacuer les Doukhobors vers le Canada, tout
cela avait quand méme frappé Lénine. Apres avoir fait la
révolution de 17, il savait qu’il y avait encore des
Doukhobors, des Anabaptistes dans 1'univers de la révolu-
tion soviétique. C’est certainement ce souvenir de Tosltof,
ainsi que I'admiration qu’il avait pour les ceuvres de Tolstoi
(pas pour les idées pacifistes !), qui a contribué a ce que

Lénine signe ce décret grice a I'intervention de Tcherkov
(un copain pacifiste qui vivait 2 Londres, qui avait beaucoup
de relations avec ce dernier et les milieux 1éninistes), le
monde des pacifistes qui étaient a la War Resisters (I’amor-
ce de 'IRG° internationale avant qu’elle soit fondée en
1921), et la demande de ceux qui disaient : « Tu ne peux
quand méme pas écraser ces types comme tu le fais avec les
grands propriétaires terriens... » C’est absolument sir, c’est
I’admiration de Lénine pour les écrits, la pensée de Tolstoi
et tous les bouquins qu’il avait faits, qui 1’a contraint finale-
ment a dire : « Ouli, je signe ce décret du 4 janvier 1919 pour
reconnaitre les objecteurs religieux dans la Russie révolu-
tionnaire. » C’est I’apport incontestable de Tolstoi qui a
décidé Lénine a faire ¢a, ainsi que ses amis Tcherkov et les
autres, qui étaient des russes pacifistes et qui étaient parve-
nus a lui expliquer cela. Je trouve que ¢’est quand méme une
chose extraordinaire.

X. B. :Tu as été bien content d’ailleurs de pouvoir
exhiber ce document plus tard.

J. V. L. : Oui, évidemment les copains communistes,
enfin les staliniens surtout, disaient « mais non, Lénine ne
va pas perdre son temps avec des conneries pareilles, c’est
Van Lierde qui invente cela pour nous emmerder ». J'aimais
bien les communistes parce que, bon, c’étaient quand
mémes des gars qui y croyaient, ils avaient la foi dans la
révolution. Ils ont été couillonnés par la dictature stalinien-
ne, beaucoup ont été trompés, beaucoup de leurs camarades
ont été mis au Goulag ou fusillés. Staline en a zigouillé des
millions de communistes, qui n’étaient pas des réaction-
naires. Enfin, ¢’est en 1952 que j’avais eu les premieres que-
relles au congres de Vienne avec les Soviétiques, Sartre était
d’ailleurs présent, il fermait sa gueule sur ces affaires-1a.
Apres je me suis dit « mais nom de Dieu, il faut quand
méme qu’on retrouve ¢a », et j’avais demandé a Jean Goss,
un copain catholique francais qui était au MIR : « Tiens, tu
me dis que tu vas la-bas a Iasnaia Poliana (donc sur les
terres de Tolstoi et 1a ol il y a toutes ses archives. Je crois
que c’était Boulgakov qui se trouvait 1a comme secrétaire de




Jjean van lierde, un réfractaire 63

Anarchle et
non-wolence

: -abetais ce grand ma:tr  avait mscnt au fronton def_
iabbaye de Théleme : « Fafs ce que veux. » C'était
112 affirmation libertaire puisquielie voulalt Sigmfser
que ies habitants de Iabbaye entendaient ne vouloir étre
| ni maitre ni esclaves. Etendue, cette affirmation pouvait
signifier que le milieu qu: allait s mstaure iminerait toute
prescnptzon toute |nterdtc{ion qus s exerceralt par voie de_
contratnte ou de repression. = - L

- Ni chef qua commande, ni soldats qur obe:ssem
Tautorité que ‘on exeice et celle que ron supporte etalent
tenues en égale horreur. Cela veux dire aussi que Fanar-
_chisme n accepte aucune violence et enteﬂd n en prc«m-
_ quer [ui-méme sur personne. - -

_ La violence n ‘est pas anarchlste Cette negatlon,

{ faut la réhabiliter au sein de 1’anafch|e,.car trop d’aigris,

| de mécontents, de révoltés d'une heure se sont abrites
sous Ieglde de cet idéal pour couvrir des gestes ou des

_actes qui navaient rien a voir avec nos idees.

Hem Day (1902 1969} ce!ebre !:berfafre befge

Voir larticle de Xavier Bekaert paru dans Aiamatwe I;berfane n 230
.BP 103, 1050 Exeiles 1 Bruxelies, Betgmue .

Le texte ci-dessus est ex!rali dela plaqaette « Anarchle er non- -violenge »,
supplément au n® ?! du me!?ar‘m 25 me Dume el A}‘}!emon! rSSOO Le
HawepE? . i . .

I'IRG, un des derniers survivants qui avaient connu Tolstof).
Ecoute fieu, c’est pas trés non-violent, c’est pas trés gand-
histe ce que je te demande, Jean Goss, mais s’il te plait, tu
vas la-bas et tu piques I’original du décret de Lénine dans un
de tous ces volumes reliés. » Et ¢’est ce qu'il a fait, je Iai
toujours d’ailleurs sur un genre de papier bible trés léger
rose. Il a piqué les deux pages avec le décret du commissa-
riat politique des communistes soviétiques et il m’a ramené

¢a, que j'ai diffusé. C’était en russe bien entendu. Je 1’ai fait
traduire en me'hli‘; en a]lcm;md en CRpilUmﬂ en I‘l‘etncali\‘
ment un u:mpur[:,mf,nl un peu :IﬂdthIhlL (iL\’dlﬂ les lois.
Mes copains profs de fac disaient : « On ne peut jamais faire
cela, tu comprends, piquer cela dans un bouquin. » Je répon-
dais : « M’enfin puisque la ¢a va &tre mort culturellement.
Moi je veux faire revivre cette culture antimilitariste. I”ai été
obligé de commeltre un acte qui, je le reconnais, n’était pas
trés honnéte mais enfin je ne le vole pas pour I'étouffer,
c¢’est pour le faire vivre. »

X. B. : Pour revenir aux liens entre anarchisme et
non-violence, bien apres Hem Day, je crois savoir
que tu as noué des liens avec la revue Anarchisme et
non-violence” dans les années 60-70.

J. V. L. : C’était avec André Bernard, je crois qu’il
vivait encore a Bruxelles a cette époque-la. Je ne crois pas
avoir donné beaucoup d’articles, mais j’étais un diffuseur de
cette revue parce que je la trouvais extraordinaire.
Anarchisme et non-violence avait une grande importance
quand on avait des réunions publiques, ou lorsque je faisais
des meeting contradictoires, chaque fois qu’on parlait « pen-
sée libertaire », « anars »... Paf | on te foutait sur la gueule :
« Et la bande a Bonnot, et les terroristes ? » C’était I'image
de I’anarchie de la fin du XIX* et du début du XX¢. Donc,
¢’était tout a fait extraordinaire et magnifique qu’André
Bernard et ses copains se soient mis a faire cette revue
Anarchisme et non-violence pour montrer que la pensée anar
n’était pas terroriste comme disaient toujours les gens, mais
qu’elle avait cette grande dimension non-violente. Je trouve
qu’il a fait un boulot formidable, il a tenu des années, c’était
une revue trés bien faite. Et aujourd’hui, je suis enchanté
que la revue Alternatives non-violentes de mes copains en
France fasse ce numéro.

Le boulot réalisé par Anarchisme et non-violence était
une ceuvre culturellement et politiquement trés importante,
pour montrer qu’il ne fallait pas continuer a identifier les
anars a une époque comme la fin du XIX® (qui pouvait peut-




64 entretien avec xavier bekaert

étre expliquer qu’on puisse flinguer les bourgeois), que tout
cela était fini, et que Hem Day s’était mis a étudier Gandhi
et tous les non-violents, comme par exemple le Hollandais
Barthélemy De Ligt qui avait €té pasteur protestant puis était
devenu libertaire. Tous ses plans de lutte contre la guerre,
toutes ses analyses, et son magnifique livre édité a Paris, La
paix créatrice, étaient pour moi une ceuvre fantastique,
avant celle de Jean-Marie Muller qui est, aujourd’hui, une
excellente contribution dans I’actualité sur la non-violence.
Le début de ce travail fait par Barthélemy De Ligt, Hem Day
et les autres, était quand méme fantastique.

X. B. : Hormis la pensée libertaire et non-violente, un
autre point commun entre Barthélemy De Ligt et Hem
Day, c’est qu’ils se trouvaient tous les deux dans
I'IRG.

J. V. L. : En effet, tous les deux étaient au conseil inter-
national de la War Resisters’ International. Il y avait aussi
Bernard Salmon, dans le groupe de Paris avec Léo Campion,
le grand comique qui avait fait plusieurs bouquins, Il vivait a
Paris ol il avait son cabaret artistique. Je m’en souviens tou-
jours, je suis sorti de taule en 1952, je pouvais enfin me
marier avec Claire, mon épouse. On est passé par Paris avant
de faire notre voyage de noces dans le Midi. Il y avait plu-
sieurs visites capitales a faire, une c’était a Léo Campion,
pour lui dire que j’étais sorti de prison, et voir son spectacle
avec ma femme. Une autre était a Jean Ladriére, un philo-
sophe de I’Université de Louvain, qui était a la Cité univer-
sitaire a Paris a ce moment-la et qui m’avait soutenu quand
j’étais en taule. Il y avait enfin, dans le Midi, Louis Lecoin?,
qui habitait encore a Vence avant qu’il ne se remette en
action avec sa gazette Liberté. Je me souviens toujours avoir
€té recu par ce vieux Louis, un type extraordinaire. Tu vois
donc que cette amitié entre un « mauvais calotin », comme
disaient les méchants et ces copains anars, était formidable.
Ils furent pour moi une extraordinaire force de fraternité et
de solidarité. L 2

1) Hem Day (1902-1969) : anarchiste non-violent, libre-exaministe

et franc-magon. Principal éditeur anarchiste belge d’avant 68,

il était I’animateur principal de la revue Pensée er Action, grice a laquelle
il a édité et rédigé de nombreux ouvrages sur I'anarchisme, le pacifisme

et la non-violence.

2) Léo Campion (1905-1992) : humoriste anarchiste, homme de théitre,
qui fut secrétaire de la section belge des Résistants 4 la Guerre.

En 1933, il renvoya son livret militaire en compagnie de son fidéle ami
Hem Day, aprés qu’un projet de loi interdisant toute propagande pacifiste et
toute diffusion d’idées antimilitaristes ait été déposé par le ministre belge
de la défense. Les deux hommes furent rappelés sans attendre sous les
armes par « mesure de discipline ». Ils refusérent et furent arrétés quelques
jours plus tard. S’ensuivit un procés retentissant aux nombreux cotés
humoristiques griice au caractere enjoué des deux accusés. Cette affaire
aboutit & la libération des deux pacifistes et conduisit également a
I’abandon du projet de loi.

3) Ammon Hennacy (1893-1973) : anarchiste chrétien, admirateur de

Gandhi. II fut objecteur de conscience pendant deux guerres mondiales,

refusait de payer I'imp6t et effectua de nombreux passages en prison

pour ses nombreux actes de désobéissance civile.

4) Expression wallonne signifiant : « Les calotins, dehors ! »

5) Secte religicuse dont I'une des particularités était de refuser le service

militaire ; ses membres €taient persécutés et emprisonnés dans la Russie

tsariste. Tolstoi permit aux Dhoukobors d’émigrer au Canada ol le service

militaire n’était pas obligatoire.

6) Internationale des résistants a la guerre (IRG). En anglais, War Resisters’

International (WRI). Elle était d*origine laique, et est plut6t libertaire.

Albert Einstein en fut une des plus grandes figures jusqu’a ce que la prise

du pouvoir par les nazis 'améne a réviser ses positions.

7) La collection compléte de Jean Van Lierde de la revue ANV se trouve a

la bibliothéque de I'Institut Emile Vandervelde (Boulevard de I'Empereur,
3, 1000 Bruxelles) avec un lot de publications diverses, telles que les

revues Pensée et Action de Hem Day, Défense de I'Homme de Louis

Lecoin... Le Mundaneum (Rue des Passages, 15, 7000 Mons) contient

¢galement un impressionnant fonds Jean Van Lierde : plus de trente metres

de documents.

8) Louis Lecoin (1888-1971) : grande figure de I’anarchisme francais
moderne. Antimilitariste infatigable, toute sa vie il paya le prix de son
intransigeance vis-i-vis de tous les pouvoirs. Ses séjours en prison ont €té
innombrables, il serait en France celui qui est resté le plus longtemps en
prison pour délits d’opinion : douze ans ! Son long combat pour la défense
des objecteurs de conscience fut décisif. C'est finalement, au vingt-
troisiéme jour d’une gréve de la faim entamée a soixante-quatorze ans,

que le gouvernement frangais se décide a déposer un projet de loi accordant
un statut aux objecteurs de conscience, adoptée le 22 décembre 1963.



65

ette rubrique ne se réclame

d’aucune exhaustivité ou objecti-

vité, autant le dire a I’avance ! Un
aspect surprend, c’est le nombre de
sites Internet consacrés a I’anarchisme’,
comme si la toile lui permettait enfin de
trouver un moyen de communiquer
selon sa déontologie. Pourquoi toutes
ces adresses ? Parce que c’est une ques-
tion d’honnéteté pour ANV de mention-
ner les acteurs d’'un courant de pensée
que I'on a abordé, méme si I’on n’en par-
tage pas parfois toutes les vues.

» Cira de Marseille (Centre international de recherches sur
I’anarchisme), 3 rue Saint-Dominique, 13001 Marseille.
Tél/Fax : 04 91 56 24 17. Ce centre dispose de 3 000
volumes, bientdt consultables sur Internet. La cotisation
annuelle est fixée a 480 F.

* Cira de Lausanne (Centre international de recherches sur
I’anarchisme), avenue de Beaumont 24, CH - 1012
Lausanne, Suisse. Tél : (00) 41 21 652 48 19. Ce centre
d’études sur ’anarchisme semble étre le plus important
d’Europe. Il édite un bulletin annuel. La cotisation annuel-
le est de 40 francs suisses. Le site Internet présente tout le
catalogue du centre. L’outil des chercheurs.
http://www.anarca-bolo.ch/cira

* Le passage obligé de toutes les adresses non virtuelles est
une librairie en chair et en os : Librairie du Monde
Libertaire, 145 rue Amelot, 75011 Paris. Accueil sympa-
thique, des livres et des brochures 2 foison, toutes ten-

dances anarchistes rassemblées. Il vaut mieux de pas y
aller un matin comme nous avons fait la premiére fois, car,
a I'exception du samedi, cette librairie n’est ouverte que
I’apres-midi. Elle édite un catalogue. Tel. : 01 48 05 34 08.

= Alternative Libertaire, mensuel belgo-francais, 2 rue de
I’Inquisition, 1040 Bruxelles, Belgique. Abonnement
annuel : 700 Fb pour les Belges, 1200 Fb pour tous les
autres. Cheque a I'ordre de : Alternative Libertaire. Ce
mensuel, trés bien fait, est ouvert & beaucoup de débats,
dont celui sur la non-violence. http://users.skynet.be/
AL/index.html

» e Monde Libertaire, hebdomadaire de la Fédération anar-
chiste, 145 rue Amelot, 75011, Paris. Abonnement annuel :
350 F. Réglement a I'ordre de Publico. Cet hebdomadaire
est riche en débats, infos culturelles... Incontournable
pour entrer dans la mouvance anarchiste francaise. Sur le
site Internet de la Fédération anarchiste, on trouve toutes
les adresses des groupes fédérés, les indications d’une
multitude de feuilles de chou... Un site trés complet.
http://federation-anarchiste.org

» [tinéraires, en plus d’un agenda annuel trés bien réalisé, cette
revue édite des numéros consacrés entierement a des anar-
chistes importants (Proudhon, Reclus, Goldman, etc.). Deux
numéros : 110 F, chéque a I’ordre de : Itinéraire. Catalogue a
demander a : Itinéraire, 1 rue Emilie, 77500 Chelles.

* Réfractions, revue semestrielle de recherches et d’expres-
sions. Voir en particulier le n® 5, « Violence, contre-vio-
lence, non-violence anarchistes ».

A commander contre 80 F (chéque 2 I'ordre des Amis de
Réfractions), Les Amis de Réfractions, BP 33, 69571
Dardilly cedex. Abonnement annuel : 150 F. On retrouve




pour en savoir plus...

BOF

. ractions

5 Printemps
2000

=

Violence, o
contre-violence,
non-violence :
anarchistes

dans le collectif de rédaction de cette revue, toujours fort
bien présentée, plusieurs personnes qui étaient dans la
revue Anarchisme et non-violence, aujourd’hui disparue.

Syndicalisme libertaire : trois sites fournissent des visions
nuancées des CNT de France :

Confédération nationale du travail (francaise) : http://cnt-
f.org/

Confédération nationale du travail / Association interna-
tionale des travailleurs : http://www.cnt-ait.org/cnt-ait/

Confédération nationale du travail / 2e UR : http:
/fhome.claranet.fr/crocquant/

Choix d’autres sites Web, par ordre alphabetique :

* Agora libertaire. Ce site trés esthétique fournit des textes
en tous genres : http://altern.org/agora77

= Atelier de création libertaire. Cette maison d’édition, locali-
sée a Lyon, publie des ouvrages sur I’anarchisme. On peut y
commander de nombreux livres, difficilement trouvables
dans les librairies. http://www.multimania.com/ateliber/

e Bonaventure. « Le Web sans mestre. » Bonaventure est
une véritable école libertaire, sur I'ile d’Oléron. On trouve
sur ce site des journaux d’enfants, des idées éducatives...
http://perso.wanadoo.fr/bonaventure

e En Dehors. Des débats trés nombreux, avec des positions
précises sur 1’action directe non-violente parfois trés inté-
ressantes, et des indications précieuses sur des luttes anar-
chistes en cours. http://www.multimania.com/endehors
/index.html

« Ephéméride anarchiste. Il faut y aller pour y croire ! On y
découvre les acteurs et les actrices du mouvement libertai-
re international, avec des biographies bien faites.
http://perso.club-internet.fr/ytak/

 Athénée Albert Camus. On y parle de Camus et de ses liens
avec les idées anarchistes. http://www .anarchie.net/aac

» Radio-Libertaire. « La Voix sans Dieu, sans maitre, ni
publicité », 89,4 MHz. Tous les programmes y sont
annoncés. Cette radio ne peut s’écouter qu’en région pari-
sienne. http://federation-anarchiste.org/rl/index.html

E.V.

1) Pour en découvrir plus, lire, 2 la fin de I'« Agenda 2001 » de [tinéraire,
1 bis rue Emilie, 77500 Chelles, le petit catalogue des ressources
anarchistes sur la toile.




INFOS DISPARATES

1) Au sujet de ce numeéro, « Anarchisme, non-violence,
quelle synergie ? »

» Le Comité de rédaction a conscience de n'avoir qu'effleurer le
sujet annoncé, vu sa richesse et sa complexité. Nous pou-
vons penser toutefois que ce numéro d'ANV va faire date.

* Nous avons été particulierement sensibles a I'accueil sympa-
thique que plusieurs anarchistes ont réservé au projet de ce
numéro, tant a Paris, Marseille ou Bruxelles.

* Nous avons été surpris de découvrir des aspects hors du
commun, comme par exemple, la mention, sur nombre de
brochures et publications, 'autorisation de reproduire gratuite-
ment des textes. Pas de copyright ! La mouvance anarchiste
ne se veut pas propriétaire de ses débats et idées | Rien a
voir avec la plupart des maisons d'éditions qui font payer des
droits de reproduction.

» || existe dans la mouvance anarchiste des écrivains de talent.
La langue frangaise est trés souvent maniée avec godt. Il
existe des feuilles de chou o la hargne est de rigueur, c'est
vrai que nous ne nous y sommes pas attardés.

* Les anarchistes ont une passion pour lhistoire de leurs mou-
vements. On peut néanmoins se demander si certains ne sont
pas plus tournés vers le passé que vers le futur.

2) Au sujet d’ANV :

Profitons-en pour mentionner des faces jamais mentionnées des
abonnés a ANV. Environ deux enveloppes sur dix concernant
les réabonnements ont une étiquette post-it avec 'adresse de
I'envoyeur : ces étiquettes indiquent que les abonnés sont soli-
daires des actions d’Amnesty International, Aides, Acat,
Unicef... Par ailleurs, une enveloppe sur vingt est une envelop-
pe réutilisée, cela fait toujours une économie de papier qui se
retrouve ainsi recyclé.

Fin janvier, chague abonné va recevoir un courrier. Il s'agit d'un
appel a souscription. ANV a cruellement besoin de 80 000 F
pour continuer & se développer, réaliser divers projets, mais
aussi pour assumer les surcofits qu'occasionne actuellement le
routage. La Poste n'arréte pas d'augmenter ses tarifs pour
I'envoi de publications comme ANV. Comme les petits ruisseaux
font les grands fleuves, chaque don sera précieux. Que les diffi-
cultés financiéres d’ANV n'empéchent pas les abonnés qui
payent le tarif « Petit budget » de demeurer abonnés. Nous pré-
férons les avoir comme abonnés que de les perdre. Nous remer-
cions d'avance les personnes qui pourront répondre a cette
souscription, combien nécessaire.

Xavier BEKAERT

Anarchisme, violence, non-violence
Ed. du Monde Libertaire (Paris)/Ed.
Alternative Libertaire (Bruxelles),48 p.,
2000, 20 F. Cette brochure peut étre
commandée 2 la Librairie libertaire,

145 rue Amelot, 75011 Paris.

Ce[le petite anthologie de la révo-
lution non-violente chez les principaux
précurseurs et théoriciens de I’anarchis-
me constitue 4 elle seule un événement.
Qu’ont a se dire anarchie et non-violen-

ce 1'une a I'autre ? Cet écrit montre
bien, avec ses analyses et sa succession
de biographies, que la mouvance anar-
chiste a toujours été complexe. Il n’en
demeure pas moins que si des anar-
chistes pronent diversement la violence
insurrectionnelle (Stirner, Bakounine,
Kropotkine...), d’autres la rejettent
(Tolstoi, Godwin, Proudhon...).

Pour 1’auteur, seule la non-violence
peut permettre 2 I’anarchisme de ne
pas trahir ses idéaux de liberté. L.’anar-

chisme non-violent rejette « la violence
comme moyen de transformation socia-
le ; les moyens utilisés dans le présent
devant étre capables de fournir dés
maintenant une alternative au mode de
fonctionnement étatique et autoritaire,
basé sur 'usage de la violence comme
prétendu remede social » (p. 43).

Cette brochure est vraiment a
mettre dans toutes les mains.

Francois VAILLANT




nous avons lu...

Actualité de Panarchisme

n® 123-124 de la revue L'Homme et la
société, Paris, L’Harmattan, 1997, 208 p.
Plus de seize auteurs, dont plu-
sieurs universitaires, interviennent dans
cet ouvrage, comme par exemple René
Loureau sur 1’éducation libertaire,
Colin Ward sur 1’anarchisme au XXlIe
sieécle, Pierre Ansart sur Proudhon a

travers le temps, Nicole Beaurain sur

les femmes et I’anarchisme...

La pensée anarchiste propose un
mode d’organisation sociale alternative,
ol I’Etat centralisateur serait remplacé
par une démocratie directe engageant la
participation et les responsabilités de
tous, organisé sur le principe du fédéra-
lisme. Les anarchistes seront-ils les
¢ternels perdants de 1’histoire ou sont-
ils déja les précurseurs d’un monde
enfin plus humain ? Cet ouvrage
n’aborde pas la problématique violen-
ce/non-violence, mais il permet d’abor-
der trés correctement des aspects cen-
traux de la pensée anarchiste. F. V.

Jean-Pierre BONAFE-SCHMITT
La médiation scolaire par les éléves
E.S.F., 2000, 212 p,, 139 F

L’auteur est bien connu pour ses
multiples travaux concernant la média-
tion dont il fut I'un des précurseurs en
France. A travers cet ouvrage, ce cher-
cheur du CNRS livre les résultats
d’une recherche-action menée pendant
deux ans dans des établissements sco-
laires de la région lyonnaise, ol il a
mis en place des médiations scolaires
dans trois zones d’éducation prioritaire,
oll la violence était monnaie courante.

Constatant que le systéeme scolaire
est inapte a réguler actuellement les
conflits comportementaux qui le
secouent de plus en plus, Bonafé-
Schmitt indique, en ayant recours sou-

vent a la sociologie de terrain, que la
médiation scolaire par les éléves se
fonde sur une rationalité communica-
tionnelle, et non instrumentale comme
le sont encore les modes traditionnels
de régulation a I’école.

La médiation par les éleves apprend
a ceux-ci un mode de résolution des
conflits dont ils mesurent rapidement
’intérét et la pertinence. Elle vise a
faire de 1’école un lieu de socialisation
et un lieu de production d’identité qui
doit étre pris en compte dans 1’actuelle
nécessaire reconstitution du lien social.
Pour ’auteur, introduire la médiation
par les éleves a 1’école constitue un
phénomeéne qui releve d’une « contre-
culture », tant il est vrai que I’institu-
tion scolaire est encore bien timorée
quand on parle de communication et de
confiance a y promouvoir. F. V.

Jean-Jacques PERENNES
Pierre Claverie,

un Algérien par alliance
Paris, Cerf, 2000, 396 p., 140 F.

Dominicuin. puis évéque d’Oran,
Pierre Claverie est assassiné en aofit
1996 en Algérie, avec I’'un de ses amis
musulmans. Cette passionnante biogra-
phie a pu voir le jour grice a un autre
dominicain, Jean-Jacques Pérenngs,

———



nous avons lu...

69

JfJEIIl-JvaueS Pl';".l'ennés

W

Pierre Claverie
Un Algérien
par alliance

cerf'

ayant aussi longtemps vécu en Algérie,
mais actuellement chercheur a I’Institut
d’études orientales du Caire.

Ce livre se lit comme un roman
d’amour. L on y revit I’histoire qui a
secoué la France et I’ Algérie depuis
des décennies, avec ses drames et ses
passions haineuses, mais ol continue a
s’exercer, il faut le souligner, tant de
bonté. Pierre Claverie est né en
Algérie, dans un milieu protégé. Face
aux grands choix de I’existence, il
décide d’entrer chez les dominicains.
Cet Ordre religieux lui fait découvrir le
monde. .. Quand il doit retourner soldat
en Algérie, il n’accepte aucune violen-
ce, d’oll qu’elle vienne.

Il revient en Algérie, une fois indé-
pendante. Et commence toute une suite
de conversions. A 1’égard des musul-
mans, il €crit que « le dialogue est une
ceuvre sans cesse a reprendre : [ui seul
nous permet de désarmer le fanatisme,
en bous et chez l'autre... Nous allons
lIl'J-'rCJE'i'.f'.&'.l‘l‘!“'I.‘J"(’. (,’H.S“(HH!)!’(:’ celle aveniure,
laissant Dieu conduire notre pelerina-
ge » (p. 157). Il accepte de quitter
I’Ordre des Fréres Précheurs pour étre
ordonné évéque d’Oran en 1081.
Quand il célebre sa premiére messe a la
cathédrale d’Oran, 1’assemblée 1’accla-
me, « pieds-noirs restés au pays,
coopérants récemment arrives, tra-
vailleurs polonais, brésiliens..., maos
peu d’Algériens » (p. 155). Apres avoir
été ldchement assassiné, le ler aoiit
1996, c’est une foule immense qui
envahit la cathédrale pour les ses funé-
railles. Les Algériens musulmans sont
majoritaires. Tout est dit 1a dans ce
signe qui ne trompe pas.

Pierre Claverie, a la différence des
moines de Tibhirine qu’il connaissait
bien, ne jamais prononcé explicite-
ment pour la non-violence. Sa vie
comme sa mort en manifeste cepen-
dant toute la porté. L’intérét de ce
livre, fort bien écrit — on s’y embéte
jamais — est de plonger le lecteur au
ceceur d’une vie spirituelle et politique
parsemée de combats et d’espérance, a
la senteur de la fraternité méditerra-
néenne tant attendue. F. V.

Bernard RAVENEL

Vers une sécurité commune

en Méditerranée

Les études de Damocles, Lyon,

octobre 2000, 112 pages.

A commander au CDRPC, 187, montée de
Choulans, 69005 Lyon contre un chéque de
72 F a I’ordre du CDRPC (port compris)

C(mfroméc a une détérioration de
la situation économico-sociale sur sa
rive sud, 1'Union européenne ne
s’interroge pourtant pas sur les causes
profondes de son échec et préfere s’en
remettre 2 une logique militaro-répres-
sive (c¢f. la création d’'une force
d’action rapide de 60 000 hommes &
I’horizon 2003 en lieu et place d’une
véritable politique de prévention des
conflits, par exemple...).

Certes, la Méditerranée n’est pas
un espace homogeéne, ni en termes éco-
nomiques, ni culturels, ni politiques ou
militaires. Mais I’imbrication des pro-
blématiques (économiques, sociales,
écologiques, humaines) nous pousse a
inventer une sécurité de proximité,
évitant toute logique de confrontation
avec les voisins.

Cela nécessite en premier la démili-
tarisation progressive de la politique
actuelle de sécurité et le renforcement
des aspects non militaires de celle-ci.
Un enjeu majeur non seulement pour
les politiques mais également pour la
société civile, comme le montre
Bernard Ravenel dans cet ouvrage.

Xavier Robert




AL TERNATIVE
NON VIOLENTES

. -Piq
iars, recherches, documents . Se}on UOtre Cho
doss s’ur la non-violence Leque dANv .
Non-violente des Cortits IRNC) - h vous en remer(:;é'l -
S . & afeure{mement .

ANV edfre un ,rof; dep!:ant qw presenre Ia revue, md:que !es numeros dfspomb es er propose un abonnemenr
Aidez-»nous a le d|stnbuer ! - . .

Offrez le numero d ‘Alternatives non-vnolentes que vous venez
de lire sur “Anarchisme, non-violence, quelle synergie ?”

1 exemplaire : 60 F au lieu de 74 F.
3 exemplaires : 160 F au lieu de 243 F.
5 exemplaires : 270 F au lieu de 345 F.

Tous ces tarifs s'entendent port compris.

A retourner 2 ANV, B.P. 27, 13122 Ventabren

PRlx

REDUIrs

e e e e S T e S e e R e e = B e ] e i e
o) P e B e e S i e s R ONOMIE I . e e o e e o Sy
L e o R L e S e
T N TTe T ] e N R e = el ST s U [y VMl s s s e e

Je commande ... exemplaire(s) du n° 117 d’ANV pour le prix de ...
Envoyez-moi gratuitement ......... exemplaires du dépliant de présentation d’ANV

Joindre le cheque a la commande, a I'ordre de ANV.

-
1
1
I
1
1
1
1
]
1
]
]
1
1
1
1
1
]
1
I
1
1
1
]
]
1
1
1
1
1
]
i
1
"



Fin janvier, chaque\
abonné recevra un courrier, un
appel @ souscription. Merci d’avance

a ceux qui pourront
participer de leurs deniers

pour qu’ANV trouve |
rapidement 80 000 francs, ||
nécessaires pour payer |
des dettes et aussfy

développer.

\\‘_‘—\._

B ——

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

aenvoyera:A.N.V.
BB 2y
13122 Ventabren

AR OSRe  m Gn ana RRR

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
a partir du nUmMeEro ...............

Je commande.............. dépliants de présentation de la revue
(gratuits).

Tarif ordinaire : 199 FF. (30,34 euros)
Soutien : 300 FE. (45,73 euros)

Petit budget : 149 FF. (22,72 euros)
l::t ranger @ 260 FF. (39,63 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi a
maintenir le tarif “petit budget™ assez bas, pour que person-
ne ne soit empéché de nous lire pour raison financiere... Un
immense merci.




Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 10 FF de port

envoi de 2 numeros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numeros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numeéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la sommede ...
a l'ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

pourraient étre intéressées par A.N.V. :

Remarque :

Voici les noms et adresses de personnes qui

| ssin e s s

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, a la difféerence de l'ironie ou de la
méchanceté. Il est depuis longtemps un instrument de résistance
a l'oppression et a la bétise. Ce numéro, abondamment illustré,
rapporte de nombreux exemples, tout en décortiquant joyeuse-
ment le phénomeéne de I'humour. A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES ? (52 F)

L'hindouisme, le judaisme, le christianisme et l'islam ont histori-
guement proné l'usage de la violence, a la difféerence du boud-
dhisme. Un tel constat, lourd de conséquences aujourd'hui, peut-
il autoriser I'évolution de certaines religions vers la non-violence ?
Lesquelles ? Avec des spécialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUERIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolu-
tion non-violente des conflits est utilisée par des “psy” pour cer-
taines thérapies. Mieux se connaitre pour mieux vivre est une
tache jamais achevée. Avec . Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon...

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE ! (52 F)

La majorité des Frangais souhaite le rétablissement de la peine
de mort. Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particu-
lisrement aux USA. Le role du christianisme et de l'islam a
I'égard de la peine capitale. Avec des textes de V. Hugo, L.
Tolstoi, A. Camus, R. Badinter...

n Ia“nature que | eﬁicé
luées. Fort utilement.

N° 103 : ATTENTION, PUBLICITE ! (58 F)

Boite aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux
d'affichage omniprésents, films interrompus..., la manipulation
publicitaire agresse subrepticement le sens et 'esprit, engen-
drant d'innombrables victimes. Histoire de la publicité. Publicité et
violence. Publicité et sexisme. Environnement dégrade...
Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis, J.-J. Ledos, M.-V.
Louis, J. Marcus-Steiff...



No

No

No

104 : LA NON-VIOLENCE DES L’ECOLE (58 F)

Incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la
vie scolaire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux
exemples de méditations et d'actions pédagogigues innovantes,
capables de restaurer une véritable relation éducative.

105 : FEMMES, FEMININ, FEMINITUDE (62 F)

Les femmes incitent de nos jours les hommes a se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les
femmes seraint-elles plus actives en non-violence que les
hommes ? Avec Elisabeth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette
Sineau, Fiammetta Venner...

106 : DERRIERE LES BARREAUX : LA VIOLENCE ! (62 F)
La prison n'éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices
sexuels, et trafics en tous genres rodent en milieu carceral.
Dépeupler les prisons, est-ce possible ? Quelles alternatives a
I'enfermement ? Avec Jean-Claude Bouvier, Martine Dumont-
Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot...

108 : LA DESOBEISSANCE CIVILE (62 F)

Ce numéro a pour ambition de faire connaitre Ia désobéissance
civile, pensée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoi,
Gandhi... jusqu'au procés Papon. Son originalité non-violente, sa
force et ses limites. Avec J.-B. Eyraud, Christian Mellon, Jean-
Marie Muller, Bernard Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo...

109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)

Les comportements humains dépendent beaucoup de I'environne-
ment culturel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une cultu-
re de non-violence pourra se développer. La violence a la télévision,
éléments du débat ; la compétition sportive mise en question ; la pro-
lifération des armes légéres en vente libre... Avec Sophie Body-
Gendrot, Michel Caillat, Stéphane Hessel, Francois Vaillant. ..

110 : VIOLENCES CONTRE LES PERSONNES AGEES

62 F(945¢)
Les maltraitances contre les personnes agées, a domicile comme
en maisons de retraite, constituent un véritable probléme de socié-
té. Vieillir peut-il avoir encore un sens aujourd’hui ? Vieilissement et
immigration. La place de I'animal de compagnie. La sexualité du
troisieme age. Fin de vie : 'apport des soins palliatifs ; debat sur
I'euthanasie volontaire.

111 : LE BOUDDHISME, UNE AUTRE SOURCE

DE LA NON-VIOLENCE - 62 F (9.45¢)
Comment le bouddhisme considére-t-il la non-violence ? N'inté-
resse-t-elle que la spiritualité et le comportement individuel, ou
incite-t-elle également & un engagement social et politique ? Le
bouddhisme irait de plus en plus dans cette direction. Analyses et
perspectives. Regards sur le Tibet, la Birmanie et le Sri Lanka.

N° 112 : LES REPRESENTATIONS DE LA VIOLENCE

N®

DANS LES MEDIAS - 62 F (9,45 ¢)

Toutes les civilisations ont produit des images, parfois violentes. De
nos jours, la télévision, les jeux vidéos et le cinéma donnent de plus
en plus a voir des spectacles de violence. Influencent-ils vraiment
notre esprit et notre comportement ? Avec Jean Collet, Laurence
Hansen-Léve, Arnaud Mercier, Marie-José Mondzain, Olivier
Mongin, Hans Schwab et Serge Tisseron.

113 : QUAND L’ENFANT SOUFFRE VIOLENCE - 64 F (9,76 ¢)
De nombreux enfants sont maltraités a notre époque. Un enfant
violenté deviendra-t-il ensuite un adulte violent ? Quelles pré-
ventions éducatives, psychologiques et médicales mettre en
place ? Présentation de I'ceuvre d'Alice Miller, suivi d'un débat
contradictoire. Avec C. De Truchis, |. Filliozat, P. Lassus,
F. Maqueda, O. Maurel, S. Missonnier, J.-M. Muller, C. Robineau
et S. Robert-Ouvray.

114 : LE DEFI DES VIOLENCES URBAINES - 64 F (976 ¢}
Plus de répression, plus d'activités sociales et méme plus de sub-
ventions ne feront jamais disparaitre les violences urbaines. C'est
avant tout en développant une coopération non-violente entre les
habitants et les institutions qu'elles doivent étre appréhendées.
Exemples et analyses. Avec P. Blanquart, B. de Villeneuve,
S. Lecrubier, E. Macé, E. Mahot, C. Rojzman et B. Seux.

115 : L’ANIMAL A-T-IL DROIT AU RESPECT ? - 64 F (976 ¢)
Jamais dans I'histoire les animaux n'ont été autant martyrisés
qu'a notre épogue : marées noires, industries pharmaceutiques,
chasse en tous genres. L'animal mérite-t-il le respect au point
de ne jamais le tuer ? Existe-t-il un lien entre la violence que les
hommes exercent entre eux et la maltraitance sur le monde ani-
mal ? Avec E. Drewermann, K. L. Matignon, T. Monod,
J.-M. Muller, B. Quelquejeu, P. Rabhi, A. Richard, F. Vanpoulle
et Y. Wehrling.

116 : PRATIQUES DU POUVOIR - 64 F (9,76 ¢)

Pouvoir et violence vont souvent de pair. |l existe pourtant des
fagons d'agir autrement en politique, dans I'entreprise, en famil-
le... Et si 'on reparlait de |'autogestion ? Avec Jean-Baptiste de
Foucauld, Etienne Godinot, Xavier Jardin, Herve Ott, Michel
Silvestre et Patrick Viveret.

117 : ANARCHISME, NON-VIOLENCE,

QUELLE SYNERGIE ? - 64 F9.76 ¢)
L'anarchisme prone la disparition de I'Etat et veut construire une
société autogérée. Ce numéro exceptionnel fait découvrir I'his-
toire des idées anarchistes, la mouvance anarchiste
d'aujourd’hui et sa confrontation a la non-violence. Avec André
Bernard, Xavier Bekaert, Brigitte Bossen, Jean-Marie Muller,
Alain Refalo, Hans Schwab, Frangois Sébastianoff, Alain
Thévenet, Jacques Toublet...

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire

n° 54826 / Dépdt légal : 48m= trimestre 2000 / Maquette : Goliards'Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Etienne




ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

BIES2T
13122 VENTABREN
Tel.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée a ['Institut

de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LR.N.C.)

COMITE D’ORIENTATION

Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Etienne GODINOT
Francois MARCHAND
Virginie MARTIN
Jean-Marie MULLER
Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO
Christian ROBINEAU
Hans SCHWAB
Jacques SEMELIN
Marléne TUININGA
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :
Christian DELORME

Rédacteur en chef :
Francois VAILLANT

-~ sommaire

La NON-VIOLENCE COLLECTIVE COMME CRITERE DES AUTRES VALEURS
Frangois SEBASTIANOFF

POUR UNE APPROCHE DE LA NON-VIOLENCE DANS L’ANARCHISME
Francois VAILLANT

NON-VIOLENCE, ANARCHIE, ANARCHISME
Hans SCHWAB

NON-VIOLENCE ET STRATEGIE REVOLUTIONNAIRE MODERNE
Jacques TOUBLET ...

REGARD SUR L’ANARCHO-SYNDICALISME
Brigitte BOSSEN ...

ANARCHISME ET NON-VIOLENCE
André BERNARD et Marcel VIAUD

Le LiviNg THEATRE
Marcel VIAUD

LA VISEE NON-VIOLENTE ET ANARCHISTE DE TOLSTOI
Alain REFALO

GANDHI ETAIT-IL ANARCHISTE ?
Jean-Marie Muller ...

A PROPOS DE SIMONE WEIL ET DE L’ACTION
DES ANARCHISTES EN ESPAGNE
Alain THEVENET

JEAN VAN LIERDE, UN REFRACTAIRE
Entretien avec Xavier BEKAERT ... N et ; 59

NoOUS AVONS LU/l s el s e

HIVER 2000/2001




