
ISSN 0223-5498

ALTERNATIVES

NON VIOLENTES

revue trimestrielle 64 F
9,76 euros



les 16, 17, 18 février 2001
le vendredi de 16h à 23h, le week-end de 9h30 à 20h

Lyon-Chassieu, Eurexpo
navettes gare Part-Dieu/Eurexpo
parking gratuit {pris en charge par l’organisateur)

l'actualité et le thème 2001
"Sortir de l’insoutenable mondialisation”
330 exposants dont 50% d'associations
50 conférences, animations et expositions
une librairie et un espace enfants

04 74 72 89 90

, TENVOYEz ce Coupon à Primev

alimentation, animaux, artisanat, enfants,
environnement, énergies renouvelables,

habillement, habitat, hygiène-santé,
jardinage bio, librairie-presse, loisirs,

mouvements non violents, mouvements

sociaux, relations nord-sud, transports.

9 rue Dumenge 69004 Lyon
ANV



oujesodule|uos
ajBuOneLeÎu!

UONEJUEWNSOP

« >» Narchie », le mot évoque dé-

sordre, irresponsabilité, violence ! L’anarchie fait peur.
Elle impliquerait une liberté individuelle débridée au

point de se transformer en oppression absolue. Quand
certains s’exclament « c’est l’anarchie ! », pour décrire

une situation extrême et menaçante, combien se sou-

viennent que l’anarchisme est avant tout un projet
d’organisation sociale alternative forgé par des ouvriers

dès la seconde moitié du XIX* siècle ? Comme d’autres

termes de notre vocabulaire sociopolitique, l’anarchis-

me est victime d’interprétations caricaturales et d’amal-

games dont les conséquences détournent l’origine.
La question posée dans ce numéro d’ANV est donc

simple : en essayant de découvrir ce qu’anarchisme
veut dire, peut-on trouver des pistes pour construire

une société qui irait vers la non-violence ? Il va donc

falloir tenter de comprendre le fameux « Ni Dieu ni

Maître », la critique radicale de l’État et les moyens

préconisés par les anarchistes pour fonder une société

basée sur la liberté responsable. S’il est vrai que les

anarchistes préconisent une société sans aucune violen-

ce, autogérée, la question des moyens violents/non-

violents qui permettrait d’y parvenir n’a jamais été

franchement tranchée.

Proudhon, Bakounine, Kropotkine, etc, n'ont pas
débattu des moyens violents ou non-violents à utiliser

pour bâtir une société anarchiste. Il n’en demeure pas

moins que la violence est venue

caricaturer toute la mouvance

anarchiste, à la fin du XIX° et au

début du XX° siècles, quand des

anarchistes sont apparus

experts en attentats contre des

représentants de l’État, en posant des bombes, aussi

bien à l’Assemblée nationale que contre des patrons et

des banques. La bande à Bonnot est certainement ici

l’emblème de l’anarchisme terroriste qui a tellement

fait trembler les bourgeois, leur permettant, du reste, de

justifier une violence de répression sans pareille. Que
l’on pense aussi à Sacco et Vanzetti, condamnés à mort

bien qu’innocents.
Or, hier comme aujourd’hui, des personnes se récla-

ment de l’anarchisme pour susciter une organisation
sociale et politique sans hiérarchie ni domination, c’est-

à-dire sans État, classes sociales, armée, bureaucratie…

Pour certaines de ces personnes, la question de la fin et

des moyens apparaît centrale. Le débat violence/non-

violence n’est donc nullement académique. Il parcourt
d’une certaine façon tout le courant anarchiste, susci-

tant des réponses variées et parfois opposées.
Alors que la quasi-totalité des mouvements poli-

tiques subordonnent les moyens à la fin, les anarchistes

non-violents considèrent que les moyens et la fin sont

indissolublement liés. Les moyens sont ici comme la

fin en devenir. Les moyens non-violents, comme la

désobéissance civile, la grève, le boycott ne sont pas
des abstractions mais des actions qui se manifestent

dans des luttes sociales. Elles annoncent le projet
social non-violent à venir.

Publié avec le-concours du Centre National du Livre



2 éditorial

Au sujet de la question de la fin et des moyens, nous

rencontrons au moins trois grandes tendances parmi les

anarchistes, avec de nombreuses variantes et inflexions,
comme les articles de ce numéro en témoignent :

e La violence est nécessaire et légitime pour se libérer
de l’oppression, sachant que la violence n’aura plus
de raison de s’exercer dans la société libérée. La
non-violence est ici considérée comme un chantage à
la conscience morale de l’adversaire, inefficace
devant la raison d’État. Cette tendance cantonne la
non-violence à l’inefficacité, ignorant probablement
tout des luttes non-violentes, lesquelles sont loin de
n’être qu’un appel à la conscience de l’adversaire

puisqu'elles cherchent d’abord à le contraindre dans
ses propres intérêts. Voir par exemple les actions de
Gandhi et de Martin Luther King.
La violence est nécessaire pour arriver à la fin anar-

chiste, quand les autres moyens n’y sont pas parve-
nus. Aux moyens de lutte sans violence, ou non-vio-
lents, ce qui est différent, peuvent être associées des
formes de luttes violentes pour que l’adversaire lâche

prise. Nous pouvons penser qu’un mélange d’actions

violentes, sans violence et non-violentes permettra
toujours à l’adversaire de faire des amalgames et de

légitimer sa répression à cause des seules violences
exercées contre lui.

Ni la violence ni les tactiques réformistes ne peuvent
permettre d’atteindre la fin anarchiste. La stratégie
de l’action non-violente, par ses effets de contrainte,
respectant toute vie humaine, est à même de rendre
cohérente la fin visée et les moyens utilisés. Cette

stratégie inventive ne demande qu’à être développée
pour dynamiser le mouvement anarchiste.

Pour vous dire la vérité, aucun membre du Comité
d’orientation d’ANV ne se réclame de l’anarchisme !
L'idée de ce numéro a fait l’objet d’un joyeux débat

contradictoire entre nous. Si nous nous y sommes lan-

cés, c’est aussi pour y voir plus clair nous-mêmes.

Trois phénomènes nous ont finalement incités à étudier
la question d’une éventuelle synergie entre non-violen-
ce et anarchie. Il a existé une revue Anarchisme et non-

violence autour des années 1970. Plusieurs d’entre
nous l’ont connue. C’était done avant la création
d’Alternatives Non-Violentes, de Non-Violence

Actualité, du Mouvement pour une alternative non-vio-
lente (MAN)... Puis un groupe d’anarchistes a édité au

printemps 2000 un numéro de la revue Réfractions
intitulé « Violence , contre-violence, non-violence,
anarchistes », absolument passionnant pour notre sujet.
Et troisièmement, un jeune anarchiste belge a rédigé
début 2000 une étude : Anarchisme, violence, non-vio-

lence. Tout cela nous a donc décidés à questionner
l’anarchisme, et c’est vrai que nous sommes allés de

découvertes en découvertes, loin des préjugés que
l’anarchisme imprime dans les têtes, sous l’emprise de
la pensée unique.

Ce numéro d’ANV a bien des limites. Non seule-
ment il n’épuise pas le sujet annoncé, mais il ne fait

parfois qu’effleurer des points essentiels de la pensée
anarchiste (le fédéralisme, l’éducation libertaire, etc.).
Les nombreuses références bibliographiques permet-
tront toutefois au lecteur de poursuivre des recherches.
En restant centré sur la question violence/non-violen-

ce, ce numéro d’ANV répond bien toutefois à la voca-

tion de notre revue. Mais qu’est-ce qu’il a pu nous

faire transpirer !

François VAILLANT



L non-violence
collective comme

critère des autres

valeurs

ANV reproduit ici un extrait de l’article intitulé « Ni magie
ni violence, deux paris pour une autre civilisation », paru
dans la revue Réfractions, n° 5 (printemps 2000), dispo-
nible contre 80 F, en écrivant à : Les amis de Réfractions,
BP 33, 69571 Dardilly Cedex. Chèque à l’ordre de : Les

amis de Réfractions.

* Agrégé, assistant à la Sorbonne de 1966 à 1971, a

volontairement fait une carrière universitaire à l’envers pour
militer à la base et enseigner… dans le Cantal. Diverses

publications pédagogiques et, en tant que chercheur, plusieurs
articles sur les systèmes d’écriture dans La Linguistique, revue de
la Société internationale de linguistique fonctionnelle.

ourquoi la non-

violence n’est

pas, pour cer-

tains anarchistes, une

valeur parmi les
autres, mais le critère
de toutes les autres ?

La réflexion éthique déve-

loppée ci-dessous relève d’une

non-violence anarchiste qui
écarte à la fois tout recours, même ultime, à la violence col-

lective et toute affirmation métaphysique (Dieu, l’Être,
l’Essentiel, l'Homme, la Personne, la Liberté, etc.). Une

telle orientation peut être située entre celle de Lanza del

Vasto et celle des anars non-violents du groupe
« Anarchisme et Non-Violence ».

Notre hiérarchie de valeurs n’est pas celle des huma-

nistes. Refuser que la fin justifie les moyens, c’est lutter le

dos au mur. Nous n’avons de refuge dans aucune « valeur

supérieure ». La non-violence n’est pas pour nous une

valeur parmi les autres, mais le critère de toutes les autres

(sauf l’objectivité scientifique, qui est d’un autre ordre) : la

non-violence ne définit aucun projet de société (sinon « en

creux », comme dit André Bernard), mais elle évalue tout

projet d’après les moyens utilisés pour l’atteindre. C’est seu-

lement par là qu’on enlèvera aux marchands d’illusions poli-
tiques et autres manieurs de grands mots leur crédibilité.
Nous évaluons les politiques militaires, économiques, scien-

tifiques, culturelles, etc., non seulement à partir des fins pro-
clamées, mais à partir des moyens préconisés et pratiqués
dans ces actions. Nous ne cédons pas au chantage fondé sur

la défense des droits de l'Homme. Nous ne participons pas,
et n’avons aucun aval à donner, aux opérations engagées par



françois sébastianoff

les gouvernements démocratiques, au nom de l’éthique de

responsabilité, pour « arbitrer » en Afrique et dans le Golfe,
défendre les droits de l’Homme dans les Balkans ou répri-
mer la délinquance dans les banlieues, alors que ces mêmes

gouvernements, et les lobbies qui en tirent les ficelles, sont

fondamentalement responsables de situations qu’ils dénon-

cent seulement quand elles sont devenues « sans issue autre

qu’une intervention armée ». Cette responsabilité tient bien

sûr aux ventes d’armes, mais aussi aux politiques écono-

miques, à la justice à deux vitesses, à la rétention d’informa-

tions, aux conditionnements les plus profonds, à toutes les

violences liées aux structures de domination. Nous prenons
acte des opérations de police, mondiale ou locale, comme de

faits dont nous comprenons la cohérence (celle d’un cercle

vicieux). Nous ne nous mettons jamais à la place des domi-

nants, nous les laissons gérer la violence réelle (et non méta-

physique), c’est-à-dire essentiellement leur violence et ses

effets négatifs. Nous ne sommes ni un parti, décideur ou

complice, qui vise à garder le pouvoir ou à le prendre, ni des

conseillers du Prince, qui se placent à son point de vue, ni

des sujets, qui endossent les responsabilités de leurs maîtres,
ni une organisation humanitaire, qui éteint les feux allumés

par des pompiers pyromanes. Le sens de notre lutte est :

Dominés de tous les pays, unissez-vous. Nous ne sommes

solidaires que des dominés, dans quelque camp qu’ils soient.

Eu égard à l’ignorance générale de nos déterminismes,
nous ne faisons la morale à personne, et d’abord pas à ceux

qui ont recours à la contre-violence, qu’ils soient directement

engagés dans un combat de libération ou que, du fait de leur

situation géographique ou sociale, ils luttent seulement par
solidarité. Pas question non plus de nier l’efficacité relative
des luttes humanistes, dans la mesure où elles s’attaquent
effectivement, « en aval », aux causes particulières des vio-

lences, et cela même quand elles recourent à des interven-
tions armées. Je n’oublie pas non plus que nous comptons
objectivement sur la démocratie quand elle existe, et que
nous sommes objectivement responsables du maintien de la

domination, même malgré nous, de façon indirecte et limitée,
par nos impôts, par notre activité professionnelle, par notre

consommation, etc. Quand le rapport de force nous paraît
impossible à inverser de façon non-violente, que faire ? Fuir,



CD
CH
LA
(NA

la non-violence collective comme critère des autres valeurs 5

utiliser la violence ou la subir provisoirement ? À chacun

d’en décider : nous faisons ce que nous pouvons, sachant

que, dans les trois cas, nous sommes en échec (nous n'avons

pas rompu le cercle vicieux), mais aussi que nous n’entrete-

nons aucune complicité éthique avec les dominants. Ce sont

eux qui ont besoin de la violence, donc de la légitimer, de

multiplier les distinctions à géométrie variable entre idéal et

réalités, éthique de conviction et éthique de responsabilité, et,
à l’intérieur de celle-ci, entre violences illégales et violences

légales, illégitimes et légitimes, non éthiquement nécessaires
et éthiquement nécessaires, inacceptables et acceptables ;

entre terrorisme et résistance, crimes contre l’humanité et

nécessités de la guerre, génocide et répression, etc. Nous

refusons aussi leur misérable chantage à la lâcheté. C’est

nous qui posons nos choix, dont nous savons la relativité.

Quand nous ne suivons pas nos hypothèses éthiques, nous

n’avons pas besoin d’excuses, parce que nous ne sommes ni

responsables ni coupables devant aucune instance supérieure.
Nous ne justifions aucune violence, même la nôtre. Nous ne

connaissons de nécessité que celle de nos déterminismes ;

nous ne reconnaissons aucune nécessité métaphysique sus-

ceptible de transformer nos choix en impératifs catégoriques.
Ni mystiques ni laxistes : simplement objectifs dans nos

constats d’échec. Dans la mesure où nous nous sentons soli-

daires des victimes et victimes nous-mêmes, nous avons

conscience de participer insuffisamment aux luttes non-vio-

lentes, le créneau que nous avons choisi, mais nous ne culpa-
bilisons pas pour notre refus de gérer la violence.

Nous savons qu’il y aura des victimes. Nous sommes

dans la situation typique des objecteurs, décidant de com-

mencer à rompre le cercle vicieux de la violence et de la

contre-violence, donc aussi celui du chantage à la défense

des droits de l'Homme, pariant qu’il y aura de plus en plus
de gens, dans tous les camps, dans tous les pays, à se placer
au point de vue de l’efficacité pour le grand groupe humain,
c’est-à-dire à viser d’en finir avec la domination (soyons
réalistes : proposons-nous l’impossible).

Nous nous plaçons au point de vue du grand groupe à

propos de la non-violence comme à propos de l’objectivité.
Les individus actuels n’ont aucune chance de voir la fin de

la domination ; mais, à l’aube de la mondialisation, il n’est

pas déraisonnable de supposer qu’au total, le pari sur la non-

violence objective, c’est-à-dire sur une non-violence qui
s’attaque, « en amont », à la cause générale des violences, à

la domination dans son principe, fera moins de victimes que
les éternels compromis avec celle-ci. Il ne faut pas focaliser

sur les oppositions frontales, bien qu’elles soient inévitables.

C’est seulement au pire que nous pensons être plus utiles en

mourant dans une action non-violente que les armes à la

main. En fait, comme la violence des humanistes essaie

d’éviter l’ultime recours à la force armée, la non-violence

essaie d’éviter l’ultime sacrifice de la vie; depuis le simple
boycott jusqu’au sit-in face aux mitrailleuses, il existe une

gradation dans les actions non-violentes. +

elon Paul Eltzbacher*, les fondateurs des principaux
courants de la pensée anarchiste (ou du moins anti-

étatique) sont en ordre alphabétique : Michel

Bakounine, William Godwin, Pierre Kropotkine, Pierre-

Joseph Proudhon, Max Stirner, Benjamin Tucker et Léon

Tolstoï. Tous ces penseurs ont comme point commun le

rejet actuel de la légitimité de l’État, et la négation de son

existence pour l’avenir prochain de la société.

Choix de la terminologie et du classement des anarchistes
Xavier BEKAERT*

Les différents courants de l’anarchisme peuvent être

classés de bien des manières. Le critère le plus couram-

ment utilisé (pour des raisons historiques, liées à l’évolution

des idées socialistes), est /e rapport à la propriété”. Une

autre possibilité est de les classer suivant leurs idées sur /a

réalisation de la disparition de l’État®. Certains courants,
ceux de Godwin et Proudhon, peuvent être considérés
comme réformistes en ce sens qu’ils prévoient la transition



xavier bekaert

de la société actuelle à la société préconisée sans violation
du droit établi*. Les autres sont révolutionnaires et pré-
voient la transition par violation du droit en vigueur”.

L’anarchisme révolutionnaire quant à lui, se subdivise en

deux: le courant insurrectionnel de Bakounine, Kropotkine,
Stirner, en principe violent, considère que la société future
accouchera d’un soulèvement populaire qui sera tôt ou tard
amené à s’armer pour attaquer ou se défendre contre la
force de l’État ; et le courant rénitent (= qui refuse, qui résis-

te) de Tolstoï, Tucker, en principe non-violent ou qui tend
vers la non-violence comme méthodes.

On peut maintenant classer les courants anarchistes sui-

vant /e choix ou le rejet de l’utilisation de la violence pour
réaliser la disparition de l’État : il y a donc un courant violent
et un courant non-violent. Choisir la violence contre l’État
viole toujours le droit établi (par l’État), le courant violent est

donc toujours révolutionnaire ; en fait, le courant
« violent » s’identifie avec le courant insurrectionnel. Le cou-

rant non-violent se divise quant à lui en réformiste et rénitent.
C’est le mode de classement adopté ici. Cette terminologie
doit néanmoins être précisée sur deux points :

1°) puisque le projet anarchiste est l’élimination de la

domination, de la violence, des rapports sociaux, il est mal
venu de parler d’anarchisme violent, c’est pourquoi le

terme d’anarchisme insurrectionnel (avec lequel il s’identi-

fie) a été retenu, terme empreint de moins d’ambiguïtés et

de connotation moins négative.
2°) le courant non-violent devrait en toute rigueur

s'appeler courant pacifique, ou sans violence. En effet,
l’anarchisme réformiste qui en fait partie, admet le droit éta-

bli, il ne rejette donc pas entièrement la violence actuelle
de l’État ni ne lui résiste complètement, il ne la rejette que
pour la société future. À strictement parler, le réformisme
ne peut dès lors être considéré comme non-violent. Seul

l’anarchisme rénitent partage avec la non-violence sa

réflexion générale sur l’emploi de la violence et la nature du

pouvoir. Plus encore, les moyens d’action du courant réni-
tent sont ceux de la non-violence (c’est-à-dire la désobéis-
sance civile, le refus d’obéir, etc.). Néanmoins, quoique
partiellement inexact, c’est le terme d’anarchisme non-vio-
lent qui a été retenu dans la brochure pour désigner les
courants réformiste et rénitent. +

TABLEAU RÉCAPITULATIF DU MODE DE CLASSEMENT ADOPTÉ

Rapport au droit établi Révolutionnaire Réformiste

Rapport à la violence | Insurrectionnel Non-violent

Courants principaux Insurrectionnel Rénitent Réformiste

Fondateurs Stirner, Bakounine, — Tolstoi, Godwin,
Kropotkine Tucker Proudhon

1) L’anarchisme, V. Giard & E. Brière, Paris, 1902.

2) On divise alors généralement les différents courants de l’anarchisme en

individualisme [= propriété individuelle de tous les biens ; ex : Stirner,
Tucker)], mutualisme [= système d’échange et d’entraide mutuelle censé

remplacer le capitalisme ; ex : Proudhon], collectivisme [= propriété
collective, mais non étatique évidemment des moyens de production ; ex :

Bakounine], et communisme [= abolition totale de la propriété privée, ex :

Kropotkine]. Les trois derniers courants sont évidemment rattachés au

socialisme. L’anarcho-communisme (ce terme devant être pris dans un sens

large) est historiquement majoritaire dans le mouvement anarchiste.

3) Le choix de cette classification, orientée vers le choix des moyens, se

justifie par l’idée que l’anarchisme est d’avantage une méthodologie (c’est-à-
dire une réflexion générale sur la fin et les moyens aboutissant à une

technique d’action. La non-violence est donc un autre exemple de

méthodologie.) qu’une idéologie (c’est-à-dire en théorie, un système
d'interprétation du monde associé à un corps de valeurs. Hélas en pratique,
la nature de l'idéologie se révèle bien trop souvent n'être qu’un discours au

service de ceux qui détiennent le pouvoir ou ceux qui ambitionnent d’y
accéder, ce que l’anarchisme ne peut certainement pas être puisqu'il ne vise

pas à s’emparer et transformer les structures de pouvoir, mais à les abolir).
4) Il faut préciser cette terminologie d’anarchisme réformiste car elle ne doit

pas être mal interprétée. Il est assez évident que ce réformisme est à

distinguer du réformisme au sens usuel. L’anarchisme réformiste n’a jamais
préconisé la participation au pouvoir central, tout au plus au niveau de la
commune (suivant les principes fédéralistes du mouvement libertaire) ; il a

même souvent été radicalement abstentionniste. I! ne faudrait pas non plus
confondre réformisme et évo/utionnisme. Tous les deux ont pour projet la
transformation progressive de la société, mais le premier respecte
obligatoirement le droit établi, ce qui n’est pas le cas du second. De nombreux
anarchistes appartenant au courant révolutionnaire n’ignoraient nullement que
la transformation de la société ne peut qu’être un phénomène progressif,
pouvant connaître des accélérations (les révolutions), des stagnations voire
des régressions (la réaction) ; la divergence fondamentale réside en ce qu’il
considère que la violation du droit actuel est nécessaire pour mettre fin aux

structures de domination actuelles, puisque ce sont elles qui contrôlent ces

structures juridiques et qui revendiquent le monopole de la légitimité.
5) CF. L'anarchisme, pp. 388-390.

6) /dem, p. 390.

*Auteur de l’anthologie Anarchisme, violence et non-violence, éd. Du

Monde Libertaire - Alternative Libertaire, Paris - Bruxelles, 48 p., 2000.



Dir une approche
de la non-violence
dans l’anarchisme

FRANÇOIS VAILLANT*

(photo prise en 1960)

*Cadre éducatif, auteur de La non-violence, essai de morale
fondamentale, Paris, Cerf, 1990 ; La non-violence dans l’Evangile,
Paris, Ed. Ouvrières, 1991.

uisque des
anarchistes se

réclament de la
non-violence, il
convient d’évaluer la
rencontre de l’anar-
chisme et de la non-

violence.

Avant de se demander s’il existe une synergie entre la

non-violence et l’anarchie, précisons quelques points suc-

cinctement :

Il n’existe pas de père fondateur de l’anarchisme, comme

par exemple Freud pour la psychanalyse ou Marx pour le

marxisme. Si Proudhon et Bakounine font partie des premiers
théoriciens de l’anarchisme, il en existe beaucoup d’autres.

e C’est en 1840 que le mot « anarchie » a été utilisé pour la

première fois par Proudhon. L’anarchisme s’est développé au

cœur des luttes sociales et politiques du XIX° siècle : la révo-

lution de 1848, les Canuts de Lyon, la Commune de 1870.

e Le socialisme est une doctrine apparue au XIX° siècle. Ses

partisans se sont regroupés dans la Première internationale.

Des querelles innombrables ont alors opposé les partisans
d’un socialisme antiautoritaire, avec les anarchistes, aux par-
tisans du socialisme autoritaire, avec Marx et ses amis. Cette

lutte aboutit à une scission au sein de l’Internationale, au

congrès de La Haye de 1872, scission voulue par Marx, qui
fit exclure de l’Internationale Bakounine et ses partisans.
e Les marxistes-léninistes ont acquis le pouvoir en Russie, au

cours de la violente révolution d’octobre 1917. Les anar-

chistes estiment que les malheurs du communisme étaient

annoncés, puisque les marxistes-léninistes n’ont jamais voulu

supprimer l’État. Ils en ont au contraire renforcé le pouvoir.



françois vaillant

* Les anarchistes français accusent le Parti communiste
(PCF) d’avoir trahi les ouvriers, en les trompant sur les
pseudo-bienfaits du socialisme étatique. La culture politique
développée par le PCF, ses intellectuels et la gauche tradi-
tionnelle continue de jeter aux orties la pensée anarchiste,
qui continue donc d’être occultée ou ridiculisée.
° Il existe différents courants de pensée se réclamant de
l’anarchisme. Comme il n’y a pas de référence doctrinale

unique, il est juste de dire qu’il existe plusieurs tendances
différentes au sein de la mouvance se réclamant de l’anar-
chisme. On parle de l’anarchisme individualisme, du com-

munisme libertaire et de l’anarcho-syndicaliste. Chacun de
ces courants est lui-même traversé par de multiples sensibi-
lités : l’anarcho-pacifisme, le néomalthusianisme, la libre
pensée, l’anarcho-féminisme, le catholicisme anarchique
aux USA, etc. Mais tous ces courants ont en commun la
volonté de construire une société sans État, autogérée.
+ La mouvance anarchiste est un lieu où l’on débat énormé-
ment, laissant la place aux opinions les plus diverses. On

peut même se demander s’il existe une autre mouvance poli-
tique où les débats sont aussi nombreux et variés. Les anar-

chistes n’aiment pas le vote, même au sein de leurs organi-
sations. Le consensus est le plus souvent recherché.
* « Anarchiste » et « libertaire » peuvent être considérés
comme des termes équivalents, mais certains anarchistes
estiment qu’« anarchiste » désigne celui qui est engagé dans
le combat politique, alors que « libertaire » désigne d’abord
celui qui revendique l’exercice de certaines libertés, les-
quelles n’ont parfois rien à voir avec un engagement poli-
tique. On peut avoir des idées libertaires, « avec un cœur à
gauche et son portefeuille à droite ».

+ L'anarchie n’est pas une doctrine prônant le désordre, le
chaos, le n'importe quoi. Elle se traduit par une façon non

autoritaire de penser le réel. Ce n’est pas un hasard si des
anarchistes continuent à faire valoir l’autogestion. Les anar-

chistes ont participé par le passé à de nombreuses réalisa-
tions sociales et syndicales : le système mutualiste, les
coopératives, le fédéralisme, les Bourses du travail, l’enga-
gement syndical, etc. Ils les font toujours valoir comme
étant des bases de la société anarchiste à venir.

+ La pensée anarchiste n’appartient pas au passé. D’innom-
brables organisations anarchistes existent actuellement en

Europe, mais aussi dans les pays de l’Est, en Russie, aux

USA, en Amérique latine…
© Au regard de la littérature anarchiste, il est patent que les
actions et la pensée de Gandhi n’ont jamais suscité beau-

coup d’intérêt, on pourrait même dire aucun. Est-ce à cause

de ses croyances religieuses ? On peut également penser que
les anarchistes ont tellement eu de fil à retordre avec les
marxistes-léninistes et les trotskystes, qu’ils n’ont jamais
réussi à s’intéresser aux luttes de Gandhi.

Contre l’État

D ans sa première démarche, l’anarchisme est une contes-

tation de la violence de l’État, qui menace toujours
d’asservir et d’écraser la personne. Au nom de la liberté
individuelle, l’anarchisme dénonce l’ordre, et refuse toutes
les justifications qui cherchent à établir la légitimité des

Pourquoi être contre l’État ?
ous repoussons aussi l’État, quelle qu’en soit la
forme. Qu’entendons-nous par ce mot ? Car trop
de gens confondent encore l’État et la société,

oubliant que la société a existé sans État pendant des
millénaires, et que, dans notre civilisation occidentale, il
ne remonte qu’au seizième siècle.

L’État est l’armature politique, autoritaire et bureaucra-
tique qui se forme dans la société sous prétexte de la diri-
ger et qui, sous son apparente utilité, joue le rôle du lierre
agrippé au chêne. Tout au long de l’histoire, il s’est formé
par la force. Son origine est guerrière, comme l’est toute

origine dynastique.

Lu dans L'indispensable révolution de Gaston Leval, Paris,
Ed. du Libertaire, 1948, p. 181.



pour une approche de la non-violence dans l'anarchisme 9

forces de coercition auxquelles l’État a recours pour assurer

sa propre conservation. En même temps que l’aliénation

économique, l’anarchisme dénonce l’aliénation politique et

veut s’efforcer d’en détruire les causes.

Dans cette perspective, la révolution sociale doit viser en

même temps la distribution de la richesse et la distribution

du pouvoir, afin que chacun puisse devenir véritablement

libre et responsable au sein d’une société solidaire. C’est

pourquoi les anarchistes proposent le schéma d’une société

organisée, non pas de haut en bas comme c’est le cas dans

une société gouvernée par un État souverain, mais de bas en

haut, de telle sorte que, par-delà la nécessaire diversité des

fonctions, il y ait une réelle égalité des responsabilités entre

tous les citoyens.
Tout projet d’une société anarchiste est fondé sur le fédé-

ralisme. Étant donné que fédéralisme veut dire alliance,

prendre ce mot au pied de la lettre pour l’appliquer à

l’ensemble de la vie sociale, politique et économique, c’est

poser d’emblée une critique radicale de l’État. Économique-
ment, il ne peut exister de véritable alliance qu’entre indivi-

dus égaux. Politiquement, le fédéralisme libertaire condam-

ne toute puissance militaire, incapable par nature de

résoudre des problèmes sans faire preuve d’autoritarisme, de

violence. Fédérer, d’un point de vue anarchiste, c’est créer

des fédérations à tous les niveaux, en généralisant le princi-
pe de la libre association. Il s’agit de coordonner des sys-
tèmes autogérés, que ce soit pour la vie municipale, le tra-

vail, le logement, les loisirs, mais aussi pour les relations

internationales. Le fédéralisme est une conception du contrat

social, sur la base du volontariat et non de la coercition. Le

contrat fédératif comporte un aspect incitatif et un aspect
contraignant. La contrainte inhérente au contrat fédératif est

une contrainte librement consentie, car estimée juste par
l’ensemble des intéressés. Cette contrainte est donc radicale-

ment différente de celles qui émanent actuellement de l’État
et du patronat, qui exercent leur autorité souvent au mépris
des citoyens !. La société libertaire ne saurait être une société

sans conflits, mais ceux-ci seraient résolus par le dialogue et

la négociation, sans violence, puisque la violence est tou-

jours la marque d’un autoritarisme °. On peut toutefois se

demander ce que deviendraient, dans une société anarchiste,
les contrevenants, les dissidents, « les casseurs de l’autoges-
tion », etc. Des anarchistes pensent qu’il serait utile de

mettre en place des instances de régulation, mais celles-ci ne

devraient plus s’appeler « police », « justice » (etc.), car

elles seraient radicalement différentes dans leurs formes et

leurs missions de ce que nous connaissons déjà. D’une

manière générale, les anarchistes n’ont aucun programme de

gouvernement ; ils attendent activement que vienne la

Révolution anarchiste, qui, alors, décidera de l’organisation
de la société. Alors qu’une société marxiste-léniniste se

construit — se construisait ! — de haut en bas, il faut abso-

lument comprendre qu’une société anarchiste se bâtit uni-

quement par le bas, sans qu’il y ait un jour un haut.

Si Marx prévoyait un dépérissement de l’État qui abouti-

rait, en étape ultime, à une société anarchiste, on pourrait en

conclure que c’est essentiellement sur les moyens qu’il y a

divergence avec les anarchistes. Pour les marxistes, la créa-

tion d’un parti ouvrier, en vue de la conquête du pouvoir,
représente un élément essentiel de la stratégie. Les anar-

chistes refusent l’idée d’une période de transition, et rejet-
tent tout parlementarisme, centralisme, bureaucratie et pou-
voir des intellectuels. Plus profondément, le marxisme est

une pensée économique et stratégique, un raisonnement tout

entier absorbé par une analyse unitaire, un objectif unique :

la prise du pouvoir, le contrôle de l’État, grâce à une avant-

garde éclairée, ce qui signifie avec des arrière-gardes non

éclairées, devant se plier à une autorité hiérarchique ! Les

positions de Proudhon et de Bakounine rejettent toute idée

de domination. Elles relèvent d’une critique globale, esti-

mant que toute structure hiérarchique est avant tout un effet

de la structure sociale qui gangrène la vie en société, suscite

l’aliénation et l’exploitation des personnes. Les anarchistes

s’opposent donc à l’État parce qu’ils jugent inacceptables
les conditions structurelles préalables à son existence.

Le marxisme a mis le doigt sur l’exploitation écono-

mique, et sur les formes d’aliénation que celui-ci engendre.
Mais il tient pour acquis qu’une fois cette exploitation abo-

lie, le système de domination s’écroulerait de lui-même,

grâce à l’organisation étatique. L’anarchisme adopte une



10 françois vaillant

Marx contre Bakounine
u sein de la Première Internationale, Bakounine et
Marx vont s'affronter très durement. Querelle de

personnalités trop fortes ? En partie, sûrement.
Mais beaucoup de choses opposent les deux hommes.
Pour Bakounine, Marx est un autoritaire de la tête au

pied. Voici ce qu’il écrit à propos de Marx : « Marx a tou-

jours été sincèrement, entièrement dévoué à la cause de

l'émancipation du prolétariat, cause à laquelle il a rendu
d'incontestables services, qu’il n’a jamais trahie sciem-

ment, mais qu'il compromet immensément aujourd’hui par
sa vanité formidable, par son caractère haineux, mal-
veillant et par sa tendance à la dictature au sein même du

parti des révolutionnaires socialistes. »

En 1871 éclate la Commune de Paris. Tandis que
Marx dédaigne l’action des communards, considérant que
seul le mouvement ouvrier allemand est réellement mûr

pour faire la révolution, Bakounine se jette dans le combat
à Paris et à Lyon où une éphémère Commune voit le jour
avant d'être sauvagement réprimée. De nouveau, il est
contraint à prendre la fuite et trouve refuge dans le Jura
suisse auprès de son ami James Guillaume. Là-bas, au

sein de la communauté des horlogers libertaires, il

reprend le combat au sein de l’AIT. Son discours antiéta-

tique et antiparlementaire fait des émules en Italie, en

Espagne, en Belgique. Cela déplaît inévitablement à Marx
et Engels. Dès l’année suivante, à la Haye, le congrès de
l’AIT met une dernière fois aux prises anarchistes et

marxistes. Les seconds l’emportent ; les anarchistes sont

exclus, l’AIT déménage sous la pression de Marx aux

États-Unis où elle va s’éteindre inévitablement.

Bakounine, vieilli, usé par tant de luttes et d’années de
cachot, désabusé, se retire lentement de la vie politique.
Le 1“ juillet 1876, il s'éteint à Berne, en Suisse.

Extrait d’un article de Pasty, paru dans Alternative Libertaire, été 2000.

Sur la vie et l’œuvre de Michel Bakounine, lire la célèbre
biographie Bakounine, de Madeleine Grawitz, rééditée
en 2000 chez Calmann-Lévy (600 pages !).

attitude inverse, dans la mesure où il estime que l’exploita-
tion des citoyens opérée par les États et les multinationales,
n’est possible qu’avec l’inculturation d’une vision hiérar-

chique du monde, d’un ethos de soumission et de déférence.
Il invite à (re)découvrir la dissidence collective et à

(ré)apprendre la capacité humaine à l’autonomie.

Aussi peut-on dire que Proudhon et Bakounine sont

deux fois plus révolutionnaires que Marx. Quand on consi-
dère tous les maux engendrés par l’État communiste, il faut
bien reconnaître que l’histoire a donné raison à Bakounine

quand celui-ci reprochait à Marx de tromper le peuple en

voulant promouvoir la justice et l’égalité sans la liberté. Car
il est vrai que « l’égalité sans la liberté c’est le despotisme
de l’État »°.

La majorité des personnes, y compris dans les pays
démocratiques, justifient l’autorité et le pouvoir contraignant
de l’État en affirmant qu’ils sont ordonnés au service du
« bien commun ». Mais, dans une perspective non-violente,
le bien commun ne peut être défini hors du respect de la
liberté de chacun. C’est le principe même du gouvernement
qui se trouve vicié dès que l’État, qui est censé protéger la
liberté de chacun, exige, pour exister et pour se maintenir,
que chacun lui soit soumis inconditionnellement. « Là ou

commence l’État, écrit Bakounine, la liberté individuelle
cesse, et vice versa. On répondra que l’État, représentant du
salut public ou de l’intérêt commun de tous, ne retranche
une partie de la liberté de chacun, que pour lui assurer tout

le reste. Mais ce reste c’est la sécurité, si vous voulez, ce

n'est jamais la liberté. La liberté est indivisible. »* Il y a

donc une contradiction entre la liberté et l’État, et cette

contradiction se rencontre dans le fameux Contrat social de

Rousseau, qui aboutit, en fait, à la domination absolue de
l’État sur la société et tous ses membres. Notons au passage
que le jugement critique porté par Jacques Maritain sur le
Contrat social de Rousseau, dans son livre L’homme et

l’État (Puf, 1965, pp. 39-47), vient rejoindre celui porté par
Proudhon et Bakounine : « Rousseau, écrit Maritain, qui
n'était pas un démocrate, a introduit dans les démocraties
modernes naissantes une notion de souveraineté qui était
destructrice et tendait vers l’État totalitaire » (p. 41).



pour une approche de la non-violence dans l'anarchisme 1

BIENTOT LE QUINQUENNAT ‘

ON VA DEVoir de

S'ABSTENIR ENCORE
‘ PLUS SOUVENT :;

Dessin extrait du trimestriel libertaire Le Croche-pattes,
7 rue du Muguet, 33000 Bordeaux

En fait la notion de bien commun, comme celle d’intérêt

général, recouvre presque toujours une conception orga-

nique de la société qui fait de la personne une partie d’un

Tout, auquel elle doit être soumise. Or précisément la per-
sonne n’est pas à la société ce que l’organe est à l’organis-
me, car l’organe n’est qu’un élément de l’organisme tandis

que, dans la société, c’est la personne l’unité fondamentale.

Dans une visée non-violente, la fin est dans la personne et

non dans la collectivité ; en aucun cas une personne ne peut
être considérée comme un moyen au service de la société.

Aussi, une fois affirmé le primat de la personne sur la socié-

té, le bien commun ne peut être défini en dehors de la per-
sonne. La valeur suprême qui doit sans cesse être recher-

chée, ce n’est pas l’ordre du Tout, mais la liberté et

l’autonomie de la personne. Il est certain qu’anarchie et non-

violence sont ici en synergie.

Violence et non-violence en anarchie

P Bakounine : « La révolution pourra bien être san-

glante et vindicative les premiers jours, pendant les-

quels se fera la justice populaire. » Mais il enchaîne, préci-
sant que la Révolution « ne gardera pas ce caractère

longtemps, et ne prendra jamais celui d’un terrorisme systé-
matique et à froid. Elle fera la guerre aux positions et aux

choses, bien plus qu’aux hommes, certaine que les choses et

les positions privilégiées et antisociales qu'elles créent,

beaucoup plus puissantes que les individus, constituent et le

caractère et la force de ses ennemis »°. Après avoir mis les

institutions hors d’état de nuire, la Révolution prendra un

caractère fédéraliste. Pour y parvenir, poursuit Bakounine, la

Révolution « commencera donc par détruire toutes les insti-

tutions et tous les établissements, églises, parlements, tribu-

naux, administrations, armées, banques, etc, qui constituent

l’existence même de l’État. […] En même temps, dans les

communes et dans les villes, on confisquera aussi les biens

de tous les réactionnaires, et on livrera au feu tous les actes

soit de procès, soit de propriété, soit de dettes, déclarant

nulle toute la paperasse civile, criminelle, judiciaire ou offi-
cielle qu’on aura pu détruire et laissant chacun dans le statu

quo de la possession. De cette manière la Révolution sociale

sera faite, et les ennemis de la Révolution une fois privés de

tous les moyens de lui nuire, on n’aura plus besoin de pro-

céder contre eux à des mesures sanglantes et d’autant plus
fâcheuses qu’elles ne manquent jamais d’amener tôt ou tard

une fâcheuse réaction. »°

Chez les anarchistes d’aujourd’hui, la question de la fin

et des moyens semble revenir souvent à l’ordre du jour, avec

une approche assez semblable à celle de Bakounine. On peut
lire par exemple dans Le Monde libertaire” que « la révolu-

tion, pour être anarchiste, doit adopter des pratiques
conformes à ses buts. Autrement dit, “la fin ne justifie pas
les moyens”, mais elle y est contenue ». S’il est vrai que
cette assertion cherche à rendre cohérent le projet anarchiste,
elle est avant tout dirigée contre les marxistes-léninistes et

trotskistes qui avancent les idées d’étape transitoire, d’avant-

garde éclairée et de dictature du prolétariat, lesquelles sont



12 françois vaillant

des non-sens pour les anarchistes, car ce n’est qu’un prétexte
pour justifier la dictature pure et simple d’un parti unique,
contraire par nature à des citoyens libres de penser. Puis le
même article poursuit : « Dès que l’État et la bourgeoisie se

sentiront menacés dans leur existence, ils emploieront tous

les moyens de répression dont ils disposent. Face à cette

réaction du pouvoir, le mouvement révolutionnaire devra
s'organiser pour sa défense. Il faut veiller par contre à ce

que cette violence défensive soit assumée et contrôlée col-
lectivement afin d’éviter que certains ne soient tentés d’en
faire une stratégie en tant que telle (en se constituant en

groupes ou en “branches armées”). En un mot : aucune

apologie de la violence n’est acceptable car nous la haïs-
sons plus que tout. »

Si ce texte indique que la violence est considérée comme

haïssable et difficilement contrôlable, il en ressort que les
méthodes non-violentes de non-collaboration et de désobéis-
sance civile ne sont pas encore vraiment explorées par la

majorité des anarchistes, ce qui est clairement exprimé puis-
qu’il est ensuite précisé « qu’aucun renversement de l’ordre
actuel ne pourra se faire d’une façon totalement “paci-
fique” ». L’anarchisme trouverait dans les stratégies de
l’action non-violente les moyens de son efficacité, tout en

étant plus cohérent lui-même avec la question de la fin et

des moyens. Si l’anarchisme est contre toute domination éta-

tique et bureaucratique, source de violences oppressantes, il
devrait tout le temps manifester son dégoût pour la violence.
La question de l’adéquation de la fin et des moyens posée
magistralement par Gandhi relie à la fois le champ de l’effi-
cacité à l’éthique d’un projet de société. Dès que la violence
est déclarée légitime, les esprits s’en accommodent, la situa-
tion s'enlise et tout dépassement devient impossible.
Comme l’écrit Xavier Bekaert, anarchiste non-violent,
« l'adéquation des moyens avec la fin est un principe positif
amenant à développer aujourd’hui des pratiques préfigurant
la société de demain, puisque selon ce principe, la société à
venir n’est pas indépendante des moyens utilisés pour la
créer, mais le reflet du combat social qui l’a précédée et des
idées qui l’ont sous-tendue »°.

« Ni Dieu ni Maître »

7 commun des mortels ne connaît généralement que
cette assertion de l’anarchisme. Outre le fait que

Proudhon connaissait mieux la Bible que bon nombre de
clercs de son époque, les anarchistes ont de bonnes raisons
de s'opposer à la conception autoritaire de Dieu, s’il existe,
et du Maître, le patron.

C’est en 1870, au moment du plébiscite impérial, que
l’un des disciples d’Auguste Blanqui, le docteur Susini, fit
paraître une brochure intitulée Plus de Dieu, plus de Maître.
Blanqui (1805-1881), fonda par la suite, en 1880, un journal
auquel il donna pour titre Ni Dieu ni Maître. Après sa mort,
divers groupes anarchistes s’emparèrent de la formule. Elle



c

e

>

S

pour une approche de la non-violence dans l’anarchisme 13

figura, par exemple, sur les murs de la Maison du Peuple,
rue Ramey, à Paris. Elle devint rapidement la devise du
mouvement anarchiste.

Après l’attentat à la bombe de l’anarchiste Auguste
Vaillant contre la Chambre des députés, le 9 décembre 1893,
le pouvoir bourgeois riposta en promulguant des lois répri-
mant l’anarchisme, et le rapporteur Alexandre Flandrin, lors
de la discussion de ces textes législatifs, s’écria du haut de la
tribune du Palais-Bourbon : « Les anarchistes s’efforcent de
réaliser la devise : ni Dieu ni Maître. »°

Proudhon admirant et critiquant Kant, discutant

d’Hegel ou de Feuerbach avec Marx, a fini par rejeter,
comme Bakounine, toute idée de Dieu. Leur époque a vu

naître le positivisme. Que deux scientifiques de formation,
Reclus et Kropotkine, soient par ailleurs de grandes figures
intellectuelles de l’anarchisme, dans la foulée immédiate
de Proudhon et de Bakounine, est significatif : l’air du

temps est à la science, à la raison, contre toutes formes de

pensée religieuse.
2e

7e) Poibl —
Le

Il semble inutile de s’attarder sur les violences que les

Églises chrétiennes ont commises, légitimées et encouragées
au cours des vingt siècles de christianisme. Ce n’est pas
parce qu’elles sont connues qu’il faut les oublier, mais il
nous semble important pour notre sujet de s’intéresser au

fait que des hommes et des femmes disent trouver dans

l’Évangile une source de la non-violence, et parfois de

l’anarchie.

L’Évangile, écrit par exemple le père Comblin,
« consiste à remplacer un système de domination, de

classes, de violence, de conquête, de police, par un système
de non-violence, de persuasion, de collaboration, d’union

fraternelle entre les hommes. Le Christ […] délivre aussi les
hommes de César »'’. Pour Berdiaeff, « le Royaume de Dieu

est celui de l’anarchie et de la liberté, un état auquel ne

s’applique aucune des catégories de domination ». Pour le

théologien Urs von Balthasar, « avec ce qui est chrétien, on

ne peut philosophiquement pas constituer l’État »”.

Les auteurs de ces citations, et on en trouverait aisément
d’autres en ce début du XXI siècle, ne s’appuient pas sur

l’enseignement officiel des Églises chrétiennes, mais sur des

propos de Jésus. Celui-ci parle avec beaucoup d’ironie « des

chefs de nations qui commandent en maîtres et des grands
qui font sentir leur pouvoir » et qui « se font appeler bien-

faiteurs » ”. Jésus demande à ses disciples de ne jamais se

comporter de la sorte : « Au contraire, celui qui voudra
devenir grand parmi vous se fera votre serviteur. »“* Là
encore Jésus affirme que le mode de relations entre les
hommes doit être fondé sur l’estime et le respect, non sur la
subordination à autrui.



14 françois vaillant

La souffrance née
de la propriété.

‘originalité de Proudhon, dans le mouvement social
du milieu du XIX° siècle, est, sur ce point, de majorer
le scandale de la propriété, sans, cependant, y appor-

ter de solution simple. Alors que libéraux et conservateurs

voient dans le fait de l’appropriation un phénomène ou

secondaire ou parfaitement bénéfique, alors que les com-

munistes y voient un malheur provisoire qu’une révolution

pourra effacer, Proudhon s’acharne à proclamer qu’elle est

socialement illégitime, source de contradictions destruc-

tives, mais néanmoins qu’il n’existe pas de solution escha-

tologique à ce tourment. Il bataille contre les libéraux qui
occultent les violences et les souffrances liées à la proprié-
té, mais il bataille non moins contre les partisans de la
« communauté » dont il dénonce les dangereuses illusions.
|| défend même la possessio romaine et exalte le lien char-
nel du paysan à la terre qu’il cultive d'autant mieux et avec

d’autant plus de jouissance qu’elle lui appartient. [.…] Le

citoyen est invité à regarder en face la souffrance née de la

propriété, à en mesurer le caractère mortifère, appelé non

à s’y résigner, mais à entrer en lice pour participer aux

équilibres et aux échanges qui en contourneront les injus-
tices. Ce mélange singulier de colère et d'espérance réalis-
te est-il si éloigné d’une certaine sensibilité actuelle ?

Extrait de la contribution, « Y a-t-il une présence du proudhonisme ? »,

de Pierre Ansart, parue dans « Actualité de l’anarchisme », n° 123-124
de la revue L'homme et la société, Paris, L'Harmattan, 1997, p. 144.

C’est pourquoi les chrétiens peuvent rejoindre
Bakounine lorsque celui-ci conclut à « l’absolue nécessité

de la destruction des États, ou si l’on veut de leur radicale
et complète transformation, dans ce sens que, cessant d’être
des puissances centralisées et organisées de haut en bas,
soit par le violence, soit par l’autorité d’un principe quel-
conque, ils se réorganisent avec une absolue liberté pour
toutes les parties »*. « Je reconnais mon Évangile, écrit par

ailleurs Paul Ricœur, chez “l’anarchiste” qui prêche la dis-

solution de l’État belliqueux et policier ; c’est mon Évangi-
le, tombé de mes mains et relevé par un homme qui ne sait

pas qu’il confesse Jésus-Christ. »"

Mais il faut souligner que cette conversion radicale de

toute la société n’implique pas d’abord une purification des

moyens politiques, mais d’abord et essentiellement une puri-
fication des fins politiques. I] serait tout à fait illusoire et

mensonger de prétendre que la même politique peut être

menée à bien indifféremment par des moyens violents ou

des moyens non-violents. Avant de remettre en cause les

moyens généralement utilisés par l’État, il convient d’abord

FAUT PAS PRENDRE
LES ANARS SAUVAGES POUR.

DES ENFANTS DU BON DIEU =»



pour une approche de la non-violence dans l’anarchisme 15

de remettre en cause les fins généralement poursuivies par
l’État. De même que la violence de César ne peut défendre
et promouvoir que l’ordre et la justice de César, de même la
non-violence de Jésus ne peut défendre et promouvoir que
l’ordre et la justice du Christ. Il ne faut pas vouloir défendre
le royaume de César par la non-violence proposée et vécue

par Jésus. C’est donc à un retournement complet des

conceptions sur la société et sur l’État que chrétiens non-

violents sont appelés. Que les Églises n’aient aucun sens de

la vérité de l’anarchisme, et que celui-ci ait été le plus sou-

vent lié à une philosophie athée, c’est certes regrettable,
mais peut-être sans grande importance puisque de nos jours
des chrétiens non-violents ont pris la liberté de célébrer

l’Évangile en dehors du carcan ecclésial.

des gens et veut une baisse des dépenses publiques.
Première décision du nouvel occupant de l’Élysée : la dis-

solution du Glam, la flotte aérienne interministérielle. Et Chirac
de marteler, lors du premier conseil des ministres de son septen-
nat : « L'exemple doit venir d’en haut […]. L'État doit afficher une

modestie et réduire son train de vie. [.….] Les moyens des

ministres, du premier ministre et du président de la République
seront limités. »

=
n 1995, les Français élisent un chef d’État qui se dit proche

Catastrophe, en été 2000, Paris Match révèle que les
Chirac sont partis à l’Île Maurice, au Royal Palm, dans une

suite qui coûte 21 972 francs par jour. Jacques et Claude

Chirac, sa fille, abreuvent de coups de fil incendiaires la direc-
tion du groupe Lagardère, propriétaire de Paris Match.
Bernadette confie à son employé de l’hôtel : « Mon mari vient
de perdre l'élection présidentielle. »

Outre le fait que la dissolution du Glam a été un faux-sem-

blant, il y a plus : la Cour des comptes a récemment mis en évi-
dence la forte augmentation, sans raisons avouées, des

dépenses de l’Élysée ces dernières années : 47,9 millions de

francs en 1997 ; 85,1 en 1998 et 87,4 en 1999. Jacques Chirac a

estimé le 14 juillet 2000 que la « fracture sociale » n’a pas été
réduite depuis 1995. La facture élyséenne non plus.

Chirac affirmait en 1994 : « Là où de Gaulle dépensait dix

francs, Giscard en dépensait cent et Mitterrand mille. » Ce sera

combien pour lui ?

François Vaillant

Source : Le Nouvel Observateur, du 7 septembre 2000

Dépenses honteuses de Chirac



16 françois vaillant

« La propriété, c’est le vol »

a critique de la propriété constitue le premier thème de

Proudhon, et malgré des versions différentes, un thème

permanent. L'expression « la propriété, c’est le vol » appa-
raît pour la première fois dans son Qu'est-ce que la pro-

priété ? (1840).
Cette obsession peut paraître aujourd’hui dépassée. On

se plaît à renvoyer cette critique de la propriété à un âge
révolu du développement capitaliste. Comment, en effet,
accorder crédit à cette condamnation alors que le communis-
me a démontré son échec et que les socialismes se cherchent

à travers divers modèles de gestion du capital ? Si les souf-
frances sociales liées à la détention et à la privation de pro-

priété ont bien changé de lieux, elles ne sont pas moins

aiguës de par le monde qu’elles ne l’étaient dans les années

1840 et suivantes. Le fait de l’appropriation reste un point
central des satisfactions et des insatisfactions, des jouis-
sances et des envies, des attirances et des répugnances.

L’expression « la propriété, c’est le vol » est nouvelle

avec Proudhon, mais le sens ne l’est pas. Ce qu’exprime
Proudhon, c’est que le rapport de propriété est un rapport de

domination. La « mondialisation » est le mot à la mode qui
permet de reléguer aux oubliettes celui d’« impérialisme »,

mais c’est bien de la notion de propriété dont il s’agit encore

et toujours. En clair, Proudhon estime nécessaire d’abolir

tous les droits de succession. On ne doit posséder que ce que
l’on a gagné par son travail. C’est pourquoi Proudhon est

contre l’usure, le prêt à intérêt. « Nous voulons la propriété,
écrit-il en effet, mais ramenée à ses justes bornes, c’est-à-

dire à la libre disposition des fruits du travail, la propriété
moins l’usure ! »" Proudhon va même jusqu’à montrer com-

bien la propriété liée au capitalisme, ou au communisme his-

torique tel qu’il s’est pratiqué jusqu’à la chute du mur de

Berlin, est un moyen de contrôle par l’État : « Être gouver-
né, c'est être, à chaque opération, à chaque transaction, à

chaque moment, noté, enregistré, recensé, tarifé, timbré,
toisé, cotisé, patenté, licencié, autorisé, apostillé, empêché,
réformé, redressé, corrigé. »"S

Proudhon dénonce le scandale de la propriété qui lèse le

malheureux, le chômeur, l’exclus, mais il ne parvient pas à

proposer de solution miracle globale. Il invite cependant à

regarder en face le fossé qui oppose le travail et le capital. Il

appelle « à entrer en lice pour participer aux équilibres et

aux échanges qui en contournent les injustices. Ce mélange
singulier d’aversion et d’espérance n’est peut-être pas si

éloigné d’une certaine sensibilité actuelle ». +

1) Cf. pour une première approche du projet d’une société anarchiste, lire
la brochure L’anarchisme aujourd’hui, un projet pour la révolution sociale,
Éd. du Monde Libertaire et Alternative Libertaire.

2) Idem, pp. 30-32.

3) Bakounine, La liberté, Paris, Pauvert, 1965, p. 231.

4) Idem, pp. 53-54.

5) Cité par Daniel Guérin, Ni Dieu ni Maître, Anthologie de l’anarchie,
tome 1, Paris, La Découverte/poche, p. 186.

6) Idem, p. 186.

7) Le Monde Libertaire, hors-série n° 5, 10 novembre 1995.

8) Xavier Bekaert, Anarchisme, violence et non-violence, Paris-Bruxelles,
Éd. du Monde Libertaire et Alternative Libertaire, 1999, p. 13.
Brochure de 48 pages, 20 FF, à commander aux Éd. du Monde Libertaire,
145, rue Amelot, 75011 Paris.

9) Cité par Daniel Guérin, op. cit., p. 6.

10) Extrait de La Vie spirituelle, avril 1964, cité par J.-M. Muller,
L’Evangile de la non-violence, Paris, Fayard, 1970.

11) N. Berdiaeff, De l’esclavage et de la liberté de l’homme, Paris,
Aubier, 1963, p. 164, cité idem, p. 108.

12) Extrait de Concilium, n° 6, p. 37, cité par J.-M. Muller, idem.

13) Matthieu XX, 25 ; Luc XXIII, 25.

14) Matthieu, XX, 25.

15) Bakounine, La Liberté, Paris, Pauvert, 1965, p. 60,
cité par J.-M. Muller, idem.

16) P. Ricœur, Histoire et Vérité, Paris, Le Seuil, 1955, p. 126,
cité par J.-M. Muller, idem.

17) Cité dans Daniel Guérin, op. cit., p. 88.

18) Cité dans La culture libertaire, Actes du colloque international,
Grenoble, mars 1996, Lyon, Atelier de création libertaire, 1997, p. 145.



| NL violence:
anarchie,
anarchisme

HANs SCHWAB*

*Linguiste, enseignant à Freiburg (Allemagne), auteur de
Non-violence, studie zur Semantik einer neuren lexikabischen
Einheit des Franzosischen, thèse de doctorat, université de
Freiburg, et de l’article « Radioscopie du terme non-violence.
Du mot à la chose », ANV n° 95, 1995, pp. 44-55,

oup d’œil dans les coulisses de la
langue. L'objectif de cette courte

description linguistique des
concepts-vedettes de ce numéro d’ANV
n’est pas leur définition. Je vais plutôt
essayer de voir dans quelle mesure les
matériaux lexicaux qui les composent
nous renseignent sur leur complexité
sémantique et expliquer pourquoi leur
emploi peut poser problème.

<Anarchisme> et <non-violence> font partie de ces mots

qui provoquent spontanément rejet ou adhésion et qui lais-
sent rarement indifférent, car ils expriment une théorie, une

doctrine, une conception philosophique, politique ou reli-

gieuse et véhiculent les systèmes de valeur des locuteurs. De
tels mots que je qualifie, pour plus de simplicité, d’« idéolo-

giques », terminent en général avec le suffixe <isme> :

<communisme>, <christianisme>, <anarchisme>... <Non-
violence> est donc une exception remarquable. Ce qui ne

facilite pas sa cohabitation dans la famille des <ismes>.

Dénotation, connotation

n mot est une entité complexe construite à partir de dif-
férents composants. Énumérer ces composants, c’est

décrire le noyau sémantique, c’est définir le concept.
Normalement, les recherches scientifiques exigent des défi-
nitions rigoureuses. Il est caractéristique pour les mots idéo-

logiques que les différentes chapelles divergent souvent sur

les définitions. Il en résulte que, bien qu’en utilisant le
même mot, ils ne parlent pas de la même chose.



18 hans schwab

Le noyau sémantique est entouré d’une espèce de halo :

c’est l’éclairage choisi, plus ou moins consciemment, par
l’usager pour mettre le mot en valeur. C’est de la mise en

scène textuelle, appelée connotation. Tandis que la dénota-
tion ou la définition nous informent sur le concept, la conno-

tation nous fait comprendre de quel bord est la personne qui
parle: est-elle plutôt pour ou contre ?

Comme la pensée, les mots sont libres — au moins dans
les sociétés sans censure. Ils ne se laissent pas enfermer dans
une chapelle. <Anarchie> sort allègrement du cercle des
libertaires pour s’échauffer sous divers déguisements dans
les cafés philosophiques, faire un tour à l’Assemblée natio-
nale et finir sa soirée, méconnaissable, au comptoir du bistro
du coin. Autrement dit, ce mot peut prendre plusieurs signi-
fications, selon la situation et les personnes qui parlent.

Résumons les trois principales difficultés que nous ren-

controns avec les mots idéologiques :

— le noyau sémantique n’est pas bien cerné ou, du moins,
une définition unique et précise ne trouve pas de consensus ;
— la mise en scène discursive détourne souvent de l’essen-
tiel ; l’enveloppe cache le noyau ;
— la polysémie due aux différents niveaux de langue induit
un effet « anarchique ».

Morphologie

N° > est un signe linguistique transparent< que tout le monde croit connaître parce que <non>

et <violence> sont des mots de la langue courante. Qui n’a

pas une idée, son idée, au sujet de la violence ? Cette trans-

parence peut s’avérer être un piège et la source de malenten-
dus : en effet, la définition de <violence> occupe plus d’une

page dans le TLF' et même le modeste préfixe <non-> a plu-
sieurs significations. Dans le mot composé <non-violence>
ce préfixe exprime-t-il :

— le fait de ne pas faire partie (comme par exemple les non-

Français = les étrangers) ?
— un manque (comme par exemple dans <non-jouissance>) ?

— un refus (comme par exemple dans <non-intervention>) ?
— une opposition (comme par exemple dans <non-confor-

miste>) ?

Pour les partisans de la non-violence, le <non-> signifie
refus et opposition en référence à leur éthique. Dans la

langue courante en revanche, le substantif et l’adjectif sont

de plus en plus utilisés dans le sens de sans violence. Dans
cette acception, une manifestation non-violente est sans vio-

lence, elle ne se situe pas dans le champ de la violence (pre-
mière valeur de <non->).

<Anarchie>, mot savant d’origine grecque, n’a pas le

problème de la transparence parce que le radical <archie>
n’existe pas dans le français.

Le préfixe <a> est bien plus productif que le <non->,
aussi bien dans la langue commune (par exemple <anor-

mal> que dans le jargon des spécialistes (par exemple
<athermique>). Il exprime soit une privation (par exemple
<aphone>, <atypique>) ; soit un refus (par exemple <apoli-
tique>, <athée>).

Dans ce cas le substantif prend souvent le suffixe
<isme>. Selon les sémantismes du préfixe <a>, les uns

voient dans <anarchie> un manque d’autorité et d’ordre jugé
négativement à l’échelle de leur système de valeur ; les
autres expriment avec <anarchie> leur refus de l’autorité et

du pouvoir gouvernemental et en font un programme poli-
tique. Finalement, nos deux préfixes ont un comportement
sémantique assez semblable.

Néanmoins, statistiquement, pour <non->, la significa-
tion refus/opposition domine, surtout dans le champ lexical

politique. Par contre pour <a>, c’est la notion

manque/absence qui prévaut. Le plus remarquable pourtant
pour les deux préfixes, c’est leur glissement sémantique —

c’est-à-dire du refus qui est dynamique vers la notion
absence ou manque qui est statique — une instabilité

sémantique préfixale qui renforce le caractère « idéologique »

des concepts étudiés ici. Même si le comportement séman-

tique des préfixes est semblable on peut difficilement sub-
stituer l’un à l’autre. Qui oserait dire <aviolence> ou <non-

archie> ?



non-violence, anarchie, anarchisme 19

Le drapeau noir

’où vient-il ? Il serait apparu en 1831 avec les

[) Canuts, à Lyon. Louise Michel l’a également mis

en valeur. À la tête de miséreux affamés, dont des

enfants, elle participe au pillage d’une boulangerie, à

Paris, en 1883. Elle porte un bout de tissu noir au bout
d’un bâton (cf Fernand Planche, La vie ardente et intrépi-
de de Louise Michel, Paris, 1946, p. 147).

Le drapeau noir est l’oriflamme de l’anarchisme. Il

apparaît de plus en plus lors de manifestations. Mais

pourquoi un drapeau ? Les nationalistes purs et durs de

chaque pays n’ont-ils pas, eux aussi, un drapeau, brandi
comme une arme de combat ? Et aux Jeux olympiques, à

quoi riment les drapeaux des États et les hymnes natio-

naux ? Les drapeaux rappellent un peu trop les champs
de bataille. On peut espérer que la fraternité de demain
n’en aura plus besoin nulle part. Et si on commençait dès
maintenant ? F.V.

Histoire des mots

S elon Le Robert historique“ et le TLF, à la fin du XIV®

siècle, l’évêque Oresme a introduit <anarchie> dans le

français en le reprenant du latin <anarchia> qui vient du

grec <anarkhia> (absence de commandement, de gouverne-

ment). Oresme l’utilise dans le sens de exercice du pouvoir
où les faibles alternent avec les puissants. Le mot se répand
vers la fin du XVI siècle avec la signification désordre poli-
tique faute d’autorité. De ce sens péjoratif on est passé à

confusion, désordre en général. Pendant la Révolution, on

voit apparaître la signification doctrine politique basée sur la

suppression de l’État, notion développée surtout par
Proudhon à partir de 1840. <Anarchisme> désigne logique-
ment depuis cette époque la doctrine politique des anar-

chistes. À propos d’anarchiste, ce mot est concurrencé

depuis la fin du XIX® siècle par <libertaire>. Changement
d’étiquette, déguisement, nouvelle doctrine ?

Comparé à <anarchie>, le mot <non-violence> peut être

considéré comme un néologisme dans la langue française. Il

apparaît en 1921 dans la publication communiste Avant

garde. Puis, je l’ai trouvé dans L'Humanité du 13 mars

1922. Mais c’est l’essai de Romain Rolland, Mahatma

Gandhi (mai 1923) qui a introduit en France, avec le mot, la

doctrine de celui qui a mené l’Inde à l’indépendance.
Gandhi a créé, en 1920 au plus tard, le mot anglais <non-

violence> en analogie au mot sanscrit <ahimsa> (a : priva-
tif, himsû : faire du mal).

En français comme en anglais, <non-violence> a, dès le

début, comme concurrentes les expressions <résistance pas-
sive> et <non-résistance>, qui ont opéré un transfert de

connotation contre-productive : lâcheté et passivité. En dépit
du travail acharné des spécialistes, <non-violence> a du mal

à sortir de ce halo trompeur en dehors du cercle des initiés.

Depuis une dizaine d’années, on peut observer une tendance,
mentionnée déjà plus haut, vers la dilution sémantique :

<non-violence> prend alors la signification de sans violence.

Est-ce l’absence du suffixe <isme> qui favorise cette évolu-

tion ? +

1) TLF = Trésor de la langue française, dictionnaire du XIX:
et du XX siècles, en seize volumes.

2) Jean Peytard, Recherches sur la préfixation en français contemporain,
Paris, Librairie H. Campion, 1975, tome IL, pp. 502-508.

3) Le Robert, Dictionnaire de la langue française.



Nin-vicleace
et strategie
révolutionnaire
moderne

*Correcteur de presse en retraite ; ancien secrétaire du Syndicat
des correcteurs CGT ; ancien membre du bureau de la Fédération
du livre CGT ; actuellement directeur de publication du Monde
libertaire ; soutient aujourd’hui le renouveau anarcho-syndicaliste
de la CNTfrançaise.

’anarchisme a rarement été
autant d’actualité qu’en ce début
du XXI siècle.

Peut-on émettre l’hypothèse que l’examen du rôle de la
violence dans l’histoire du mouvement libertaire se confond
avec la réflexion sur la stratégie révolutionnaire, c’est-à-dire
l’élaboration d’une politique de mise en œuvre de la trans-
formation sociale ? Ajoutons que, parmi tous les thèmes que
les libertaires discutent, ce dernier est aujourd’hui un des
moins fréquemment abordés.

En effet, pour la majorité des personnes se réclamant du
socialisme libertaire, de l’anarchisme, les objectifs histo-
riques de ce mouvement sont à peu près identifiés. Ils se

désignent sous les vocables de propriété collective des
moyens de production, d’autogestion des lieux de vie et de
travail par les individus concernés, d’égalité sociale, d’inter-
nationalisme et de fédéralisme politiques et économiques, de
liberté individuelle, d’éducation intégrale ou libertaire. Des
débats perdurent à propos des formes concrètes que doivent
prendre ces principes généraux. Sans cesse, des militants du
mouvement comparent les formulations théoriques avec les
réalisations historiques, en particulier celles qui furent ini-
tiées durant les révolutions du XX° siècle.

En revanche, l’examen et la confrontation au sujet de
l’élaboration d’une politique vers ces objectifs sont raris-
simes, surtout depuis l’écrasement de la République espa-
gnole en 1939. Il faut sans doute en chercher la raison dans
l’apparente victoire, après 1945, dans le domaine des idées
comme dans celui des réalisations pratiques, du marxisme-
léninisme. Victoire provisoire, comme on sait…

La faiblesse des effectifs de l’anarchisme depuis la
Seconde Guerre mondiale explique sans doute ce manque de
vision stratégique : il s’agissait plutôt, pour la poignée de



non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 21

personnes qui se référaient encore aux idées libertaires, de

survivre en tant que minorité politique, de maintenir

quelques lieux, quelques groupes, quelques éditions et une

microculture libertaire, de résister en un mot, en attendant

des jours meilleurs.

Aujourd’hui, dans plusieurs endroits de la planète, le

débat sur la stratégie apparaît de nouveau, bien timidement ;

on pourrait citer, par exemple, le « municipalisme libertaire »

des Américains du Nord, soutenu avec le talent qu’on lui

connaît par Murray Bookchin.

C’est de ce point de vue de la stratégie de transformation

sociale que la question de la violence et de son utilisation

par le mouvement révolutionnaire nous paraît devoir être

examinée d’une manière renouvelée, dans le contexte du

monde actuel, celui d’Internet, des satellites de communica-

tion, des missiles stratégiques nucléaires, des munitions

d’uranium appauvri et du libéralisme triomphant.

La disparition de l’Union soviétique
implique-t-elle la fin de l’histoire ?

uelques mots supplémentaires s'imposent, nous

semble-t-il, avant d’entrer dans le sujet lui-même.
Quelques mots sur la pertinence du propos. Sur sa pertinen-
ce historique.

Est-il encore aujourd’hui à l’ordre du jour de discourir

sur l’hypothèse d’une stratégie révolutionnaire, violente ou

non violente, alors que nombre de publicistes et quelques
philosophes ont proclamé que la disparition du mur de

Berlin signifiait clairement la fin de l’histoire ?

On comprend sans peine le syllogisme implicite, et

quelque peu simpliste, qui sous-tend une telle affirmation :

les socialistes révolutionnaires soutiennent que l’histoire

humaine peut se résumer à l’histoire de la lutte entre les

classes sociales ; l’Union soviétique se considérait comme

une formation politique dont l’objet même était cette lutte

des classes ; son effondrement, son échec historique, signi-

fierait alors, sans conteste, l’échec de toute politique basée

sur la lutte des classes.

En première conséquence, l’espoir de justice sociale et

de liberté représenté par le socialisme devrait se comprendre
désormais comme un pur messianisme séculier, à placer
dans le musée des illusions historiques à côté des taborites

ou des anabaptistes. Enfin, en seconde conséquence, les

formes politiques et sociales issues des Révolutions améri-

caine et française, c’est-à-dire le républicanisme, l’idéologie
des droits de l’Homme, l’échange par le marché et l’appro-

priation privée, seraient indépassables. En ce sens, l’histoire

serait terminée : il ne s’agirait plus de changer le monde

mais, si on se pique d’esprit public, de gérer et d’améliorer

ce qui existe. Or l’examen, même succinct, de la société

humaine de la fin du présent siècle montre, à l’encontre du

raisonnement exposé brièvement ci-dessus, combien l’ana-

lyse critique des diverses écoles du socialisme, anarchisme

compris, demeure d’actualité.

D'abord et surtout demeure le terrible problème de l’appro-

priation. La détention ou la privation de propriété engendrent
toujours des souffrances sociales qui, bien qu’elles aient

changé de forme, ne sont pas moins aussi aiguës de par le

monde qu’elles l’étaient il y a un siècle. « Le fait de l’appro-

priation reste un point central des satisfactions et des insatis-

factions, des jouissances et des envies, des attirances et des

répugnances. »! Le cri de révolte de P.-J. Proudhon : « La

propriété, c’est le vol », n’a nullement perdu de sa valeur et

de sa puissance affective. « Ce qu'exprime Proudhon en ces

quelques mots et qu’il ne cessera ensuite de théoriser, c’est

bien que, par le rapport de propriété, un certain lien social

est mis en question, et que le rapport social est devenu, et

nécessairement, un rapport de force. »

Le développement qui accompagne le renouveau du sys-

tème libéral a multiplié et multiplie encore les lieux de la pla-
nète où le rapport social issu de la propriété capitaliste s’est

installé. Le système du salariat, pendant de la propriété capi-
taliste, dont il convient de se souvenir qu’il est un état de

« subordination », comme l’exprime si clairement le Code du

travail français, s’étend ainsi peu à peu sur le monde.

|



jacques toublet

Perdure ce qui a été la motivation première de la protes-
tation socialiste et anarchiste, à savoir la coexistence de la
richesse et de la pauvreté dans le développement exponentiel
des capacités productives, même si la brutalité des rapports
sociaux a été réduite dans certains pays industriels. Et
n'oublions pas que, avec ce qu’on a appelé la Révolution
conservatrice des années quatre-vingt, dans ces mêmes pays
industriels, la part des biens affectée au salariat, au peuple,
tend à se réduire ; le chômage de masse est réapparu ainsi
que des niveaux de salaire qui ne sont pas sans rappeler la
tristement célèbre loi d’airain.

Les conditions sont réunies pour qu’un jour plus ou

moins lointain apparaissent de nouveau une conscience
révolutionnaire et la volonté, en termes de masse, de chan-
ger la situation sociale du monde. L’effondrement de
l’Union soviétique et la déroute du communisme d’État, à ce

moment-là, apparaîtront seulement comme un épisode, un

chapitre, malheureux et sanglant — mais ni plus sanglant ni
plus malheureux que l’expansion européenne dans le
monde, le colonialisme et la constitution du capitalisme —

dans la marche en avant de l’espèce humaine vers plus de
liberté et de bien-être.

L’épée est-elle encore

l’axe du monde ?

eut-on aujourd’hui, à la fin du siècle le plus meurtrier
de toute l’histoire, poser la question de la violence

d’une manière renouvelée ? Est-il raisonnable de suggérer
que l'affirmation laconique, et toute militaire, de Charles de
Gaulle : « L’épée est l’axe du monde »?, n’est plus si rigou-
reusement vraie qu’elle l’était naguère ?

Assurément, jusqu’à récemment, les ensembles humains
ont été façonnés presque de fond en comble par l’utilisation
de la violence armée. L’empire romain — dont l’importan-
ce fut capitale pour l’histoire du monde — fut constitué
dans le fracas des batailles et abattu de même. Le peuple-
ment des continents, le nombre de locuteurs de telle ou telle

Affiche éditée en janvier 2000 par:
Association pour l’art et l’expression libres (Toulouse) ;

;
Alternative libertaire (Bruxelles) ;

Ecole libertaire Bonnaventure (Île d'Oléron) ;
Fédération anarchiste

langue, la fréquence de tel ou tel alphabet sont la consé-
quence directe de l’affrontement, le plus souvent armé, des
diverses civilisations — et celles dont la religion prêchait la
non-violence, comme le christianisme ou le bouddhisme, ne

furent pas en reste pour ce qui concerne le militarisme ou

l’utilisation de la force.



non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 23

Les mots que j’écris et que vous lisez, ainsi que la maniè-

re de les agencer, résultent de l’entrée en Gaule, en 58 avant

l’ère chrétienne, d’un homme d’État romain ambitieux,
nommé Jules César, à la tête de ses légions, et de la terrible

guerre de conquête qui s’ensuivit. Le nom de cette langue au

moyen de laquelle nous communiquons, quant à lui, provient
d’un groupe de clans germaniques établis comme fédérés de

l’empire dans le delta du Rhin et une partie de la Belgique
actuelle. Que se serait-il passé si l’un de leurs chefs de guerre
n’avait pas décidé, alors que l’empire d’Occident s’écroulait,
de réunir quelques bandes et de marcher vers le sud, aventure

qui allait mener ces « Franks » et leurs dynasties successives

à la conquête de la moitié de l’Europe de l’Ouest, Rome

comprise… ? L'espace entre Rhin et Pyrénées se serait-il

appelé alors, en fonction du sort des armes, toujours Gallia,
la Gaule, comme en grec moderne, ou bien la Burgondie,
c’est-à-dire la Bourgogne, ou encore la Gothie ?

Des révoltes populaires
et de leurs succès

C e qui se vérifie à chaque époque de l’histoire des États
est confirmé à l’envi par le récit des protestations, des

émotions et des révoltes populaires.
Ces dernières ne sont qu’un long martyrologe de reven-

dications et de soulèvements souvent désespérés, accompa-

gnés de tueries qui se concluent le plus souvent par le sup-

plice public des meneurs de la protestation ou de la révolte.

C’était une des fonctions de l’ancienne caste nobiliaire,
celle dite d’épée, de réprimer le populaire lorsqu’il s’insur-

geait — qu’elle combattît pour son propre compte ou dans

les armées royales. Est-il si étonnant, du point de vue de

l’aristocratie, que le roi de France Louis XVI et son épouse,
fille de l’empereur d’Autriche, aient fait appel aux

monarques d’Europe, leurs parents, et à leurs troupes pour

que ces dernières viennent soutenir leur trône qui vacillait et

renvoient manu militari à leurs échoppes et leurs chaumières

toute cette populace échauffée qui ne respectait plus l’ordre

voulu par Dieu ?

Tel se répétait à l’identique, d’aussi loin qu’on pouvait se

souvenir, le même scénario. Depuis les révoltes d’esclaves,
dans la Rome antique, jusqu’aux camisards et aux Bonnets

rouges, les insurgés, quels que fussent leurs succès initiaux,
succombaient, à un certain moment, face aux forces supé-
rieures, non seulement en nombre mais surtout en technique
militaire, rassemblées par les privilégiés de l’ordre établi.

Puis, par un beau jour de septembre 1792, dans les

plaines de Champagne, près du hameau de Valmy, une armée

de « savetiers », comme la désignait avec mépris et suffisan-

ce le duc de Brunswick, contraignit les troupes prussiennes
d’invasion à reculer. Une telle journée, ainsi que le proclama
Goethe, allait changer l’histoire du monde. La supériorité
séculaire des professionnels de la guerre avait été ébranlée

par une troupe composée surtout d’hommes du peuple,
d’hommes de peine : savetiers, maçons, porteurs d’eau, per-

ruquiers, laboureurs, portefaix… La survie de la Révolution

était assurée pour un temps. Les victoires révolutionnaires

qui s’ensuivirent, Jemmapes, Fleurus, donnèrent de la durée

au mouvement politique et social né de la réunion des États

généraux et des insurrections paysannes de 1789. C’est la

violence révolutionnaire, celle des sans-culottes comme celle

des demi-brigades, qui permit la chute de la monarchie abso-

lue et la disparition de la société à ordres ; grâce à elle, une

république et l’idée de l’égalité des droits furent proclamées.
Toutes les doctrines révolutionnaires, des carbonari aux

anarchistes, se sont inspirées des leçons qu’elles tiraient de

la France en révolution : le soulèvement du peuple de Paris

et la prise des Tuileries, le 10 août 1792, s'agissant de la

mise à bas du pouvoir en place et la bataille de Valmy
comme symbole de la résistance victorieuse à la réaction

armée, souvent étrangère.
Un mythe, au sens où l’employait Georges Sorel*, naquit

des triomphes de la levée en masse et du peuple en armes.

Mythe qui allait nourrir les volontés révolutionnaires et

éclairer toutes les stratégies insurrectionnelles pendant le

siècle suivant, jusqu’à la Révolution russe et au-delà : il

s’agissait d’opposer la violence légitime et salutaire des

masses insurgées à la force réactionnaire des États au servi-

ce des grands propriétaires terriens et de la bourgeoisie…



24 jacques toublet

Choses nouvelles

usqu’à récemment, disions-nous, ce sont les affronte-
ments armés qui ont façonné notre monde. Une excep-

tion cependant. Anomalie dans le déterminisme ou autre

chose ? Entre 1945 et 1993, les deux groupes d’États hos-
tiles qui dominaient la planète ne se sont pas résolus à se

faire la guerre. Ce qu’on a appelé l’équilibre de la terreur

avait gelé la situation. La crainte de l’holocauste réciproque
a transformé ce qui aurait pu être la matrice de la Troisième
Guerre mondiale en une coexistence plus ou moins paci-
fique. C’est sans doute la première fois dans l’histoire que
deux empires, aussi hostiles et aussi concurrents que
l’étaient « le monde libre » et « le camp socialiste », ne

règlent pas leur différend par la guerre.
Personne ne croit d’ailleurs qu’il s’est agi d’une soudai-

ne sagesse des groupes dirigeants. On peut raisonnablement
penser que c’est la crainte de l’anéantissement commun qui
les a retenus : en cas de conflit atomique, rien ni personne ne

peut être à l’abri de l’empoisonnement radioactif et de
« l'hiver nucléaire » qui suivraient l’explosion de dizaines
de bombes thermonucléaires, sans parler des risques d’anni-
hilation dus aux frappes elles-mêmes. Pour la première fois
depuis le commencement de l’époque moderne, les diri-
geants, ceux qui décident de la guerre et de la paix, leurs
familles, leurs proches risquaient presque autant que ceux

que, naguère, sans vergogne, ils envoyaient au combat.

Le moyen de la résolution du conflit majeur du XX° siècle
n’a donc pas été la guerre ouverte, totale, qui aurait mis en

œuvre, comme les deux conflits mondiaux, toutes les forces
des belligérants. Mais quelque chose comme une compéti-
tion économique et politique. Et, au cours de ce long bras de
fer d’un demi-siècle, en voulant se réformer, l’un des deux
protagonistes s’est effondré.

C’est un fait : en voulant injecter un peu de démocratie
sociale dans la structure dictatoriale de l’État révolutionnaire
bolchevique, Mikhaël Gorbatchev a déséquilibré le système
soviétique et précipité sa fin.

Peut-on en déduire que, dans l’avenir prévisible, les
conflits armés entre les ensembles d’États possesseurs de

l’arme thermonucléaire deviendraient quasi improbables,
pour les mêmes raisons ?

Nous ne sommes pas loin de le penser.

Pour comprendre la Commune,
proclamée à Paris le 28 mars 1871

n peut, parmi d’autres, définir trois causes qui,
d’ailleurs, coïncideront avec les trois grandes ten-
dances politiques de la Commune : le patriotisme,

le fédéralisme, le social, et, s’il est vrai qu’en gros cela

correspondait à des tendances du jacobinisme, du blan-
quisme et du proudhonisme, on aurait tort de croire que
chez chacun des participants ces tendances seront nette-
ment tranchées ; et c’est Lefrançais, qui appartient à
l'Internationale, et qui, après la Commune, entretiendra
des relations suivies avec l’Internationale antiautoritaire
de Saint-Imier qui nous apprend : « Le dégoût et l’indigna-
tion produits par l’ignoble conduite de la prétendue
“défense nationale” durant le premier siège de Paris fut
certainement la principale cause de la Commune. »

Et il n’y a rien d’étonnant pour tous ceux qui se refu-
sent à voir la Commune avec d’autres yeux que ceux de
l’époque. L'esprit de la première révolution française est
encore puissant parmi le peuple parisien qui a un goût
prononcé pour porter chez les autres la liberté à la pointe
des baïonnettes. Le pacifisme révolutionnaire amorcé par
Proudhon dans un discours retentissant à l’Assemblée
nationale, en quarante-huit, pour s’opposer à l’expédition
de Pologne et la magnifique adresse de la section françai-
se de l'Internationale aux peuples en guerre n’ont pas
encore pénétré profondément le petit peuple cocardier et
chauvin, et le faubourg qui vit son rêve des victoires de
93, pousse d’abord à la guerre puis à la résistance. Jules
Vallès nous raconte dans L'Insurgé comment il sera

comique victime de cet état d’esprit.

Lu dans la brochure /ncrevables anarchistes, n° 1, p. 7, éd. du Monde
libertaire (Paris) et éd. Alternative libertaire (Bruxelles), 20 FF ou 100 FB.



non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 25

Il s’agit bien là d’une sorte de paradoxe : alors que les

causes de conflits demeurent nombreuses — dans tous les

domaines, social, politique, économique, religieux — le

moyen prioritairement utilisé par les humains, depuis des

lustres, pour trouver une réponse aux oppositions entre les

ethnies et les empires, ou entre les groupes sociaux, ou bien

encore entre les diverses religions, à savoir la guerre, si on

lui donne sa pleine mesure, est devenu suicidaire non seule-

ment pour ceux qui en seraient les acteurs mais pour l’espè-
ce entière.

Non pas que les conflagrations disparaîtront du paysage
humain. On peut, hélas !, affirmer que divers conflits armés

continueront de déchirer encore les habitants de la Terre. On

songe à des guerres locales, à des guerres de partisans, aux

tactiques multiples de lutte armée, dans les régions de mon-

tagne ou de forêt, voire de guérilla urbaine, sans que soient

jamais utilisées les armes de destruction massive.

En revanche, quelques-uns de ces bouleversements guer-
riers qui ont façonné notre monde pendant des millénaires ne

pourront plus se produire de nouveau à l’identique. Il est

inconcevable maintenant, par exemple, qu’une nouvelle reli-

gion conquière une partie du monde à la manière des pre-
miers disciples de Mahomet, qui imposèrent par le sabre leur

nouvelle religion à la moitié de la population de l’empire
chrétien de Byzance et à la quasi-totalité des anciens sujets
de l’État perse zoroastrien qu’en outre ils détruisirent.

On ne peut imaginer, pour aujourd’hui comme pour
demain, de tels événements. Les grands États qui dominent

notre monde sont quasi indestructibles, en cas d’agression
extérieure, si un consensus interne de leur population fournit

à leur appareil militaire et administratif un soutien suffisant.

Parce que, si leurs « intérêts vitaux » sont en grave danger,
ils peuvent déclencher l’apocalypse nucléaire : personne ne

peut négliger une telle menace et passer outre…

L'histoire, c’est-à-dire la succession d’équilibres et de

ruptures des forces politiques, sociales culturelles, opposées
et changeantes, qui constituent, dans le temps, l’univers des

humains, en sera-t-elle bloquée, arrêtée, ce qui semble

impossible à concevoir ? Ou bien de nouveaux moyens de

résolution des conflits seront-ils initiés ? La consolidation et

la fusion progressives d’une classe dominante mondiale — la

réunion de la bourgeoisie ancienne des Européens de l’Ouest,
Amérique du Nord comprise, de la post-nomenclatura de

l’ex-Union soviétique et celle de la toujours vivante

République populaire de Chine ainsi que des nouveaux riches

des pays émergents — unifiée par la défense commune de la

propriété privée et l’adoration partagée du libéralisme écono-

mique permettront-elles de transformer les guerres en négo-
ciations d’arbitrage ? Une telle perspective paraît bien opti-
miste, alors que les règles de concurrence acharnée qui sont

celles du capitalisme demeurent et que, dans bien des

contrées du monde, la maladie du nationalisme sévit encore.

Les États modernes
seraient-ils indestructibles ?

I, quasi-invincibilité des États possesseurs de l’arme

thermonucléaire — d’autant plus indestructibles qu’ils
se trouvent contraints à la coexistence avec leurs homo-

logues — signifie-t-elle, pour s’exprimer clairement, que la

révolution sociale libertaire n’est plus concevable ?

Il semble impossible, par exemple, de retrouver jamais
une situation révolutionnaire analogue à celle qui a donné

naissance à la Commune de Paris, parce que cette dernière a

résulté d’un soulèvement populaire qui intervint à la suite

d’une guerre et d’une défaite. La même observation s’impo-
se si on examine la Révolution russe, qui naît des graves
carences d’un État en guerre de longue durée, en particulier
son incapacité à nourrir son armée et ses sujets. Enfin, les

conditions particulières qui ont permis la constitution de la

République populaire de Chine ne paraissent pas devoir se

répéter de nouveau : grande civilisation agraire affaiblie et

humiliée, zones rurales libérées, mobilisation populaire
contre un envahisseur féroce et utilisation de l’armée ainsi

créée pour prendre le pouvoir…
Inexpugnables à toute agression externe à eux-mêmes,

les États modernes, en revanche, se révèlent d’une grande
fragilité lorsqu’ils sont subvertis de l’intérieur. Quand, en



26 jacques toublet

particulier, une fraction importante de la population des terri-
toires qu’ils contrôlent les conteste, refuse d’obtempérer ou

entrave le bon fonctionnement de l’économie, surtout dans les
secteurs des transports, des communications, de l’énergie.

Les grands mouvements sociaux et les grèves de juin
1936, de mai 1968, de décembre 1995, en France, ont mis en

lumière tout à fait clairement ces faiblesses, qui résultent de la
complexité de la société actuelle. Tout entière aujourd’hui elle
n’est qu’un immense artefact, qui ne se maintient que par le
labeur incessant de centaines de millions de personnes. Cette
activité multiforme de transformation est la source de sa puis-
sance. Elle peut être aussi son point faible. Telle s’affirme
être, nous semble-t-il, la réponse à la question posée.

Un mouvement de transformation sociale renouvelé,
socialiste, autogestionnaire, libertaire, devra choisir une stra-

tégie « économique » d’affrontement avec l’État, c’est-à-dire
paralyser, par divers moyens, les secteurs de la production et
de la distribution que les forces de répression utilisent pour
se déployer et agir. Puisque tel est le destin de tout mouve-

ment révolutionnaire de se trouver, un jour, face à face avec

l’État, dans son principe, c’est-à-dire des bandes d’hommes
armés. Ces actions de grèves, de sabotages, d’occupations, de
manifestations, pour atteindre une efficacité suffisante,
devront sans aucun doute être dynamiques et amples, impli-
quer beaucoup de personnes et se produire dans un très grand
nombre de lieux, villes, villages, entreprises, ports, aéroports,
nœuds ferroviaires et routiers, etc. Toutes les formes de blan-
quisme, l’action de minorités supposées radicales *, devront
en conséquence être écartées. Car une telle stratégie impose
le soutien de la majorité de la masse de la population, « cette

masse, comme le disait Michel Bakounine il y a plus d’un
siècle maintenant, sans le concours puissant de laquelle le

triomphe de la révolution sociale ne sera jamais possible ».

Car telle semble être la condition sine qua non d’une
réussite possible, ou au moins vraisemblable, d’un mouve-

ment révolutionnaire moderne : le soutien, au moins passif,
de la plus grande partie de la population concernée, qui ne

devra pas s’opposer mais au contraire se reconnaître
comme complice de ce qu’une forte minorité sera en train
de mettre en œuvre.

“FAUT FAIRE DES |ÉCONOMIES D''ÉNARCHIE * |

Deux exemples

D eux événements récents, à mon sens, démontrent cette

contingence nouvelle, contemporaine.
En premier lieu, les cheminots français de 1995 qui, bien

que leur situation dans la production et leur statut leur four-
nissent une force de frappe incomparable lorsqu’ils déclen-
chent une grève, n’ont pu faire plier le gouvernement
qu'avec le soutien passif des millions de salariés des autres

secteurs industriels, fragilisés par la crise et les contrats de tra-

vail minorés ; on a même parlé de « grève par procuration ».

La tactique ordinaire des hommes du pouvoir, qui se résume
à opposer les travailleurs en grève aux usagers et aux

consommateurs, a été inopérante 6 la masse immense du
salariat a compris les cheminots, c’est le gouvernement qui
s’est trouvé isolé et a dû reculer.

Le second événement qu’il importe de méditer avec soin,
nous semble-t-il, c’est l’évolution de la situation polonaise
dans les années quatre-vingts.



non-violence et stratégie révolutionnaire moderne 27

Dans la gauche française, on répugne souvent à l’étude

de cette question : il s’est agi pourtant d’une révolution

authentique, à son origine soutenue, entre autres, par toute

l’extrême gauche française. Mais dont les objectifs poli-
tiques allaient se révéler être le libéralisme économique et la

démocratie parlementaire.
Il reste néanmoins que la méthode employée par les

groupes de militants qui constituèrent d’abord des syndicats
illégaux puis Solidarnosc a été d’une grande efficacité sub-

versive — même si on peut regretter que l’impulsion donnée

au mouvement ainsi créé l’ait poussé vers la droite plutôt
que vers la gauche…

Lorsque les premiers syndicats apparurent et que la grève
des chantiers navals de Gdansk se déclencha, la lutte poli-
tique et culturelle de l’opposition, dont l’enjeu était l’opinion
publique et la sensibilisation « anticommuniste » de la popu-

lation, était déjà gagnée ; presque tous les Polonais ne se

reconnaissaient pas dans les trois axes de la politique mise en

œuvre par l’État « socialiste » : le monopole du parti commu-

niste et de ses satellites, la gestion étatique de l’économie,
source de pénuries et de privilèges, et la vassalisation de la

Pologne, occupée par l’ennemi héréditaire.

Mais le trait de génie de la stratégie fut le choix de

l’angle d’attaque. Ni politique (un nouveau parti) ni militaire

(une guérilla) — l’État socialiste polonais, copié sur son

mentor bolchevique, possédait toutes les caractéristiques
pour maîtriser sans difficultés de tels assauts — mais social :

des syndicats, des revendications, des grèves. Que peut faire

un gouvernement face à une grande grève ouvrière, dans un

centre industriel d’importance vitale. La briser, l’écraser

sous les chars ou négocier. Or l’événement se passe en

Europe, en 1980 ; difficile, si on veut passer pour progres-

siste, de se livrer à des exterminations staliniennes.

La négociation s’ouvre : le nouveau syndicat, hier illégal
et clandestin, devient un interlocuteur ; il est maintenant

reconnu, légalisé. En quelques semaines, la société civile

s’engouffre dans la brèche ainsi ouverte ; bientôt, une orga-
nisation de dix millions de personnes se dresse face à l’État
et prépare une grève générale.

On imagine sans peine le désarroi des dirigeants commu-

nistes polonais : quid de cette tactique syndicaliste révolu-

tionnaire qui leur jette les masses au visage, soudain resur-

gie des poubelles de l’histoire où la doctrine

marxiste-léniniste l’avait jetée, et maniée avec dextérité par
une opposition composite, laïque et religieuse, social-démo-

crate, droitière et gauchiste ?

Le coup d’État militaire qui s’ensuivit, l’interdiction du

syndicat, l’emprisonnement de nombreux militants, opérés
dans la réprobation quasi universelle, enfonça encore plus le

« parti » et son État dans la défaite. Peu à peu, la résistance

passive mais générale de la presque totalité de la population, la

fatigue et la démoralisation des forces de répression firent leur

œuvre : de nouveau, il fallut négocier. On connaît la suite.

Une violence de basse intensité…

es affaires, croyons-nous, montrent quel pourrait être

l’axe d’une stratégie révolutionnaire des temps
modernes, de gauche cette fois, et quelles seraient sans

doute quelques-unes des conditions de son cheminement.

En particulier, et c’est l’essentiel, obtenir peu à peu la

connivence de la majorité de la population, grâce à un com-

bat idéologique et culturel intense associé à une lutte sociale

déterminée. C’est de ce point de vue, nous semble-t-il, que
les propositions d’action non violente peuvent intervenir.

Dans les nations industrielles, nous vivons depuis deux

générations au sein d’une société pacifiée ou quasiment, qui
répugne au sang versé et à la brutalité. La violence, surtout

la violence létale, est honnie, vivement réprouvée ; peut-être
s’agit-il d’un progrès de la civilisation…

Un mouvement de transformation sociale à vocation de

masse, parce que seul l’appui de la masse de la population
pourrait le rendre efficace, devra prendre en considération

cette évolution des mœurs.

Aujourd’hui, les grands mouvements sociaux s’accom-

pagnent d’une sorte de violence atténuée, d’une violence

symbolique aussi : jets de projectiles divers, destruction de



28 jacques toublet

matériel, injures, menaces de représailles et quelques
horions. Il ne s’agit pas réellement de non-violence mais
d’une violence de basse intensité.

Un mode opératoire pourrait, en conséquence, être élabo-
ré, proposé, discuté qui développerait cette idée de base :

contenir la violence qui accompagne souvent les protesta-
tions populaires, instants où s’expriment la colère et les frus-
trations des humiliés et des exploités. Ou plutôt l’orienter
vers la violence symbolique ou de basse intensité et les
luttes sociales, les grèves, la constitution et le renforcement
des sections syndicales et des syndicats syndicalistes révolu-
tionnaires ainsi que des associations qui les soutiennent.
Contenir ainsi la violence, éviterait de la laisser dériver, par
exemple, vers des attentats…

On ne peut, dans le présent article, déjà bien long,
détailler trop ce point-là ; d’ailleurs, l’essentiel de l’argu-
mentation se résume aisément : pour exprimer sa protesta-
tion, pour appuyer ses revendications, pour « frapper » le
capitalisme et le pouvoir politique à son service et les rendre

inopérants, le mouvement populaire et particulièrement le
salariat n’ont pas à recourir, au moins dans un premier
temps, à la violence armée. L’intervention sur l’appareil de
production est suffisante et elle permet de mobiliser une

grande partie de la population — une telle stratégie
n'implique pas de verser le sang.

Les assassins, les tueurs, les buveurs de sang seraient
alors ceux d’en face, ceux-là mêmes qui s’opposent à l’éga-
lité et à la justice sociales, s’ils faisaient tirer sur les foules
ou s’avisaient de déclencher un coup d’État et de provoquer
une guerre civile.

Il est vain d’imaginer ce que pourrait être alors la forme

que prendrait la résistance puisque l’analyse de la conjoncture
du moment serait capitale ; rappelons néanmoins que la puis-
sance de feu des armements dits « conventionnels »° a été fort
accrue depuis juillet 1936 ou les combats de la Résistance

française. Mais qui pourrait prédire la détermination de ceux

qui auraient à utiliser de telles machines de mort…

Une telle stratégie, à l’évidence, rompt avec quelques-
uns des concepts les plus répandus du socialisme révolu-
tionnaire. Elle sous-entend, en particulier, que la transfor-
mation sociale, la Révolution, deviendrait une sorte de

processus de longue haleine, ponctué des temps forts des
affrontement, précédés et suivis de périodes plus calmes de
stabilisation et de renforcement. Elle récuse l’idée, si popu-
laire dans l’imaginaire du mouvement socialiste, de Grand
Soir, de « lutte finale » comme la formulait Pottier dans
l’Internationale, qui suggérait qu’après un combat intense
mais bref s’ouvrirait, pour l’humanité libérée, une ère
d'harmonie débarrassée de conflits“. Alors que tout laisse à

penser que le chemin de l’émancipation à poursuivre sera

long, tortueux et semé d’embâches.

Une nouvelle utopie

L e XX" siècle a réalisé de la pire des façons la plus géné-
reuse des idées-forces du siècle précédent, le socialis-

me, qui se proposait d’instaurer l’égalité réelle, et non plus
formelle comme l’avait fait le républicanisme, entre tous les
êtres humains.

Son incarnation, à dater de novembre 1917, par l’Union

soviétique opéra un complet renversement des valeurs. Les
États du monde capitaliste industriel, auparavant voués aux

gémonies par les démocrates et les socialistes parce qu’ils
engendraient, à côté de richesses extrêmes, beaucoup de

pauvreté, sont apparus un instant moins inégalitaires et plus
libres que la forme politique née de l’effondrement de

l’empire des Romanov.



non-violence et stratégie révolutionnaire moderne

Aujourd’hui, dix ans après la disparition de l'URSS, le

mirage propagandiste du bonheur dans la consommation et

de l’abondance facile pour tous s’estompe. Toutes et tous, à

l’Est comme à l’Ouest, perçoivent que la société construite

autour de la propriété privée n’a guère varié. L’accroisse-

ment sans cesse poursuivi de la production — le vieux rêve

saint-simonien — n’a pas réduit les inégalités sociales et la

démocratie politique est toujours impuissante à contenir effi-

cacement l’agressivité des forces du marché.

Une nouvelle utopie est à inventer, qui reprendra peut-
être la belle formule des syndicalistes de 1900 : « Bien-être

et liberté ! » Puisse cette modeste étude y contribuer. +

1) On pourra se reporter, à propos de cette partie, à l’article de Pierre

Ansart, « Proudhon à travers le temps », des numéros 123-124 de la revue

L'Homme et la société consacré à l’actualité de l’anarchisme, pages 18

à 22, article qui, à notre sens, résume excellemment les apports critiques
et constructifs de la pensée libertaire.

2) Mémoires de guerre, tome I, l’Appel, Plon éditeur, p. 10.

3) Georges Sorel (1847-1922), un des plus intéressants théoriciens

marxistes du syndicalisme révolutionnaire, popularisa l’idée que les grands
bouleversements de l’histoire, ceux qui avaient mis en mouvement un grand
nombre d’êtres humains, s’accompagnaient de « mythes », sommes

d’images et de symboles dans lesquelles se reconnaissaient les groupes
sociaux, les ethnies, les religions concernés ; par exemple, le syndicalisme
révolutionnaire, pour mobiliser le prolétariat, s’appuyait sur le mythe de la

grève générale.
4) « Pour accomplir la révolution, c’est-à-dire s'emparer du pouvoir, il

[Blanqui] juge nécessaire d’avoir un parti centralisé et militarisé, agissant
suivant un plan stratégique. Ce parti, il ne le voit pas comme un

détachement de la classe ouvrière, mais comme une troupe d'hommes

venus de toutes les couches sociales et simplement liés par leur volonté

révolutionnaire, c’est-à-dire une troupe de déclassés. » Michel Collinet,
Du bolchevisme, Amiot-Dumont éditions, p. 8.

5) Imaginez, par exemple, qu’ait existé, en 1917, ce raffinement particulier
de l’art de tuer ses semblables nommé missile de croisière : un bombe

volante autoguidée, au rayon d’action de plusieurs milliers de kilomètres, se

déplaçant à très basse altitude et, de ce fait, quasi indétectable. L'envoi de

quelques-uns de ces engins par on ne sait quel gouvernement de l’Entente

sur l’Institut Smolny, à Pétrograd, où Lénine avait installé son état-major,
aurait sans doute changé l’histoire, n’est-ce pas — cela dit pour montrer

combien la modification des armements depuis le lebel et le canon de 75

a été réellement qualitative.
6) On peut d’ailleurs s’interroger sur ce type d’image apocalyptique : ne

prolonge-t-elle pas la vieille utopie religieuse de la Parousie, le retour de

Jésus parmi les hommes qui aurait annoncé un changement complet de la

condition humaine, quelque chose comme la réapparition du paradis terrestre ?



egard
sur l’anarcho-

syndicalisme
BRIGITTE BOSSEN*

*Enseignante, sympathisante de la CNT.
Cet article est redevable de deux brochures dont il reprend
de nombreux passages : CNT aujourd’hui, éd. CNT-Région
parisienne, 2000 ; Réflexions et propositions anarchistes
sur le travail, éd. du Monde libertaire, Paris.

U" syndicat différent des autres ! Que
veut et que fait la CNT ?

Il est de plus en plus fréquent de voir des militants syndi-
caux, lors de manifestations, se réclamer de la CNT, de la
Confédération nationale du travail. Il faut avouer que les
autres syndicats ne tiennent nullement à se montrer avec

eux. Les militants de la CNT sont tout simplement des anar-

cho-syndicalistes et des syndicalistes révolutionnaires.

Historiquement, le syndicalisme révolutionnaire fondait
la réorganisation sociale, en donnant aux seuls syndicats le

pouvoir de construire la société de l’avenir. L’anarcho-syn-
dicalisme reste de nos jours favorable à toute initiative

d’auto-organisation : celle de s’organiser en permanence et

systématiquement, à la différence du spontanéisme ou enco-

re des coordinations. L’expérience montre que les « coordi-
nations » nées dans des circonstances exceptionnelles sont,
pour la plupart du temps, éphémères, et, de surcroît, elles

n’échappent pas aux risques de manipulations. « S’il y a un

mouvement où les anarchistes doivent se fourrer, c’est évi-
demment la chambre syndicale », écrivait Émile Pouget en

1894. Plus d’un siècle après, cette recommandation conserve

toute sa vérité.

L'action directe

P" la CNT, le syndicalisme est une pratique, pas un

métier. La logique développée par les centrales syndi-
cales dites représentatives est aux antipodes de celle de la
CNT. Celle-ci ne cherche pas à être l’interlocuteur du patro-
nat et des ministres, à satisfaire des revendications en forme
de privilèges... La CNT revendique un projet social global.
On le retrouve préfiguré à la fois dans son organisation



regard sur l’anarcho-syndicalisme 31

{

SYNDICANICHE
À SON PEPERE :

Frot rue

comme dans sa méthodologie. La CNT revendique l’action

directe et collective des hommes et des femmes, qui définira

pour elle-même et par elle-même, le monde différent qu’ils
et qu’elles voudront construire.

Le principe d’action directe conduit le militant à ne pas

intervenir seul, à refuser le tête-à-tête avec toute espèce de

directeur, mais, au contraire, à s'appuyer sur la combativité

des compagnons de travail. La bonne méthode, c’est par

exemple la délégation massive dans les bureaux directo-

riaux, le débrayage immédiat, pour s'opposer aux brimades,
à toute atteinte à la dignité de la personne, à la dégradation

des conditions de travail, de l’environnement. Il est évident

que l’aboutissement de toute action directe est la négocia-
tion. Elle n’a rien de déshonorant si elle se déroule en totale

transparence, sous le contrôle des intéressés.

Les anarcho-syndicalistes veulent la disparition du sala-

riat et du patronat. Mais à l’heure où les prémices de la

Révolution ne se dessinent pas encore à l’horizon, ils ris-

quent de n’être pas compris s’ils brandissent toujours cet

objectif final. C’est pourquoi leurs revendications visent

pour le moment à arracher au patronat ce qu’il vole aux tra-

vailleurs. Ce qui signifie que les anarcho-syndicalistes ne

défendent pas n’importe quelle revendication. Ils savent trop
bien que les primes, par exemple, ne servent, en fait, qu’à
endormir les travailleurs.

Dans les industries d’armement, les syndicats, CGT en

tête, réclament des carnets de commande plus étoffés ! À

Roanne, ils ont déploré la lenteur des livraisons des chars

Leclerc à l’Arabie saoudite ! À Saint-Étienne, les mêmes

revendiquent la fabrication des pistolets pour les gendarmes
et les CRS ! Ce poujadisme syndical aboutit à mettre en

avant des revendications qui correspondent aux sentiments

les plus frustes, bien acceptés par le capitalisme. Ce syndica-
lisme-là trahit sa mission qui devrait consister à élever le

niveau de conscience de la classe ouvrière. Les anarcho-syn-
dicalistes luttent pour la reconversion des usines d'arme-

ment vers des biens socialement utiles. Aujourd’hui force de

contestation et de proposition, ils veulent être demain grou-

pement de production et de répartition, base de la réorgani-
sation sociale.

Lorsqu’à la fin du XIX° siècle, les anarchistes se font les

apôtres de la grève générale, leur proposition recueille la

raillerie de la quasi-totalité des autres courants socialistes.

Depuis, la grève générale, convoquée ou pas, est sortie de

son cadre utopique. Sans aller loin dans l’histoire, il suffit de

penser aux événements de mai 68 en France, ou à la naissan-

ce et l’action du syndicat Solidarnosc en Pologne à l'ère du

communisme, pour être persuadés de la force et de l’impact
d’une grève générale. Mais il existe d’autres formes natu-

relles d’action du mouvement syndical, comme le sabotage
et le boycottage. Le boycottage, affirment des militants de la



32 brigitte bossen

CNT, pourrait être organisé de manière plus systématique.
Pourquoi la compagnie Total, après le naufrage de l’Erika,
n’a-t-elle pas été plus boycottée ? Ce qui est en jeu pour le
syndicalisme dans le boycottage, c’est l’appel à la conscien-
ce chez les salariés d’une dimension plus qualitative. Le

sabotage comme le boycottage peuvent s’inscrire dans une

dynamique non-violente, à partir du moment où les auteurs
ne s'en prennent qu’à des biens matériels et qu’ils se présen-
tent comme les auteurs de ce type d’action qui exige, dans
une stratégie d’action non-violente, que l’objectif soit
« juste, clair, précis et accessible » (cf. Jean-Marie Muller,
La stratégie de l’action non-violente, Point-Seuil). N’est-ce
pas ce qu’ont fait précisément José Bové et ses amis, en

démontant publiquement l’affreux Mac Do de Millau ?!
Quand on se porte d’emblée responsable de ses actes de
sabotage, prenant soin de ne blesser personne, c’est qu’on ne

s’en cache pas, et qu’on espère qu’un procès aura lieu au

grand jour pour montrer la pertinence de l’objectif visé.

Naissance de la CNT

L’ CNT française a été créée
en décembre 1946, et,

contrairement à la légende, ce ne

sont pas les libertaires espagnols
qui l’ont construite. Ce sont des
ouvriers du bâtiment, des chemi-

nots, des métallos…. À la sortie
de la guerre, les ouvriers ne sont pas tous des communistes,
adeptes de l’esclavage étatique made in URSS ! La CNT
s'inscrit dans une filiation anarchiste et libertaire. Lorsqu’il
ÿ a cent cinquante ans le mouvement ouvrier s’est constitué
en Europe et aux Amériques, deux tendances sont apparues.
L'une, dite autoritaire, a affirmé la prééminence du politique
sur le syndical, la nécessité d’une avant-garde éclairée pour
guider les masses, la conquête du pouvoir d’État comme

préalable à la transformation de la société. De ce courant
sont nés les partis socialistes et communistes. Les partis de
« gauche » et d’« extrême gauche » d’aujourd’hui ne sont

souvent que les avatars de ce courant, leur version édulcorée.
L’autre, dite libertaire, est la continuation de l’Association
internationale des travailleurs (AIT) fondée à Londres, pro-
longement du Congrès de Saint-Imier (1872) dans l’AIT de
1922 à Berlin… et dans la CNT renaissante aujourd’hui.

Violence ou non-violence ?

l CNT organise les travailleurs victimes de l’extrême
« violence des rapports économiques et sociaux géné-
rés par la société capitaliste. Les premières violences, la
véritable insécurité, ce sont l’exploitation, le licenciement, le

chômage, la précarité, la misère, la faim, la perte du loge-
ment…, bref, le quotidien de millions d’entre nous. […] La

réplique violente et collective à la répression, à l’asservisse-
ment, est bien évidemment légitime. C’est même un réflexe
naturel, à moins de prôner le masochisme ou la soumission
comme forme de réponse à la violence étatique ou patronale.
[.] L'utilisation de la violence par les exploités n’est donc
pas un choix moral fait par des individus en dehors de tout

contexte économique ou politique, c’est souvent la réponse
imposée par l’intransigeance des exploiteurs. Ce recours à
la violence n’a donc rien à voir avec le terrorisme, qui n’est
que l’utilisation individuelle, aveugle, d’actions violentes au

service d'intérêts ou des délires politiques de groupuscules
qui s'auto-proclament révolutionnaires ou d’avant-garde. »*
Ce raisonnement est partagé par la majorité des membres de
la CNT, sans faire l’unanimité.

Il n’en demeure pas moins, quand des médias essaient de
marginaliser la CNT, en agitant l’épouvantail anarchiste (un
couteau dans la main et une bombe dans l’autre), les anar-

cho-syndicalistes aiment à répondre avec sérénité : de tous
les courants sociaux, religieux et politiques qui ont traversé
le siècle, il n’en est pas un qui ait été moins meurtrier. Faut-
il rappeler qu’on doit aux courants autoritaires le goulag, les
guerres coloniales et une responsabilité non négligeable
dans les deux guerres mondiales ?

La CNT voit de plus en plus de travailleurs la rejoindre.
Les médias commencent à en parler : « Décembre 1995. II



regard sur l’anarcho-syndicalisme

fait froid et pourtant, derrière une banderole rouge et noir

Rien pour nous, tout pour tous, un cortège imposant s’étend

un instant sur toute la longueur du pont d’Austerlitz, puis
remonte vers la Bastille en direction de Nation. À son passa-

ge, quelques applaudissements, mais, en fait, c'est l’étonne-

ment qui prévaut. Sur certains visages, c’est carrément la

moue. Quoi, ils sont si nombreux ? Quelle organisation peut
encore faire la surprise dans le maelstrôm des sigles qui
composent un défilé parisien ? C’est la CNT avec son

fameux chat hérissé pour logo. [.…] Il y a le rouge et le noir

des drapeaux, des autocollants, mais aussi un slogan qui ne

tombe pas dans les oreilles de sourds : “Tout est à nous !

Rien n’est à eux ! Tout ce qu’ils ont, ils l’ont volé, nous l'ont

volé. Partage des richesses ! partage du temps de travail !

ou alors ça va péter !” [.…] Toujours en 19935, la CNT fait
une entrée remarquée dans les médias. Du Figaro, en pas-

sant par Libération, Le Nouvel Observateur, L’Événement
du Jeudi jusqu’à ce torchon de Minute, les voilà tous à sor-

tir un article sur nous ! Avec à peu près le même titre, du

genre : “Les anars sont de retour” et un contenu du même

acabit, tournant autour de la violence. En gros, ils laissent

entendre que la CNT = anarchistes = casseurs La ENT

n’avait pourtant rien d’une nouveauté, sans même parler de

son sigle prestigieux, emprunté à une organisation sœur »°,

les IWW (Industrial Workers of the World) américains.

Forte en gueule la CNT aujourd’hui ? Oui, assurément !

Autre question de savoir si la CNT est violente ou non-vio-

lente ? Elle est les deux à la fois, au risque de ne pas tou-

jours arriver à mélanger clairement les cartes d’un jeu de fait

impossible à tenir en mains. L'objectif final des anarcho-

syndicalistes demeure néanmoins, encore et toujours, la dis-

parition de l’État, du patronat et du salariat, sources pre-

mières de violence. La CNT utilise donc aujourd’hui des

moyens d’action violents et non-violents, individuels ou col-

lectifs, s’exerçant sans intermédiaires, sans spécialistes de la

négociation ou de l’action. Il existe au sein de la CNT des

débats sur l’efficacité et la légitimité de l’action violente

comme de l’action non-violente. Aucune directive ne vient

d’en haut, contrairement aux autres syndicats. +

|
|
|
|
il



34 brigitte bossen

1) José Bové se réclame plusieurs fois de l’anarchisme dans son livre
Le monde n’est pas une marchandise. Ses actions, à Millau comme à
Seattle et ailleurs, entrent typiquement dans une stratégie d’action non-

violente, bien qu’il n’aime pas cette expression. D’une manière générale,
les anarchistes sont ouvertement contre la mondialisation sauvage.
Plusieurs n’apprécient cependant pas trop que José se réclame de
l’anarchisme, car, disent-ils, ils ne l’ont jamais rencontré comme militant
dans l’une ou l’autre des organisations anarchistes.

2) Extrait de la brochure intitulée La CNT ?, supplément au CaNarT,
journal anarcho-syndicaliste des Amis du Chat Noir Turbulent, 15 F,
2000 (BP. 262, 78053 St Quentin-en-Yvelines).
3) Extrait de la Brochure syndicaliste n° 7, « CNT aujourd’hui et rouge »,
éd. CNT parisienne, 2000, p. 3.

4) Cf. l’ouvrage de Larry Portis, IWW et syndicalisme révolutionnaire
aux Etats-Unis, Spartacus, 1985.

Débat sur violence/non-violence
au sein de la CNT

La revue Les Temps maudits a publié en avril 2000
un courrier d’André Bernard, membre de la CNT, en

réponse à des discussions internes à ce syndicat et à
divers articles de cette revue.

Puisque « [..…] la violence nous est imposée, il faut
répondre par la violence. Un point, c’est tout. » À cette
« position sans nuances et parfaitement dogmatique »,
estime André Bernard, il répond : [...] « à la lecture des
divers textes qui circulent, il est dit un “malaise”. Les
actions violentes seraient “contre-productives” […] quant à
la bonne image que l’on veut donner de la CNT. D'autre
part, nos adversaires sont à l’affût de nos bavures et tente-
ront sans vergogne de nous criminaliser.

Nos idées redeviennent d'actualité après la débâcle
“communiste”, mais nombre de sympathisants gardent la
distance face à ces attitudes qu’ils réprouvent. Ainsi, par
des modes d'action, des comportements peut-être un peu
trop copiés sur le passé, on empêche un développement
de la CNT.

Nous pouvons distinguer la violence politique de la vio-
lence gratuite, mais nous avons pu constater aussi
quelques dérives : certains ont pris goût au “baston”. On
adopte les mœurs de l’adversaire. Et, ensuite, on ne fait
plus de différence entre l’ennemi et le compagnon qui ose

être en désaccord. On ne débat pas, on impose, du moins
on tente de dévaloriser l’autre en l’insultant. Le compa-
gnon devient vite un ennemi à mettre sur la touche ou à
éliminer d’une façon ou d’une autre…

« Une organisation qui se prétend révolutionnaire, qui
a inscrit l'émancipation des travailleurs dans ses statuts,
qui dit vouloir changer la société, peut-elle admettre qu’en
son sein et en son nom de pareilles méthodes soient utili-
sées ? », nous dit Gianni.

Je me garderai bien de proposer des solutions clés en

main, car je pense qu’une maturation lente est nécessaire,
qui ne peut s'effectuer que lors d’un débat général ou

mieux lors de discussions sans passion excessive, à
quelques-uns. Des propos définitifs comme : « Les non-

violents ne m’intéressent pas, les pacifistes encore moins »

laissent peu de place à l'imagination sociale créatrice. Les
termes plus familiers, du moins plus admis, de boycottage,
de sabotage, de grève, de grève générale, les mots
d'insoumission, d’antimilitarisme, de désobéissance civile,
etc, sont encore dans notre héritage historique. De même
que l’action directe qui peut ne pas se présenter sous une
forme violente. Et j'en omets d’autres qui pourraient nous
ouvrir des voies nouvelles.

[.…] Nos mentalités doivent aussi changer et s'adapter
aux femmes et aux hommes de notre temps fatigués par la
violence excessive du monde extérieur qui en est arrivée à
s'infiltrer et à encombrer nos cerveaux et l'esprit de nos

proches compagnons. Il ne s’agit pas de refouler notre
puissance, mais de mettre en branle notre créativité socia-
le, sinon on devient l’ennemi que l’on combat en adoptant
ses méthodes. » +



narchisme
et non-violence

ANDRÉ BERNARD*.
Marcet VIAUD**

*Insoumis à l’étranger durant quatre ans pendant la guerre

d’Algérie. Revient en France en 1961 et milite avec l’Action

civique non-violente, devient objecteur de conscience : deux ans

de prison. À la sortie, fonde collectivement le groupe et la revue

Anarchisme et Non-Violence. Pendant le conflit du syndicat du

Livre contre Le Parisien Libéré (années 70), pratique l’action

ouvrière directe et non-violente (deux ans et demi de grève et deux

condamnations). Actuellement membre du collectifde rédaction

des Temps Maudits, revue de la CNT. Cofondateur de la revue

anarchiste Réfractions.

**Voir la présentation de l’auteur à l’article suivant,

« Le living théâtre ».

NB: Cet article est la contraction d’un autre, « Anarchisme et Non-
Violence. Un groupe, une revue, 1964-1974 », des deux mêmes auteurs,

paru dans Réfractions n° 5, printemps 2000, pp. 89-102.

André Bernard, lors de la manif Marcel Viaud

de la CNT du 1” mai à Paris

n avril 1965, une revue intitulée
Anarchisme et Non-Violence
(ANV !) vit le jour. L’un de ses

numéros tira jusqu’à 3 000 exemplaires.
On apprenait dès le numéro un que les animateurs ne se

proposaient nullement de créer une nouvelle tendance dans

le mouvement libertaire : leur projet consistait à mettre en

valeur l’idée de « non-violence », idée présente dans la cul-

ture anarchiste, mais insuffisamment exprimée et peu mise

en pratique selon eux. Ils se refusaient à choisir entre les

divers courants anarchistes : l’individualisme, le communis-

me libertaire, l’humanisme, le pacifisme, etc. Ils se décla-

raient anarchistes avant d’être « non-violents » et partisans
de la non-violence parce qu’anarchistes. Il ne s'agissait en

aucune façon de condamner les pratiques violentes passées
ou encore présentes, mais d’y renoncer avec la volonté de

concrétiser les idées-forces de l’anarchisme par l’action

directe non-violente.

Voici le texte, écrit collectivement, qui a servi de plate-
formeà l’équipe de la revue Anarchisme et Non-Violence :



andré bernard & marcel viaud

« Quelques données fondamentales
e Les structures de la société actuelle sont essentielle-

ment étatiques ; elles ne peuvent se maintenir que par
l’autorité et la violence.

° Les anarchistes préconisent la disparition de l’État ; ils
proposent une société sans autorité où la violence ne se

manifesterait plus dans les rapports sociaux.
° Face au pouvoir et à l’autorité, les anarchistes ont

apporté des solutions libertaires (fédéralisme, syndicalisme,
etc.) ; mais en opposant la violence à la violence, ils l’ont
ainsi légitimée.

De toute façon, devant le gigantisme actuel des forces
répressives et la mise en condition psychologique, la violen-
ce insurrectionnelle paraît impuissante.

° Les méthodes non-violentes paraissent être le moyen
d'action le plus conforme aux théories anarchistes ; elles
constituent une force qui permet d’éviter les conséquences
autoritaires de la violence.

+ L'action directe non-violente a surtout été utilisée par
des groupements religieux, généralement avec succès, mais
la non-violence n’est pas plus d’essence religieuse que la
violence anarchiste est athée. C’est pourquoi il est nécessai-
re d'étudier et de mettre en pratique ces formes d’action.

Nous posons donc la primauté de la non-violence et esti-
mons que le ralliement à Anarchisme et Non-Violence
devrait impliquer l’emploi de la non-violence tant dans
l’action sociale que dans le comportement individuel. »!

Origines du groupe

ors des diverses actions non-violentes contre la guerre
d’Algérie, le discours sur les fondements de la non-vio-

lence n’était pas du goût des « incrédules » qui ont constitué
un Groupe d’études laïc sur la violence et la non-violence.
Ce groupe est né pour donner suite à un texte paru en janvier
1964 dans l’Action civique non-violente, en janvier 1964, où
des libertaires disaient leur désaccord avec la communauté

de l’Arche fondée par Lanza Del Vasto. Pour eux, cette

communauté, très engagée dans le combat contre la torture
durant la guerre d’Algérie, avait une vocation ouvertement

religieuse. Ils ont voulu envisager, une fois la guerre
d’Algérie terminée, la non-violence en dehors de toute reli-
gion. L’un d’entre eux écrivait alors : « Il nous faut débar-
rasser la non-violence de la religion, sinon nous nous

débarrasserons de la non-violence. »

Après plusieurs réunions, entre octobre 1964 et février
1965, le premier numéro de la revue Anarchisme et Non-
Violence est envisagé. Cette revue se réalise parce que plu-
sieurs copains travaillent dans l’imprimerie et aussi, il faut
le dire, par goût d’une publication bien faite, modeste, mais
surtout pas misérabiliste. La revue sera « trimestrielle », du
moins administrativement. Dès le départ, le choix est fait de
ne pas lancer de souscription, mais de ne compter que sur

l'engagement financier des initiateurs jusqu’à l’autofinance-
ment par les abonnés.

Le revue

A narchisme et Non-Violence compta trente-trois numé-
ros sur une durée de presque dix ans. Un numéro faisait

le plus souvent 36 à 48 pages ; quelques-uns ont été plus
copieux. Abonnements en progression régulière de 25 (en
avril 1965) à 394 (en mars 1972). Tirage en progression
régulière de 500 (avril 1965) à 1 600 (février 1969), avec un

tirage à 3 000 (octobre 1969, n° 18-19, 48 pages, en coédi-
tion avec le Cira, Centre international de recherches sur

l’anarchisme de Lausanne).
Anarchisme et Non-Violence adhère, à partir du n° 11-12,

en tant que publication associée, à l’IRG (Internationale des
résistants à la guerre), dont le siège est à Londres, et, à partir
du n° 26, en tant que membre collectif, au CIRA.

Parmi les protagonistes de la revue, il y avait Hem Day,
avec un long passé de militant anarchiste et non-violent. Il

publiait à Bruxelles, depuis de nombreuses années, des



anarchisme et non-violence

textes sur Gandhi, B. de Ligt, Vinoba, etc. La génération au-

dessous était issue essentiellement des Jeunes Libertaires.

Certains avaient été insoumis puis objecteurs de conscience.

Ensuite, d’environ dix ans moins âgés, une génération
d’objecteurs qui découvrait, en même temps, et la non-vio-

lence et l’anarchisme. Quelques personnes, avec un parcours
individuel particulier, gravitaient autour de la publication.
L’ensemble du groupe comptait une trentaine de personnes.

La qualification « non-violente » fera que, en général, les

anarchistes ne nous accepteront pas réellement, nous jugeant
trop manichéistes ; certains nous accuseront d’infiltrer une

pensée religieuse au sein du mouvement. De l’intérieur du

groupe, les remises en cause furent multiples, et il est diffi-

cile de dire les plus importantes si l’on pense à nombre de

facteurs irrationnels, affectifs et caractériels. Mais, anarchie

oblige ! personne ne tenta de monopoliser le pouvoir qui fut

partagé jusqu’à la fin.

À cause d’une volonté d’ouverture affirmée, associée au

souci d’intégrer les apports extérieurs, les divergences se

feront jour jusqu’à la crise finale. Les méthodes de travail, la

difficulté à produire des textes, un discours à théoriser, de

même que les différents engagements pratiques non complè-
tement partagés par tous seront à la longue des facteurs de

désunion… +

1) Ce texte a été reproduit dans chaque numéro jusqu’au numéro 13 inclus

(avril 1968). Une seconde version en a été publié dans le n° 24.

ANARCHISME ET/
NON- VIOLENGE

|
Et

{
|



L Living Theatre

*Adhérent aux Jeunes Libertaires dès 1952, renvoie son livret
militaire pendant la guerre d’Algérie et anime un réseau d’aide
aux déserteurs et insoumis. Il participe à différentes manifestations
avec l'Action civique non-violente et lutte aux côtés de Louis
Lecoin pour l’obtention d’un statut pour les objecteurs de
conscience. Co-fondateur de la revue Anarchisme et non-violence
(1963-1974), il participe actuellement à la revue Réfractions.

uand une trou-

pe de théâtre
se réclamait de

l’anarchisme et de la
non-violence.

Julian Beck et Judith

Malina, alors très jeunes, 18 et

17 ans, se rencontrent à New
York en 1943 ; après des études
théâtrales et différentes péripé-
ties alimentaires, ils décident en

1947 de créer leur propre troupe qui prendra le nom de

Living Theatre.

Faute de trouver une salle et l’argent nécessaire, ils se

décident à donner des représentations dans leur propre
appartement et c’est le 15 août 1951 à New York que débu-
tera leur aventure qui coïncide historiquement avec l’appari-
tion du mouvement de la beat-generation notamment, les
écrits de Jack Kerouac et Allen Ginsberg.

Dès leur départ, on peut percevoir une volonté de rupture
de la relation traditionnelle acteur-spectateur. Le choix de
leur répertoire : Brecht, Lorca, Goodman, Stein, indique
déjà leur orientation.

Après « The connection », pièce marquante de leur évo-
lution, c’est surtout avec « The brig » en mai 1963 qu’appa-
raîtra leur rôle socio-politique.

En effet « The brig », « la taule », met en scène une jour-
née dans un bagne militaire, le sujet est violemment antimi-
litariste et leur vaudra de multiples ennuis et tracas avec la

police et la justice.
Après une représentation illégale Julian Beck et Judith

Malina furent inculpés et condamnés à trente et soixante



le living theatre 39

jours de prison, 2 500 dollars d’amende et une période pro-
batoire de cinq ans, le tribunal ne leur ayant pas pardonné
d’avoir utilisé le procès comme une tribune d’expression
anarchiste.

Connus comme très actifs militants pacifistes et antinu-

cléaires, ils avaient participé à un sit-in à Times square
réprimé sauvagement par la police, pendant lequel Julian
Beck fut matraqué et se retrouva à l’hôpital avec des côtes

cassées et un poumon perforé. Cette répression entraîna

rapidement une scission entre les non-violents et les plus
radicaux : Black panters, SNCC, World Liberation

Mouvement. qui optèrent pour la contre-violence ou pour
l’autodéfense.

Ces événements successifs et d’autres non cités ici, mais
du même ordre, persuadèrent le Living Theatre qu’ils
n’avaient plus guère de possibilité d’action dans le contexte

américain et la décision fut prise de se rendre en Europe en

1964. Là, ils créent : Mystères et small pieces ; Frankenstein
et Antigone.

Ces titres énumérés ne rendent pas compte de l’évolution
du collectif du Living Theatre. Leurs recherches sont axées

sur l’improvisation collective, le désir de faire participer le

public par le mélange acteur-spectateur, des litanies reprises
par le public, par la confrontation avec leurs contradicteurs
et par des jeux de scène où s’expriment leurs recherches

psycho-corporelles.
De 1964 à 1968 une longue tournée leur fera parcourir

les pays européens suscitant des critiques acerbes ou des

éloges dithyrambiques.
Un très grand travail de recherche sur eux-mêmes et sur

les faits de société, un désir de cohésion dans le respect de la

liberté de chacun, la vie quotidienne partagée d’une trentai-

ne d’adultes et d’une dizaine d’enfants, la répartition égali-
taire des ressources permettent de dire qu’il s’agit réellement

d’une communauté anarchiste et non-violente.

Au festival d’Avignon en 1968

D ébut 1968, le groupe s’isole à Cefalu en Sicile dans une

propriété prêtée par un ami pour préparer « Paradise

Now », œuvre qui se veut l’accomplissement de leur long
cheminement.

Son but est d’amener à un état qui rende l’action révolu-

tionnaire non-violente possible. Un contrat est souscrit et

cette pièce doit être présentée en première dans le cadre du

festival d’Avignon. Surviennent les événements de mai

1968 et le Living Theatre y participe par sa présence lors de

l’occupation de l’Odéon.

De nombreux contacts sont établis avec les groupes gau-

chistes, révolutionnaires, anarchistes, et beaucoup d’entre

eux les rejoindront en juillet en Avignon. Une première
représentation de « Paradise Now » au théâtre des Carmes,
le séjour de la troupe dans la ville, créèrent un certain

nombre d’incidents. La contradiction de jouer dans un cadre

bourgeois de la société marchande amena le Living Theatre

à prendre une décision sans ambiguïté et décider de jouer
dans la rue gratuitement.

Immédiatement ces représentations firent interdites et la

pièce bannie du festival, le contrat considéré comme rompu.

Malgré cela une tentative de jouer dans le cadre d’un

quartier ouvrier eut lieu, en présence de nombreuses forces

Ca



40 marcel viaud

de police ; il n’y a pas eu d’affrontement car les acteurs du

Living Theatre ainsi que de nombreux spectateurs établirent
le dialogue avec les CRS, remettant en question leur rôle

répressif et leur choix de vie.

Ce fut un moment curieux où les policiers complètement
déstabilisés ne savaient plus quelle attitude prendre et la soi-
rée se termina fort tard sans incidents notables.

SEAN-JACQUES LEBEL

ENTRETIENS AVEC JULIAN BECK ET JUDITH NALINA

LCA»a =
5
a

f te 7. =
es Ù Î

17 ESS

ÉDITIONS PIERRE

Par suite de leur interdiction, le Living Theatre décida de

se retirer du festival après avoir publier une déclaration en

onze points que l’on peut résumer par le point 7 : « Nous

nous retirons parce que le moment est venu pour nous de

commencer enfin à refuser de servir ceux qui veulent que la

connaissance et les pouvoirs de l’art appartiennent seule-

ment à qui peut payer, ceux-là mêmes qui souhaitent main-

tenir le peuple dans l’obscurité, qui travaillent pour que le

pouvoir reste aux élites, qui souhaitent contrôler la vie de

l’artiste et celle des autres hommes. »

Ce désir de radicalité entraîna une crise qui décida la

scission du groupe en quatre cellules autonomes s’implan-
tant dans divers coins du monde.

Seules deux d’entre elles virent le jour, une au Brésil se

consacrant aux plus déshérités, l’autre aux Indes plus orientée

vers la recherche spirituelle. À ce propos Julian Beck déclarait

dans les années 1970 : « Dans le monde d’aujourd’hui de

nombreux mouvements sont voués à la transformation des

structures du complexe capitaliste-bureaucratique-militaire-
autoritaire-policier en son contraire, un organe communau-

taire non-violent. Les structures s’effondreront si elles sont

ébranlées correctement. Notre but est d’apporter notre sou-

tien à tous les forces de libération. »

La suite de l’évolution du Living Theatre ne nous est pas
connue à l’exception d’une information parue récemment

indiquant un quartier général permanent « Le Central Living
Europa » à Rachetta en Ligurie, Italie.

Les lecteurs intéressés par l’odyssée de ce groupe anar-

chiste non-violent pourront se référer à la bibliographie ci-

dessous, l’objet de cet article étant une présentation très

sommaire, alors que l’histoire et les recherches menées par
cette communauté comportent de très nombreuses richesses

qui peuvent apporter un plus à tous les individus concernés

par la non-violence. +

Nota : pour la partie concernant plus spécialement l’aspect
théâtre, une somme de renseignements très complets figurent
dans l’ouvrage de Pierre Biner.



F visee

non-violente et

anarchiste de la

pensée de Tolstoi

ALAIN REFALO*

*Instituteur, membre de l’IRNC, auteur de Tolstoï, la quête
de la vérité, Paris, Desclée de Brouwer, 1997.

our combattre
l’Etat qui
opprime le

peuple, Léon Tolstoï

récuse avec force
tout recours à la vio-
lence. Que propose-t-
il comme organisa-
tion sociale ?

Le 9 septembre 1892, Tolstoï se rend en train dans le dis-

trict de Beguitchevka, non loin de Iasnaïa Poliana, visiter

l’une des cantines populaires qu’il a contribuée à créer à la

suite de la famine qui frappe depuis l’été plusieurs provinces
du centre de la Russie. En route, son train croise un train

spécial convoyant une troupe de soldats accompagnés du

gouverneur de la province. Armés de fusils et de verges, ces

soldats ont pour mission de « mettre au pas » un groupe de

paysans indignés et révoltés par une décision de justice auto-

risant un propriétaire à pratiquer des coupes d’arbres dans

une forêt située sur une terre commune aux paysans et au

propriétaire. Ces paysans qui avaient l’habitude de soigner
cette forêt et la considéraient comme un bien commun

s’étaient mobilisés pour empêcher les ouvriers d’accomplir
les coupes. Tolstoï racontera dans Le royaume des cieux est

en vous (1893) comment se déroule la répression de ce type
de révolte (fusillade de la foule, puis supplice des verges et

pendaison des meneurs). Il est épouvanté de voir de ses

propres yeux des compatriotes « chrétiens » partir accomplir
un tel crime. « Comme par un fait exprès, le hasard, après
deux ans de méditation sur le même objet', me faisait être

témoin, pour la première fois de ma vie, d’un fait dont la

réalité brutale me montrait, avec une évidence complète, ce



42 alain refalo

que j'avais vu depuis longtemps très nettement en théorie,
que notre organisation sociale est établie non pas, comme

aiment à se le représenter des hommes intéressés à l’ordre
de choses actuel, sur des bases juridiques, mais sur la vio-
lence la plus grossière, sur l’assassinat et le supplice. »*

La théorie de Tolstoï sur l’État tient en une formule qu’il
martèle à longueur de pages : c’est « une organisation de la
violence n'ayant pour principe que l’arbitraire le plus gros-
sier et profitant, pour la domination et l’oppression, de tous

les perfectionnements que la science a créés pour la vie
sociale pacifique des hommes libres et égaux »°*. Selon
l’écrivain russe, le pouvoir de l’État est organiquement lié à
la violence, dans ses fondements, dans ses institutions, dans
sa pratique. Il ne peut exister et perdurer que grâce à la
menace de la violence ou l’utilisation de la violence contre

ceux dont il exige la soumission. « Pour acquérir le pouvoir
et le conserver, écrit Tolstoï, il faut aimer le pouvoir. Et
l’ambition ne s’accorde pas avec la bonté, mais au contraire,
avec l’orgueil, la ruse, la cruauté. Sans l’exaltation de soi-
même et l’humiliation d’autrui, sans l’hypocrisie et la four-
berie, sans les prisons, les forteresses, les exécutions, les
assassinats, aucun pouvoir ne peut naître ni se maintenir »*.
Le pouvoir, c’est la domination des forts sur les faibles.
« Être au pouvoir veut dire faire à autrui ce que nous ne

voudrions pas qu’on nous fit, c’est-à-dire faire du mal. »°

Pour Tolstoï, c’est la négation même du précepte chrétien

qui demande de ne pas faire aux autres ce qu’on ne veut pas
qu'ils nous fassent. Il fustige les lois décrétées par les gou-
vernants qui ne sont pas l’expression de la volonté du

peuple, car elles vont à l’encontre de ses besoins réels. Elles
servent avant tout l’intérêt des gouvernants. Étant au service
de l’injustice, elles ne peuvent être appliquées que par les

moyens de la violence. « Les lois sont des règles établies

par des hommes qui s'appuient sur la violence organisée,
règles qui doivent être observées sous peine de coups, de

prison ou même de mort. »“ Tolstoï dénonce ainsi les abus
commis par les classes dirigeantes préoccupées d’asseoir
leur bien-être en faisant souffrir le peuple laborieux. Elles

agissent en dehors de toute loi morale et surtout en reniant
les principes essentiels de la doctrine chrétienne dont elles

Tolsitoï en 1906 (DR)

se réclament. L’essence du pouvoir étant la violence phy-
sique, Tolstoï constate qu’il est essentiel que celui-ci détien-
ne une force armée qui saura garantir son autorité. L’armée
est le principal soutien du pouvoir. « On croit généralement
que les gouvernements augmentent les armées uniquement
pour la défense extérieure du pays, alors que les armées



la visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstoi 43

leur sont surtout nécessaires pour leur propre défense
contre les sujets opprimés et réduits à l’esclavage. »! C’est

pourquoi la participation des sujets à l’armée dans l’accom-

plissement du service militaire obligatoire est un maillon
essentiel dans la chaîne du pouvoir.

Détruire l’État

L a critique radicale de l’État élaborée par Tolstoï rejoint
celle de la pensée anarchiste, mais ne s'accompagne

pas d’une réflexion sur la nécessité et la possibilité d’une

autre forme d’organisation sociale non étatique qui rempla-
cerait l’État existant. Tolstoï, qui emploie indifféremment

pouvoir, État et gouvernement, se distingue des révolution-

naires de tout temps et particulièrement de ceux de son

époque qui voudraient instaurer un autre gouvernement au

service des intérêts du peuple. « Tout gouvernement
employant la violence est, dans son essence même, inutile et

il est le plus grand des maux. C’est pourquoi notre œuvre à

nous, Russes, aussi bien que de tous les peuples asservis par

les gouvernements, n’est pas dans la substitution d’un régi-
me gouvernemental à un autre, mais dans la suppression de

tout gouvernement. »* Tolstoï a l’intuition qu'un nouveau

régime, même plus démocratique, ne pourrait régler la misè-

re économique de cent millions de paysans. Il estime que la

masse laborieuse n’a pas besoin du gouvernement pour

s’organiser en communautés agricoles indépendantes. La

disparition de tout gouvernement que Tolstoï appelle de ses

vœux ne peut selon lui que diminuer les violences, les for-

faits et les crimes qui se commettent dans le pays car ceux-ci

n’existent que « parce que les hommes sont élevés dans une

atmosphère de crime, d’injustice et de cruauté gouverne-

mentale »°. Sans théoriser une nouvelle organisation sociale

qu’il lui paraît impossible de définir à l'avance, Tolstoï esti-

me que celle-ci doit avant tout procéder du consentement

libre et raisonné du peuple. « La disparition de la brutalité

des gouvernements, écrit-il, amènera d’elle-même une orga-

nisation sociale plus raisonnable et plus juste qui n’usera

plus de violence. Les tribunaux, les œuvres sociales et l’ins-

truction publique, tout cela existera mais dans la mesure où

le peuple en pourra tirer profit sous une forme qui ne laisse-

ra rien subsister du mal que renferment les institutions

actuelles. Nous aurons seulement perdu ce qui dans l’état de

nos sociétés est mauvais et gêne la libre manifestation de la

volonté des peuples. »"

L’inefficacité de la violence

P.. combattre le pouvoir qui opprime le peuple, Tolstoï

récuse avec force le recours à la violence. Il souligne
l’inefficacité de la contre-violence, car en utilisant les

mêmes méthodes que le pouvoir oppresseur, on ne fait que

renforcer sa domination : « Ceux qui croient possible, dit-il,
de s’affranchir par la violence ou même d'améliorer seule-

ment cette situation en renversant un gouvernement pour le

remplacer par un autre à qui l'oppression ne sera plus
nécessaire sont dans l’erreur et leurs efforts en ce sens, loin

d'améliorer la situation, ne font que l’aggraver. Leurs ten-

tatives fournissent au gouvernement un prétexte pour aug-

menter son pouvoir et son despotisme. »"! La violence qui
promet toujours des lendemains meilleurs, finit inévitable-

ment par se retourner contre ceux qui l’emploient. « En

cherchant à opposer la force à la force, vous agissez, vous

autres ouvriers, comme un homme ligoté qui, pour se libé-

rer, tirerait sur les cordes qui le lient : il ne parviendrait
qu’à resserrer davantage les nœuds qui l’entravent. Il en est

de même quand vous tentez de recouvrer par la force ce

qu’on vous ôte par la force. »” La violence révolutionnaire
justifie à son tour la violence du pouvoir et la renforce. C’est



Gé alain refalo

l’enchaînement des violences dans une spirale sans fin, mais
dont le pouvoir sortira vainqueur. « Essayer de détruire la
violence par la violence, écrit Tolstoï, c’est vouloir éteindre
le feu par le feu, inonder un pays pour refluer les eaux d’un

fleuve qui déborde, c’est creuser un trou dans le sol pour
avoir de la terre afin d’en combler un autre. »

”

Tolstoï répond également aux révolutionnaires partisans
de la violence, que quand bien même le pouvoir despotique
serait renversé, le nouveau pouvoir ne pourrait se maintenir

que dans la violence organisée. « Quel que soit le parti qui
triomphe, il lui faut, pour instituer un nouvel ordre de choses
et conserver le pouvoir, employer non seulement tous les

moyens de violence connus, mais en inventer de nouveaux.

Les opprimés ne seront plus les mêmes ; l’oppression pren-
dra des formes nouvelles, mais, loin de disparaître, elle
deviendra plus cruelle parce que la lutte aura augmenté la
haine entre les hommes. »* Tolstoï s’appuie sur les exemples
des révolutions passées, notamment la Révolution française,
pour affirmer que toute révolution réalisée dans la violence
est vouée à l’échec. Elle ne peut qu’accoucher d’un régime
qui ne pourra éradiquer la violence et l’injustice, car il se sera

édifié dans la violence et l’injustice. La contradiction entre

les moyens et la fin est clairement mise en évidence et

Tolstoï n’aura de cesse, souvent dans l’incompréhension
générale, de la souligner tout en proclamant « sa » vérité.

L’insoumission au pouvoir
olstoï affirme que si les hommes veulent lutter efficace-
ment contre la violence du pouvoir, ils doivent avant

tout s’efforcer de chercher la source de l’oppression dont ils
sont les victimes. « Les hommes connaîtront ce dégoût à
l'endroit des gouvernements, quand ils auront compris le
véritable sens de ces institutions. Ils comprendront que s’ils
participent à l'œuvre des gouvernements — en donnant une

somme d'argent qui représentera une part des produits de
leur travail ou en servant dans les armées — ils ne feront
pas en cela un acte indifférent, comme on le croit d’ordinai-
re, mais un acte coupable parce que, outre le préjudice

qu’ils auront ainsi causé à leurs frères et à eux-mêmes, ils
auront accepté de collaborer aux crimes que tous les gou-
vernements ne cessent de commettre et à la préparation des
crimes futurs pour lesquels les gouvernements entretiennent
des armées disciplinées. »

* Il rejoint l’analyse d’Étienne de
La Boétie qui affirmait que la servitude des peuples se fon-
dait sur leur soumission volontaire au tyran. Tolstoï préconi-
se alors que le seul moyen de sortir de la servitude est de ne

se soumettre à aucun gouvernement. « Que les ouvriers des
villes, déclare-t-il, autant que les ouvriers des champs, ces-

sent d’obéir au gouvernement, et du coup le pouvoir de
celui-ci disparaîtrait, et avec lui s’évanouirait d’elle-même
la servitude où vous vous trouvez, parce qu’elle n’est main-
tenue que grâce à votre soumission volontaire. »'“ Précisant
sa pensée, il énonce ce que chaque personne peut faire très

précisément pour combattre le pouvoir par l’insoumission :

« Tout homme qui voudra améliorer, non seulement sa

propre situation, mais aussi celle de ses frères, devra cesser

de commettre les actes mauvais qui sont les causes de son

esclavage et de celui de ses frères. Il devra d’abord ne par-

ticiper ni volontairement, ni obligatoirement à l’œuvre des

gouvernements et, par conséquent, ne jamais accepter les

fonctions de soldat ni de feld-maréchal, ni de ministre, ni de

receveur, ni de témoin, ni de bailli, ni de juré, ni de gouver-
neur, ni de membre d’un parlement, qui toutes s’exercent
avec l'appui de la violence ; en second lieu ne payer aux

gouvernements ni l’impôt direct, ni l’impôt indirect, ne rien
recevoir de l’argent du fisc sous forme d’appointements, de

pensions ou de récompenses et ne jamais demander un ser-

vice aux établissements entretenus par l’État avec les res-

sources du peuple ; il devra, en troisième lieu, ne jamais
demander à la violence des gouvernements ni de lui garantir
la propriété d’une terre ou d’un objet quelconque, ni de

défendre sa personne et celle de ses proches, et ne profiter
de la terre ou de tous les produits de son travail ou du tra-

vail d'autrui que dans la mesure où ces objets ne feront pas
défaut à d’autres hommes. »" Ni la révolte, ni le change-
ment de gouvernement ou de régime ne sont des moyens qui
peuvent donner la liberté et vaincre la violence. En s’abstenant
de collaborer avec les institutions de violence du pouvoir,



la visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstoï

l’homme libre sape les fondements du pouvoir. L’insoumis-

sion sans violence est donc le seul moyen efficace. Tolstoï

ne doute pas que les pouvoirs seront désarmés face à la

désobéissance du peuple. « Tout gouvernement sait com-

ment et avec quoi se défendre contre des révolutionnaires ;

aussi ne craint-il pas ses ennemis extérieurs. Mais que

peut-il faire contre les hommes qui démontrent l’inutilité et

même le mal de toute autorité, qui ne combattent pas le

gouvernement, mais simplement l’ignorent, peuvent s’en

passer, et, par conséquent, refusent d’y participer. »"*

L’inévitable répression des insoumis ne signifiera pas pour
autant leur défaite. Ceux-ci « peuvent être dépouillés,
immobilisés, blessés, tués, mais non asservis, c’est-à-dire

forcés à agir contrairement à leur volonté raisonnée » 5:

Elle ne fera que montrer d’une manière plus cruelle encore

la violence du pouvoir et augmentera le nombre de ceux qui
veulent le combattre.

La révolution de 1905

e 22 janvier 1905, à Saint-Pétersbourg, une foule paci-
fique de plusieurs milliers d’ouvriers réclamant la jour-

née de huit heures fut massacrée par les régiments de la

garde du Palais d’Hiver. À la suite de ce « dimanche rouge »,

éclatèrent de nombreux désordres dans tout le pays : grèves,
attentats, pogroms, incendies, mutineries des marins du cui-

rassé Potemkine… Ce fut le début des événements de la

révolution de 1905. Atterré par ce déchaînement de vio-

lences, mais non surpris par les événements révolutionnaires

qu’il avait vus venir, Tolstoï dénonce l'impasse dans laquel-
le se sont engagés les révolutionnaires. « Ceux qui s'étaient

donné pour but de transformer le régime politique de la

Russie suivant le modèle des révolutions européennes, écrit-

il dans La fin d’un monde, n’ont aucun nouvel idéal, aucun

nouveau principe. Ils cherchent simplement à substituer aux

anciennes formes de violences une autre organisation, ayant

pour base également la violence, qui leur apportera les

mêmes maux dont ils souffrent aujourd’hui. »” T1 reproche
aux révolutionnaires de ne représenter qu’eux-mêmes, et de

13, Jul
act Mdr

Leon Tolistoï en train de faucher

Dessin d’après nature de Léonide Pasternak, 1893

ne pas prendre en compte les véritables revendications du

peuple paysan — « cent millions d’âmes » — qui demande

l’affranchissement de la terre du droit de propriété et la

nationalisation du sol. Il leur conseille de se rapprocher de

ce peuple qu’ils méconnaissent et dont ils veulent faire le

bonheur : « Si les hommes des villes veulent réellement

aider à la grande révolution qui s’effectue, ils doivent avant

tout abandonner les moyens d’action révolutionnaire, si

cruelle et si antinaturelle, qu’ils emploient maintenant, et,

vivant à la campagne, partageant le labeur du peuple, lui



46 alain refalo

empruntant sa patience, son impassibilité, son mépris du

pouvoir et surtout son amour du travail, ne pas chercher à
inciter les hommes à la violence, mais au contraire les

empêcher de participer à tous actes de brutalité, d’obéir à
lout gouvernement tyrannique, et les servir au besoin de
leur science pour leur expliquer les problèmes qui se pose-
ront inévitablement lors de l’abolition de l’État. »" Les
conseils de Tolstoï ne seront pas entendus et parfois l’on se

moquera des prises de position du vieil écrivain de la terre

russe ’… Pourtant, anticipant la révolution bolchevique de
1917 et ses conséquences, il voit poindre les gros nuages
noirs qui s’accumulent à l’horizon, signe de terribles tem-

pêtes politiques à venir. Ainsi écrit-il dès 1903 que « le fait
que la majorité des révolutionnaires pose comme idéal le

système socialiste, ne pouvant être réalisé que par la tyran-
nie la plus absolue, montre simplement chez eux l’absence
de tout nouvel idéal ; car si un jour on réalisait leurs desi-
derata, les hommes perdraient jusqu’aux derniers vestiges
de la liberté »”.

La révolution spirituelle
ais surtout, il prêche la révolution spirituelle, le per-
fectionnement moral individuel qui seul peut per-

mettre aux hommes de se délivrer de la violence de l’État.
C’est ici que Tolstoï diverge avec la plupart des courants

anarchistes, qu’ils prêchent la violence ou la non-violence.

Certes, il se reconnaît plus facilement dans un Godwin ou un

Proudhon qui ont toujours pris leur distance avec les
méthodes de la violence. Mais, Tolstoï qui, comme on l’a

vu, prône l’insoumission non-violente à l’État, insiste

pareillement sur la nécessité d’une révolution spirituelle
individuelle. L’arme spirituelle dont l’individu en quête de
liberté doit se doter et qui aura raison de toute forme d’auto-
rité est « la conception religieuse de la vie qui fait considé-
rer la vie terrestre comme une manifestation partielle de la
vie de l'univers qui lie la vie humaine à la vie infinie et qui,
voyant le suprême bonheur individuel dans l’accomplisse-
ment des lois de la vie infinie, juge cette observance plus

obligatoire que celle de toutes les lois humaines »”….
Tolstoï reproche aux penseurs de l’anarchie de méconnaître
la loi divine, l’arme spirituelle, ce qui, selon lui, affaiblit la

portée de leurs réflexions et de leurs propositions. « Il résul-
te de la même méconnaissance de la loi de Dieu ce phéno-
mène étrange, écrit-il, ou paraissant tel, que tous les théori-
ciens anarchistes, hommes érudits et intelligents, depuis
Bakounine et Proudhon jusqu’à Reclus, Max Stirner et

Kropotkine, démontrent irréfutablement l’illogisme et la
nocivité du pouvoir et que, cependant dès qu’ils se mettent à

parler de l’organisation de la vie sociale en dehors des lois
humaines qu’ils nient, ils tombent dans le vague, la loquaci-
té, l’éloquence, se lancent dans des conjectures les plus fan-
taisistes. »”* Selon Tolstoï, la révolution politique et sociale
ne sera effective que si elle est précédée d’« un état d’esprit
moral qui suscitera chez les hommes la volonté d’agir envers

les autres comme ils veulent qu’on agisse envers eux »*.
Seule cette aspiration au perfectionnement moral est à

même, selon Tolstoï, de lutter contre ce qui désunit les
hommes et de les rassembler.

D’une manière étonnante, en 1906, (la correspondance
avec Gandhi ne commencera qu’en 1908), alors qu’il tire le
bilan de la révolution russe de 1905, Tolstoï s’interroge en

ces termes : « Le peuple russe accomplira-t-il cette grande
œuvre, ou bien, s’engageant à la suite des peuples occiden-
taux, laissera-t-il à un autre peuple oriental le bonheur
d’être le guide de l’humanité dans l’œuvre de son affranchis-
sement ? »°! Tolstoï a le pressentiment que la révolution à
venir en Russie ne sera pas celle qu’il appelle de ses vœux.

Pertinence et faiblesse
de la pensée de Tolstoï

+ a formulé une critique radicale et pertinente du

pouvoir d’État de la Russie tsariste, qui a certainement

permis à beaucoup d’esprits d’ouvrir les yeux sur les abus
commis par les dirigeants au pouvoir. Ses coups de boutoir
ont ouvert une brèche dans la forteresse de l’État dans



la visée non-violente et anarchiste de la pensée de tolstoï 47

laquelle se sont engouffrés les partisans de la violence révo-

lutionnaire. Sans se définir comme un partisan de l’anarchis-

me, la pensée de Tolstoï rejoint clairement l’anarchisme

dans son refus de l’État. Pour autant, il est indéniable que la

pensée de Tolstoï prête le flanc à la critique de tous ceux qui
le considèrent comme un utopiste. Il n’a pas élaboré de pro-

positions pour imaginer une société qui vivrait sans État.
Surtout il a estimé que la disparition de l’État, fruit d’un

comportement évangélique du plus grand nombre, amènerait

d’elle-même la mise en place d’une société harmonieuse et

sans violence. Le perfectionnement moral individuel étant,
selon lui, la seule voie alternative pour sortir de la violence,
on peut comprendre qu’il fut incompris ! Ce qui fait défaut

ici dans la pensée de Tolstoï, c’est son refus de toute forme

d’action collective susceptible de transformer les structures

politiques et sociales. Il est vrai que l’action violente, à son

époque, est la seule méthode prônée par ceux qui veulent le

changement. Mais il est tout de même regrettable que
Tolstoï qui est partisan d’une insoumission totale à l’État
n’ait pas imaginé que cette insoumission pourrait exercer

une réelle force de contrainte politique si elle sortait d’une

démarche individuelle pour s’organiser dans le cadre d'une

stratégie d’action collective contre le pouvoir d’État. Tolstoï

est resté prisonnier de son refus de la violence qui est deve-

nu le refus de toute lutte.

L’anarchisme spirituel et non-violent de Tolstoï trouvera

cependant un écho auprès de Gandhi qui saura, avec le génie
qui lui est propre, trouver les voies d’une action politique de

masse dont le programme constructif couplé à la désobéis-

sance civile permettra de réaliser les vœux du sage d'Iasnaïa

Poliana. +

1) Tolstoï terminait son ouvrage Le royaume des cieux est en vous qui
devait tant influencer Gandhi.

2) Le salut est en vous, Paris, Perrin, 1893, p. 298.

3) Ibid, p. 208.

4) Ibid, p. 254.

5) Ibid, p. 255.

6) L'esclavage moderne (1900), Paris, éd. de la revue blanche, 1901, p. 106.

7) Le salut est en vous, op. cit., pp. 188-189.

8) L’agitation politique actuelle (1905), in Le grand crime, Paris,
Bibliothèque Charpentier, 1905, p. 162.

9) La portée de la révolution russe (1906), in La révolution russe, Paris,
Bibliothèque Charpentier, 1907, p. 87.

10) Patriotisme et gouvernement (1900), in Les rayons de l’aube, Paris,
Stock, 1901, p. 286.

11) Le salut est en vous, op. cit, p. 212.

12) Aux travailleurs (1902), in Conseils aux dirigés, Paris, Bibliothèque
Charpentier, 1903, pp. 3-4.

13) L’esclavage moderne, op. cit, p. 125.

14) Le salut est en vous, op. cit, pp. 212-213.

15) L’esclavage moderne, op. cit, p. 139.

16) Appel aux Russes (1906), in La révolution russe, op. cit, p. 234.

17) L’esclavage moderne, op. cit, p. 145-146.

18) Le salut est en vous, op. cit, p. 244.

19) La portée de la révolution russe (1906), op. cit., p. 68.

20) Lafin d’un monde (1905), in Guerre et révolution, Paris, Bibliothèque
Charpentier, 1906, p. 206.

21) Ibid, p. 209.

22) Gorki écrira au moment de la révolution de 1905 : « Cet homme est

devenu l’esclave de son idée. IL y a longtemps qu’il s’isole de la vie russe et

n’écoute plus la voix du peuple », cité par Daniel Gillès, Tolstoï, Julliard,
1959, p. 271.

23) La fin d’un monde, op. cit, p. 206-207.

24) Appel aux hommes politiques (1903), in Le grand crime, op. cit, p. 201.

25) La portée de la révolution russe, op. cit, pp. 89-90.

26) Appel aux hommes politiques, op. cit, p. 210.

27) La portée de la révolution russe, op. cit, p. 80.



andhi était-il

anarchiste ?

*Porte-parole du Mouvement pour une alternative non-violente
(MAN). Auteur de nombreux ouvrages, dont Le principe de non-

violence, parcours philosophique (Desclée de Brouwer, 1995,
et Marabout, 1999), Gandhi l’insurgé, l’épopée de la marche
du sel (Albin Michel, 1997), et Vers une culture de non-violence
(Dangles, 2000).

andhi critique
radicalement
l’Etat et sa

violence, mais il exis-
te pour lui un lien
organique entre la
démocratie et la non-

violence.

Tout au long de sa lutte menée pour l’indépendance de
l’Inde, l’une des préoccupations majeures de Gandhi a été de
ne pas seulement combattre la tutelle étatique de l’empire
britannique, mais de permettre au peuple indien de se gou-
verner lui-même sans recourir aux mécanismes de contrainte
violente qui caractérisent la méthode de gouvernement de
l’État. Selon lui, le meilleur moyen offert aux Indiens pour
résister au gouvernement britannique et lui retirer tout pou-
voir, c’est d’apprendre à se gouverner eux-mêmes, c’est-à-
dire de devenir autonomes. C’est aussi l’une des principales
raisons pour lesquelles il préconise la non-violence comme

moyen de résistance. Car il est persuadé que ceux qui
conseillent la violence pour combattre les Anglais ne sau-

raient faire autrement, s’ils parvenaient à l’emporter, que de

gouverner l’Inde par la violence : « Lorsqu'ils auront réussi
à chasser les Anglais et à prendre leur place au pouvoir, ils
nous demanderont à tous d’obéir à leur loi. »‘ Prendre le

pouvoir par le fusil, c’est se condamner à l’exercer par le
fusil. C’est pourquoi le mouvement de résistance organisé
par Gandhi n’a pas tant pour but final de prendre le pouvoir
aux Anglais que d’organiser le pouvoir des Indiens. Ainsi, la

stratégie de l’action non-violente ne vise-t-elle pas à prendre
le pouvoir pour le peuple, elle veut, dès maintenant, organi-
ser la prise du pouvoir par le peuple. « L’indépendance,



gandhi était-il anarchiste ? 49

affirme Gandhi, c’est d’apprendre à se diriger soi-même ;

par conséquent cela dépend de nous. […] Maintenant, vous

aurez sans doute compris pourquoi notre but ne doit pas
être avant tout l’expulsion des Anglais. »* T1 faut donc que
les Indiens apprennent à ne vouloir « aucune tyrannie ; ni
celle de la loi anglaise, ni celle de la loi indienne »°. Les
Indiens ne gagneront rien à échanger la domination de l’État
britannique contre celle d’un État indien. « Si, en définitive,
écrit Gandhi, le seul changement attendu ne touche qu’à la
couleur de l’uniforme militaire, nous n’avons vraiment pas
besoin de faire toutes ces histoires. De toutes façons, dans
ce cas-là, on ne tient pas compte du peuple. On l’exploitera
tout autant, sinon plus, qu’en l’état actuel des choses. »*

La désobéissance civile

L a force de l’État repose essentiellement sur l’obéissance

passive des citoyens. C’est pourquoi la forme la plus
efficace de la résistance à l’État est la désobéissance civile.
« Si l’homme, écrit Gandhi, se rendait simplement compte
qu’il est contraire à sa nature d’obéir à des lois injustes,
aucune tyrannie humaine n’aurait prise sur lui. Voilà le vrai

chemin de l’autonomie. [.…] L’esclavage des hommes durera

aussi longtemps que la superstition selon laquelle ils seraient

obligés de se soumettre à des lois injustes. »* Gandhi regrette
que, pour une part essentielle et le plus souvent décisive,
l’éducation repose sur le devoir d’obéissance à l’autorité et

conditionne ainsi l’enfant de telle sorte qu’il devient un

citoyen soumis et irresponsable. Il accuse les écoles « où l’on

apprend aux enfants à considérer l’obéissance à l’État
comme supérieure à l’obéissance à leur conscience et où ils

sont corrompus par les fausses doctrines relatives au patrio-
tisme, au devoir d’obéissance aux supérieurs, si bien qu’ils
tombent facilement sous le sortilège du gouvernement »S. Le

citoyen fait preuve de lâcheté lorsqu’il échange sa sécurité et

sa tranquillité personnelles contre sa soumission incondition-

nelle à l’État. Il doit avoir le courage de lui désobéir chaque
fois qu’il lui ordonne de participer à une injustice. « La déso-

béissance civile, écrit Gandhi, est une révolte, mais sans

À l’arrivée de la “Marche
du sel”, le geste de la
désobéissance civile !

aucune violence. Celui qui s’engage à fond dans la résistan-
ce civile ne tient simplement aucun compte de l’autorité de
l’État. Il devient un hors-la-loi qui s’arroge le droit de pas-
ser outre à toute loi de l’État contraire à la morale. C’est
ainsi que, par exemple, il peut être amené à refuser de payer
des impôts. [.…] En fait, il se met dans une position telle qu’il
faudra le mettre en prison ou recourir contre lui à d’autres

moyens de coercition. Il agit ainsi quand il estime que la
liberté physique dont il jouit en apparence est devenue un

intolérable fardeau. Il tire argument du fait qu’un État
n’accorde de liberté personnelle que dans la mesure où le

citoyen se soumet à la loi. Cette soumission aux décisions de
l’État est le prix que paye le citoyen pour sa liberté person-
nelle. C’est donc une escroquerie d’échanger sa propre
liberté contre sa soumission à un État dont les lois sont, tota-

lement ou en grande partie, injustes. »"

Le programme constructif

| ! n même temps que Gandhi organise la non-coopération
avec le système colonial, il organise un « programme

constructif » par lequel il s’efforce de mobiliser les Indiens



50 jean-marie muller

pour qu’ils participent directement à la gestion de leurs

propres affaires. Le programme constructif consiste, en

même temps que l’on combat les institutions, les structures

et les lois qui engendrent l’injustice, à proposer d’autres

institutions, d’autres structures et d’autres lois qui apportent
une solution constructive aux différents problèmes posés, et

à commencer à les mettre en œuvre afin d’apporter la preu-
ve concrète de leur faisabilité. Plutôt que de s’en tenir à exi-

ger du pouvoir adverse une solution juste au conflit en

cours, il s’agit d’entreprendre soi-même d’inscrire cette

solution dans la réalité. Selon Gandhi, il existe une

« connexion nécessaire qui lie le programme constructif et

la désobéissance civile »* et il n’hésite pas à affirmer : « Le

corps de la non-violence se disloque s’il n’y a pas une foi
vivante au programme constructif. »°’ Tandis que les actions
de non-coopération et de désobéissance civile permettent de
lutter contre les lois et les décisions injustes de l’État, la
réalisation du programme constructif permet d’édifier une

société parallèle selon d’autres méthodes que celles qui sont

proposées par le modèle étatique.
Ainsi Gandhi ne vise-t-il pas à construire un État indien

sur le modèle de l’État britannique qu’il combat. Tout au

contraire, il affirme que la philosophie politique de la non-

violence implique une critique radicale de l’État, dans la
mesure où la violence est constitutive de celui-ci. « L’État,
écrit-il, représente la violence sous une forme intensifiée et

organisée. L’individu a une âme, mais l’État qui est une

machine sans âme ne peut être soustrait à la violence puisque
c'est à elle qu’il doit son existence. »"° Il souhaite donc que la
cohésion de la société indienne qui naîtra de l’indépendance
repose non pas sur la contrainte exercée par l’État sur les indi-

vidus, mais sur la responsabilité et l’autonomie des individus.
« Je regarde, dit-il, un accroissement du pouvoir de l’État
avec la plus grande crainte, parce que, bien qu’il fasse appa-
remment le bien en diminuant l’exploitation, il fait le plus
grand mal à l’humanité en détruisant l’individualité qui se

trouve à la racine de tout progrès. »"! Pour lui, l’autonomie
de l’Inde « signifie la prise de conscience par chaque villa-

geois qu’il est l’artisan de sa propre destinée ». Dans une

véritable démocratie, chaque citoyen doit être « l'architecte

ç 7 ess ef 23

de son propre gouvernement » *. « L’autonomie individuelle,
précise-t-il, suppose un effort continuel pour rester indépen-
dant de l’emprise exercée par le gouvernement, qu’il vienne

de l’étranger ou qu’il soit national. »*

L’état de perfection de la société serait celui où nulle

contrainte ne serait exercée à l’encontre des citoyens : « Ce

serait un état d’anarchie éclairée. Dans un tel pays, chacun
serait son propre maître. Il se dirigerait lui-même de façon
à ne jamais gêner son voisin. Par conséquent l’État idéal est

celui où il n’y a aucun pouvoir politique en raison même de
la disparition de l’État. » Mais Gandhi a conscience qu’il
s’agit là d’un idéal inaccessible aux hommes. « Dans la vie,
note-t-il aussitôt, on ne réalise jamais complètement l’idéal.
D’où l’affirmation bien connue de Thoreau que le meilleur

gouvernement est celui qui gouverne le moins. »”

Démocratie et non-violence

( ; andhi est convaincu qu’il existe un lien organique
entre la démocratie et la non-violence : « Je crois,

affirme-t-il, que la vraie démocratie ne peut résulter que de



gandhi était-il anarchiste ? 51

la non-violence. »'° Dès lors qu’une société démocratique ne

peut pas être une société sans conflits, il s’agit de s’efforcer
de les gérer selon les principes et les méthodes de la non-

violence. Seule, en définitive, la dynamique de la non-vio-
lence permet de conjuguer ensemble l’ordre et la justice.
« La vraie démocratie ou l’autonomie des masses, écrit

Gandhi, ne pourra jamais être réalisée par des moyens

mensongers et violents, pour la simple raison que le corol-

laire naturel de leur emploi est l’élimination de toute oppo-
sition par la suppression ou l’extermination des adver-

saires. Cela ne peut pas permettre l’avènement de la

liberté individuelle. Celle-ci ne peut se développer pleine-
ment que sous un régime de réelle non-violence. »"" Selon

Gandhi, la démocratie occidentale est seulement formelle.

Et il est certainement fondé à penser que « ce n'est pas par
des méthodes démocratiques que l’Angleterre s’est empa-
rée de l’Inde »'°. Au demeurant, ce n’est pas non plus par
des moyens démocratiques qu’elle a gouverné l’Inde. La

vraie démocratie ne se réalisera que lorsque la violence,
comme méthode de gouvernement, sera déligitimée : « Si

l’Inde, écrit Gandhi, veut évoluer vers la démocratie, elle

ne doit faire aucun compromis avec la violence et le men-

songe. »
'’ Il est persuadé qu’une révolution violente ne

peut parvenir à établir la démocratie. Se référant à la fois à

la révolution française et à la révolution russe, il écrit : « Je

suis convaincu que dans la mesure même où ces luttes

étaient menées avec l’arme de la violence, elles ont échoué

à réaliser l’idéal démocratique. Dans la démocratie que

j'ai envisagée, une démocratie établie par la non-coopéra-
tion, il y aura la même liberté pour tous. »” Par l’organisa-
tion des actions de non-coopération aussi bien que par la

mise en œuvre du programme constructif qui offrent à

chaque individu la possibilité d’exprimer son pouvoir de

citoyen et d’assumer sa propre responsabilité, la lutte non-

violente, par elle-même, permet aux Indiens d'apprendre à

se gouverner eux-mêmes. Gandhi espère démontrer ainsi

que « la véritable indépendance ne viendra pas de la prise
du pouvoir par quelques-uns, mais du pouvoir que tous

auront de s’opposer aux abus de l’autorité. En d’autres

termes, on devra arriver à l’indépendance en inculquant

aux masses la conviction qu’elles ont la possibilité de
contrôler l’exercice de l’autorité et de la tenir en respect »”!.

Pour que l’Inde devienne réellement autonome, plutôt que
de constituer un État fort, Gandhi pense qu’il faut per-
mettre à chaque village de devenir autonome : « L’indépen-
dance, affirme-t-il, doit commencer à la base. Ainsi chaque
village sera une république. »”

En 1946, à la veille de l’indépendance, Gandhi déclare :

« Notre non-violence nous a amenés jusqu’à la porte de

l’indépendance. Devrons-nous y renoncer lorsque nous

aurons franchi cette porte ? Pour ma part, je suis fermement
convaincu que la non-violence des braves, telle que je l’ai

envisagée, offre les moyens les plus efficaces pour faire face
aussi bien à une agression étrangère qu’à un désordre inter-

ne, de la même manière qu’elle nous a permis de gagner

l’indépendance. »” Mais il ajoute aussitôt qu’il sait que
l’Inde n’est pas encore parvenue à acquérir la non-violence

des braves. C’est pourquoi il concède que lorsque l’Inde sera

libérée du joug britannique, il sera nécessaire de maintenir

une force de police. Celle-ci, cependant, sera d’une concep-
tion entièrement différente de celle de la police anglaise.
« Ses membres seront composés d’hommes qui croiront à la

non-violence. »”* Pour autant, Gandhi reconnaît qu’en cer-

taines occasions, il sera peut-être nécessaire qu’ils recourent

à la violence pour maintenir l’ordre, s’il s’avère qu’ils ne

peuvent pas faire autrement.

Pour ce qui concerne l’armée, Gandhi ne pense pas qu’il
soit possible de la supprimer du jour au lendemain. Certes,
il veut espérer que les Indiens seraient capables de se

défendre contre une agression étrangère en lui opposant une

résistance non-violente et il veut les préparer à cela. Mais

s’il ne parvient pas à leur faire partager sa conviction, ils

n’auront d’autre possibilité que de se préparer à se défendre

par les moyens de la violence. Là encore, Gandhi entend

faire preuve de réalisme et ne veut surtout pas que ce soit

par faiblesse que les Indiens renoncent à la violence. Pour

lui, « le pire crime des Britanniques est d’avoir désarmé et

émasculé tout un peuple »”.



52 jean-marie muller

Une autorité non-violente

M Desai rapporte une conversation que Gandhi

eut avec un ami philosophe en 1940 :

« — Vous voudriez gouverner de manière non-violente.

Mais toute législation est violente.

» — Non, pas toute législation. La législation que les gens

s’imposent à eux-mêmes est non-violente dans la mesure où

cela est possible dans la société. Une société organisée et

fonctionnant sur la base d’une totale non-violence serait

l’anarchie parfaite.
» — Pensez-vous que ce soit un idéal réalisable ?

» — Oui. Il est réalisable dans la mesure où la non-violence

est réalisable. Cet État est parfait et non-violent lorsque le

peuple est le moins gouverné. Ce qui ressemble le plus à

l’anarchie parfaite serait une démocratie fondée sur la non-

violence. Selon moi, les démocraties européennes sont une

négation de la démocratie. »”°

La société démocratique qui correspondrait aux exigences
de la non-violence serait fondée sur l’association volontaire,

l’organisation décentralisée, le débat public et la régulation
non-violente des conflits, laquelle n’exclut pas une certaine

d vous présente mes deux cousines. Moi, vous me

connaissez, je pense ; je joue sur toutes les scènes et

je ne sais pas où l’homme en serait sans moi.

Je commence par la cadette, que je nargue en l’appe-
lant Non-non. Parce qu’il faut le dire tout de suite, elle ne

me porte pas dans son cœur et je le lui rends bien.

Franchement, elle est énervante, entre bonne sœur et

chienne de garde. Et se vanter d’avoir un aïeul indien ; je
trouve ça plutôt minable, un va-nu-pieds ! Je pensais
qu’avec l’âge elle deviendrait raisonnable, mais non, elle

se croit moralement supérieure, ce qui lui donne un air

guindé ; moi, je la trouve plutôt niaise. On devrait la nom-

mer Sisyphine, à force de la voir rouler sa prétention mora-

le… Dire que sans moi elle n’existerait pas ! Mais c’est une

autre histoire…

Non, je préfère Archie. Elle n’aime pas que je l’appelle
ainsi, « ça induit en erreur », c’est comme ça qu’elle parle.

Moi et mes deux cousines
Je peux quand même pas l’appeler Ana : « Ana, la réniten-

te ! » Quelle vieillerie ! Elle devrait faire attention à son

effet marketing. Mais elle déteste les arrangements bour-

geois, moi, je prends ce qui vient, peu importe la couleur. Il

ÿ en a qui disent qu’on se ressemble énormément, moi, je
ne sais pas, j'espère que je suis moins girouette qu'elle.
Parce qu’elle me fait de beaux yeux, cette séductrice, et

en même temps elle est de mèche avec Non-non —

comme quand elles gardent ensemble les moutons au

Larzac. Mais la plupart du temps on s'entend bien, Archie

et moi, et quand il s’agit de passer à l’acte je m’éclate vrai-

ment avec elle. I! n’y a que lorsqu'elle discute qu’elle est

ennuyeuse. Quel verbiage ! Je crois qu’elle s’y entraîne

avec Non-non. En général, je peux compter sur elle, elle

n’est ni pieuse ni traître, juste un peu naïve, mais c’est tout

à mon avantage… Quelle synergie, comme on dit

aujourd’hui ! Viovio



gandhi était-il anarchiste ?

contrainte. Tentant de cerner les « éléments anarchistes dans
la pensée de Gandhi », Joan V. Bondurant souligne que
l’apport nouveau de Gandhi à l’anarchisme est de proposer
les méthodes et les techniques de la non-violence comme des

alternatives à celles de la violence pour organiser et gérer la

société, alors que, généralement, les théoriciens de l’anar-

chisme ne proposent aucune solution alternative pour rem-

placer l’État”. Il est ainsi possible de mettre en place un pou-
voir politique non-violent, une autorité non-violente qui
permettent d’assurer l’ordre et la justice.

Vers une culture de la non-violence

1 a principale condition requise, pour qu’une société puis-
se être gouvernée selon la loi de la non-violence, c’est

que le plus grand nombre de citoyens aient fait eux-mêmes le

choix de la non-violence pour orienter leur comportement
personnel, social et politique. Gandhi n’ignore pas que cette

condition est extrêmement difficile à inscrire dans les faits.

C’est pourquoi il juge irréaliste de penser qu’un gouverne-
ment puisse devenir entièrement non-violent. « Aujourd’hui,
écrit-il en 1940, je ne conçois pas un tel âge d’or. Mais je
crois dans la possibilité d’une société où la non-violence

serait prédominante. Et je travaille à cela. »”

Ainsi, pour Gandhi, l’idéal d’une société non-violente

correspond bien aux vœux de l’anarchisme : l’ordre social

n’est plus assuré par la contrainte violente de l’État, mais

par l’autonomie des citoyens qui se comportent selon les

exigences de la non-violence. Certes, il ne s’agit que d’un

idéal, mais tout doit être mis en œuvre pour s’en rapprocher.
Tant que la culture d’une société sera dominée par l’idéolo-

gie de la violence, elle ne pourra être gouvernée que selon la

logique de la violence. Pour qu’une société soit régie selon

la dynamique de la non-violence, il faut que sa culture soit

pénétrée par la philosophie de la non-violence. La mutation

qui s’impose donc à la société pour qu’un réel processus de

dépérissement de l’État puisse avoir lieu, est de passer d’une

culture de la violence à une culture de la non-violence. ®

1) Leur civilisation et notre délivrance, Paris, Denoël, 1957, p. 144.

2) Ibid, pp. 116-117.

3) Ibid, pp. 170-171.

4) Tous les hommes sont frères, Paris, Gallimard, col. Idées, 1969, p. 240.

5) Leur civilisation et notre délivrance, op. cit, pp. 142-143.

6) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock, 1969,
pp. 133-134.

7) Tous les hommes sont frères, op. cit., p. 251.

8) Cité par Suzanne Lassier, Gandhi et la non-violence, Paris, Le Seuil,
col. Maîtres spirituels, 1970, p. 170.

9) Ibid.

10) Tous les hommes sontfrères, op. cit, p. 246.

11) « An interview with Mahatma Gandhi », in Nirmal Kumar Bose,
Studies in Gandhism, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 1972,
p. 63.

12) Ibid., p. 239.

13) Democracy: Real and Deceptive, Ahmedabad, Navajivan Publishing
House, 1961, p. 72.

14) Tous les hommes sont frères, op. cit, p. 246.

15) Ibid., p. 238.

16) Ibid.

17) Democracy: Real and Deceptive, op. cit, p. 7.

18) /bid., p. 11.

19) The Mind of Mahatma Gandhi, Ahmedabad, Navajivan Publishong
House, 1967, p. 348.

20) Democracy: Real and Deceptive, op. cit, p. 20.

21) Tous les hommes sontfrères, op. cit, p. 239.

22) Democracy: Real and Deceptive, op. cit, p. 73.

23) The Mind of Mahatma Gandhi, op. cit, p. 155.

24) Democracy: Real and Deceptive, op. cit, p. 26.

25) Cité par Jean Herbert, Ce que Gandhi a vraiment dit, Paris, Stock,
1969, p. 158.

26) Cité par Nirmal Kumar Bose, Studies in Gandhism, op. cit, p. 42.

27) Joan V. Bondurant, Conquest of violence, The Gandian Philosophie of
Conflict, Berkeley and Los Angeles, University of California Press, 1969,
pp. 176-177.

28) Democracy: Real and Deceptive, op. cit., pp. 10-11.



propos de
Simone Weil
et de l'action
des anarchistes
en Espagne

Acain THÉVENET |

*Psychologue clinicien dans un Centre hospitalier spécialisé.
Il est par ailleurs docteur en philosophie. Militant anarchiste

depuis de nombreuses années, il est membre du collectifdes
éditions de l’Atelier de création libertaire et du collectifde
rédaction de la revue Réfractions.

a philosophe a

milité aux côtés
des anarchistes

espagnols, mais…

L’édition des Œuvres de
Simone Weil ', qui regroupe
l’essentiel des Œuvres com-

plètes, dont six volumes ont été

publiés sur les dix-sept prévus,
offre l’occasion de réfléchir à la

pensée de celle qui fut un temps
« compagnon de route » des anarchistes en s’engageant au

côté de la CNT en 1936.

Ce compagnonnage n’est pas le fruit d’un engagement
dû à un enthousiasme juvénile et vite interrompu par la

déception et le retour à une pensée fondamentalement diffé-
rente. En réalité, l’engagement de Simone Weil remonte

bien avant et, au-delà de certains passages inacceptables
pour les libertaires (lorsqu’elle évoque par exemple l’autori-
té et la hiérarchie comme « besoins fondamentaux »), on

peut en retrouver la trace jusque dans L’enracinement, son

dernier ouvrage, écrit dans la fièvre à Londres, en 1943 dont

nombre de passages ont, me semble-t-il, jusque dans leurs

contradictions, des accents proudhoniens.

Pour comprendre
la philosophe et la militante

V4
lève du philosophe Alain, elle est décrite par Célestin

Bouglé, alors directeur de l’École normale supérieure
(et par ailleurs éditeur des Œuvres complètes de Proudhon
chez Marcel Rivière) comme « un mélange d’anarchiste et



à propos de simone weil et de l'action des anarchistes en espagne 55

de calotine ». S’agit-il d’un mélange si étonnant (et déton-

nant) que cela ? Certes, l’adhésion ultérieure de Simone

Weil au catholicisme, adhésion qui demeure d’ailleurs cri-

tique et interrogative, pose peut-être question. Mais peut-
être aussi faut-il admettre, et reconnaître, l’importance, voire

la nécessité du sentiment religieux dans tout engagement
« révolutionnaire », et en particulier anarchiste. Une impor-
tance d’ailleurs déjà pressentie par Godwin et reconnue par
Bakounine (voir en particulier Étatisme et anarchie?), tandis

que les fluctuations de Proudhon à ce sujet sont bien

connues et sans doute encore plus ambiguës.
Dès 1927, Simone Weil participe au Groupe d’études

sociales où se retrouvent marxistes et syndicalistes révolu-

tionnaires dans le but de faire renaître les Universités popu-
laires. Elle participe également (avec en particulier
Madeleine Vernet) au Comité international d’action et de

propagande pour la paix. Elle s’engage aussi, dès 1930 dans

la lutte anticolonialiste, en particulier dans la défense des

insurgés indochinois. Marquée d’abord par le marxisme, elle

s’éloigne très rapidement de son orthodoxie économiste et

de sa bureaucratie. En 1931, elle entre en contact avec les

militants regroupés autour de La Révolution prolétarienne,
dont l’inspiration syndicaliste révolutionnaire est ouverte-

ment proclamée. Elle a aussi des contacts avec L’École
émancipée, alors explicitement proche de l’anarchisme.

Durant toute cette période, elle ne se contente pas d’être

un professeur de philosophie, intellectuelle engagée auprès
de la classe ouvrière et réfléchissant à sa condition. Elle paie
de sa personne en participant aux manifestations aux côtés

des mineurs de Saint-Étienne, et, peu de temps après, bien

avant les établis des années soixante-dix, elle ira travailler

en usine, notamment chez Renault et chez Alsthom. Elle

visite aussi, début 1936, les usines occupées. En juin, de

cette année, les Cahiers de « Terre Libre », animés par
l’anarchiste André Prudhommeaux, publient sous le titre Sur

le tas, souvenirs d’une exploitée le récit de ces expériences
dont elle écrit que « le fait capital n’est pas la souffrance,
mais l’humiliation ».

Son œuvre majeure de cette période est cependant ses

Réflexions sur les causes de la liberté et de l'oppression

sociale, qui ne fut publié qu’en 1955, et qui me paraît soule-

ver des problèmes encore bien actuels. En particulier, la cri-

tique qu’elle porte à l’idée même de révolution mériterait

d’être réfléchie : « Depuis plus d’un siècle, chaque généra-
tion de révolutionnaires a espéré tour à tour en une révolu-

tion prochaine, aujourd’hui cette espérance a perdu tout ce

qui pourrait lui servir de support. [.…] Voici longtemps que
la classe ouvrière n’a donné aucun signe de cette spontanéi-
té sur laquelle comptait Rosa Luxembourg, qui d’ailleurs ne

s’est jamais manifestée que pour être aussitôt noyée dans le

sang ; les classes moyennes ne sont séduites par la révolu-

tion que quand elle est évoquée à des fins démagogiques par
des apprentis dictateurs. [.…] C’est pourquoi le premier
devoir que nous impose la période présente est d’avoir assez

de courage intellectuel pour nous demander si le terme de

révolution est autre chose qu’un mot, s’il a un contenu pré-
cis, s’il n’est pas simplement un des nombreux mensonges

qu’a suscités le régime capitaliste dans son essor et que la

crise actuelle nous rend le service de dissiper. Cette question
semble impie à cause de tous les êtres nobles qui ont tout

sacrifié, y compris leur vie, à ce mot. Mais seuls les prêtres
peuvent prétendre mesurer la valeur d’une idée à la quantité
de sang qu’elle a fait verser. » (opus cité, pp. 276-277)

Rappelons que ces mots ne sont pas le fruit de la

réflexion d’une intellectuelle qui se situerait au-dessus de la

mêlée, mais qu’ils sont contemporains de l’engagement
concret de Simone Weil parmi les prolétaires et qu’ils sont

inspirés par cette expérience.
Il ne s’agit pas non plus de l’expression d’un fatalisme

résigné, tous les engagements ultérieurs de Simone Weil le

prouvent. Il convient de continuer à réfléchir en s'appuyant,
selon elle, sur le sens et les progrès des sciences et des tech-

niques, selon une démarche qui relève donc du rationalisme.

Le destin ultérieur de ces réflexions et de ces actions quoti-
diennes ne nous appartient pas, mais l’histoire n’est pas la

fatalité à laquelle on devrait se plier : « Quand même une

suite de réflexions ainsi orientées devrait rester sans

influence sur l’organisation ultérieure de l'organisation
sociale, elle n’en perdrait pas pour cela sa valeur ; les des-

tinées futures de l’humanité ne sont pas l’unique objet qui



56 alain thévenet

mérite considération. […] Réagir contre la subordination de
l’individu à la collectivité implique qu’on commence par
refuser de subordonner sa propre destinée au cours de l’his-
toire. Pour se déterminer à un pareil effort d’analyse cri-

tique, il suffit de comprendre qu’il permettrait à celui qui
l’entreprendrait d’échapper à la contagion de la folie et du

vertige collectif en renouant pour son compte, par-dessus
l’idole sociale, le pacte originel de l’esprit avec l’univers. »

(ibid, p. 347)

Contre le franquisme

L ‘engagement de Simone Weil auprès des révolution-
naires anarchistes espagnols peut paraître alors para-

doxal, puisque ceux-ci prônaient alors la nécessité d’une
lutte violente pour combattre le franquisme, mais aussi pour
établir la révolution sociale et l’autogestion. Mais il faut se

rappeler que l’action des anarchistes espagnols, regroupés au

sein de la FAI (Fédération anarchiste ibérique) et de la CNT,
syndicat explicitement anarcho-syndicaliste, est bien anté-
rieure au déclenchement de la guerre civile. Dès la fin du
XIX: siècle, les révolutionnaires espagnols se sont ralliés
aux conceptions anarchistes de Bakounine et de Kropotkine
et se sont intéressés au sort des plus pauvres et des plus
exploités, paysans pauvres et prolétariat en voie de constitu-
tion. Leur action a consisté d’abord à les aider à prendre
conscience de leur dignité et de leurs capacités. En même

temps qu’ils les aidaient à s’organiser, selon les principes
anarchistes d’horizontalité, qu’ils leur apportaient une aide
désintéressée dans leurs luttes contre les injustices les plus
criantes dont ils étaient victimes, ils favorisaient l’émergen-
ce d'activités culturelles, d’écoles libertaires, publiaient de
nombreuses brochures de vulgarisation scientifique et orga-
nisaient des débats. De sorte que lors de l’insurrection fran-

quiste contre la république espagnole, les anarchistes, qui
représentaient alors sans doute la force populaire la plus
puissante en Espagne, ne se contentèrent pas de lutter contre

celle-ci, mais tentèrent de favoriser l’auto-organisation des
travailleurs et y parvinrent en de nombreux endroits, notam-

ment en Catalogne. Mais, dans le même temps, ils participè-
rent activement à la lutte contre les franquistes au sein de
colonnes autonomes dont la plus connue est la colonne

Durutti, du nom du leader anarchiste qui la dirigeait, à

laquelle s’est donc joint Simone Weil.

Celle-ci s’en explique dans la fameuse Lettre à Bernanos

qui marque aussi la rupture avec le mouvement : « La CNT,
la FAI étaient un mélange étonnant, où on admettait

n’importe qui, et où, par suite, se coudoyaient l’immoralité,
le cynisme, le fanatisme, la cruauté, mais aussi l’amour,
l’esprit de fraternité, et surtout la revendication de l’hon-
neur si belle chez des hommes humiliés ; il me semblait que



à propos de simone weil et de l’action des anarchistes en espagne 57

ceux qui venaient là animés par un idéal l’emporteraient sur

ceux que poussait le goût de la violence et du désordre. »

(opus cité, p. 406)

Et si l’anarchisme reposait
sur le refus de la force ?

O r, ce qu’elle constate au contraire, c’est que, dans une

situation où ce qui est en cause, c’est la guerre et d’une

manière plus générale, le rapport de force, c’est au contraire

la cruauté et le cynisme qui l’emportent. Au-delà des épi-
sodes qu’elle rapporte et dont le sens, sinon la réalité ont été

discutés, notamment par l’un de ceux qui furent les plus
proches d’elle, Louis Mercier*, ce qu’elle refuse, c'est

l’aspect militariste et, en quelque sorte, étatiste, qu’a pris,
dans ce contexte, l’action des anarchistes qui, selon elle, se

séparaient ainsi des exploités qu’ils voulaient défendre :

« J’ai eu le sentiment, pour moi, que lorsque les autorités

temporelles et spirituelles ont mis une catégorie d'êtres

humains en dehors de ceux dont la vie a un prix, il n’est rien

de plus naturel à l’homme que de tuer. Quand on sait qu’il
est possible de tuer sans risque ni châtiment ni blâme, on

tue, ou du moins on entoure de sourires complaisants ceux

qui tuent. [.….] Il y a là un entraînement, une ivresse à

laquelle il est impossible de résister sans une force d’âme

qu’il me faut bien croire exceptionnelle puisque je ne l’ai

rencontrée nulle part. […] Une telle atmosphère efface aus-

sitôt le but même de la lutte. Car on ne peut formuler le but

qu’en le ramenant au bien public, au bien des hommes et les

hommes sont de nulle valeur. » (opus cité, p. 408)
Il me semble que cette critique-là, fondamentale, n’a

que rarement été prise en compte réellement par les anar-

chistes. Ceux-ci, lorsqu’ils ont pour préoccupation de ren-

forcer leurs organisations, ou d’en montrer la force, par

exemple lors de démonstrations publiques avec « service

d’ordre » ne se fourvoient-ils pas dans une impasse ? Et si

l’anarchisme reposait précisément sur la négation du pou-
voir de la force…

Cette réflexion sur la force constitue la trame de l’œuvre

ultérieure de Simone Weil, et, en particulier elle est le sujet
d’un texte apparemment purement philosophique, qui pose

cependant des problèmes très concrets, L’Iliade, ou le poème
de la force. Un texte, à mon avis, d’une grande qualité litté-

raire qui met bien en évidence le tragique qui accompagne
tout rapport de force. Un tragique qui ressemble fort à la fata-

lité antique, mais qui est lié à des choix humains qui transfor-

ment le vivant en choses inanimées, soit par la mort, soit, et

c’est peut-être encore pire, par la menace de la mort qui pèse
sur celui qui ne possède pas la force : « La force qui tue est

une forme sommaire, grossière de la force. Combien plus
variée en ses procédés, combien plus surprenante en ses

effets, est l’autre force, celle qui ne tue pas ; c’est-à-dire

celle qui ne tue pas encore. Elle va tuer sûrement, ou elle va

tuer peut-être, ou bien elle est seulement suspendue sur l'être

qu’à tout instant elle peut tuer ; de toute façon elle transfor-
me l’homme en pierre. Du pouvoir de transformer un homme

en chose en le faisant mourir procède un autre pouvoir, et

bien autrement prodigieux, celui de faire une chose d’un

homme qui reste vivant. » (opus cité, p. 530)
Ce qui est ici défini comme force ne s’identifie évidem-

ment pas à la violence. La force dont le caractère déshuma-

nisant est le plus évident est la « force tranquille », celle qui
n’a pas besoin de se montrer parce qu’elle est omniprésente
et paraît indétrônable. Ce qui peut d’ailleurs justifier, à

l’encontre de cette force-là, l’utilisation de la violence, lors-

qu’elle est la seule possibilité de manifester la vie : « La

modération n’est pas toujours non plus sans péril ; car le

prestige, qui constitue la force plus qu'aux trois quarts, est

fait avant tout de la superbe indifférence du fort pour le

faible. » (ibid, p. 541)
Ce questionnement, qui rejoint à mon sens celui bien

antérieur de William Godwin“ dont Simone Weil n’avait pas
connaissance, me semble devoir être pris en compte par les

anarchistes d’aujourd’hui qui sont trop souvent prisonniers
de schémas dans lesquels précisément la force tient souvent

une place analogue à celle qu’elle occupe parmi les autres

courants politiques. Or, il y a peut-être là une contradiction

fondamentale qui mériterait au moins d’être étudiée.



alain thévenet

(ÉCROORT

Qu’entend-on par exemple, par le concept de révolution ?

S’agit-il d’inverser le rapport de force existant, de faire en

sorte que ceux qui en étaient privés conquièrent la force ?

Fondamentalement, celle-ci ne peut s’exercer que sur les plus
faibles (les autres hommes, les animaux, etc.). Vouloir s’en

saisir, c’est précisément vouloir l’exercer, et donc l’exercer
sur. Et c’est repousser ce qui fait justement la richesse de ce

qu’on est habitué à considérer comme faiblesse : faiblesse du

pauvre, de la femme (ou de la féminité), de l’enfant… On ne

ferait alors que se saisir des valeurs sur lesquelles sont bâties

l’exploitation, la division en classes, la hiérarchie, etc.

La tâche des anarchistes ne consisterait-elle pas plutôt à

favoriser l’émergence de valeurs jusqu’ici souterraines,
négligées et méprisées. Une société repose sur les valeurs

qui la sous-tendent. Ni la fin ni les moyens nécessaires à une

éventuelle société libertaire ne peuvent être ceux de la socié-
té dont nous souhaitons la disparition et qui est structurée

par la force. +

1) Simone Weil, Œuvres, Gallimard, Quarto, 1999.

2) In Bakounine, Œuvres complètes, T VIII, Éditions Champ Libre, 1982.

3) Voir à ce propos Phil Casoar : « Louis Mercier, Simone Weil :

retour sur une controverse » in Présence Louis Mercier, Atelier
de création libertaire, 1999.

4) William Godwin, qu’on peut considérer comme le précurseur de
l’anarchisme philosophique, publie en 1793 Enquête sur la justice politique
dans laquelle, tout en prenant partie pour les idées qui ont animé la
révolution française, il s’oppose à l’action de cette révolution à laquelle il

reproche son jacobinisme, qui présuppose que les individus ne sont pas
capables d'accéder par un effort personnel à la vérité, et sa violence. Celle-
ci est en effet une forme de contrainte et, en aucun cas, la liberté ne peut
naître de la contrainte. Si celle-ci, comme la violence, est parfois nécessaire
ou inévitable (« je dois prendre les armes contre le spoliateur et

l’envahisseur »), elle ne peut en tous cas jamais être légitimée. L’État ne

peut être l’instrument du progrès, puisqu’il est lui-même fondé sur la
domination et la contrainte. Son existence est étroitement liée à celle de
toutes les injustices. Il en est de même de la répartition inégale de la

propriété qui, paradoxalement, prive le plus grand nombre de la propriété
qui est nécessaire à l’indépendance matérielle et intellectuelle de chacun.
Les maux dus à l’État et au système de la propriété ne sont pas seulement
matériels. En prônant de fausses valeurs, il favorise les fausses valeurs liées
au prestige et à la richesse aux dépens des valeurs morales seules

susceptibles d’amener un véritable bonheur, au niveau individuel aussi bien

que collectif, les deux étant d’ailleurs étroitement liés.
Sur Godwin, on peut consulter William Godwin, ou l’euthanasie du

gouvernement, choix de textes traduits et présentés par A. Thévenet,
Atelier de création libertaire, Lyon, 1993. La traduction complète
d’Enquête sur la justice politique est en cours d’achèvement et sera

publiée sans doute chez le même éditeur.



! Jean Van Lierde,
un réfractaire

ENTRETIEN AVEC XAVIER BEKAERT*

*Membre de l’union locale de Bruxelles de la Coordination

autonome des travailleurs, (CAT-ULB) et de la Fédération

anarchiste francophone (FA), auteur de l’anthologie Anarchisme,
violence et non-violence, éd. du Monde Libertaire/Alternative

Libertaire, Paris, Bruxelles, 48 p., 2000.

Préambule

ean Van Lierde a été de tous

Je grands combats huma-

nistes du siècle : la résistance au

fascisme, la lutte antimilitariste
et anticapitaliste, le mouvement

pour la paix, le combat contre le

colonialisme et pour la libéra-

tion des peuples. Toute sa vie, il

a provoqué, pourfendu, résisté,
à toutes les cliques conserva-

trices bien pensantes et à toutes les hiérarchies rigidifiées,
quelle que soit leur chapelle idéologique. Sa vie est le digne
symbole de son combat ultime : l’abolition de toutes les

armées et l’instauration d’une société socialiste démocra-

tique et antiautoritaire.

Né à Charleroi le 15 février 1926 d’une mère wallonne et

d’un père flamand, formant une famille catholique modeste.

Par obligation matérielle, son père le fait engager à son

usine dès l’âge de quinze ans, en 1941. Il en a gardé un sen-

timent d’injustice profonde et une frustration de n’avoir pu
continuer ses études, ce qu’il compensa depuis par une bou-

limie littéraire.

En 1942, à l’usine, Jean Van Lierde entre dans un réseau

de résistance. À la libération, en septembre 1944, il participe
à l’arrestation de collaborateurs, c’est un des seuls résistant à

ne pas être armé. Écœuré par la façon dont les vainqueurs
traitent les vaincus, il empêche un groupe d’excités d’abattre

des soldats allemands qui se sont rendus.

À l’époque, Jean est profondément immergé dans le

monde catholique : de la paroisse à la mouvance démocrate-

chrétienne en passant par le scoutisme. Mais, parcourant
réunions et meetings, il noue également de nombreux



60 entretien avec xavier bekaert

contacts avec les milieux « rouges », socialistes et commu-

nistes ; et surtout il rencontre le « continent noir » : les liber-
taires. C’est avec cet étonnant bagage politique et philoso-
phique qu’en 1949, il refuse de rejoindre les drapeaux et est

emprisonné. À sa sortie de prison, il se voit interdit de fré-

quenter sa paroisse et démis de ses fonctions chez les scouts.

Entre 1949 et 1952, il effectue trois séjours en prison, totali-
sant quinze mois derrière les barreaux. À la prison de

Nivelles, il est enfermé comme droit commun alors que les
anciens collabos de la division SS wallonne circulent libre-
ment dans l’enceinte de la prison.

En 1952, les autorités militaires lui accordent de rempla-
cer son service par la mine en l’estimant « condamné aux

travaux forcés », espérant trouver ainsi un moyen de se

débarrasser de cet énergumène récalcitrant, qui réussit trop
bien à faire parler de lui. Il se retrouve donc mineur au char-

bonnage du Bois du Cazier à Marcinelle. Il découvre de
l’intérieur « l’enfer de la mine ». Il dénonce les effroyables
conditions de travail et l’exploitation impitoyable des

mineurs, pour la plupart étrangers et non syndiqués. Cela lui
vaut d’être renvoyé après six mois et mis à l’index de tous

les charbonnages belges. Les dénonciations et les mises en

garde acharnées de Jean Van Lierde seront confirmées tragi-
quement quelques temps plus tard, le 8 août 1956, lors d’un
drame qui marqua profondément le pays : la catastrophe du
Bois du Cazier dont le bilan est le plus lourd que la Belgique
ait connu : 262 morts.

Jean poursuivra son combat contre le service militaire

jusqu’à l’adoption de la loi sur l’objection de conscience et le
service civil en 1964. Durant les années 60-70, il participe à

l’organisation de nombreuses manifestations pacifistes et anti-

militaristes, à la création de réseaux pour l’accueil de déser-
teurs américains de la guerre du Vietnam, se basant sur son

expérience acquise durant la direction d’un réseau d’aide au

FLN et aux Français réfractaires durant la guerre d’Algérie.
La lutte anticolonialiste est en effet un des autres piliers

de son action. Par de nombreux contacts et publications, il
souhaite participer à la préparation d’une indépendance dans
les moins mauvaises conditions possibles, en transmettant

l’héritage de la non-violence dans les luttes de libération et

en favorisant le dépassement des clivages ethniques. C’est
Van Lierde qui a convaincu son ami Patrice Lumumba, le

premier ministre congolais, de faire son discours historique
du 30 juin 1960 lors des cérémonies de l’indépendance du

Congo. Le grand militant panafricain Lumumba y évoqua
les violences et l’horrible oppression du colonialisme belge.
Ce discours imprévu violait complètement le protocole qui
se limitait à deux discours « paternalistes, patriotards, colo-
nialistes », l’un du roi belge Baudouin et l’autre du président
congolais Kasa-Buvu. Patrice Lumumba fut assassiné le
17 janvier 1961 au Katanga. Après une enquête minutieuse,
Van Lierde publie avec le CRISP le récit des « cinquante
derniers jours de sa vie » où est mise à nu la longue chaîne
de responsabilité, d’hypocrisie et de traîtrise qui mena à
cette tragédie.

Sa vie ne s’arrête bien évidemment pas là. On pourrait
aussi parler de son travail au CRISP (Centre de recherche et

d’information socio-politiques) qu’il a fondé avec Jules-
Gérard Libois en 1958 et dont il fut le secrétaire général
pendant vingt-cinq ans.

Dans cet entretien, Jean Van Lierde nous parle de sa ren-

contre et de ses contacts avec le milieu libertaire, une source

précieuse pour sa pensée et son action, faite de force et

d’amitié. +

Xavier Bekaert : Tu te définis comme un « militant
chrétien aux idées socialistes et libertaires ». Je
connais un bon nombre de copains anars qui ver-

raient une contradiction entre « chrétien » et « liber-
taire ». Tu pourrais nous dire un mot là-dessus ?

Jean Van Lierde : Oui, cela me semble très vrai que
dans le monde libertaire et anarchiste où j’entrai en 1945 au

moment de Pensée et Action, Hem Day et tous ses copains
espagnols, italiens, etc., il était évidemment tout à fait

incompatible d’être dans le christianisme et dans l’anarchie
aux yeux de tous ses copains. Cela paraissait énorme puis-
qu’ils préféraient flinguer les curés en Espagne et que les

papistes étaient des ennemis, sauf pour le grand esprit de
tolérance d’Hem Day. Je dois dire que c’est vrai que lui,



jean van lierde, un réfractaire 61

Jean Van Lierde,
auteur de nombreuses

publications, dont son

autobiographie (écrite
avec la collaboration de
X. Zeebroek et P. Arcq)

Un insoumis,
éd. Labor, Bruxelles,
1998, et ses Carnets
de Prisons, éd. Vie
Ouvrière, Bruxelles,

1994.

comme Léo Campion°, il bouffait des curés à tous les repas,
mais il avait un sentiment de grand respect pour les gens

qui, spirituellement ou intellectuellement, pouvaient avoir

des idées religieuses. C’est tellement vrai que, même si cela

les étonnait au début que je dise que j'étais dans l’Église
catholique (j'étais d’ailleurs un ancien dirigeant national des

Jeunesses catholiques), le milieu, et Hem Day le premier,
m’a dit : « Écoute, puisque tu es là-dedans, moi je vais te

dire ce que les dominicains et les jésuites ne te racontent

peut-être pas (ce qui était vrai), c’est l’histoire de la non-

violence dans l’Église primitive et après. »

Pour moi, c’est donc ça la dette immense que j'ai vis-à-vis

de l’anarchie, c’est que c’est dans le monde anarchiste qu’on
me disait quelle est la tradition antimilitariste et pacifiste dans

l’Église qui était la mienne. Je trouvais déjà cela absolument

incroyable. Ils me disaient déjà cela avant que j’entre en prison
en 1949 pour la première fois et avant que je me déclare moi-
même objecteur. Car j'avais passé toute ma jeunesse dans le
monde patriotique et dans le monde classique. Donc pour moi,
c’est ça cette première image. Au début, ils voyaient une

incompatibilité totale, mais Hem Day lui-même leur expli-
quait : « Oui, m'enfin il y a eu tel saint, Saint Maximilien, il y
a eu le curé d’Ars, qui est le patron des déserteurs. » Donc il
fallait un anar pour me raconter cette histoire-là, que mes amis
dominicains et jésuites ne me racontaient jamais. Je voyais
finalement grâce à eux et toutes les lectures que javais eues,

que des catholiques américains étaient aussi catholiques anar-

chistes, comme Ammon Hennacy*.



entretien avec xavier bekaert

Notre monde belge était en plus très libre-penseur, très

libre-exaministe, mais au sens classique du terme, c’est-à-
dire : « Les calotins, à l’huche. »* Le climat était assez tendu
à l’époque, tandis que chez les anars pour moi, c’était un

milieu extraordinaire. J’ai 75 ans aujourd’hui et si je suis
resté un homme libre, c’est-à-dire que je peux dire merde à

n’importe qui, aux autorités et aux autres, c’est certainement

grâce cette formation qui m’a été donnée chez les anars.

Restant dans mon Église et continuant à croire aux vertus

égalitaires des évangiles, je dois cependant à la pensée liber-
taire de rester un homme libre.

X. B. : « Avec Dieu, mais sans maître », c’est ça ?

J. V. L. : Oui, oui (rires). Un autre grand penseur anar-

chiste chrétien, c’est Léon Tolstoï, qui a eu une influence
suffisamment grande en Russie pour que Lénine lui-même
fasse un décret sur l’objection de conscience après la révolu-
tion russe. J’avais été frappé par cette chose et il a fallu que
j'étudie tout ça.

Quand Lénine vivait à Paris il avait fait les premiers
exposés sur Tolstoï, avant qu’il organise les conférences de
Zimmerwald et de Kienthal en Suisse contre la guerre de
14-18. Il avait une admiration fantastique pour Tolstoï qui
était pour lui l’expression de l’espérance de la population
paysanne, des pauvres et des exploités de la Russie tsariste.
Il désapprouvait totalement les idées non-violentes et paci-
fistes de Tolstoï ; Lénine disait : « C’est du charabia de reli-

gieux ». C’est l’image qu’il avait de la religion, elle était
aussi rétrograde et il fallait en finir avec tout ça. Mais l’idée

que les Tolstoïens, les Doukhobors*, qui existaient dans la
Russie tsariste et pour lesquels Tolstoï avait fait son grand
bouquin Résurrection dont tous les droits d’auteur ont été
donnés pour évacuer les Doukhobors vers le Canada, tout

cela avait quand même frappé Lénine. Après avoir fait la
révolution de 17, il savait qu’il y avait encore des

Doukhobors, des Anabaptistes dans l’univers de la révolu-
tion soviétique. C’est certainement ce souvenir de Tosltoï,
ainsi que l’admiration qu’il avait pour les œuvres de Tolstoï

(pas pour les idées pacifistes !), qui a contribué à ce que

Lénine signe ce décret grâce à l’intervention de Tcherkov

(un copain pacifiste qui vivait à Londres, qui avait beaucoup
de relations avec ce dernier et les milieux léninistes), le
monde des pacifistes qui étaient à la War Resisters (l’amor-
ce de l’IRG* internationale avant qu’elle soit fondée en

1921), et la demande de ceux qui disaient : « Tu ne peux
quand même pas écraser ces types comme tu le fais avec les

grands propriétaires terriens. » C’est absolument sûr, c’est
l’admiration de Lénine pour les écrits, la pensée de Tolstoï
et tous les bouquins qu’il avait faits, qui l’a contraint finale-
mentà dire : « Oui, je signe ce décret du 4 janvier 1919 pour
reconnaître les objecteurs religieux dans la Russie révolu-
tionnaire. » C’est l’apport incontestable de Tolstoï qui a

décidé Lénine à faire ça, ainsi que ses amis Tcherkov et les

autres, qui étaient des russes pacifistes et qui étaient parve-
nus à lui expliquer cela. Je trouve que c’est quand même une

chose extraordinaire.

X. B. :Tu as été bien content d’ailleurs de pouvoir
exhiber ce document plus tard.

J. V. L. : Oui, évidemment les copains communistes,
enfin les staliniens surtout, disaient « mais non, Lénine ne

va pas perdre son temps avec des conneries pareilles, c’est
Van Lierde qui invente cela pour nous emmerder ». J’aimais
bien les communistes parce que, bon, c’étaient quand
mêmes des gars qui y croyaient, ils avaient la foi dans la
révolution. Ils ont été couillonnés par la dictature stalinien-

ne, beaucoup ont été trompés, beaucoup de leurs camarades
ont été mis au Goulag ou fusillés. Staline en a zigouillé des
millions de communistes, qui n’étaient pas des réaction-
naires. Enfin, c’est en 1952 que j'avais eu les premières que-
relles au congrès de Vienne avec les Soviétiques, Sartre était
d’ailleurs présent, il fermait sa gueule sur ces affaires-là.

Après je me suis dit « mais nom de Dieu, il faut quand
même qu’on retrouve ça », et j'avais demandé à Jean Goss,
un copain catholique français qui était au MIR : « Tiens, tu

me dis que tu vas là-bas à Iasnaïa Poliana (donc sur les

terres de Tolstoï et là où il y a toutes ses archives. Je crois

que c’était Boulgakov qui se trouvait là comme secrétaire de



jean van lierde, un réfractaire 63

l’IRG, un des derniers survivants qui avaient connu Tolstoï).
Écoute fieu, c’est pas très non-violent, c’est pas très gand-
histe ce que je te demande, Jean Goss, mais s’il te plaît, tu

vas là-bas et tu piques l’original du décret de Lénine dans un

de tous ces volumes reliés. » Et c’est ce qu’il a fait, je l’ai

toujours d’ailleurs sur un genre de papier bible très léger
rose. Il a piqué les deux pages avec le décret du commissa-

riat politique des communistes soviétiques et il m’a ramené

ça, que j'ai diffusé. C’était en russe bien entendu. Je l’ai fait
traduire en anglais, en allemand, en espagnol, en français.
J’ai édité cela à des milliers d’exemplaires. C’était évidem-
ment un comportement un peu anarchiste devant les lois.
Mes copains profs de fac disaient : « On ne peut jamais faire

cela, tu comprends, piquer cela dans un bouquin. » Je répon-
dais : « M’enfin puisque là ça va être mort culturellement.
Moi je veux faire revivre cette culture antimilitariste. J’ai été

obligé de commettre un acte qui, je le reconnais, n’était pas
très honnête mais enfin je ne le vole pas pour l’étouffer,
c’est pour le faire vivre. »

X. B. : Pour revenir aux liens entre anarchisme et

non-violence, bien après Hem Day, je crois savoir
que tu as noué des liens avec la revue Anarchisme et
non-violence” dans les années 60-70.

J. V. L. : C’était avec André Bernard, je crois qu’il
vivait encore à Bruxelles à cette époque-là. Je ne crois pas
avoir donné beaucoup d’articles, mais j'étais un diffuseur de

cette revue parce que je la trouvais extraordinaire.
Anarchisme et non-violence avait une grande importance
quand on avait des réunions publiques, ou lorsque je faisais
des meeting contradictoires, chaque fois qu’on parlait « pen-
sée libertaire », « anars »... Paf ! on te foutait sur la gueule :

« Et la bande à Bonnot, et les terroristes ? » C’était l’image
de l’anarchie de la fin du XIX° et du début du XX. Donc,
c’était tout à fait extraordinaire et magnifique qu’André
Bernard et ses copains se soient mis à faire cette revue

Anarchisme et non-violence pour montrer que la pensée anar

n’était pas terroriste comme disaient toujours les gens, mais

qu’elle avait cette grande dimension non-violente. Je trouve

qu’il a fait un boulot formidable, il a tenu des années, c’était
une revue très bien faite. Et aujourd’hui, je suis enchanté

que la revue Alternatives non-violentes de mes copains en

France fasse ce numéro.

Le boulot réalisé par Anarchisme et non-violence était
une œuvre culturellement et politiquement très importante,
pour montrer qu’il ne fallait pas continuer à identifier les

anars à une époque comme la fin du XIX° (qui pouvait peut-



64 entretien avec xavier bekaert

être expliquer qu’on puisse flinguer les bourgeois), que tout

cela était fini, et que Hem Day s’était mis à étudier Gandhi

et tous les non-violents, comme par exemple le Hollandais

Barthélemy De Ligt qui avait été pasteur protestant puis était

devenu libertaire. Tous ses plans de lutte contre la guerre,
toutes ses analyses, et son magnifique livre édité à Paris, La

paix créatrice, étaient pour moi une œuvre fantastique,
avant celle de Jean-Marie Muller qui est, aujourd’hui, une

excellente contribution dans l’actualité sur la non-violence.

Le début de ce travail fait par Barthélemy De Ligt, Hem Day
et les autres, était quand même fantastique.

X. B. : Hormis la pensée libertaire et non-violente, un

autre point commun entre Barthélemy De Ligt et Hem

Day, c’est qu’ils se trouvaient tous les deux dans
lIRG.

J. V. L. : En effet, tous les deux étaient au conseil inter-

national de la War Resisters’ International. I] y avait aussi

Bernard Salmon, dans le groupe de Paris avec Léo Campion,
le grand comique qui avait fait plusieurs bouquins. Il vivait à

Paris où il avait son cabaret artistique. Je m’en souviens tou-

jours, je suis sorti de taule en 1952, je pouvais enfin me

marier avec Claire, mon épouse. On est passé par Paris avant

de faire notre voyage de noces dans le Midi. Il y avait plu-
sieurs visites capitales à faire, une c’était à Léo Campion,
pour lui dire que j'étais sorti de prison, et voir son spectacle
avec ma femme. Une autre était à Jean Ladrière, un philo-
sophe de l’Université de Louvain, qui était à la Cité univer-

sitaire à Paris à ce moment-là et qui m’avait soutenu quand
j'étais en taule. Il y avait enfin, dans le Midi, Louis Lecoin®,
qui habitait encore à Vence avant qu’il ne se remette en

action avec sa gazette Liberté. Je me souviens toujours avoir

été reçu par ce vieux Louis, un type extraordinaire. Tu vois
donc que cette amitié entre un « mauvais calotin », comme

disaient les méchants et ces copains anars, était formidable.
Ils furent pour moi une extraordinaire force de fraternité et

de solidarité. +

1) Hem Day (1902-1969) : anarchiste non-violent, libre-exaministe
et franc-maçon. Principal éditeur anarchiste belge d’avant 68,
il était l’animateur principal de la revue Pensée et Action, grâce à laquelle
il a édité et rédigé de nombreux ouvrages sur l’anarchisme, le pacifisme
et la non-violence.

2) Léo Campion (1905-1992) : humoriste anarchiste, homme de théâtre,
qui fut secrétaire de la section belge des Résistants à la Guerre.
En 1933, il renvoya son livret militaire en compagnie de son fidèle ami
Hem Day, après qu’un projet de loi interdisant toute propagande pacifiste et

toute diffusion d’idées antimilitaristes ait été déposé par le ministre belge
de la défense. Les deux hommes furent rappelés sans attendre sous les
armes par « mesure de discipline ». Ils refusèrent et furent arrêtés quelques
jours plus tard. S’ensuivit un procès retentissant aux nombreux côtés

humoristiques grâce au caractère enjoué des deux accusés. Cette affaire
aboutit à la libération des deux pacifistes et conduisit également à
l’abandon du projet de loi.

3) Ammon Hennacy (1893-1973) : anarchiste chrétien, admirateur de
Gandhi. Il fut objecteur de conscience pendant deux guerres mondiales,
refusait de payer l’impôt et effectua de nombreux passages en prison
pour ses nombreux actes de désobéissance civile.

4) Expression wallonne signifiant : « Les calotins, dehors ! »

5) Secte religieuse dont l’une des particularités était de refuser le service
. militaire ; ses membres étaient persécutés et emprisonnés dans la Russie

tsariste. Tolstoï permit aux Dhoukobors d’émigrer au Canada où le service
militaire n’était pas obligatoire.
6) Internationale des résistants à la guerre (IRG). En anglais, War Resisters’
International (WRD. Elle était d’origine laïque, et est plutôt libertaire.
Albert Einstein en fut une des plus grandes figures jusqu’à ce que la prise
du pouvoir par les nazis l’amène à réviser ses positions.
7) La collection complète de Jean Van Lierde de la revue ANV se trouve à
la bibliothèque de l’Institut Émile Vandervelde (Boulevard de l’Empereur,
13, 1000 Bruxelles) avec un lot de publications diverses, telles que les
revues Pensée et Action de Hem Day, Défense de l'Homme de Louis
Lecoin… Le Mundaneum (Rue des Passages, 15, 7000 Mons) contient

également un impressionnant fonds Jean Van Lierde : plus de trente mètres
de documents.

8) Louis Lecoin (1888-1971) : grande figure de l’anarchisme français
moderne. Antimilitariste infatigable, toute sa vie il paya le prix de son

intransigeance vis-à-vis de tous les pouvoirs. Ses séjours en prison ont été

innombrables, il serait en France celui qui est resté le plus longtemps en

prison pour délits d’opinion : douze ans ! Son long combat pour la défense
des objecteurs de conscience fut décisif. C’est finalement, au vingt-
troisième jour d’une grève de la faim entamée à soixante-quatorze ans,

que le gouvernement français se décide à déposer un projet de loi accordant
un statut aux objecteurs de conscience, adoptée le 22 décembre 1963.



65

ette rubrique ne se réclame
d’aucune exhaustivité ou objecti-
vité, autant le dire à l’avance ! Un

aspect surprend, c’est le nombre de
sites Internet consacrés à l’anarchisme !,
comme si la toile lui permettait enfin de
trouver un moyen de communiquer
selon sa déontologie. Pourquoi toutes

ces adresses ? Parce que c’est une ques-
tion d’honnêteté pour ANV de mention-
ner les acteurs d’un courant de pensée
que l’on a abordé, même si l’on n’en par-
tage pas parfois toutes les vues.

e Cira de Marseille (Centre international de recherches sur

l’anarchisme), 3 rue Saint-Dominique, 13001 Marseille.
Tél/Fax : 04 91 56 24 17. Ce centre dispose de 3 000

volumes, bientôt consultables sur Internet. La cotisation
annuelle est fixée à 480 F.

e Cira de Lausanne (Centre international de recherches sur

l’anarchisme), avenue de Beaumont 24, CH - 1012

Lausanne, Suisse. Tél : (00) 41 21 652 48 19. Ce centre

d’études sur l’anarchisme semble être le plus important
d’Europe. Il édite un bulletin annuel. La cotisation annuel-

le est de 40 francs suisses. Le site Internet présente tout le

Catalogue du centre. L'outil des chercheurs.

http://www.anarca-bolo.ch/cira

e Le passage obligé de toutes les adresses non virtuelles est

une librairie en chair et en os : Librairie du Monde

Libertaire, 145 rue Amelot, 75011 Paris. Accueil sympa-

thique, des livres et des brochures à foison, toutes ten-

dances anarchistes rassemblées. Il vaut mieux de pas y
aller un matin comme nous avons fait la première fois, car,
à l’exception du samedi, cette librairie n’est ouverte que
l’après-midi. Elle édite un catalogue. Tel. : 01 48 05 34 08.

Alternative Libertaire, mensuel belgo-français, 2 rue de

l’Inquisition, 1040 Bruxelles, Belgique. Abonnement
annuel : 700 Fb pour les Belges, 1200 Fb pour tous les
autres. Chèque à l’ordre de : Alternative Libertaire. Ce

mensuel, très bien fait, est ouvert à beaucoup de débats,
dont celui sur la non-violence. http://users.skynet.be/
AL/index.html

e Le Monde Libertaire, hebdomadaire de la Fédération anar-

chiste, 145 rue Amelot, 75011, Paris. Abonnement annuel :

350 F. Règlement à l’ordre de Publico. Cet hebdomadaire
est riche en débats, infos culturelles... Incontournable

pour entrer dans la mouvance anarchiste française. Sur le
site Internet de la Fédération anarchiste, on trouve toutes

les adresses des groupes fédérés, les indications d’une
multitude de feuilles de chou. Un site très complet.
http://federation-anarchiste.org

° Itinéraires, en plus d’un agenda annuel très bien réalisé, cette

revue édite des numéros consacrés entièrement à des anar-

chistes importants (Proudhon, Reclus, Goldman, etc.). Deux
numéros : 110 F, chèqueà l’ordre de : Itinéraire. Catalogue à
demander à : Irinéraire, 1 rue Émilie, 77500 Chelles.

e Réfractions, revue semestrielle de recherches et d’expres-
sions. Voir en particulier le n° 5, « Violence, contre-vio-

lence, non-violence anarchistes ».

À commander contre 80 F (chèque à l’ordre des Amis de

Réfractions), Les Amis de Réfractions, BP 33, 69571

Dardilly cedex. Abonnement annuel : 150 F. On retrouve



pour en savoir plus…

ractic
5 Printemps

;
| 6e

2000

ex? ©;
|

z
Violence, U:

contre-violence,
non-violence :

anarchistes ;

dans le collectif de rédaction de cette revue, toujours fort
bien présentée, plusieurs personnes qui étaient dans la

revue Anarchisme et non-violence, aujourd’hui disparue.

Syndicalisme libertaire : trois sites fournissent des visions
nuancées des CNT de France :

Confédération nationale du travail (française) : http://ent-
£.org/
Confédération nationale du travail / Association interna-
tionale des travailleurs : http://www.ent-ait.org/cnt-ait/

Confédération nationale du travail / 2e UR: http:
/Mmome.claranet.fr/crocquant/

Choix d’autres sites Web, par ordre alphabétique :

e Agora libertaire. Ce site très esthétique fournit des textes

en tous genres : http://altern.org/agora77

dans les librairies. http://www.multimania.com/ateliber/

http://perso.wanadoo.fr/bonaventure
e En Dehors. Des débats très nombreux, avec des positions

précises sur l’action directe non-violente parfois très inté-

ressantes, et des indications précieuses sur des luttes anar-

chistes en cours. http://www.multimania.com/endehors
/index.html

< Éphéméride anarchiste. Il faut y aller pour y croire ! On y
découvre les acteurs et les actrices du mouvement libertai-
re international, avec des biographies bien faites.

http://perso.club-internet.fr/ytak/

avec les idées anarchistes. http://www.anarchie.net/aac
e Radio-Libertaire. « La Voix sans Dieu, sans maître, ni

publicité », 89,4 MHz. Tous les programmes y sont

annoncés. Cette radio ne peut s’écouter qu’en région pari-
sienne. http://federation-anarchiste.org/rl/index.html

F. V.

1) Pour en découvrir plus, lire, à la fin de l’« Agenda 2001 » de Itinéraire,
1 bis rue Émilie, 77500 Chelles, le petit catalogue des ressources

anarchistes sur la toile.

Atelier de création libertaire. Cette maison d’édition, locali-

sée à Lyon, publie des ouvrages sur l’anarchisme. On peut y
commander de nombreux livres, difficilement trouvables

Bonaventure. « Le Web sans mestre. » Bonaventure est

une véritable école libertaire, sur l’île d’Oléron. On trouve

sur ce site des journaux d’enfants, des idées éducatives…

Athénée Albert Camus. On y parle de Camus et de ses liens

de
te
de

Ma



INFOS DISPARATES
1) Au sujet de ce numéro, « Anarchisme, non-violence,

quelle synergie ? »

e Le Comité de rédaction a conscience de n’avoir qu’effleurer le

sujet annoncé, vu sa richesse et sa complexité. Nous pou-
vons penser toutefois que ce numéro d’ANVva faire date.

e Nous avons été particulièrement sensibles à l’accueil sympa-
thique que plusieurs anarchistes ont réservé au projet de ce

numéro, tant à Paris, Marseille ou Bruxelles.
e Nous avons été surpris de découvrir des aspects hors du

commun, comme par exemple, la mention, sur nombre de

brochures et publications, l'autorisation de reproduire gratuite-
ment des textes. Pas de copyright ! La mouvance anarchiste
ne se veut pas propriétaire de ses débats et idées ! Rien à
voir avec la plupart des maisons d'éditions qui font payer des

droits de reproduction.
e |! existe dans la mouvance anarchiste des écrivains de talent.

La langue française est très souvent maniée avec goût. |l

existe des feuilles de chou où la hargne est de rigueur, c'est

vrai que nous ne nous y sommes pas attardés.
e Les anarchistes ont une passion pour l’histoire de leurs mou-

vements. On peut néanmoins se demander si certains ne sont

pas plus tournés vers le passé que vers le futur.

2) Au sujet d’ANV :

Profitons-en pour mentionner des faces jamais mentionnées des

abonnés à ANV. Environ deux enveloppes sur dix concernant

les réabonnements ont une étiquette post-it avec l'adresse de

l’envoyeur : ces étiquettes indiquent que les abonnés sont soli-
daires des actions d'Amnesty International, Aides, Acat,
Unicef… Par ailleurs, une enveloppe sur vingt est une envelop-
pe réutilisée, cela fait toujours une économie de papier qui se

retrouve ainsi recyclé.
Fin janvier, chaque abonné va recevoir un courrier. Il s’agit d’un

appel à souscription. ANV a cruellement besoin de 80 000 F

pour continuer à se développer, réaliser divers projets, mais

aussi pour assumer les surcoûts qu’occasionne actuellement le

routage. La Poste n’arrête pas d’augmenter ses tarifs pour
l’envoi de publications comme ANV. Comme les petits ruisseaux

font les grands fleuves, chaque don sera précieux. Que les diffi-

cultés financières d’ANV n’empêchent pas les abonnés qui
payent le tarif « Petit budget » de demeurer abonnés. Nous pré-
férons les avoir comme abonnés que de les perdre. Nous remer-

cions d’avance les personnes qui pourront répondre à cette

souscription, combien nécessaire.

Xavier BEKAERT

Anarchisme, violence, non-violence
Éd. du Monde Libertaire (Paris)/Éd.
Alternative Libertaire (Bruxelles),48 p.,
2000, 20 F. Cette brochure peut être
commandée à la Librairie libertaire,
145 rue Amelot, 75011 Paris.

Cette petite anthologie de la révo-

lution non-violente chez les principaux
précurseurs et théoriciens de l’anarchis-
me constitue à elle seule un événement.

Qu’ont à se dire anarchie et non-violen-

ce l’une à l’autre ? Cet écrit montre

bien, avec ses analyses et sa succession

de biographies, que la mouvance anar-

chiste a toujours été complexe. Il n’en

demeure pas moins que si des anar-

chistes prônent diversement la violence

insurrectionnelle (Stirner, Bakounine,
Kropotkine…), d’autres la rejettent
(Tolstoï, Godwin, Proudhon…).

Pour l’auteur, seule la non-violence

peut permettre à l’anarchisme de ne

pas trahir ses idéaux de liberté. L’anar-

chisme non-violent rejette « la violence

comme moyen de transformation socia-

le ; les moyens utilisés dans le présent
devant être capables de fournir dès

maintenant une alternative au mode de

fonctionnement étatique et autoritaire,
basé sur l’usage de la violence comme

prétendu remède social » (p. 43).
Cette brochure est vraiment à

mettre dans toutes les mains.

François VAILLANT



nous avons lu…

Actualité de l’anarchisme

n° 123-124 de la revue L’Homme et la

société, Paris, L'Harmattan, 1997, 208 p.

lus de seize auteurs, dont plu-
sieurs universitaires, interviennent dans
cet ouvrage, comme par exemple René
Loureau sur l’éducation libertaire,
Colin Ward sur l’anarchisme au XXIe
siècle, Pierre Ansart sur Proudhon à
travers le temps, Nicole Beaurain sur

les femmes et l’anarchisme…

La pensée anarchiste propose un

mode d’organisation sociale alternative,
où l’État centralisateur serait remplacé
par une démocratie directe engageant la

participation et les responsabilités de

tous, organisé sur le principe du fédéra-
lisme. Les anarchistes seront-ils les
éternels perdants de l’histoire ou sont-

ils déjà les précurseurs d’un monde
enfin plus humain ? Cet ouvrage
n’aborde pas la problématique violen-
ce/non-violence, mais il permet d’abor-
der très correctement des aspects cen-

traux de la pensée anarchiste. F. V.

Jean-Pierre BONAFE-SCHMITT

La médiation scolaire par les élèves

E.S.F._ 2000, 212 p.139 F

LL auteur est bien connu pour ses

multiples travaux concernant la média-
tion dont il fut l’un des précurseurs en

France. À travers cet ouvrage, ce cher-
cheur du CNRS livre les résultats
d’une recherche-action menée pendant
deux ans dans des établissements sco-

laires de la région lyonnaise, où il a

mis en place des médiations scolaires
dans trois zones d’éducation prioritaire,
où la violence était monnaie courante.

Constatant que le système scolaire
est inapte à réguler actuellement les
conflits comportementaux qui le
secouent de plus en plus, Bonafé-
Schmitt indique, en ayant recours sou-

vent à la sociologie de terrain, que la
médiation scolaire par les élèves se

fonde sur une rationalité communica-

tionnelle, et non instrumentale comme

le sont encore les modes traditionnels
de régulation à l’école.

La médiation par les élèves apprend
à ceux-ci un mode de résolution des
conflits dont ils mesurent rapidement
l’intérêt et la pertinence. Elle vise à
faire de l’école un lieu de socialisation
et un lieu de production d’identité qui
doit être pris en compte dans l’actuelle
nécessaire reconstitution du lien social.
Pour l’auteur, introduire la médiation

par les élèves à l’école constitue un

phénomène qui relève d’une « contre-

culture », tant il est vrai que l’institu-
tion scolaire est encore bien timorée

quand on parle de communication et de
confiance à y promouvoir. F. V.

Jean-Jacques PÉRENNÈS
Pierre Claverie,
un Algérien par alliance

Paris, Cerf, 2000, 396 p., 140 F.

Dominicain, puis évêque d'Oran,
Pierre Claverie est assassiné en août
1996 en Algérie, avec l’un de ses amis
musulmans. Cette passionnante biogra-
phie a pu voir le jour grâce à un autre

dominicain, Jean-Jacques Pérennès,

à
que

quand

mm

——
»



n

à
à

5-=——
"mm
ve
A

As

—,

nous avons lu… 69

JeanJacques Pérennès
be

erre Claverie
Un Algérien
par alliance

cerf

ayant aussi longtemps vécu en Algérie,
mais actuellement chercheur à l’Institut

d’études orientales du Caire.

Ce livre se lit comme un roman

d’amour. L’on y revit l’histoire qui a

secoué la France et l’Algérie depuis
des décennies, avec ses drames et ses

passions haineuses, mais où continue à

s’exercer, il faut le souligner, tant de

bonté. Pierre Claverie est né en

Algérie, dans un milieu protégé. Face

aux grands choix de l’existence, il

décide d’entrer chez les dominicains.
Cet Ordre religieux lui fait découvrir le

monde.… Quand il doit retourner soldat

en Algérie, il n’accepte aucune violen-

ce, d’où qu’elle vienne.

Il revient en Algérie, une fois indé-

pendante. Et commence toute une suite

de conversions. À l’égard des musul-

mans, il écrit que « le dialogue est une

œuvre sans cesse à reprendre : lui seul

nous permet de désarmer le fanatisme,
en bous et chez l’autre… Nous allons

poursuivre ensemble cette aventure,

laissant Dieu conduire notre pèlerina-
ge » (p. 157). Il accepte de quitter
l’Ordre des Frères Prêcheurs pour être

ordonné évêque d’Oran en 1081.

Quand il célèbre sa première messe à la

cathédrale d’Oran, l’assemblée l’accla-

me, « pieds-noirs restés au pays,

coopérants récemment arrivés, tra-

vailleurs polonais, brésiliens, maos

peu d’Algériens » (p. 155). Après avoir

été lâchement assassiné, le ler août

1996, c’est une foule immense qui
envahit la cathédrale pour les ses funé-

railles. Les Algériens musulmans sont

majoritaires. Tout est dit là dans ce

signe qui ne trompe pas.

Pierre Claverie, à la différence des

moines de Tibhirine qu’il connaissait

bien, ne jamais prononcé explicite-
ment pour la non-violence. Sa vie

comme sa mort en manifeste cepen-
dant toute la porté. L’intérêt de ce

livre, fort bien écrit — on s’y embête

jamais — est de plonger le lecteur au

cœur d’une vie spirituelle et politique
parsemée de combats et d’espérance, à

la senteur de la fraternité méditerra-

néenne tant attendue. F. V.

Bernard RAVENEL

Vers une sécurité commune

en Méditerranée

Les études de Damoclès, Lyon,
octobre 2000, 112 pages.
À commander au CDRPC, 187, montée de

Choulans, 69005 Lyon contre un chèque de
72 F à l’ordre du CDRPC (port compris)

C'onfrontée à une détérioration de

la situation économico-sociale sur sa

rive sud, l’Union européenne ne

s’interroge pourtant pas sur les causes

profondes de son échec et préfère s’en

remettre à une logique militaro-répres-
sive (ef. la création d'une force

d’action rapide de 60 000 hommes à

l’horizon 2003 en lieu et place d’une

véritable politique de prévention des

conflits, par exemple.…).
Certes, la Méditerranée n’est pas

un espace homogène, ni en termes éco-

nomiques, ni culturels, ni politiques ou

militaires. Mais l’imbrication des pro-

blématiques (économiques, sociales,
écologiques, humaines) nous pousse à

inventer une sécurité de proximité,
évitant toute logique de confrontation

avec les voisins.

Cela nécessite en premier la démili-

tarisation progressive de la politique
actuelle de sécurité et le renforcement

des aspects non militaires de celle-ci.

Un enjeu majeur non seulement pour
les politiques mais également pour la

société civile, comme le montre

Bernard Ravenel dans cet ouvrage.
Xavier Robert



ee
one
2

#

ss

Ps

PE
g

=

;

FE

5

PE
Ce

2e

ammesmmenesee
sue ;

ES
ents

dossiers, recherches; docum
?

sur la non-violence
onflits (IRNC)

2
evue associéee VIr ut d Rect erche: sur la Réso ution Nor -vioIe te des (e

a \ stit: e S

V!

Offrez le numéro d’Alternatives non-violentes que vous venez

de lire sur “Anarchisme, non-violence, quelle synergie ?”
1 exemplaire : 60 F au lieu de 74 F.

3 exemplaires : 160 F au lieu de 243 F.

5 exemplaires : 270 F au lieu de 345 F.

Tous ces tarifs s'entendent port compris. (
[À retourner à ANV, B.P 27, 13122 Ventabren

tt crosssss—sststsstssssssssssssststststsstsstststssssssssss…Qï

Nom _….….….…...…...…....  ………©...... Prénom. .….…….…...

Adresse. …………………>……neine eee rss

Godepostal... ……………….…. VIS + rrere ia rrentairs ere renone

Je commande … exemplaire(s) du n° 117 d’ANV pour le prix de …

Envoyez-moi gratuitement …… …… exemplaires du dépliant de présentation d’'ANV

Joindre le chèque à la commande, à l’ordre de ANV.

w
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
I
!
I
I
!
[
1
«



—

==
vence
Fenetre

er,

te,
222

re

————,;
zero

Fin janvier, chaque
abonné recevra un courrier, un

appel à souscription. Merci d'avance
à ceux qui pourront

participer de leurs deniers

pour qu’ANV trouve

rapidement 80 000 francs,
nécessaires pour payer
des dettes et aussi se

développer.

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à : AN.V

BP 27

13122 Ventabren

Nom:

Prenom:eeea

Adresse: ee en caen a

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro …………

Je commande dépliants de présentation de la revue

(gratuits).

Tarif ordinaire : 199 FE. (30,34 euros)
Soutien : 300 FE. (45,73 euros)

Petit budget : 149 FE. (22,72 euros)

Étranger : 260 FE. (39,63 euros)

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à

maintenir le tarif “petit budget” assez bas, pour que person-
ne ne soit empêché de nous lire pour raison financière. Un

immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 10 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 16 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 21 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 25 FF de port

Je verse donc la somme de ……………

à l’ordre de A.N.V. (CCP 2915-21 U LYON)

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

seEEE

Remarque :

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, à la différence de l'ironie ou de la
méchanceté. Il est depuis longtemps un instrument de résistance
à l'oppression et à la bêtise. Ce numéro, abondamment illustré,
rapporte de nombreux exemples, tout en décortiquant joyeuse-
ment le phénomène de l'humour. A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (52 F)
L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l’islam ont histori-

quement prôné l'usage de la violence, à la différence du boud-
dhisme. Un tel constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-
il autoriser l’évolution de certaines religions vers la non-violence ?

Lesquelles ? Avec des spécialistes des sciences des religions.

N° 95 : GUÉRIR DE LA VIOLENCE.
L’APPORT DES “PSY” (52 F)

Il importe de ne pas confondre violence et agressivité. La résolu-
tion non-violente des conflits est utilisée par des “psy” pour cer-

taines thérapies. Mieux se connaître pour mieux vivre est une

tâche jamais achevée. Avec |. Filliozat, C. Rojzman, R. Sublon…

N° 96 : LA PEINE DE MORT TUE! (52 F)
La majorité des Français souhaite le rétablissement de la peine
de mort. Pourquoi ? La peine capitale dans le monde, et particu-
lièrement aux USA. Le rôle du christianisme et de l’islam à

l’égard de la peine capitale. Avec des textes de V. Hugo, L.
Tolstoï, A. Camus, R. Badinter…

N° 103 : ATTENTION, PUBLICITÉ ! (58 F)
Boîte aux lettres envahies, intrusions téléphoniques, panneaux
d'affichage omniprésents, films interrompus…, la manipulation
publicitaire agresse subrepticement le sens et l’esprit, engen-
drant d'innombrables victimes. Histoire de la publicité. Publicité et
violence. Publicité et sexisme. Environnement dégradé.
Comment résister ? Avec F. Brune, Y. Gradis, J.-J. Ledos, M.-V.
Louis, J. Marcus-Steiff…



porte
ncistemme

tt

N° 108: LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE (62 F)

N° 104 : LA NON-VIOLENCE DÈS L'ÉCOLE (58 F)
Incivilités, rackets et violences empoisonnent de plus en plus la

vie scolaire. Que faire ? Ce numéro rend compte de nombreux

exemples de méditations et d'actions pédagogiques innovantes,
capables de restaurer une véritable relation éducative.

N° 105 : FEMMES, FÉMININ, FÉMINITUDE (62 F)
Les femmes incitent de nos jours les hommes à se redéfinir pour
construire une société plus juste. Femmes en politique. Les

femmes seraint-elles plus actives en non-violence que les

hommes ? Avec Élisabeth Badinter, Pierre Cauvin, Mariette

Sineau, Fiammetta Venner…

N° 106 : DERRIÈRE LES BARREAUX : LA VIOLENCE! (62 F)
La prison n'éduque pas, elle détruit. Humiliation, rackets, sévices

sexuels, et trafics en tous genres rodent en milieu carcéral.
Dépeupler les prisons, est-ce possible ? Quelles alternatives a

l’enfermement ? Avec Jean-Claude Bouvier, Martine Dumont-

Cosson, Anne-Marie Marchetti, Michelle Perrot…

Ce numéro a pour ambition de faire connaître la désobéissance
-

civile, pensée et vécue par David-Henry Thoreau, Léon Tolstoi,
- Gandhi. jusqu’au procès Papon. Son originalité non-violente,sa
force et ses limites. Avec J.-B. Eyraud,ChristianMellon, Jean-

Marie Muller, Bernard Quelquejeu, Mario Pedretti, Alain Refalo…

N° 109 : CULTIVER LA NON-VIOLENCE (62 F)
Les comportements humains dépendent beaucoup de l’environne-

ment culturel. Plus la violence perdra de son prestige, plus une cultu-

re de non-violence pourra se développer. La violenceà la télévision,
éléments du débat ; la compétition sportive mise en question ; la pro-
lifération des armes légères en vente libre… Avec Sophie Body-
Gendrot, Michel Caillat, Stéphane Hessel, François Vaillant…

N° 110 : VIOLENCES CONTRE LES PERSONNES ÂGÉES
62 F (9,45 e)

Les maltraitances contre les personnes âgées, à domicile comme

en maisons de retraîte, constituent un véritable problème de socié-

té. Vieillir peut-il avoir encore un sens aujourd’hui ? Vieillissement et

immigration. La place de l’animal de compagnie. La sexualité du

troisième âge. Fin de vie : l’apport des soins palliatifs ; débat sur

l'euthanasie volontaire.

N° 111 : LE BOUDDHISME, UNE AUTRE SOURCE

DE LA NON-VIOLENCE - 62 F (9,45 e)

Comment le bouddhisme considère-t-il la non-violence ? N’inté-

resse-t-elle que la spiritualité et le comportement individuel, ou

incite-t-elle également à un engagement social et politique ? Le

bouddhisme irait de plus en plus dans cette direction. Analyses et

perspectives. Regards sur le Tibet, la Birmanie et le Sri Lanka.

N 112:LES REPRÉSENTATIONS DE LA VIOLENCE

DANS LES MÉDIAS - 62 F (9,45 e)

Toutes les civilisations ont produit des images, parfois violentes. De

nos jours, la télévision, les jeux vidéos et le cinéma donnent de plus
en plus à voir des spectacles de violence. Influencent-ils vraiment

notre esprit et notre comportement ? Avec Jean Collet, Laurence

Hansen-Lôve, Arnaud Mercier, Marie-José Mondzain, Olivier

Mongin, Hans Schwab et Serge Tisseron.

N° 113 : QUAND L’ENFANT SOUFFRE VIOLENCE - 64 F (9,76 e)

De nombreux enfants sont maltraités à notre époque. Un enfant

violenté deviendra-t-il ensuite un adulte violent ? Quelles pré-
ventions éducatives, psychologiques et médicales mettre en

place ? Présentation de l’œuvre d'Alice Miller, suivi d’un débat

contradictoire. Avec C. De Truchis, |. Filliozat, P. Lassus,
F. Maqueda, O. Maurel, S. Missonnier, J.-M. Muller, C. Robineau

et S. Robert-Ouvray.

N° 114 : LE DÉFI DES VIOLENCES URBAINES - 64 F (9,76 e)

Plus de répression, plus d'activités sociales et même plus de sub-

ventions ne feront jamais disparaître les violences urbaines. C'est

avant tout en développant une coopération non-violente entre les

habitants et les institutions qu’elles doivent être appréhendées.
Exemples et analyses. Avec P. Blanquart, B. de Villeneuve,
S. Lecrubier, É. Macé, E. Mahot, C. Rojzman et B. Seux.

N° 115 : L’ANIMAL A-T-IL DROIT AU RESPECT? - 64 F 9,76 €)

Jamais dans l’histoire les animaux n’ont été autant martyrisés
qu’à notre époque : marées noires, industries pharmaceutiques,
chasse en tous genres. L'animal mérite-t-il le respect au point
de ne jamais le tuer ? Existe-t-il un lien entre la violence que les

hommes exercent entre eux et la maltraitance sur le monde ani-

mal ? Avec E. Drewermann, K. L. Matignon, T. Monod,
J.-M. Muller, B. Quelquejeu, P. Rabhi, A. Richard, F. Vanpoulle
et Y. Wehrling.

N° 116 : PRATIQUES DU POUVOIR - 64F(9,76 e)

Pouvoir et violence vont souvent de pair. || existe pourtant des

façons d'agir autrement en politique, dans l’entreprise, en famil-

le… Et si l’on reparlait de l’autogestion ? Avec Jean-Baptiste de

Foucauld, Étienne Godinot, Xavier Jardin, Hervé Ott, Michel

Silvestre et Patrick Viveret.

N° 117 : ANARCHISME, NON-VIOLENCE,
: QUELLE SYNERGIE ?-64F0769 .
an

sme prônela disparition de l'État et veut construire une
société autogérée.Ce numéro exceptionnel fait découvrir l'his-
: toire des idéesanarchistes, la mouvance anarchiste
- d'aujourd'hui et saconfrontationà la non-violence.Avec André
- Bernard, Xavier Bekaert, Brigitte Bossen, Jean-Marie Muller,
Alain Refalo, Hans Schwab, François Sébastianoff, Alain

… Thévenet, Jacques Toublet.…. 00 0

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 4ème trimestre 2000 / Maquette : Goliards'Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Étienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES
BP 27
123122 VENTABREN
Tél.+ Fax 04. 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(RNE)

COMITÉ D'ORIENTATION

Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Etienne GODINOT

François MARCHAND

Virginie MARTIN

Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Alain REFALO

Christian ROBINEAU

Hans SCHWAB

Jacques SÉMELIN
Marlène TUININGA

Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

PE sonpnahePS
Éditorial 1

Anarchisme, non-violence, quelle synergie ?

LA NON-VIOLENCE COLLECTIVE COMME CRITERE DES AUTRES VALEURS

François SEBASTIANOFF

POUR UNE APPROCHE DE LA NON-VIOLENCE DANS L’ANARCHISME
François VAILLANT

NON-VIOLENCE, ANARCHIE, ANARCHISME

Hans SCHWAB

NON-VIOLENCE ET STRATÉGIE RÉVOLUTIONNAIRE MODERNE

Jacques TOUBLET

REGARD SUR L’ANARCHO-SYNDICALISME
Brigitte BOSSEN

ANARCHISME ET NON-VIOLENCE

André BERNARD et Marcel VIAUD

LE LIVING THEATRE
Marcel VIAUD

LA VISÉE NON-VIOLENTE ET ANARCHISTE DE TOLSTOÏ
Alain REFALO

GANDHI ÉTAIT-IL ANARCHISTE ?
Jean-Marie Muller

À PROPOS DE SIMONE WEIL ET DE L'ACTION
DES ANARCHISTES EN ESPAGNE

Alain THEVENET

JEAN VAN LIERDE, UN RÉFRACTAIRE
Entretien avec Xavier BEKAERT

NOUS AVONS LU

HIVER 2000/2001


