
ER

alternatives
”nNon violentes

pourquoi la non violence ?

‘ revue bimestrielle 4f



 



cDITORIAL
Nous voici en pleine campagne électorale: demain

peut-être la France aura un régime socialiste. Et s'il en est

ainsi, tous les groupes de pression devront revoir leurs dis-
cours, les non violents comme les autres. Que dirons-nous ?

Dirons-nous que pour nous, un Etat socialiste (ou en

marche vers le socialisme) et un Etat capitaliste, c'est du

pareil au même ? Dirons-nous que pour nous, une armée
utilisée par le capital et une armée pensée seulement pour
défendre les choix d'une nation, c'est une même machine
de guerre ? Nous l'avons dit. Mais quand le régime de
Salvador Allende a été renversé dans le sang, pour la

plupart nous avons manifesté qu'à notre avis un semblable

régime méritait d'être soutenu, et nous avons regretté que
l'Unité Populaire n'ait pas eu suffisamment conscience du

danger que représentait naturellement . l'armée; qu'elle
n'ait pas penséàà L'organisation d'une résistance populaire
non violente.

Il n‘y a pas longtemps. en France en tout cas, que les
non violents parlent de façon politique et qu'ils jugent
nécessaire de rallier ou de déterminer un plan d’ensemble

qui permette d'en finir avec la société actuelle; pas long-
tempsque la majorité d'entre eux se prononcent ex-

plicitement en faveur d'une société socialiste, et qu'ils se
proposent de mettre la non violence au service de cette
société, pour son avènement, son développement et son
maintien. Mais de quel socialisme parlons-nous ? Du

socialisme étatiste ? Du socialisme autogestionnaire 2.

D‘un socialisme typiquement non violent (?)..:Etquelleat-

titude aurons-nous par rapport à la Gauche‘du Programme
Commun si les prochaines élections lui confient l'exercice-
du pouvoir ? Une attitude d’opposants comme celle que
dans les faits au moins, nous avons eu jusqu’ ici à l'égard.

‘du régime de la V° République, ou une ‘attitude de ;

“militants cherchant à faire évoluer les choses de “_…
‘intérieur ?

… D'aucuns diront.qu'il n‘y apas de problème que”nous
‘continuerons à nous battre pour ce.en quoi nous croyons,
“avec les mêmes arguments, les mêmes armes;que nous.
continuerons comme par le passé à désobéir civilement, de

:

“la même façon, et à dénoncer la répression qui pourra s'en-
suivre. Nous savons cependant le jeu favorable à la prisedû

|

pouvoir par l'armée qu'ont fait, objectivement. ceux qui
“raisonnaient ainsi au Chili. |

-_ D'avril 1965 à ces derniers mois, un groupe anarchiste
à faitparaître une petite revue d'un grand intérêt: ANAR- ea

CHISME ET NON VIOLENCE. Le but poursuivi par ses 1e

réalisateurs était de passer au crible de la critique anar-. ;

chiste les théories non violentes et de les mette en. --

pratique dans l’action ‘directe. Après une ‘trentaine de = É A

numéros, cette entreprise a. périclité. a

“Pour notre part, la période à laquelle notre revue a été

‘lancée. à l'automne dernier, après le putsch au Chili et en.

“plein combat des Lip, nous aengagédansla recherche d’un
‘socialismenon violent. C'est pourquoinous avons tentéun

_premier-numéro sur l’‘antimilitarisme, laissantentendre que ui.

‘celui-ci ne pouvait qu'‘aller de pair avec l'anti-capitalisme. 1
C'est pourquoi aussi nous avons demandé à un ami

ee

av@t 5



marxiste cet article si attaqué de notre numéro 2, où cer-

taines positions non violentes étaient passées justement
au crible de la critique marxiste. C’est pourquoi enfin, nous

avons consacré notre numéro 3 à « Syndicalisme et non

violence », et qu'avec ce numéro 4 nous revenons sur la

plupart de ces questions.
A vrai dire, nous pensions mettre en débat dans ce

numéro 4 notre orientation pro-révolutionnaire. Les textes

que nous avons reçus, cependant, ni ne contestent
radicalement ce que nous avons cru bon d'offrir jusqueHà à
nos lecteurs, ni ne se contredisent entre eux. On n'y
trouvera donc pas vraiment « les non violences en débat »,
mais beaucoup plus une même politisation de la non

violence ou des non violents.
Une nouvelle fois, le groupe non violent du cinquième

arrondissement de Paris nous donne, sous la signature de
Jacques Sémelin et Jean Tirelli, un morceau de choix. Leur
texte « Fondements d‘une non violence politique », partant
des différentes démarches non violentes, souligne succes-
sivement l'originalité de l'esprit non violent dans la lutte
des classes, l'originalité de l'analyse non violente par rap-
port à l'analyse marxiste et le renversement que cela im-

plique, les principes fondamentaux de la stratégie non

violente et le projet socialiste qui se dessine au terme.

Cette étude est évidemment à prendre comme une mise au

point après la critique marxiste de Vincent Laure dans
notre numéro 2. Elle répond le mieux aussi à la question de
ce numéro: « Pourquoi la non violence ? »

Inviter à une nouvelle pratique de la révolution s'avère
être également le souci du texte de Christian Mellon : la
non violence ne peut pas être seulement le non versement

du sang dans les conflits et l'exercice de techniques non

violentes : la non violence, c'est aussi un projet de

société; et un projet de société, cela demande qu'on se

donne les moyens de le réaliser.
Nombreux encore sont ceux en effet, qui parmi nous

croient qu'il peut y avoir une non violence apolitique, et qui
vivent leur non violence sur le mode apostolique, comme si
le triomphe de celle-ci ne devait pas être de ce monde !

Dans son texte caustique sur « non violence et lutte des

classes » déjà évoqué, Vincent Laure dénonçait bien ce

drame à quatre personnages que d'aucuns se jouent à eux-

mêmes : l’exploiteur, l’exploité, le non violent. et l'opinion
publique qui compte les points, et que le non violent
voudrait bien gagner à la cause de l'exploité. La réalité his-

torique nous apprend seulement que l'on est toujours l'allié

objectif de l‘exploiteur ou de l'exploité…
Dans cette recherche, nous avons rencontré Robert

Chapuis, nouveau secrétaire national du Parti Socialiste
Unifié, qui a bien voulu entamer la discussion avec nous.

Robert Chapuis ne doute pas, en effet, qu'une conception
politique de la non violence puisse concourir de facon ap-
préciable à la réalisation de la société socialiste autoges-

2

tionnaire. Nous pensions pouvoir vous donner com-

munication de cet entretien. Un accident technique rend
malheureusement cela impossible. Ce n'est cependant que
partie remise, et puisque le P.S.U., aujourd'hui, c'est le
socialisme autogestionnaire, nous nous permettons de
soumettre à votre réflexion les quatorze « thèses » du
Comité de Liaison pour l'Autogestion Socialiste (C.L.A.S.).
Vos réactions nous seront d'un précieux concours. Pour

l'heure, le C.L'A.S. est constitué essentiellement du P.S.U.,
de l'AM.R. (Alliance Marxiste Révolutionnaire) et d'Objec-
tif Socialiste (mouvement fondé par Robert Buron et André

Jeanson}. Les non violents révolutionnaires sont invités à

s'y associer.
Nous publions, aussi, le texte « Syndicalisme et non

violence » que la commission mixte « pacifistes non

violents » (cf A.N.V. n° 3) vient d'élaborer à la demande et

à l'intention des responsables de la C.F.D.T. L'initiative de
cette ouverture réciproque C.F.D.T.-pacifistes-non violents
est due à !'Union Pacifiste de France. JeanMarie Muller
est le principal rédacteur du document. Maître Jean-Jac-

ques de Félice, ie professeur Théodore Monod, Bernard
Clavel et Jacques de Bollardière sont de ceux qui y ont ap-
porté leur contribution.

Parce que nous estimons que la question exige d'être

beaucoup plus frofondément travaillée que nous n'avons pu
le faire jusquedà, nous ne voulions pas revenir dans ce

numéro sur les problèmes soulevés par la militarisation.
Nous faisons cependant une entorse à cette résolution, en

portant à votre connaissance la plateforme des objecteurs
du Roannais insoumis à l'O.N.F. Elle nous a paru intéres-
sante, et elle illustre un courant d'’objection qui se

développe actuellement, autour notamment du Comité de
Lutte ‘des- Objecteurs (C.L.O.), organisation d'origine
toulousaine.

Enfin, nos lecteurs trouveront les réactions du

philosophe Jean Lacroix, de l'historien communiste
Maurice Moissonnier et de notre camarade Jean Fabre, à la
suite de la lecturede nos premiers numéros.

ALTERNATIVES NON VIOLENTES n° 1 présentait déjà
une lettre de Jean Lacroix. « Ce critique, ce philosophe, ce

chrétien, cet ami de Mounier, ne pense jamais contre

quelqu'un, il pense toujours AVEC, et il lui arrive de penser
davantage au contact de ses adversaires qu'au contact de
ses proches », écrit de lui (dans ESPRIT de mars) Henri

Dumery. Nous ne pouvons que souscrire à cet éloge.
Quant à Maurice Moissonnier, auteur d'un ouvrage

remarqué sur la Commune à Lyon, si nous ne pouvons pas
être d'accord avec l'idée qu'il se fait de la non violence et

des non violents, nous pouvons au moins lui savoir gré
d’avoir bien voulu accepter le dialogue avec nous.

Christian DELORME



FONDEMENTS

NON VIOLENCE

Lorsque nous présentons la non Violence dans les débats

publics, nous parlons volontiers de « non violence active ».

Mais, que signifie cette expression ? Pour clarifier jusqu'à nos

propres discussions internes, il nous paraît essentiel de

souligner que la non violence a plusieurs points de départ:
spirituel, social, et politique.

La non violence spirituelle plonge ses racines dans les in-

tuitions profondes des textes sacrés (Bhagavad-Gitä,
Evangiles). Elle est fondatrice de l’esprit non violent. En

France, l’Arche en est le témoin.
La non violence sociale est celle qui, mélant indis-

tinctement le religieux et le moral, lutte contre certaines injus-
tices clairement perceptibles et dénoncçables. Elle naît chez
des hommes injustement exploités et bafoués, mais aussi in-

timement religieux. Elle ne s‘intéresse pas aux causes objec-
tives de l‘exploitation, elle tend à la supprimer ponctuel-
lement. || existe toujours une identification spirituelle entre le

leader de la lutte et ses frères qu'il représente. Le Martin
Luther King des années 55-60 à Montgomery, qui animait le

D'UNE

POLITIQUE

boycott des autobus, parlant en pasteur à une population
rurale d’une petite ville du sud des Etats-Unis, était de ceux-

là.
La non violence politique, tout en luttant sur les lieux

d’oppression, cherche parallèlement à analyser les causes ob-

jectives de ces exploitations en s'appuyant sur l‘analyse
marxiste des rapports de production. Elle est indissociable

d’une alternative politique constructive. En cela, elle est un

dépassement de la non violence sociale. Elle peut être l’œuvre

de théoriciens d’origine bourgeoise comme d'hommes du

peuple. L'action d‘un Lorenzo Barbera relève de cette ap-

proche.

Le but de cet article est de poser les bases d’une telle

non violence, tout en n‘oubliant pas que la non violence est

l’interaction de ces trois formes. Remarquons à ce stade qu'il
serait intéressant de suivre la progression historique d’une

pensée non violente spirituelle à une pensée non violente

sociale, vers une pensée non violente politique.



L'ESPRIT NON VIOLENT

Dans cette perspective, l‘esprit non violent semble avoir
facilité le développement des méthodes de luttes de la non
violence sociale et politique. En effet, l‘esprit non violent est
avant tout la force de dire la vérité tout en respectant l’homme
et sa vie. À ce titre, un de ses traits fondamentaux est la dis-
tinction qu’il permet chez tout homme, entre ce qui relève de
son essence (sa conscience, le bien, sa personne) et de son

incarnation (son corps, le mal, son personnage). On le note :
chez Ghandi . d’un point de vue spirituel : « Pour appliquer
cette force (la non violence), il est indispensable d‘’admettre
l’existence de l’âme, en tant que principe permanent distinct
du corps » (1) ;
—_ Chez King, d‘un point de vue moral : « Nous devons recon-
naître que l‘acte de notre prochain ennemi n’exprime jamais
adéquatement ce qu'il est lui-même. Dans notre pire ennemi,
nous pouvons découvrir de bons côtés » (2) :
— Chez Lanza del Vasto, d‘un point de vue social : pour lui la
personne représente ce que l’homme est, le personnage ce

qu'il paraît (3).
Ainsi, « aimez vos ennemis », ou plutôt « estimez vos en-

nemis » comme dit King, revient à respecter leur personne
mais à rejeter leur personnage. !| ne nous appartient pas ici
d'expliquer le pourquoi de cet acquis spirituel, mais seulement
de le prolonger sur le plan politique.

Nous dirons que tout individu a une fonction de classe
(patron, administrateur, militaire), mais aussi, une position
personnelle à l'intérieur de sa classe qui ne se confond pas
avec sa fonction : avant d’être patron, il est homme parmi les
patrons. De cette distinction, il suit deux conséquences:

© Au niveau des mentalités
Toute parole, toute action, qui tend à ébranler chez l’op-

presseur sa fonction de classe en valorisant sa dimension
humaine au sein de la collectivité est une tentative de
démoralisation (en Tchécoslovaquie, au soldat russe : « Ivan,
rentre chez toi »). Mais, inversement, toute parole, toute ac-
tion qui cherche à susciter chez l’opprimé, à partir de sa réalité
humaine, le rôle qu’il joue ou qu'il peut jouer au sein de sa

classe, est une tentative de conscientisation (au Brésil, le
favellado : « Je fabrique des chaussures et je découvre que j'ai
la même valeur que le savant qui publie des livres » (4). Le
premier s‘identifiait à sa fonction d’oppresseur (répression),
le second à son impuissance d’homme (« Je ne suis rien, ça
me dépasse »).

© Au niveau des structures
Le propre de la violence armée est de s’attaquer à

l’homme dans son intégrité (physique, morale, sociale). Le
propre de la non violence est à la fois de refuser
catégoriquement la destruction physique et préméditée de
l’être humain et de supprimer sa fonction d’oppresseur. Or,
cette fonction ne se définit qu’en référence à une institution,
rouage de l'appareil d’Etat. Aussi, la non violence se concoit
comme une force qui s‘attaque aux structures d‘oppression
plutôt qu‘aux hommes impliqués dans ces structures. Et la
meilleure méthode pour « tuer une institution », c’est de la
paralyser de la neutraliser, de la rendre inefficace, d’en créer
une nouvelle plus humaine. C’est pourquoi, on dit que les
méthodes non violentes sont, d‘une part, des moyens de pres-
sions et de contraintes (le boycott s'appliquant à la produc-
tion, la désobéissance civile à la juridiction), et d‘autre part,
une dynamique de l‘imagination et de la créativité (ins-
titutions populaires et parallèles).

D'un fondement spirituel de la non violence, nous som-

mes arrivés aux institutions parallèles. C’est bien notre objec-
tif que de montrer que l’esprit non violent amène à construire
une non violence politique qui comprend :

— une analyse politique;
— une nouvelle stratégie révolutionnaire;
— une alternative politique.

L'ANALYSE

La non violence politique constate la lutte des classes. Mais,
si en termes marxistes, celle-ci est décrite en partie par la for-
mule « la bourgeoisie exploite le prolétariat », en termes non
violents, ce même constat s‘exprime différemment: « une
majorité (les travailleurs) coopère avec une minorité (la
bourgeoisie) ».

Deux conséquences en découlent :

1) Si l’analyse marxiste éclaire particulièrement les rapports
de production (la bourgeoisie possède les moyens de produc-
tion, le prolétariat vend sa force de travail), l‘’analyse non

violente se centre sur les rapports de forces autres
qu‘économiques :
— d'une part, la force armée (hyperdéveloppée du côté de la
bourgeoisie),
— d'autre part, la force du nombre humain (hyperdévelop-
pée du côté des travailleurs). Ceci ne signifie pas que la
pensée marxiste ne l‘ait pas souligné, mais il revient à la
pensée non-violente d’avoir systématisé les conséquences de



ces deux niveaux d‘affrontement entre classes antagonistes :

c‘est en particulier la « spirale de. la violence » décrite par
Camara.

2) Par ailleurs, et plus spécifiquement, la formule marxiste
sous-entend la situation passive du prolétariat qui subit l’ex-
ploitation, tandis que l‘expression non violente montre sa res-

ponsabilité active de collaboration, plus ou moins consciente
et forcée. Dans la première, l'essence de sa lutte sera op-
positioniste, l’organisation révolutionnaire (le parti) ayant
pour objectif prioritaire la destruction de l’appareil d‘Etat en

posant après sa conquête les bases de la société de transition
(dictature du prolétariat). Dans la seconde, il s’agit d’abord
de ne plus « collaborer », de désobéir et de créer en même
temps des pouvoirs de substitution qui conduiront à la dis-
solution de l’appareil d'Etat. La première stratégie est : vain-

dé. “. À NS su parlions cre pour construire; la seconde est: vaincre en cons-

te, n truisant.
he 17 lutôt; PIUuto ; ; ; =Finalement, il se dégage que la manière de poser le

non problème de la lutte des classes, comme « un prolétariat
; .

/
subissant la domination de la bourgeoisie » ne pouvait engen-

/
v/Orence

*, drer que la stratégie politique: que nous connaissons
' (marxiste-léniniste, en particulier). Le renversement paradoxal

que permet l’analyse non violente aide à poser les jalons d’une
nouvelle stratégie politique.

-
8 . jf
SI Hé)

OÙ | | Inauxcoutsmme
—

4
Vi, 5

‘

-

LA STRATEGIE (5)

Quatre principes fondamenteux guident les méthodes de
cette stratégie (nous ne traiterons pas ici de son dévelop-
pement général (6).

|. Principe de la fin contenue dans les moyens
« La fin est dans les moyens comme l'arbre dans la

semence » ; cette intuition géniale de Gandhi est le fil direc-
teur de la stratégie révolutionnaire d‘une non-violence

,

politique. Elle exprime tout d’abord qu’on ne peut définir une
stratégie (moyens) qu‘en fonction, d'une part, de l'objectif

/ politique à long terme, et d'autre part du contexte social du

pays dans lequel elle s‘applique.
À ‘ ‘

D'un point de vue politique, cette phrase de Ghandi s‘ex-

plique :
— à un niveau théorique : les conséquences d‘une action

politique ne sont jamais totalement prévisibles. On ne peut
savoir véritablement quel! en sera l‘impact, les réactions qu’elle
provoquera… Aussi, même « si d’un mal peut sortir un bien »,
note Ghandi, il est toujours préférable de n‘utiliser des moyens



d'actions qu‘en accord avec l'objectif poursuivi, car alors,
nous sommes certains qu'ils ne se retourneront pas, un jour,
contre celui-ci.

— à un niveau pratique : si la société socialiste se définit
en excluant la violence armée (société sans classes), alors ce

tyye de moyens est à bannir si l’on veut avancer vers ce projet.
En effet, ceux qui le prônent et le pratiquent, risquent:
— de se couper, à coup sûr, de certaines classes (petite
bourgeoisie, classes moyennes) qui vomissent la destruction
des hommes et de leurs biens

;

— de permettre à l'Etat de justifier le déclenchement de cam-

pagnes de répressions contre eux-mêmes, car avant tout,
«l'Etat demeure un appareil spécial pour user sys-
tématiquement de la violence, et subordonner les hommes à la
violence » (Lénine).

2. Principe pédagogique

De Lénine... à J.-M. Muller, les masses sont reconnues

comme réformistes. Et, si d‘un point de vue stratégique, ces

masses doivent s'organiser, il n‘est pas possible d'éviter alors
la création d'une avant-garde plus consciente, au sein de

l’organisation et des travailleurs. Donc, sans nier ce fait, il faut
déterminer quel rôle jouera cette avant-garde minoritaire.
C’est le problème d’une pédagogie politique qui s’intéresse
aux relations entre l’organisation et les travailleurs. La
stratégie marxiste-léniniste évite cette question, et pourtant
elle est fondamentale, car de la conception de ces relations
dépend la conception de l’organisation. Et la fin étant con-

tenue dans les moyens, la structure de cette organisation
préfigure la structure de la société qu’elle veut construire.

En accord avec le matérialisme dialectique, Lénine concut
une avant-garde dirigeante, sorte d‘Etat-Major militaire du
prolétariat conscient. Et il en découla un parti élitique et

autoritaire. Qu‘avait donc de révolutionnaire cette organisation
qui reproduisait servilement le système dominant de la hiérar-
chie ?

En accord avec l‘esprit non violent, qui respecte les per-
sonnes, l’avant-garde ne peut que percevoir les initiatives, les
stimuler et les coordonner, les prolonger vers une conscience
politique, élaborer théoriquement leurs exigences profondes.

Dans cette optique, si le processus révolutionnaire
devient plus lent, il est plus efficace et plus sûr à long terme.
Mais la structure d‘une telle organisation est loin d'être
évidente; aussi, là encore, intervient une dynamique de
l'imagination. C’est une des conditions pour ne pas retomber
dans l’autoritarisme bureaucratique à la soviétique.

4 Principe du rapport de forces
Quelle que soit la forme de l’organisation des travailleurs

(parti rigide ou organe souple et décentralisé), celle-ci finit
inévitablement par s'opposer à la bourgeoisie dans une

3 Principe de non coopération
Nous ne reviendrons pas sur ce principe bien connu : « Ne

plus coopérer avec les autorités, les structures et les ins-
titutions qui créent et maintiennent les injustices » (Muller).

épreuve de force décisive. Or, aujourd’hui dans notre régime
occidental, celle-ci est gardée par une armée et une police
munies d'un potentiel répressif hyperdéveloppé. Il est absurde
de supposer, gagner contre un tel arsenal emmagasiné en vue

des guerillas urbaines. Comment vaincre ? I! faut en tout cas

éviter un affrontement unique qui déboucherait certainement
sur l‘écrasement des forces populaires. La seule alternative

stratégique est de se battre sur un terrain auquel l’armée n’est
pas préparée, et où il est possible d’avoir néanmoins un rap-
port de forces favorable. L‘unique force qui reste aux travail-
leurs, c’est leur nombre déterminé politiquement à ne plus
coopérer, à créer par eux-mêmes leurs propres institutions

populaires, et à ne pas répondre par la violence armée aux

provocations et répressions. Cette détermination politique est

invincible. Seule une folie fasciste peut se résoudre à une ex-

termination collective du peuple mobilisé. Et donc, s’il est

évident que la classe bourgeoise suscitera provocations et

répressions, faute de diviser l‘élan révolutionnaire, elle ne

pourra que capituler.
Ces principes stratégiques s‘appliquent avant tout à notre

société néocapitaliste, et en particulier à son appareil. d'Etat.
Aussi, avant de dégager les méthodes essentielles de cette

stratégie, il est nécessaire de comprendre ce qu‘est l’Etat et
de savoir par quels moyens il se maintient.

L'Etat est une institution de classe, liée à l‘existence des
classes sociales. || n'est pas simplement au service d’une
classe (aujourd’hui la bourgeoisie), instrument neutre qu’on
pourrait mettre au service d’une autre en s’en emparant ; il est
« la violence sociale concentrée et organisée » ou « une classe
concentrée en pouvoir politique » (Marx). Le pouvoir de l'Etat
ne se trouve pas dans le parlementarisme soumis aux crises

gouvernementales, mais dans la partie permanente-profession-
nelle de l'armée (Etat-Major, troupes d'élites), la police et la
gendarmerie, |’administration, les bureaux et les personnels
des Ministères (grands « commis de l'Etat »).
l‘Etat a une double fonction: ;

— Une fonction de contrainte sociale qui s exerce soit direc-
tement (organes chargés de prononcer les sanctions et d‘exer-
cer les coercitions, soit indirectement (diffusion des « valeurs



reconnues », des «attitudes conformes », sorte de

propagande diffuse) ;
— une fonction sociale et économique: |l‘Etat lève les

impôts, élabore le budget, prévoit les investissements. Il relève
l‘initiative privée défaillante, redistribpue une partie des

richesses, etc.

Sa fonction de contrainte sociale (pressions sur les men-

talités) : ;

1) entretient la passivité des travailleurs (« Tout va bien, il

reste des inégalités, des spécialistes s’en chargent pour
vous ») ;

;

2) favorise l’impuissance, la bonne conscience, c'est-à-dire
l'isolement des travailleurs (« on n’y peut rien » ; « j'ai donné

pour le Biafra » ; « je ne m'occupe pas de mon voisin »).
Sa fonction sociale et économique (pressions sur les

structures) ne peut se maintenir que:
3) par la participation active des travailleurs à l'ensemble de

l‘infrastructure économique, dépendante de capitaux privés qui
contrôlent les décisions gouvernementales et patronales;
4) par l'acceptation collective de la juridiction (lois in-

justes). Ce consensus global est protégé et gardé par l’ap-
pareil militaire. Finalement, par l‘application des principes
stratégiques précédents, la non violence politique dégage des
méthodes de lutte réalistes susceptibles de faire « sauter les
verrous » de ce système, mis en évidence par l'analyse
marxiste et l‘analyse non violente des fonctions de l'Etat.

1) Pour lutter contre la passivité, elle développe un processus
de démoralisation et de conscientisation (techniques d’action
non violente) ;

2) Pour lutter contre l‘isolement, elle tente de mettre en place
une organisation non violente;
3) Pour lutter contre la collaboration forcée avec l'infrastruc-

ture économique, elle invite à la non-coopération généralisée
et active (conseils autogérés, circuits parallèles, unités

autonomes) ;

4) Pour lutter contre le consensus juridique, elle incite à la

désobéissance civile collective.
Pour lutter contre la répression armée, elle installe une défense

populaire non violente (démoralisation, démantèlement,
groupes d‘autodéfense).

Cependant, si un processus révolutionnaire est atteint

grâce à ces méthodes, rien n'est encore résolu. Car,
aujourd’hui plus qu‘hier, un Etat bourgeois est sous la dépen-
dance du contexte capitaliste international (économie, mon-

naie, armée). Or, les propositions concrètes d‘une stratégie
révolutionnaire non violente, sont actuellement quasi inexis-

tantes, face aux mécanismes répressifs habituels du

capitalisme international (blocus économique; fuite des

capitaux et blocage des changes ; intervention armée). La non

violence politique devrait donc explorer les possibilités de sur-

vie d'un pays, en phase révolutionnaire, malgré ces trois
niveaux de répression.

LE PROJET

Quant à l'objectif, Ghandi évoquait le mot de socialisme
avec respect. Mais, quelle forme de socialisme ? Un socialisme
d'autogestion, un socialisme à visage humain, ou un

socialisme non violent. Ou tout cela veut-il dire la même
chose ?

Ce domaine reste le moins approfondi dans la pensée non

violente. Seules les luttes de Danilo Dolci et de Lorenzo Bar-
bera apportent quelques éléments de réflexions. En France,
Roland Marin pose certains jalons à partir du problème
breton; à la dernière assemblée du S.C.A.N. (7), plusieurs
groupes ont créé une « commission autogestion » afin de par-
ticiper aux recherches du C.L.A.S.

De toute façon, s’il est réaliste de se regrouper autour du

projet socialiste d‘autogestion, il ne semble pas possible de se

limiter à ce seul mot d’ordre. Notamment, les non violents ac-

cordent une grande importance à l‘’humour et à la fête, à
l‘imaginaire et à l‘utopie. Que ressortira-t-il de cette attitude
en ce qui concerne l‘objectif politique ?

|| ressort que les fondements d’une non violence politique
se retrouvent dans l‘esprit non violent ainsi que dans la

critique des expériences révolutionnaires communistes, qui
s'adresse plus à leurs méthodes de luttes qu‘à leur objectif
politique. En cela, elle est une nouvelle pratique de la
révolution. Actuellement, elle s‘attache à définir une nouvelle

stratégie révolutionnaire. Mais, comme elle insiste sur la
nécessité de l‘accord entre les moyens et la fin, elle apportera
certainement un éclairage spécifique quant au projet politique.

Si nous avons tenté de définir cette non violence politique
par rapport au marxisme, nous pensons aussi que la pensée
non violente entretient des rapports certains avec la pensée
anarchiste: toutes deux se rejoignent dans la critique de
l‘autoritarisme bureaucratique. Ces relations restent inex-

plorées, et c’est pour cette raison que le texte de base de
notre groupe se dénomme « Pour une nouvelle stratégie
révolutionnaire », car nous pensons qu'il relève à la fois de

l’analyse marxiste, de l’organisation anarchiste, de l'esprit non

violent et des techniques d‘action non violentes.

LES INSUFFISANCES ACTUELLES
Cet essai est embryonnaire. Une non violence. politique

demande beaucoup de théoriciens réalistes et d‘expériences
de luttes non violentes. Mais elle est déjà assez cohérente

pour montrer l‘insuffisance actuelle de l’organisation du
mouvement non violent.



L'organisation syndicale défend les intérêts des

travailleurs, l‘organisation politique veut conquérir l’appareil
d'Etat. Quelle est la fonction d’une organisation non violente ?
On peut considérer celle-ci à deux niveaux:

1) D'un point de vue interne
En critiquant la hiérarchie des anciennes organisations

révolutionnaires, leur bureaucratisation progressive, la concep-
tion élitique des partis, le mouvement non violent ne peut se

permettre de retomber dans les mêmes erreurs. L'organisation
non violente ne peut donc être que décentralisée, mobile,
populaire, et la recherche de sa structuration doit aller dans ce

sens. Pourtant, il ne semble pas qu‘actuellement les non

violents eux-mêmes évitent l‘influence de personnalités qui
tendent alors au |eaderat. Par ailleurs, la non violence reste en-

core une spécialité d‘intellectuels qui tentent de populariser
leurs idées.

2) D'un point de vue externe

Historiquement, l’organisation non violente s’est toujours
constituée en réaction à une oppression clairement
dénoncable :
—_ la domination politique et économique anglaise rassemble
hindous et musulmans autour de Ghandi;
—_ la ségrégation raciale aboutit au S.C.L.C. de M.L. King;
— L'exploitation des chicanos en Californie conduit à
l'U.F.W.C. de Chavez.

En ce cas, définir l’organisation non violente revient à
définir l’action, c’est-à-dire l‘oppression contre laquelle elle
lutte. À la limite, l‘analyse politique est secondaire parce que
les militants se retrouvent unis pour se battre contre l‘injustice
qu’ils subissent, et leur éventail politique diversifié n‘entame
pas l'efficacité du mouvement.

En France, hormis la lutte du Larzac qui se rapproche de
cette analyse, la réalité institutionnelle des non violents s‘ex-
prime d’abord, dans les villes, par l'existence des groupes non

violents, plus ou moins sporadique, aux actions diverses. || est

question actuellement de rassembler certains de ces groupes
dans une organisation unique, afin d'augmenter l’efficacité des
luttes et la crédibilité du mouvement. Aussi, une telle
organisation, qui ne se définit plus par rapport à une action
ponctuelle comme précédemment, ne peut acquérir une réelle
signification qu'en se situant elle-même dans le contexte

global de l‘exploitation. Elle n’est donc concevable qu‘en
référence préalable à une analyse politique claire qui justifie sa
création. Cette analyse lui permettra de définir sa fonction
propre au sein de la lutte des classes ainsi que ses rapports
vis-à-vis des syndicats et partis déjà constitués.

Que peut donc être la réalité d’une telle organisation non
violente ? || est irréaliste de vouloir créer un syndicat ou un

parti non violent, les travailleurs n‘ayant pas attendu les non
violents pour se défendre. Actuellement, nous n‘avons qu‘à
dialoguer avec les organisations des travailleurs et proposer
éventuellement nos méthodes de luttes.

Mais il apparaît aujourd’hui, quantité de manières de
prendre les pouvoirs en dehors des lieux de travail, à côté des
institutions officielles, et cela à tous les niveaux: consom-

mation (réseaux de services, circuits courts, circuits paral-
lèles), équipement (achat collectif de terrains, construction
collective de biens sociaux), logement (refus des ex-

propriations, grève des loyers, communautés), transports
(voitures collectives), éducation (écoles parallèles, animation
de quartier), information (librairies parallèles, journaux
régionaux), monnaie (banques régionales).

Sans négliger les luttes contre la militarisation: ne serait-
ce pas la spécificité d‘une organisation non violente que de
susciter et développer de telles initiatives en les coordon-
nant ?

;

De multiples arguments renforcent ce projet:
—_ la volonté de beaucoup de groupes de ne plus s’enfermer
dans les problèmes militaires toutefois importants:
—_ le fait que plusieurs groupes agissent déjà dans cette
direction ;
—_ l‘accord profond entre la non violence politique (qui
préconise la non-coopération active) et la prise des pouvoirs
par la création d’institutions populaires et parallèles:
— le nécessaire respect régionaliste qui serait un atout essen-
tiel pour que cette organisation reste décentralisée.

Les non violents s'efforcent en ce moment d’acquérir une

conscience politique. Nous espérons que cet article, malgré
ses imprécisions et ses hésitations, y contribuera. Nous
souhaitons également qu’en retour les militants débattront de
ces thèses et nous en rendront écho.

Jacques SEMELIN et Jean TIRELLI
du groupe non violent de Paris-V°"

(1) Ghandi, Tous /es Hommes sont Frères, 1969, Gallimard, p. 159.
(2) M.-L. King, La Force d'aimer, 1970, Casterman, p. 65.
(3) Lanza del Vasto, Les Approches de la Vie intérieure, 1962, Denoël, p. 49-55.
(4) P. Freire, « L‘Education : pratique de la Liberté », Cerf. 1971.
(5) « La Stratégie de l’action non violente », de JM. Muller, décrit l’évolution
progressive d'une action ou d‘une campagne d‘actions se rapportant à une injus-tice ponctuelle. I! est question ici d’une stratégie globale s‘appliquant au con-
texte politique actuel.
(6) Pour cela, consulter le texte de notre groupe « Pour une Nouvelle Stratégierévolutionnaire », A.NN. 2.
(7) Secrétariat de Coordination de l‘Action Non violente, B. Dautant, 21, rue
Marengo, 42300 Roanne.

ttc

tt



ct
ha

NON VIOLENCE ET SOCIALISME

Quelque part, en France, en 1974 : une dizaine de

jeunes gens sont enchaînés sur une place publique ; leurs

banderolles, leurs tracts réclament la « liberté d’ex-
pression ». Les passants regardent, amusés ou in-
différents, et pensent : « encore les non violents ! ». En
fait, c'est « Faire Front » qui proteste contre l'in-
terdiction de son meeting.

En Inde, pendant une campagne de Satyagraha :

Ghandi s’avance sur un chemin ; il se heurte à un « sit-

in» qui lui barre la route: ses adversaires politiques
utilisent un de « ses » moyens pour le gêner dans son

action.
Au Larzac, en 1977 (imaginons !) : Le projet d’ex-

tension du camp va être annulé ; les paysans ont gagné
leur longue lutte non violente. Une dizaine d'officiers en-

tament alors une grève de la faim illimitée pour obtenir
que l‘’extension du camp se fasse comme prévu.

Trois petits exemples qui donnent à réfléchir.

NON VIOLENCE ET CHOIX
POLITIQUES

Les non violents n‘aiment pas qu‘on les oblige à naïveté d’une telle séparation : il n'y a pas de moyens
préciser leurs choix politiques. Contestant à la fois le
« système » et les contestataires officiels du « sys-
tème », ils préfèrent souvent situer leur action

d’aujourd‘hui dans ce double refus, et leurs espérances
pour demain dans une société égalitaire, fraternelle, sans

véritable conflit. Or, c'est aujourd’hui qu'il faut agir,
qu'il faut prendre parti. Va-t-on dire alors, que le choix
et l’analyse politiques relèvent de chacun en particulier,
mais que la non violence comme telle doit se contenter

de faire connaître, de vulgariser les moyens non

violents? Les 3 exemples ci-dessus montrent vite la

non violents qui ne soient au service d'une cause ; il

n’y a pas de stratégie non violente indépendante de
ses objectifs politiques. D'autre part ce serait trahir

profondément l’intuition non violente que de la réduire
soit à un choix personnel de vie, soit inversement à un

simple « arsenal » de moyens que l’on estimerait plus
adaptés aux conflits de notre temps. Formes de lutte,
choix de vie personnelle, projets sur la société : tout cela
doit aller ensemble, car chacun de ces trois éléments
conditionne les deux autres. Si le mot « politique » a pris
un sens péjoratif pour beaucoup de gens (et parfois pour



certains non violents) c’est sans doute parce que cette
unité n’est par perçue: on voit des « programmes »

(plus ou moins « réalistes » ou « utopiques »), des
« stratégies » (plus ou moins « révolutionnaires » ou

« réformistes ») et des « militants » dont le genre de vie
et les options (vis-à-vis de l’argent, de la « carrière »,
de la famille, etc.) sont plus ou moins « confor-
mistes »… La non violence, dans la mesure précisément
où elle affirme que l’unité de ces trois aspects n’est pas
secondaire mais très importante, peut rendre à la « poli-
tique » son sens complet. Mais avant d’y parvenir, elle
doit reconnaître deux grandes lacunes dans sa réflexion :

1. RESISTANCE OU REVOLUTION ?
La « tradition » non violente a surtout développé

deux aspects: la non violence comme option per-
sonnelle (spirituelle, morale, religieuse, etc.) et la non

violence comme stratégie de luttes. Mais elle s’est peu
attachée à réfléchir sur les finalités de ses luttes : c’est
d’ailleurs le revers d’une attitude très positive, car cela
montre que les finalités n’ont pas été « inventées » par
quelques intellectuels en chambre, mais qu’elles se sont
imposées concrètement: libération de l‘Inde, éman-
cipation des Noirs, défense et organisation des
« chicanos » en Californie, résistance des paysans du
Larzac, etc. Aucun de ces objectifs n‘a été choisi ab-
straitement. ‘

Mais alors nous sommes acculés à la question
cruciale: La non violence sera-t-elle toujours une

stratégie de résistance à une injustice sociale, à une op-
pression étrangère, à une invasion militaire? Ou bien
peut-elle, tout en résistant aux injustices particulières,
viser une transformation du système qui engendre ces

injustices ? L'exemple de Ghandi est significatif:
réussite totale en ce qui concerne l‘objectif visé, la
libération de l‘oppression coloniale. Mais, même s’il
avait vécu, Ghandi aurait-il pu organiser la société in-
dienne sur la base de ses intuitions non violentes ?

Nous sommes sur un terrain neuf, sans l‘’appui des
expériences non violentes du passé, dès que nous en-

visageons un projet de transformation radicale du

10

« système » et non plus la résistance aux injustices qu'il
produit. C’est pourquoi beaucoup de non violents
hésitent à franchir ce pas. On les voit se battre quand
l’actualité est « chaude » : contre la guerre d’Algérie,
les tortures, les camps d‘internement ; contre le service
militaire obligatoire, la militarisation, l‘extension du
camp de Larzac; contre la pollution, la consommation
gaspilleuse; contre l’injustice faite aux pays du Tiers-
Monde. Même leurs revendications positives ont souvent
un caractère « négatif», à l’image du mot « non

violence » : objection, insoumission, désobéissance
civile, défense non violente, boycott, etc. Tout cela est
nécessaire : savoir et pouvoir dire NON est la condition
de la liberté. Encore faut-il que le NON sache se porter
aussi sur la cause et pas seulement sur l’effet. Or, pour
cela il faut «faire de la politique »… Est-ce
souhaitable ? Est-ce possible sans trahir la non

violence ? Après tout, ce n’est pas sûr, et peut-être bien
que la non violence doit rester une attitude de protes-
tation, de résistance. C’est en tout cas un débat qu'il
faut avoir entre nous. Mais ce n’est pas par un débat
qu'on répondra à la question; c’est en vérifiant si, de
fait, les non violents parviennent ou non à s‘intégrer
(avec leurs intuitions propres, leurs projets et leurs
stratégies) à un effort politique de longue haleine visant
à transformer radicalement le système (ce qu’on appelle
d'ordinaire une « révolution », mais le mot est tellement
gaivaudé…). En attendant de pouvoir répondre à cette
question, faisons l’hypothèse que la non violence doit et
peut viser une «révolution », Nous sommes alors
amenés à mettre le doigt sur la deuxième lacune grave
de la réflexion non violente:

2. ACCEPTER L'ANALYSE MARXISTE ?

Pour protester contre une injustice faite à d’autres
ou à soi-même, pour résister à un pouvoir oppresseur, il
faut une analyse de situation assez précise et rigoureuse,
de l‘imagination dans le choix des moyens, de l’humour,
de la patience, de la ténacité, etc. De ce côté, la non



violence a fait ses preuves. Mais quand le projet est à la
fois plus vaste et plus vague, tout cela ne suffit pas.
L'analyse de situation devient analyse des phénomènes
sociaux, économiques, politiques, culturels et de leurs
interactions; l‘analyse des rapports de force exige le
recours à une certaine science politique, etc. Tout cela
ne s‘invente pas, ne s‘improvise pas ; et surtout, il faut
voir que ces « outils d'analyse » ne sont pas neutres,
« scientifiques », apolitiques… || y a un choix à faire, un

parti à prendre dans notre manière même d'analyser la
société et la source des « injustices ». Reconnaître ou
non la lutte des classes, viser ou non la suppression
du capitalisme c’est déjà un choix... Or, beaucoup de
non violents hésitent à faire ce choix. Cela se comprend
d'ailleurs fort bien, quand on voit ce que le marxisme a
donné dans les pays où il « règne », et quand on entend
le discours idéologique et abstrait qu’il entretient dans
l’intelligentsia des pays où il ne règne pas. Mais ne

faudrait-il pas surmonter cette hésitation, non pas au
nom de principes abstraits (du genre : la révolution sera
marxiste ou ne sera pas ! ) mais en constatant un fait : le
seul projet qui, à l‘’heure actuelle, dans nos pays, vise une
transformation de la société globalement et dans un

sens compatible avec les perspectives non violentes,
c’est le projet socialiste auto-gestionnaire: plus exac-

tement, un socialisme auto-gestionnaire qui serait
capable d'intégrer au cœur même de sa lutte et de son

projet (et pas seulement pour du racolage démago-
gique) les différentes formes de révolution « cultu-
relle » non prévues par la « science » marxiste.

Ce sont d'ailleurs bien souvent les mêmes per-
sonnes, les mêmes groupes qui éprouvent des sym-
pathies pour l’un et l’autre de ces « courants » (non
violence et socialisme auto-gestionnaire). |! ne faut donc
pas penser en termes de « partis » qui collaborent, mais
en termes de recherche commune. Il faudrait que les
« non violents » acceptent, malgré des réticences jus-
tifiées, la rigueur de l‘analyse et du projet marxistes, et

que les socialistes auto-gestionnaires reconnaissent que
la logique même de leur projet les amène à retrouver

quelques intuitions fondamentales de la non violence:
celles-ci par exemple:

a) || n‘y aura pas de révolution uniquement politique,
au sens où il suffirait de « prendre le pouvoir ». Pas de
révolution uniquement économique au sens où il suf-
firait d’abolir la propriété privée des moyens de produc-
tion. || faut aller plus loin et remettre en cause à la fois
les finalités économiques et l'existence d’un pouvoir
centralisateur (même démocratiquement désigné et

contrôlé).

b) Les changements profonds dans les comportements
(individuels, communautaires ou sociaux), dans les atti-
tudes quotidiennes (envers la sexualité, l’argent, la con-

sommation, le travail) dans les relations aux grandes
institutions régulatrices (école, justice, armée, santé,
religions) Me sont pas seulement les signes avant-
coureurs de la révolution que nous souhaitons: ils la
commencent déjà d’une certaine manière (même sous

des formes apolitiques ou anti-politiques). Et le
développement de ces diverses formes de « révolution
culturelle » est une condition indispensable à
l'établissement d’un socialisme auto-gestionnaire.

c) Le problème des moyens par lesquels s‘instaurera ce

socialisme n’est pas secondaire : ni des voies purement
électorales et légalistes, ni la lutte violente ne per-
mettront d'instaurer chez nous durablement le
socialisme que nous voulons.

Voilà déjà trois points (il y en a sûrement d’autres)
sur lesquels non violents et révolutionnaires socialistes
pourraient mener une recherche commune. Le premier
devrait permettre de préciser nos projets et nos

stratégies grâce aux critiques des anarchistes libertaires
(concernant la notion de « pouvoir » et son exercice) et
face à la prise de conscience écologique. Le deuxième,
dont on peut saisir intuitivement l’importance, mais sur

lequel on dit souvent n'importe quoi sans esprit critique,
doit faire l’objet d‘une réflexion sérieuse. Sur le
troisième enfin, qui soulève le problème de « la fin et les
moyens », je voudrais simplement commencer le débat
avec ceux qui pensent que c‘est un « faux problème »,
comme ils disent.

11



SOCIALISME ET VIOLENCE

Si les non violents doivent participer, intellec-
tuellement et activement, à la recherche et à la

préparation d’une révolution socialiste, ce n'est pas pour
entonner le dernier slogan à la mode, ni pour se donner à

peu de frais un « projet politique » qu’ils n’ont pas !
C’est parce qu’ils ont un rôle bien précis à y jouer, et que
s’ils ne le jouent pas, les conséquences en seront graves
pour la révolution socialiste elle-même. Ce rôle c'est
de rappeler sans cesse, contre tous les dogmatismes et

tous les réalismes à court terme, que le problème des
« moyens » n’est pas un faux problème, et que la
manière dont se prépare et se fait une révolution est

étroitement liée au type de système social et

politique qui en résultera. Ce n’est donc ni par
« idéalisme », ni par moralisme, ni par crainte psycholo-
gique de la violence que nous proposons une révolution
non violente, c’est tout simplement pour ne pas obtenir
le contraire de ce que nous prétendons instaurer.

1. LE POUVOIR DU FUSIL

Un pouvoir pris « par » le fusil, à toutes chances de
rester le pouvoir « du » fusil. Le militarisme ne s‘élimine
pas facilement lorsque c’est une armée (même baptisée
« populaire ») qui a permis le changement de régime
socio-politique. || est toujours dangereux de remettre à
une élite (de militants ou de militaires) le soin de faire
la révolution. À moins, bien sûr, qu’on ne veuille un

socialisme centralisateur et bureaucratique ! Mais si l’on
vise un socialisme auto-gestionnaire… La gauche et

l’extrême-gauche ont souvent, face au phénomène de la
militarisation, des réactions très naïves: croire qu‘une
armée est bonne ou mauvaise selon l'usage qu'on en

fait, c'est négliger gravement l’analyse du phénomène

alerte
atomique

Organe du Mouvement pour le
Désarmement, la Paix et la
Liberté (M.D.P.L.-M.C.A.A.)

Neuf numéros par an, et chaque fois:
— le point sur le mouvement contre l‘ar-
mement atomique, en France et dans le
monde ;
— ‘actualité de la résistance à la militari-
sation et de la répression qui s’ensuit;
— une réflexion socialiste sur les événements
politiques et sociaux, intérieurs et internatio-
naux.

L‘abonnement : 15 F.
Rédaction-Administration: 3, rue Michel-
Vernière, 34 000 Montpellier.



militaire comme tel. Quelle que soit sa couleur, quelle
que soit la cause qu’elle « défend », une armée est

nécessairement centralisée, hiérarchisée, appuyée sur la

discipline, l‘obéissance inconditionnelle, le mépris du

non-conformiste, etc. Comment ne pas s'étonner alors

de voir des groupes, qui prétendent lutter contre l’armée

« bourgeoise » (ou «du capital» ou «de guerre
civile »), s’organiser souvent sur le même modèle ?

Certes, il ne s’agit pas de faire, à notre tour, une

analyse simpliste en déclarant que toutes les armées se

valent. || s’agit simplement, réfléchissant sur notre

situation et sur nos projets, de souligner que toute lutte

pour un socialisme auto-gestionnaire exige un antimili-

tarisme complet : contre le militarisme du « système »,

mais aussi contre notre militarisme… Renoncer à prendre
le pouvoir par le fusil, ce n'est pas seulement un

impératif de bon sens et de lucidité (car que signifient
les fusils « populaires », lorsqu'en face il y a les tanks,
les fusées ?) c’est une condition de réussite du projet.
Cela suppose, bien entendu que l'on prépare des luttes

par d’autres moyens, car il est bien évident qu’il y aura

une épreuve de force.

Mais ces moyens ne doivent pas apparaître comme

des moyens « au rabais », auxquels on se résigne parce
que la violence armée n'est ni possible ni souhaitable.
Ces moyens, dont la non violence n’a expérimente

qu‘une infime partie et dont elle n'a pas le monopole (le

principal d'entre eux, la grève générale, étant bien connu
de la classe ouvrière) sont au contraire ceux ui

préparent le mieux la société désirée: une lutte

autogérée est plus importante qu‘une lutte pour | auto-
gestion ! Trouver des stratégies de prises de pouvoir qui

permettent au plus grand nombre d’y participer, chacun

à sa mesure, chacun prenant la part de « pouvoirs » qu'il
peut et veut prendre; commencer, dans la lutte elle-

même, à expérimenter les formes de prise de décision

qu’on veut instaurer; développer les attitudes indivi-

duelles et collectives sans lesquelles aucun socialisme

auto-gestionnaire ne sera viable (créativité, initiative,
solidarité, imagination, etc.) : tout cela peut se faire

dans les stratégies non violentes, mais sûrement pas

dans des stratégies armées.

2. UN DOGMATISME MARXISTE ?

La méfiance ou l‘indifférence des socialistes à

l’égard de la non violence s‘explique assez bien, histori-

quement, par un certain apolitisme des non violents:
réagissant avec des sentiments plus qu'avec des

analyses, les non violents ont vite fait de « mettre dans

le même sac » U.D.R. et Programme commun, Front

Rouge et Faire Front, armée impérialiste et armée de

libération. De plus, en dépit de tous.les exemples
historiques, on persiste curieusement à confondre non

violence et légalisme; à propos de l'expérience
chilienne, par exemple, on a encore entendu pas mal de .

bêtises: elle serait la preuve de l'échec de la non

violence, alors qu’il n’y a jamais eu, au Chili, le moindre

commencement de stratégie non violente !

Mais, par-delà ces malentendus, n’y aurait-il pas
chez certains, dans leur refus instinctif de la non

violence, un attachement aux textes des « Grands
Ancêtres » ? Marx et Lénine ont dit que la Révolution
doit être violente, et ils ont toujours raison ! Donc la non
violence ne mérite pas une minute d'attention. La révo-
lution exige-t-elle cet attachement un peu magique aux

textes « sacrés » ?

Marx et Engels vivaient, luttaient, écrivaient dans un

temps ou l’alternative était « violence ou légalisme ».

Mais, comme le souligne Lénine dans L'Etat et la Révo-

lution, Marx était très attentif à ne pas fixer d‘avance les

formes de luttes, à les observer pour en tirer les leçons
(par exemple lors de la Commune de Paris). Ce serait lui

faire injure que de penser qu’il n’aurait pas su observer,
s’il avait vécu, les luttes de Ghandi et en tirer les appli-
cations à la lutte des classes. Une chose, en tous cas, est

sûre : en 1974, après Ghandi, King, Chavez et d'autres, la

simple honnêteté intellectuelle oblige à reconnaître que
le problème des moyens de la révolution socialiste ne se

pose plus de la même manière qu‘au temps de Marx et

Lénine. La possibilité d’une stratégie révolutionnaire non

violente doit au moins être considérée sérieusement, et

si on la rejette, qu’on justifie au moins ce refus avec des

arguments plus sérieux que le recours aux oracles in-

faillibles.



3. TENIR COMPTE DE LA VIOLENCE GLOBALE

Si l’on a assisté, depuis Marx et Lénine, à un

surgissement d’une non violence qu’ils ne pouvaient pas
prévoir, on a assisté aussi à un développement quanti-
tatif et qualitatif de la violence armée qu'ils ne
pouvaient pas non plus prévoir. Mais nous sommes, nous,
bien obligés de faire entrer dans nos analyses et nos
projets la réalité brute (et nouvelle !) de la violence
suicidaire : le monde porte de quoi s‘anéantir plusieurs
fois. À quoi servirait une révolution socialiste, même
« réussie », même « autogérée », même «à visage
humain », dans un monde qui n’aurait que 5 ou 50 ans à
vivre ?

Bien sûr il faut se méfier des discours « apocalyp-
tiques » qui ont souvent pour effet (voulu ou non) de
provoquer « l'union sacrée » autour de la « planète en

danger » (comme il yeut« la patrie en danger » !) et de
faire percevoir comme « dépassées » les luttes sociales
et politiques. Les climats de panique profitent plutôt aux

fascismes, et tout discours appelant au statu quo (arrêt
de la course aux armements, arrêt de la « croissance »,

économique, démographique, etc.) doit être d‘abora
suspecté quand il provient des privilégiés en place.
Raison de plus pour ne pas leur abandonner ce genre dé
préoccupations, sous prétexte qu'il faut d’abord
« changer le système » !

Y a-t-il une force de frappe socialiste ? Peut-on
autogérer l‘armée ? La course aux armements n’est-elle
due qu‘au capitalisme ? Si nous répondons non à ces
questions, il faut en tirer les conséquences. Il devient en
tous cas difficile d‘envisager lucidement une épreuve de
force qui augmenterait (même pour les faire diminuer
après) les risques de conflit armé généralisé. Là encore,
la non violence, sans avoir de remède-miracle, propose
des moyens de lutte qui, ne risquant pas de mettre en
route la fameuse « escalade », acquièrent une nouvelle
crédibilité en un temps où le recours à la violence armée
est de plus en plus percu (et non sans raison) comme
suicidaire.

Dans ces conditions, la rencontre du socialisme et
de la non violence n’est pas seulement un enri-chissement mutuel et l’occasion d’intéressants débats
idéologiques ! Elle devient une condition de la réussite
de leurs projets.

Christian MELLON

Ambroise MONOD

Un numéro spécial des
CAHIERS DE LA RECONCILIATION
SE
A commander au M.IR.
4, allée de Pologne, 91300 Massy.

LA VIOLENCE
Réalité et dépassement

14



SYNDICALISME ET NON VIOLENCE

SYNDICALISME ET NON VIOLENCE
{document proposé à la réflexion des militants
CFDT.)

La non violence est une idée neuve en Europe. Elle n’a
guère de place dans le passé dont nous sommes les héritiers.
Et cela explique notre première réaction face à la non

violence: nous sommes méfiants et sceptiques, nous n’y
croyons pas. Au demeurant, nous avons de bonnes raisons
pour ne pas y croire et nous sommes en droit de demander des
comptes à la non violence afin que celle-ci nous montre ce

qu’elle veut et ce qu’elle peut faire, et cela non seulement en

théorie, mais aussi et surtout en prâtique.
Dans un premier temps, la non violence nous apparaît

dans une perspective négative: nous la définissons alors
comme la condamnation et le refus de la violence. Mais cela
ne peut pas nous satisfaire. Certes, nous n‘aimons pas la
violence, mais celle-ci nous apparaît comme une nécessité
pour agir, pour combattre l’injustice dans un monde rempli de
violences.

|| nous semble alors que renoncer à la violence, ce serait
renoncer à l'action, à la lutte et finalement nous résigner au

désordre établi.
C’est pourquoi l’idée de non violence a été, jusqu'à

présent, étrangère au monde ouvrier et que celui-ci ne lui a pas
encore prêté son attention. En fait, la non violence n’est le plus
souvent perçue qu'à travers des équivoques, des malentendus
et des confusions qui ne présentent d‘’elle que des caricatures.
Le but de ces pages est d'apporter un peu de clarté dans le
débat, dans la perspective d'établir un dialogue.

LA VIOLENCE DU DESORDRE ETABLI

D'abord, il convient de définir ce que nous entendons par
violence. Nous pouvons donner une définition générale qui
conviendrait à toutes les violences: la violence est ce qui
porte atteinte à la dignité et à la liberté de l‘homme; la
violence est ce qui vient détruire la personnalité de l’autre.
Mais cela est trop général et trop abstrait. || nous faut être plus
précis et plus concret. En fait, nous ne rencontrons pas LA
violence, mais des violences qui se présentent à nous, avec

des visages différents.

La première violence qu'il nous faut identifier, c'est la
violence des situations d‘injustice. C’est l‘injustice du désor-
dre établi qui est la violence, mère de toutes les autres violen-
ces. C‘est la violence des Structures, la violence des riches et

des puissants, la violence des oppresseurs. Elle n'est pas
seulement de nature militaire, mais de nature économique,
culturelle et politique. C’est cette violence-là qu’il nous faut
d’abord dénoncer et combattre car c’est elle qui appelle et ex-

plique toutes les autres violences. || est remarquable que, sur

ce point, la tradition du syndicalisme et celle de la non

violence se trouvent parfaitement d‘accord. Ainsi, toutes les
grandes figures de la non violence se sont d’abord élevées
contre la violence du désordre établi. Pour Gandhi, la violence
c‘était d’abord l‘injustice faite aux Indiens du fait du colonia-
lisme anglais. Pour Martin Luther King, c'était d’abord l‘op-
pression subie par les Noirs, du fait du racisme blanc. Pour
Danilo Dolci, c‘est d’abord la misère imposée aux pauvres de
Sicile, par le système économique italien. Pour Helder Camara,
c’est d’abord l‘oppression qui pèse sur les paysans du Brésil,
du fait de la dictature militaire. Pour César Chavez c’est
d'abord l‘injustice subie par les travailleurs agricoles des
Etats-Unis, du fait du capitalisme américain.



Dès lors que nous reconnaissons que la violence se trouve
d'abord dans les situations d‘injustice subies par les opprimés,
la non violence doit être définie comme un combat qui vise
à rendre justice aux opprimés. Aussi, contrairement à ce que
le mot pourrait laisser entendre, la non violence ne présuppose
pas un monde sans conflits, sans tensions et sans af-
frontements. Certes, la non violence vise comme fin, dans une

société pacifiée, un socialisme véritable, mais elle préconise,
comme moyens, des méthodes d'action qui sont des ins-
truments de lutte.

|| est très important de distinguer ce qu’est le conflit, ce

qu‘est la lutte, ce qu‘est la force et, finalement, ce qu‘est la
violence. Nous avons la mauvaise habitude d‘employer un mot

pour l’autre et cela a pour conséquence d‘’embrouiller nos dis-
cours, de telle sorte qu'il ne nous est plus possible de nous

comprendre. Lorsqu‘on dit que « la violence est nécessaire »,
on veut dire, le plus souvent, que, dans une situation de con-

flit, la lutte est nécessaire. Mais il n’est pas sûr que le recours

à la violence proprement dite soit nécessaire pour mener à
bien cette lutte et obtenir gain de cause. C’est parce que la
non violence est comprise par beaucoup comme la négation du
conflit et le refus du combat, qu’elle apparaît démobilisatrice.
En fait, la non violence ne prêche pas la paix sociale, ni la
collaboration des classes. Elle ne reprend pas à son compte,
mais au contraire elle conteste et récuse les discours des
milieux bien-pensants, sur la nécessité du respect de l’ordre
établi et la possibilité de résoudre les difficultés qui sur-

viennent entre les uns et les autres, par la seule pratique du
dialogue, dans le cadre des institutions démocratiques. Par sa

propre logique, la non violence préconise la lutte des classes
comme moyen d'avancer vers une société plus juste, la non

violence ne prétend point que « tous les hommes sont frères »

et qu'il suffit de faire preuve de bonne volonté pour surmonter
les antagonismes qui opposent les classes sociales. Dans la
mesure même où la non violence nous amène à reconnaître la
violence fondamentale dans les injustices nourries par la
société, elle nous oblige à identifier comme nos adversaires
ceux qui portent la responsabilité de ces injustices et à nous

opposer à eux, dans un combat qui vise à les faire céder.

LA STRATEGIE DE L'ACTION NON VIOLENTE

Il convient maintenant de préciser quelle est la stratégie
de l’action non violente ; sur quels principes elle se fonde et

quelles méthodes elle propose. Le principe essentiel de l‘ac-
tion non violente est le principe de non coopération, de non

collaboration. I! se fonde sur l’analyse suivante : la force des
injustices dans une société vient de ce qu’elles bénéficient de

16

la complicité de la majorité des membres de cette société.
Face à l‘injustice, même s’il s’agit de l‘injustice dont nous
sommes nous-mêmes les victimes, notre plus grande tentation
n’est pas la violence. Le plus souvent, nous renonçons à en

prendre le risque parce que nous savons par avance qu’elle se
retournera contre nous. Face à l‘injustice, notre plus grande
tentation est de nous taire, de nous résigner, et, finalement de,
devenir complice, en acceptant de coopérer avec elle. L'action
non violente consiste à venir briser cette coopération de la
majorité silencieuse en organisant des actions de rupture qui
puissent recevoir l’appui du nombre et venir tarir les sources
du pouvoir de l‘adversaire. Il s’agit de refuser, pour autant que
cela est possible, toute collaboration avec les structures, les
institutions, les lois, les régimes et les systèmes qui engen-
drent et maintiennent l’injustice, afin de les paralyser et de les
mettre hors d‘état de fonctionner.

Mettant en pratique l’analyse qu‘avait faite Gandhi, c’est
en refusant leur collaboration à quelques milliers d‘Anglais, qui
leur imposaient leur domination, que des millions d‘Indiens
ont arraché l‘indépendance.

LA GREVE

Dans son principe, la grève est très précisément une ac-
tion non violente de non coopération. La grève c'estl'organisation

de la non coopération des travailleurs contre le pouvoir des
propriétaires des moyens de production. La puissance et la
richesse de ces derniers n’existent en effet que par la
coopération des ouvriers. Si celle-ci vient à leur manquer, ils
perdent le contrôle de la situation et se trouvent obligés de
céder sous l’effet de la contrainte sociale qui s’exerce sur eux.
Il serait, bien sûr, dérisoire, et cela est tout à fait en dehors de
notre propos, de prétendre récupérer les grèves ouvrières dans
le giron de la non violence ; souvent les grèves ont été menées
dans un climat de violence, même si les violences commises
ont été marginales par rapport à la grève proprement dite. On
peut d'ailleurs se demander si ces violences ne sont pas
venues plutôt discréditer la grève que la renforcer.

LE BOYCOTT

Le boycott est également une méthode d'action non
violente type. Le boycott, c’est l’organisation de la non

coopération des consommateurs contre le pouvoir des produc-
teurs.

Cette méthode de lutte est, hélas, très peu connue et trop
peu utilisée en France.



Par contre, dans sa lutte pour la libération des Noirs, aux

Etats-Unis, Martin Luther King l’a souvent utilisée avec

succès: boycott par la clientèle noire, des magasins qui
refusaient de les employer ; boycott des autobus où était ap-
pliquée la ségrégation.

Les expériences de boycott démontrent bien que l'action
’hon violente est bien une démonstration de force qui vise à
exercer une véritable contrainte sur l’adversaire. I! faut
récuser toute présentation de la non violence qui laisserait
entendre que la libération des classes opprimées doit

passer d’abord par la conversion des classes privilégiées.

L'ACTION DE CESAR CHAVEZ

En Floride où la main-d'œuvre agricole était dans un état

d’exploitation caractérisée, et maintenue à l‘’écart de toutes

les lois sociales, César Chavez, né parmi les travailleurs

agricoles, entreprit de les conduire à la lutte, par des actions
non violentes : grèves, boycott du raisin, qui s’est généralisé à
tous les Etats-Unis.

Après cinq ans de lutte, grâce à l‘appui de l'opinion
publique et de la puissante fédération syndicale A.F.L.-C.1.0.,
les puissants propriétaires durent céder. Ils reconnurent le syn-
dicat de Chavez et acceptèrent ses exigences. L'action de

César Chavez — malheureusement encore peu connue en

France — illustre parfaitement l‘efficacité des méthodes non

violentes. Ces résultats déjà obtenus et la détermination des

travailleurs agricoles qui ont, au cours de la lutte, pris cons-

cience qu'ils étaient des hommes à part entière, sont là pour

garantir le succès final.
Si on demande à César Chavez pourquoi il a choisi la non

violence, il répond: « Parce que je suis un homme extrê-

mement pratique. C’est de la folie d’essayer de tout risquer sur

un seul mouvement de dé, car c’est à cela que se réduit la
violence. Nous ne sommes pas non violents parce que nous

voulons sauver nos âmes; nous sommes non violents parce
que nous voulons obtenir la justice sociale pour les ouvriers ».

Mais le boycott peut être également une arme particu-
lièrement efficace pour manifester une solidarité active avec

des peuples opprimés. C’est ainsi, qu'aux Pays-Bas, en 1972,
un Comité d'Action pour l’Angola, lança le boycott du café,
provenant de cette colonie portugaise. || fut expliqué à

l’opinion publique comment le fait de consommer du café

angolais, était un acte de collaboration avec la politique
raciste menée par le Portugal en Afrique. Cette action recut un

large écho parmi la population néerlandaise, et bientôt, plus
aucun grain de café provenant de l’Angola, n’était en vente sur

le marché des Pays-Bas. Le Portugal venait de perdre une

bataille.

|| serait possible — il faudrait dire il serait nécessaire —

d'imaginer en France le boycott de certains produits, comme
les fruits venant d'Afrique du Sud, dont la vente sert à soutenir
financièrement des régimes qui violent ouvertement les prin-
cipes essentiels de la démocratie. |! est sûr que pour en-

treprendre avec succès une telle action, le soutien actif des

syndicats s‘avère absolument nécessaire.

LA DESOBEISSANCE CIVILE

L‘action non violente de non collaboration la plus forte est

l’action de désobéissance civile. Ce qui fait l'injustice, ce

n’est pas la loi injuste, mais l’obéissance à la loi injuste.
Dès lors, la désobéissance civile apparaît comme l‘arme la plus
efficace contre la « légalité bourgeoise » qui vient cautionner
le désordre établi. Selon la doctrine officielle des Etats, chaque
citoyen exerce véritablement son pouvoir en votant. Ainsi, dès
lors que les citoyens se sont exprimés par le vote, chacun doit
obéir aux lois décidées par la majorité. Mais cela revient à
priver le peuple, pourtant « souverain », de toute possibilité de
contrôle effectif sur ceux qui exercent le pouvoir, et cela est

contraire aux exigences de la démocratie. Aussi, ne convient-il

pas seulement d‘œuvrer par les voies légales pour que le

pouvoir change de politique ou pour provoquer un changement
de pouvoir; il convient d'exercer effectivement son propre
pouvoir de citoyen en refusant, par un acte de désobéissance
civile, toute collaboration avec les lois injustes décidées par
l‘Etat.

Sur les chemins de la vraie démocratie, la prise du pouvoir
pour le peuple est un détour trop dangereux où l’on finit le

plus souvent par se perdre. Ainsi, la non violence nous engage-
t-elle à éviter ce détour. Dans sa visée révolutionnaire, elle n’a

pas pour but la prise du pouvoir pour le peuple, mais direc-
tement la prise du pouvoir par le peuple. Ce n‘est pas un Etat
fort qui fait la véritable démocratie, mais des citoyens libres et

responsables. Dans cette perspective, Bernanos avait raison
d'affirmer: « || faut beaucoup d'indisciplinés pour faire un

peuple libre ». Et cela rejoint très précisément les perspectives
d’un socialisme auto-gestionnaire où le premier et le dernier
mot doivent revenir à la base.

L‘une des formes possibles de la désobéissance civile est

le refus collectif de tel ou tel impôt. En France, certains

groupes ont organisé une action de refus et de redistribution
d’une partie des impôts en faveur des paysans du Larzac.

Mais il ne peut suffire de refuser de collaborer avec l'in-

justice, il convient aussi d'organiser un programme cons-

tructif, qui s'efforce de réaliser la justice. Lors d'une cam-

pagne d'action non violente, le programme constructif con-

siste à organiser, parallèlement aux institutions et aux

17



structures que l’on conteste et avec lesquelles on refuse de
coopérer, des institutions et des structures qui permettent
d'apporter une solution constructive aux problèmes posés.

FACE A LA REPRESSION

Toute action de contestation du désordre établi, devra faire
face à la répression des pouvoirs en place. Et ici, contrairement
à certaines impressions qui prévalent parfois, les méthodes de
l’action non violente offrent de meilleures garanties pour les
minorités qui luttent pour la reconnaissance de leurs droits. Si
les opprimés se situent sur le terrain de la violence, ils se met-
tent eux-mêmes dans une position d‘infériorité. Car la capacité
de violence des oppresseurs sera toujours démesurément plus
grande que la capacité de violence des opprimés.

Il est très significatif, à cet égard, de considérer l’action
des Noirs Américains. Pendant des années, Martin Luther King
a su mobiliser des centaines de milliers de Noirs dans un com-
bat non violent, contre les injustices de l’Amérique blanche, et,
si tout n‘a pu être résolu, le bilan de ce combat est largement
positif. Les Panthères Noires, qui furent présentées comme les
continuateurs de Martin Luther King dans la lutte des Noirs
contre le pouvoir blanc et qui étaient persuadées de la
supériorité de la violence, échouèrent et furent rapidement
mises hors d‘état de poursuivre leur action, par la répression.
Leurs responsables avouent aujourd’hui l’échec total de la
lutte armée. Ainsi, au bout du fusil, les Noirs trouvèrent bien le
pouvoir, mais c‘était le Pouvoir Blanc.

Et il semble malheureusement que cela soit vrai pour
toutes les situations, y compris le Viet-Nam et le Chili. Peut-
on dire sérieusement que le peuple vietnamien a remporté une

victoire par les armes quand on sait les destructions, les souf-
frances et les morts accumulés pendant trente années de
guerre, et cela sans qu‘aucun problème politique n‘ait trouvé
de véritable solution, malgré un cessez-le-feu officiel qui, en

fait, n'a pas mis fin à la guerre ? Dans ces conditions, il est
difficile de présenter le conflit vietnamien comme un modèle
pour les autres peuples. Quant au Chili, il suffit de considérer
d'un peu près la situation pour comprendre qu’il est illusoire
de prétendre « qu’il n’y avait qu‘à armer le peuple » pour faire
échec à la junte militaire. Tous les observateurs ont bien
montré que les partisans d’Allende ne pouvaient rien attendre
d’un affrontement armé qui était « dans les conditions ac-
tuelles de la technique militaire, non seulement sans espoir,
mais suicidaire » (Régis Debray).

LA VIOLENCE EST UN PIEGE

Cette impossibilité d’avoir recours à la violence pour ob-
tenir justice, est encore plus manifeste dans une situation
comme celle de la France. Si nous utilisons la violence, nous
attirerons l‘’attention de l’opinion publique, non pas sur l’in-
justice que nous voulons combattre, mais sur la violence que
nous commettons. Or, toute action, pour être efficace, doit
rencontrer l’adhésion de la population, et c’est un fait
d'expérience, que la violence discrédite les acteurs auprès de
l’opinion publique. Les exigences de la popularisation com-
mandent à ceux qui s‘engagent dans une action, de s’en tenir
rigoureusement à la non violence. Cela a été illustré, d’une
manière particulièrement probante, aussi bien par les paysansdu Larzac que par les ouvriers de chez Lip. C’est ainsi queCharles Piaget déclarait, en août 73 : « Le rapport de forces ne
nous restera favorable que si notre action se poursuit dans
l‘unité, le calme et la non violence » (déclaration citée, à la
fois, par « La Croix » et par « Le Monde »).

Par l’action violente, nous venons offrir à notre adversaire,
c'est-à-dire aux pouvoirs établis, les arguments dont ils ont
besoin pour venir justifier leur propre violence. Face à la
violence qui se manifeste dans la rue, il est facile pour un

gouvernement de se donner tous les moyens de répression
qu'il veut et cela, avec le soutien de la plus grande partie de la
population, qui est bien convaincue que « les casseurs doivent
être les payeurs ». A cet égard, la loi « anti-casseurs »,
élaborée par le Gouvernement français en 1970, est très signifi-
cative. Le Ministre de la Justice d'alors, René Pleven, défen-
dait ainsi cette loi, devant le Parlement : « Ce projet, dont j'ai
lu tour à tour qu’il était dirigé contre les étudiants, contre les
ouvriers, contre les commerçants, contre les grévistes, contre
les syndicats, contre les libertés publiques et individuelles, il
n’est, en réalité, rien de tout cela. Ce qu'il est, c‘est un projet
de loi contre la violence ».

Ainsi, et tous les gouvernements font de même, con-

damne-t-on tout usage de la violence, en faisant valoir que
celle-ci est le mal absolu, destructeur de l’ordre et de la
liberté, et on fait porter indistinctement cette condamnation
sur tous ceux qui ont recours à l’action violente, quels que
soient leurs motivations et leurs objectifs. Le meilleur moyen
de dénoncer l’hypocrisie de pareils procédés, c'est

précisément de s’en tenir aux méthodes de l’action non

violente. La violence apparaît, en effet, comme un piège ! elle
est le meilleur moyen de nous faire récupérer par le système
que nous combattons, que ce soit le capitalisme ou le
socialisme d'Etat, c’est-à-dire précisément, le système de la
violence.



Je voudrais vous

parler non violence



L'ACTION NON VIOLENTE EST UN DEFI

Certes, un Mouvement non violent doit savoir compter
avec la répression que les pouvoirs établis ne manqueront pas
d'exercer sur lui au moment où ils le jugeront nécessaire.
Cependant, pourvu que la cause défendue soit juste, la
répression qui vient frapper un mouvement non violent, reste
sans véritable justification. Ici, ce ne sont plus les opposants
qui doivent justifier leur violence en étant condamnés à une

position défensive, particulièrement inconfortable, mais c’est
le Gouvernement qui doit justifier la violence à laquelle il a

recours, pour briser l’action des opposants.
C’est un renversement des rôles, et cet élément est essen-

tiel à la stratégie de l’action non violente. En réalité, la
répression qui vient frapper un Mouvement non violent, risque
de lui profiter, en lui donnant toute la publicité dont il a

besoin, et en mettant bien en évidence, aux yeux de l'opinion
publique, les véritables données du conflit en cours. En ce

sens, l’action non violente comporte un défi à la répression. Il
en résulte que la force d’un Mouvement non violent est direc-
tement liée à la mesure de sa capacité à résister à la répression
de l'adversaire. || importe donc de ne pas défier le Gouver-
nement, avant que le Mouvement ne soit assez fort pour n‘être
pas brisé par la répression, c’est-à-dire, avant que ne soit
réalisée une prise de conscience suffisante, chez les
travailleurs.

Les possibilités offertes par l’action non violente semblent
donc de nature à permettre aux victimes des injustices de
notre société (en particulier, à la classe ouvrière, opprimée par
le système capitaliste) de lutter avec efficacité pour la recon-

naissance de leurs droits. Mais la non violence permet-elle
d'apporter des éléments de réponse aux problèmes posés par
l’armée et la défense dite nationale ? La fonction avouée de
l’armée est de défendre le territoire national, mais la fonction
inavouée, et cependant de plus en plus évidente, est de défen-
dre un certain système social et politique et de se préparer à
intervenir contre « l‘’ennemi intérieur ». C’est ainsi que le
Secrétaire d’Etat à la Défense Nationale n’a pas hésité à
déclarer: « La défense opérationnelle du territoire (D.O.T.)
est organisée pour éviter tout retour aux événements qui
ébranlèrent la France en mai 68 ». Quant au Général Beauvallet,
il multiplie, ces derniers temps, des déclarations sans

équivoques : « Ne doit-on pas considérer — a-t-il notamment
affirmé — comme la menace la plus immédiatement
dangereuse tout ce qui met en cause la cohésion du pays ».

Ainsi, la militarisation croissante de notre société, s'avère être
une menace constante pour la liberté. Dès lors, tout combat
pour une vraie démocratie socialiste doit inclure dans sa

perspective, la lutte contre le militarisme. La recherche de
l'autogestion nous oblige à engager, dès maintenant, le
processus du dépérissement de l'armée.

20

LES VENTES D'ARMES A L'ETRANGER

L‘une des conséquences les plus graves de la politique
militaire actuelle du Gouvernement français, et qui concerne

directement les travailleurs, c'est les ventes d‘armes à

l‘’étranger. Sous prétexte de rentabiliser nos usines d'ar-

mement, nous vendons des armes à qui veut bien se déclarer
preneur. C’est ainsi que nous accroissons dangereusement le

risque de conflits armés, un peu partout dans le monde. || est

malheureusement trop évident que ce sont les armes des pays
riches, et notamment celles de la France, qui ont rendu

possible la guerre indo-pakistanaise de décembre 1971.

Depuis, la France a repris ses ventes d‘armes au Pakistan. En

signalant ce fait, le journal « Le Monde » pouvait écrire, le 9

janvier 1974 : « La France paraît peu se soucier du fait qu’en
encourageant la course aux armements, dans le sous-continent
indien, elle y accroït les risques de tension ».

Dans d'autres cas très précis, le Gouvernement français
accepte des complicités graves, en alimentant en armes des

régimes qui foulent aux pieds le principe même de la
démocratie, qu’il s'agisse de l’Afrique du Sud, du Portugal, de
la Grèce, du Brésil ou du Chili. Cela nous rend directement

complices de l‘’oppression qui pèse sur les peuples de ces

pays, et notamment sur les travailleurs.
Pour justifier ce trafic d'armes, le ministre des armées,

n'hésite pas à mettre en avant la défense des « ouvriers

français » : « Je n’ai nullement l‘intention — a précisé récem-
ment Robert Galley — d‘arrêter notre effort d‘exportation, et

je n‘ai aucune raison de mettre au chômage des ouvriers

français au nom d'un principe moral qu‘aucun état n‘entend

respecter ». Ainsi, le ministre a bien conscience, qu'en se

livrant au trafic des armes, il viole ce qu'il appelle lui-même un

« principe moral », mais il croit pouvoir justifier sa propre
immoralité par l‘immoralité des autres. Mais cette affirmation
de Robert Galley pose une grave question aux ouvriers français.
Certes, nous devons avoir conscience des difficultés que la
cessation des ventes d'armes représenterait pour de très
nombreux ouvriers, travaillant dans les usines d'ar-
mement ; mais c'est précisément pour pouvoir faire face à
ces difficultés qu'il nous semble essentiel que les
travailleurs et les syndicats prennent en charge ce

problème. || serait particulièrement grave, il serait désespérant
que les syndicats se satisfassent de réclamer le plein emploi
pour les ouvriers francais en sacrifiant délibérément la liberté
des ouvriers opprimés par les régimes auxquels nous vendons
des armes. La solidarité internationale, plus précisément ici
l‘internationalisme ouvrier, ne devrait-il pas mobiliser tous les

travailleurs pour faire cesser ce trafic ? Et sans cette mobili-
sation des travailleurs eux-mêmes, pouvons-nous espérer met-

tre un terme aux agissements de Robert Galley ? Encore une



fois, nous ne voulons pas simplifier le problème, nous en-

tendons seulement le poser, avec toute sa difficulté. Le pire
serait de refuser de le poser en prenant prétexte de cette dif-
ficulté.

VERS UNE DEFENSE POPULAIRE NON VIOLENTE

En ce qui concerne le problème global posé par l’armée,
la non violence nous amène à étudier les possibilités d’une
défense populaire non armée reposant, pour l‘essentiel, sur la
détermination de la population à refuser toute collaboration
avec un éventuel agresseur. La puissance d‘un occupant est, en

effet, fonction du degré de collaboration qu’il est capable de
susciter au sein de la population. S'il lui devient impossible de
compter sur les forces vives du pays qui lui opposent une

résistance non violente, en refusant d‘’obéir à ses ordres, alors
toute occupation devient pratiquement impossible. Et la
préparation de cette résistance populaire non violente est de
nature à dissuader un éventuel agresseur. De plus, et ce point
nous semble essentiel, le fait de promouvoir une défense
populaire non violente doit favoriser le développement de la
démocratie. Si l’armée est un instrument aux mains des
pouvoirs établis pour désamorcer la révolte des classes défa-
vorisées, l’organisation d’une résistance populaire non

violente, au contraire, donne aux citoyens les moyens de com-

battre les injustices sociales, en même temps qu'ils deviennent
capables de se défendre contre une agression extérieure. En
outre, si la préparation militaire tend à développer chez chaque
citoyen des réflexes d‘obéissance et de discipline qui le condi-
tionnent dans le sens d’une soumission inconditionnelle à
l‘Etat, la mise en place d’une stratégie de résistance non

violente développe au contraire, chez chaque citoyen, le sens

de la responsabilité et de l‘initiative personnelles. Par sa

propre logique, la non violence est un ferment de changement
social et un dynamisme révolutionnaire. En ce sens, elle est

irrécupérable par les pouvoirs établis.
Voilà brièvement, trop brièvement, exposés quelques prin-

cipes de base de la non violence. Ces pages veulent davantage
poser des questions qu'apporter des réponses. Elles veulent
susciter un dialogue et non pas apporter un message. Ceux qui
sont engagés dans l‘action non violente ont le plus grand
besoin de ce dialogue, dans lequel ils ont conscience d’avoir

beaucoup à recevoir. C’est pourquoi nous avons l‘espérance
que ce dialogue sera possible et qu’il nous permettra, aux uns

et aux autres, d‘avancer ensemble vers les vraies réponses qui
sont appelées par les vraies questions, posées aux uns et aux

autres.

Groupe mixte
« pacifistes-non violents »

mars 1974

NOUVELLES BREVES

e les 6 et 7 avwil a été constitué à Orléans le Mouvement
pour une alternative non violente (M.A.N.). Treize groupes le forment
sur un mode fédératif et sur la base du « Manifeste pour une alternative
non violente » que nous avons publié dans AN.V. n° 1. Ce sont:
Amiens, Castres, Clermont-Ferrand, Evreux, Le Havre, Limoges, Melun,
Orléans, le groupe César-Chavez de Paris, Pau, Poitiers, Poligny et

Strasbourg. Pour plus d‘informations, se reporter au bimensuel Combat
non violent, qui d'ores et déjà est partie prenante de cette première
fédération de groupes non violents.

e Le deuxième numéro de la revue dirigée par Roger Garaudy, A/terna-
tives socialistes, vient de sortir. Il a pour thème « Foi et socialisme » et
est à lire absolument. On sait en effet que, ami de Dom Helder Camara,Roger Garaudy mène une recherche très proche de la nôtre. A/ter-
natives socialistes, 12 F le numéro, Ed. Stock, 14, rue de l’Ancienne-
Comédie, 75006 Paris.

© Le Centre Local d'Information et de Coordination pour l‘Action non
violente (C.LI.C.A.N.) de Toulon (56, rue Gimelli, 83100 Toulon)
témoigne d’une vitalité assez remarquable. || vient de publier dans la
« Petite collection Maspéro » un mémo bien documenté sur La France,
Trafiquant d'Armes (franco: 7,50 F) et propose encore quelques
autres documents: Les Nazis face à la Résistance non violente, parAimé Léaud (0,50 F), La Résistance Civile, par Sir Basil Liddle Hart
(1 F), Action non violente (0,50 F), et Défense nationale armée ou
Défense populaire non violente (0,50 F). Le C.LI.C.A.N. se situe dans
une perspective de lutte contre la militarisation et pour une défense
populaire non violente, contre le pouvoir de l‘argent et les injustices
sociales, contre le totalitarisme et l’oppression politique, pour une
recherche écologique. || semble assez sensible aux solutions
préconisées par Ivan Illich dans son ouvrage « La convivialité ».

© On sait l‘importance de la contribution apportée par le G.A.R.M. de
Lyon au combat contre la militarisation. On sait aussi qu’il est
l‘initiateur, avec le Mouvement Lyonnais d’Action non violente, de la
campagne de boycott des produits du trust I.T.T., responsable pour
une grande part de l‘’assassinat du Chili socialiste. Les G.A.R.M. a dû
faire face ces derniers mois à plusieurs tentatives d‘étouffement, dont
une série de procès qui coûtent cher. Tout concours financier sera bien-
venu: C.C.P. Paulette Declippeleir, Lyon 1 156 71.

suite page 35

21



14 THESES SUR

L'AUTOGESTION

Les non violents peuvent-ils se reconnaître dans ces thèses du C.LA.S.? À vous de répondre

1 Le - capitalisme, sous sa forme nationale ou

multinationale, s’est aujourd’hui saisi, dans notre pays, de
l’ensemble des activités humaines et des conditions de
l’existence quotidienne, du travail à la chaîne à la télévision, en
passant par les cités-parkings, les H.L.M., les marchés du loisir
et de la culture, etc.

L‘Etat et l’ensemble des pouvoirs, qu’ils s‘exercent à |‘en-

treprise, sur la terre, sur la ville, sur l‘information, sur l‘ensei-

gnement, etc., ont pour fonction d‘imposer aussi bien par la
répression que par une prétendue participation, un mode de vie

permettant un constant élargissement de la production de

plus-value.
Le règne universel de la marchandise ébranle toutes les

institutions et toutes les valeurs établies, met la société tout

entière en état de crise permanente.

2 Face à cette crise, le terme d’autogestion exprime le sens

de la solution révolutionnaire globale vers laquelle s’orientent
les luttes présentes qui s‘étendent à tous les secteurs de la vie
sociale. Ces luttes remettent en cause l’organisation capitaliste
du travail, le principe d‘autorité et l’ordre hiérarchique dans
tous les domaines, une école qui perpétue la séparation du
travail manuel et du travail intellectuel, la fonction de classe
de l‘armée, de la police, de la justice, l’emprisonnement de la
jeunesse dans les mécanismes de reproduction du capital,

22

l‘Inégalité et la subordination de la condition féminine liées
aux structures rétrogrades de l’institution familiale et de la vie
sexuelle, l‘exploitation sauvage des travailleurs immigrés, l‘’op-
pression économique et culturelle des minorités nationales de
notre propre pays.

On constate aujourd’hui que la croissance capitaliste
aboutit à l’irrationalité de la vie quotidienne, à la pollution, à
la destruction des cycles écologiques, et cela dans le cadre
d'une surexploitation et d‘une misère accrues imposées aux

peuples du Tiers Monde. C‘est pourquoi la finalité de cette
croissance est elle-même largement remise en question.
3 Dans l’action contre toutes les formes d‘exploitation,
d’oppression et d’aliénation qu‘engendre le capitalisme actuel,
se constitue un nouveau bloc de forces sociales, fondé non sur
une alliance provisoire et circonstancielle de classes ayant des
intérêts divergents ou contradictoires, mais sur l‘aspiration
commune à un changement fondamental des structures, des
rapports entre les hommes et avec la nature, des modes de vie
et de civilisation, à une autodétermination complète des
peuples et des individus. Dans ce bloc, la classe ouvrière, en
fonction de sa situation de classe la plus exploitée, joue un
rôle central, mais les autres catégories de *ravailleurs et tous
ceux, jeunes, femmes, etc. qui prennent conscience dans la
lutte de la nécessité d’en finir de facon radicale avec le
système capitaliste, y ont leur place.



4 La révolution socialiste autogestionnaire trouve sa base
objective dans le fait que la convergence des forces an-

ticapitalistes peut se réaliser dans uñe période où sont réunies
les conditions matérielles, scientifiques et techniques dans les-
quelles notre société peut organiser rationnellement la produc-
tion et la répartition en réduisant au minimum les contraintes
de l'accumulation, en mettant fin à tout système autoritaire et
hiérarchisé.

Avec les moyens modernes d’information et de formation,
le problème des décisions peut être résolu de facon rationnelle
par les intéressés eux-mêmes à toutes les instances de la vie
économique, sociale et politique.

>) Le socialisme autogestionnaire se fonde sur l’ap-
propriation sociale des moyens de production et sur leur
gestion directe par les travailleurs, déterminant eux-mêmes,
dans le cadre d'un plan élaboré démocratiquement, les
finalités, les conditions et la rétribution de leur travail. Sur
cette base, il réalise le pouvoir des travailleurs à l’entreprise,
dans les services, dans toutes les institutions ainsi qu‘aux
niveaux communal, régional, national.

L'information et l'expression libres, la liberté
d'association, de propagande et d'action syndicale, politique,
culturelle permettent à tous les membres de la société
d'assurer leur autodétermination et leur donnent la possibilité
d’un développement collectif et d’un épanouissement per-
sonnel.

6 Même s’il aspirait dès sa naissance à ce type de société,
le mouvement ouvrier n‘a pu encore y accéder, tant en raison
de l’absence de maturité des conditions matérielles que par
l’effet d’illusions sur les possibilités d‘y parvenir sans détruire
le système capitaliste et son Etat, ou parce que les forces

révolutionnaires, là où elles ont triomphé, ont mis en place des

Etats à dominante bureaucratique fondée sur la direction de
l’économie et de l’ensemble de la société par un parti
hégémonique, lui-même organisé selon les principes du

monolithisme. Dans ces conditions, les travailleurs, privés des

libertés essentielles, restent également frustrés de la réalité
des pouvoirs de décision et de gestion à l’entreprise et dans

tous les secteurs de la vie sociale.

7 Tel qu'il s’exprime dans le Programme Commun de

gouvernement, le projet de société demeure tributaire de ses

deux tares historiques. D‘une part il diffuse la croyance selon

laquelle il est possible d'avancer vers ie socialisme dans le
cadre même du système économique actuel et en laissant
subsister les formes institutionnelles de son appareil d'Etat.
D'autre part, il annonce l‘installation progressive d’ui capi-
talisme d'Etat assorti d‘une gestion dite démocratique mais
dans laquelle ce sont les appareils des Partis et des Syndicats
qui, dans le cadre de la propriété étatique des moyens de
production, assumeraient le rôle dirigeant. Toute l‘’expérience
du mouvement ouvrier montre que dans un tel système c’est au

parti de type monolithique que reviendrait tôt ou tard
l‘hégémonie politique. La pire des illusions consisterait à
croire que les perspectives tracées par ce programme sont

compatibles avec l‘autogestion socialiste.

8 Le combat pour le socialisme autogestionnaire prend ap-
pui sur les luttes actuelles contre l’exploitation et l‘oppression,
luttes qui, dans leur forme (autodirection parles travailleurs et
tout récemment par les lycéens et les étudiants), et dans leur
contenu, posent de plus en plus le problème de la trans-
formation des rapports de production et des rapports sociaux.
Ces problèmes sont également posés dans les actions qui se

développent dans les domaines de l'école, du cadre de vie, de
la santé, de l‘habitat, des transports, dans les actions que
mènent les jeunes, les femmes, les travailleurs immigrés, les
minorités nationales.

Mais ces luttes ne peuvent déboucher spontanément sur

l’autogestion socialiste‘ pas plus que n‘y peut conduire une

politique réformiste ou l'hégémonie de directions
bureaucratiques sur le mouvement ouvrier.

9 La destruction de l‘appareil d'Etat de la bourgeoisie et de
tous les pouvoirs sur lesquels il s‘appuie, sur l’entreprise, sur

l‘éducation, sur le cadre de vie et sur le mode de vie, est le
préalable à l‘instauration du socialisme autogestionnaire. C’est
donc un problème politique qu‘affronte nécessairement le
mouvement pour l‘autogestion. Celui-ci doit élaborer et ap-
pliquer une stratégie révolutionnaire adaptée aux conditions
actuelles de la lutte des classes, stratégie dans laquelle la lutte
pour le contrôle des travailleurs sur les entreprises et les ser-

vices et pour le contrôle populaire sur l‘’habitat et le cadre de

vie, l’éducation, la santé, etc, peuvent constituer des objectifs
intermédiaires préparant la crise révolutionnaire. Au cours de
cette crise, l'instauration d’un réseau de bases d‘’autogestion
peut être une arme essentielle dans la bataille pour abattre le

pouvoir de la bourgeoisie.

23



if

;
Ÿ

f

if
{

|

10 Confronté à cette tâche historique le mouvement

révolutionnaire pour l‘’autogestion ne peut se développer sans

disposer d’une instance capable d’élaboration politique et

théorique, capable de regrouper les forces sociales engagées
ou susceptibles d’être engagées dans les luttes, capable de

dégager scientifiquement les perspectives générales et de les

proposer pour des luttes nouvelles.
L'organisation révolutionnaire qui assumera ce rôle doit

rejeter les schémas dépassés d’une avant-garde qui se rassem-

ble sur la base d’un programme élaboré en vase clos et sur un

modèle pré-établi d'organisation et qui se tient pour l‘incar-

nation de la classe ouvrière et de la conscience révolution-

naire. La conscience et les forces révolutionnaires se cons-

tituent dans un rapport constant entre le mouvement autonome

des masses, les luttes réelles et l’organisation politique.

1 1 Entre l’organisation politique, les organisations de

masse, qu’elles soient permanentes comme les syndicats, ou

temporaires comme les comités de lutte, les comités de grève,
etc, les liens doivent être multiples à tous les échelons et con-

tribuer, tant sur la base géographique que sur celle des sec-

teurs d‘intervention, à l‘’élaboration de la ligne politique et des

décisions.

12 Dans ses structures, l’organisation doit préfigurer les

rapports sociaux du socialisme d'autogestion. Elle doit être
suffisamment décentralisée pour permettre aux militants la

plus grande autonomie dans les luttes et la capacité

d'élaboration et de décision à la base. La libre circulation des

idées, a confrontation des points de vue, la reconnaissance

explicite des courants-et-leur représentation briseront toute

possibilité de monolithisme et de captation bureaucratique de
la direction. Mais l’organisation doit garantir sa cohérence et

sa capacité d’action révolutionnaire par une définition suffi-
samment claire et précise de ses orientations de base.

1 3 Dans une telle organisation, l‘engagement politique
n’est pas le renoncement sécurisant à prendre des initiatives et

des responsabilités. Chaque militant est au contraire appelé à

développer dans l’élaboration et dans l’action ses capacités de

création, et tout l'effort de formation et d’information, la

pratique politique et le langage lui-même doivent tendre à lui

permettre d’affirmer sa personnalité dans la lutte collective

pour la révolution et pour le socialisme autogestionnaire.

1 4 La création de l’organisation révolutionnaire pour

l’autogestion est l’objectif commun des partis et groupements
révolutionnaires qui rejettent le passage par une phase de
direction centraliste de l’économie et de l'Etat et qui ont pris
position sans équivoque pour l‘’autogestion socialiste. Mais elle
nécessitera la réunion de dizaines de milliers de travailleurs et

militants des organisations syndicales, sociales, culturelles qui
seront appelés dans des assemblées de base à construire en-

semble l’instrument politique indispensable à la coordination
et à la convergence de leurs luttes vers la révolution socialiste

autogestionnaire.
C.L.A.S.

Comité de Liaison pour l’Autogestion Socialiste

Quatre numéros spéciaux :

thème (4,50 F).

COMBAT NON VIOLENT Bimensuel d’information sur l‘action non violente en France et dans le monde

e SIGNIFICATION DE LA NON VIOLENCE. Réédition d’un texte très utilisé de Jean-Marie Muller (4,50 F).
e LA BOMBE EN QUESTION. Récit de l'expédition du « commando Bollardière », par Jean-Marie Muller (5 F).

e LA « COMMUNAUTOSE Un numéro partisan mais largem
e VERS UNE REVOLUTION NON VIOLENTE. Texte et repro

ent documenté sur le phénomène communautaire (4,50 FE).
duction photographique d’une exposition réalisée sur ce

En vente à: COMBAT NON VIOLENT, Vendranges, 42 590 Neulise (C.C.P. : les Amis des Circauds, 4514-75 Lyon).

24



PLATEFORME DES OBJECTEURS
DU ROANNAIS

Les objecteurs de conscience de Roanne, insoumis à
l'O.N.F. sentirent la nécessité de se regrouper et d'élaborer
une défense commune pour faire face aux procès pouvant leur
être intentés.

La plateforme qui suit permit à chacun de clarifier ses

idées, tout en présentant un front commun plus efficace

stratégiquement.

Ce travail situe l’objection dans une réflexion globale de

toute notre société.

De même qu'il serait très dangereux de considérer l’armée
comme préparation spécifique à la défense nationale, il serait

faux de vouloir « cantonner » l’objection au seul refus de

l’armée.

L'objection de conscience n’est pas une fin en soi. Elle est

le refus de l’armée parce qu’elle représente une des violences
les plus caractérisées et tentaculaires de notre société. Elle est

bien sûr politique car l’armée a une emprise totale sur le
domaine politique. Elle est anti-autoritaire, anti-hiérarchique
autant qu‘antimilitariste.

ll nous semble important de laisser à chacun le soin de se

situer vis-à-vis de cette violence globale et de lui permettre de

trouver la forme de lutte qui lui convienne (objet de la

deuxième partie de notre plateforme). Ceci pour sortir des
nombreuses polémiques qui surgissent quand chacun essaye
de démontrer que la forme de lutte qu’il a choisie est la seule
valable.

Stratégiquement il nous semble préférable de ne pas s‘éten-
dre sur un plateau trop lourd de revendications, et de se fixer

quelques objectifs précis (abrogation du décret de Brégançon,
liberté d'affectation) regroupant le maximum de gens à qui
nous voulons nous adresser (partis et syndicats essen-

tiellement).

Beaucoup de personnes de ces groupes ne réjoignent pas
notre démarche, mais restent sensibles à des points qui les
touchent de près (limitation du droit de grève, par exemple).

Notre plate-forme n’est en aucune façon une analyse des
violences de notre société et des alternatives possibles. Elle
est une simple ligne directrice pour éclaircir notre objection.

« Montée des prix ! Grèves ! Rationnement ! Tension in-
ternationale ! ». Ce sont autant de titres dans les journaux, de
mots’ dans les bouches, en définitif, de questions dans les

esprits, qui traduisent un malaise général et profond devant les
problèmes de notre société, dans le monde ou plus près de
nous.

25



|
|

|. — SUR QUOI REPOSE NOTRE SOCIETE ?

Dur.
— La hiérarchie (savoir, argent, salaire, rang social, âge,
grade, mérite) ;

— Une concurrence à tous les niveaux;
- Des structures de plus en plus lourdes, où les gens ont de

moins en moins de poids;
— Une école, qui faconne les enfants pour en faire des in-
dividus conformes aux besoins de la société, au lieu d’éveiller
leur personnalité ;
— Une police, une armée.
— Des violences dans notre système économique de produc-
tion et de consommation: insécurité et insalubrité dans le

travail, travail sans responsabilités, cadences, publicité

agressive, consommation effrenée: gaspillage, pillage du
. Tiers-Monde, exode rural, bidonvilles.

En fait, c'est partout la loi du plus fort.
En face de tout cela nous devons choisir entre :

— L'acceptation muette de la violence comme élément
nécessaire aux rapports humains.
ou
— Une attitude créatrice consciente et responsable, qui
conduit à un changement de mentalité de chaque individu, en

même temps qu'à un changement global des structures, qui
permettra de construire un monde où la « vraie vie » ne sera

pas absente.

Il. — NOUS CHOISISSONS DONC QUATRE FORMES
D'ACTIONS

NE S'EXCLUANT PAS LES UNES DES AUTRES

e Refus dans la mesure du possible, de:
— La publicité qui pousse à consommer.
— La consommation effrénée, qui n’est plus réponse aux

besoins immédiats, mais superflus ruineux et abêtissants,
engendrant une émulation à la possession et endormant l‘in-

dividu, afin qu’il oublie ses problèmes immédiats (famille,
etc.) pour se plonger dans la production.

— La technocratie qui ôte toute responsabilité aux travailleurs

(Lip).
—- La concurrence, de la lutte pour la promotion, et le

classement des titres honorifiques, des mérites, qui sont un

leurre et bloquent toute solidarité.
— Des carrières, germe de la concurrence et bien souvent

complicité avec l’ordre établi.

© Aide auprès des plus défavorisés:
C’est la réponse directe à une situation d‘urgence, pour

des problèmes que le gouvernement n‘essaye pas de résoudre
sérieusement (handicapés, vieillards, immigrés).

Cette aide: pour guérir, mais il faut prévenir.
Pour cela :

© Lutte contre les structures oppressives:
C’est la lutte politique (au niveau des partis, des syn-

dicats, etc.).
@ Recherche ou expérimentation immédiate d'Alternatives:
— Communauté,
— Contrôle ouvrier (autogestion),
— Artisanat,
— Technologies douces (énergie, agriculture biologique,
etc.),
— Stratégies non violentes dans les conflits.

IN. — C'EST NOTRE DEMARCHE

Nous refusons en conséquence l’armée comme violence
caractérisée de notre société.
Parce qu'elle :

— Brise les grèves (éboueurs, aiguilleurs du ciel, R.A.T.P.),
— Fiche et contrôle systématiquement ceux qui la conteste

(« adversaire intérieur »),
— Modèle les jeunes (service national obligatoire),

:

IV. — MAIS EN FACE

© N'admet pas que le nombre des objecteurs augmente, que
leurs actions se révèlent efficaces.

Cependant d'une part, il profite de ce que :
— Les objecteurs de conscience constituent une main-
d‘œuvre à bon marché dans des secteurs délaissés par lui.

26

— Colonise et détériore les sols (Larzac, Canjuers, etc.),
— Lèse intolérablement les pauvres (Tiers Monde, etc.),
— Participe au commerce des armes (vente de Mirages aux

pays en guerre) et enrichit les gros trusts (Dassault, Matra),
— Réalise des essais nucléaires (Mururoa).

Nous nous déclarons objecteurs de conscience, et nous

demandons le statut (loi du 21/12/63).
DE NOUS LE GOUVERNEMENT

Mais, d'autre part :
— ll est gêné, car la plupart sont engagés politiquement, et

font prendre conscience de leur situation aux exploités avec
qui ils sont en contact.



C'est ce qui pourrait expliquer deux mesures prises en
1972 :
—_— Ordonnance d'affectation autoritaire des ôbjecteurs de
conscience à l'Office National des Forêts,
— Décret 72 805 du 7/08/72, dit décret de Brégançon : sup-
pression des libertés politiques et syndicales, interdiction de
tout acte, propos ou attitude contraires aux intérêts de la
nation, interdiction de toute réclamation collective ou mani-
festation collective, toute cessation concertée du travail.

Ces mesures s'ajoutent à celles restreignant déjà
depuis 1963, la loi sur l'objection :
— Arbitraire de la commission juridictionnelle (Opération 20),
— Statut accordé pour des raisons seulement philosophiques
et religieuses,
— ll est interdit de faire connaître la loi sur l’objection,
— 2 ans de service civil au lieu d’un,
—_ Dans le passé, il y a déjà eu d’autres tentatives d’affec-
tations autoritaires (Protection civile, hôpitaux, etc.).

V. — IL EST LOGIQUE

Que nous n’acceptions pas ces mesures, qui nous

empêchent de faire le travail que nous jugeons propre à nos

convictions (en particulier, nous refusons l‘affectation à l’Of-
fice national des Forêts), parce que:
— C'est un organisme à caractère lucratif,
— Les techniques d‘exploitation ne respectent pas la nature,
— Les objecteurs de conscience sont la main-d‘’œuvre à bon
marché qui concurrence des salariés payés normalement,
— Ce travail ne répond ni aux compétences, ni aux aspirations
personnelles des objecteurs de conscience.

VI. — EN CONSEQUENCE
Nous demandons.

e L'abrogation de l'ordonnance nous affectant
autoritairement à l'Office national des Forêts), et du décret de
Brégançon,
© La liberté d'affectation : que chaque objecteur puisse situer
et mener sa lutte contre les violences de notre société, en

fonction du mode d’action qu'il s’est choisi. (Refus, aide aux

plus défavorisés, lutte politique, alternatives).

Pierre-Yves ANDRE

Jacques BRUNIER
Robert BERAUD
Roland JULIEN

Danie! THEVENET
Alain et Christian DUMONT

Jean-Michel CHEVIGNON

at à

contre la non violence ?
Vous n'avez rien

M

A * IR l'a f> ?
xui a ANIL#) a ; 2 iA Àie ;

\ | li v
: A ou. ae)FRA, \ | #4

eu

ifci \ SN

\dsEs E

LA

0 JR fi !the Ne

27



ANNEXE SUR L'OFFICE NATIONAL

DES FORETS

(|

L’Office National des Forêts, établissement à caractère indus-
triel et commercial, qui a remplacé en 1966 l‘ancienne administration
des Eaux et Forêts, est chargé de la gestion et de l‘équipement des
forêts domaniales et de la mise en œuvre du régime forestier dans les
forêts des collectivités. || peut également être chargé de la réalisation
d'opérations de toute nature en vue de la protection, de

l’aménagement et du développement des ressources naturelles.
Cet Office avait rencontré des oppositions au moment de sa

création : en 1962, un mémorandum présenté par tous les syndicats des

personnels techniques, administratifs et contractuels des Eaux et

Forêts, et parlant de ce projet, concluait ainsi : « En conclusion, les

personnels en cause, qui demeurent, comme par le passé, acquis à l‘’op-
portunité d’une réforme de leur administration, ne s’en élèvent pas
moins contre un tel projet qu’ils estiment destructeur, inadéquat et in-
suffisamment mûri »…

Le Sénat avait d'ailleurs repoussé le projet de loi. Relevons dans
les débats l‘intervention de M. Antonin Courrière : « La création de cet

Office National des Forêts nous paraît très dangereuse, parce que nous

ne voyons pas du tout où nous voulons aller. Nous craignons qu‘en
fait… on ne déplace les crédits d‘investissements vers les forêts ren-

tables à court terme, au détriment des actions de service général de

l‘Etat, que l‘on accélère la production des bois industriels au détriment
des gros bois, des grumes de sciage ou de déroulage ».

Le 10 octobre 1964, les représentants des préposés et des ad-

ministratifs, lors de la réunion du comité technique paritaire central
disent « non » à l'Office.

M. Pleven, pensait lui-même que « la solution de l'Office est

mauvaise », et déclarait : « L'Office sera une usine à bois alors que les
Eaux et Forêts remplissent et doivent d’abord remplir des missions de
services publics ».

Les craintes des opposants au projet se voient confirmées main-

tenant, par exemple quand M. Cointat, alors Ministre de l'Agriculture,
déclare en juillet 1971 : « Je vous rappelle que les forêts doivent être

classées en deux grandes catégories : les forêts de caractère écono-

mique, et les forêts aménagées, et ces forêts de caractère économique,
elles-mêmes doivent être classées en deux catégories : les forêts donc
de bois exceptionnels, et les forêts que j'appelle « usines à bois, qui
doivent rendre le maximum d'argent dans le minimum de temps ».

28

Les craintes de M. Pleven sur les « usines à bois » étaient bien
fondées.

M. Delaballe, directeur général de l’O.N.F., déclare en jan-
vier 1970: «|| faut, à tous les niveaux, créer une obsession de la
productivité ».

La recherche d‘une augmentation de la productivité mène loin : le
2.4.5.T est un défoliant qui peut provoquer des malformations de
nouveau-nés, la stérilité, des paralysies…. chez les animaux et chez
l’homme. || a de plus un effet dégradant sur les sols par destruction
des micro-organismes; ce produit est utilisé pour les travaux de
débroussaillement et de dégagements de semis.

Qu‘en pense le Ministère de l’Agriculture ? « I! s’agit en l’oc-
currence du cas typique d‘un produit pouvant être dangereux, mais
dont l‘emploi est néanmoins nécessaire sur le plan économique. Les
Pouvoirs Publics se trouvent en ces circonstances en face d’une alter-
native dont le choix du terme entraînera, dans un sens comme dans
l’autre, des conséquences graves : ou bien prendre des risques énormes
pour l‘homme ou l’environnement, ou bien bouleverser les conditions
économiques d’une production (Circulaire
du directeur général de la Protection de la Nature ; Réf. PN/C n° 3015,
NS, 13 août 1970).

Le syndicat national unifié des Personnels Techniques des Forêts
écrit en 1972 : « Le budget de l’Office fait apparaître, pour le moment,
des bénéfices substantiels…. Le rendement des forêts est porté à un

niveau jamais atteint et que nous jugeons dangereux.
« C’est là que nous ne sommes plus d‘’accord !…. La mission de

l'Office n‘est pas notre mission. Les forestiers ne sont pas seulement
des marchands de bois. Par tradition et par formation, ce sont
— avant tout — des défenseurs de la forêt et de la nature. Ils ont une

vocation de service public, or, si l'administration n’a ni l‘autorité ni les
moyens de l‘assurer, l‘Office n‘en a ni les pouvoirs ni les possibilités
financières.

…« De plus nous affirmons que les tâches essentielles de service
public, c’est-à-dire non rentables, sont de plus en plus délaissées à
l'Office par manque de moyens et de personnels ».

|| apparaît donc clairement que l‘Office national des Forêts a des
buts essentiellement lucratifs et se comporte de moins en moins
comme un service public. || va même jusqu’à nuire à l’'Homme, à la
forêt, à l’environnement.



LA NON VIOLENCE MALADIE INFANTILE

DE L’'ANTIMILITARISME PROLETARIEN

Excusez mon retard à vous répondre. Je suis
militant syndical, militant politique, Je tente de pour-
suivre mes recherches historiques et j'ai aussi un

métier qui s'alourdit de charges nouvelles : c'est dire

que le temps m'est mesuré.
Pour cette raison mes réponses seront brèves,

ramassées au maximum et peut-être, Je le regrette, pas
assez nuancées, dans la forme. Tant pis ! l'important
est de vous répondre !

1) D'abord l'étiquette : Non violence. Des /'abord je
regrette le terme qui, dans un premier temps ne peut
que détourner de la lutte politique effective, c'est-à-
dire du combat fondamental qui ne connaît, lui, que des

rapports de forces.
Il est vrai que — heureusement— la non violence

devient vite une attitude intenable (à moins de sombrer
dans le « témoignage » mystique inefficace dans 98 %
des cas — je réserve 2 %, voir la fin de ma lettre !).

Position intenable : /es non violents du
mouvement noir américain n'ont pu s’en sortir qu'avec
une lutte de masse n'excluant plus la violence. En
Inde : la désobéissance civile ne pouvait conduire qu'à
des luttes n'excluant plus la violence. Je n'écris pas
comportant obligatoirement la violence, car ça aussi,

c'est décidé par le rapport de forces, c'est-à-dire par

l‘adaptation aux réalités de la tactique politique!
2) Ce que vous écrivez prouve qu'à vos yeux, cette

«révolte pacifique» qu'est l’insoumission revêt les
couleurs de la vertu suprême.

Pour moi, c'est presque l'inverse. La révolte,
justement, ce n'est pas la révolution et ça risque d'être
le contraire. L’ouvrier, dites-vous « se révolte » contre

les cadences et nous l'approuvons, pourquoi n'en
seraitil pas de même de ceux qui « se révoltent »

contre l'institution militaire ? Le « vécu » n'estil pas
l'essentiel ?

C’est mal poser la question.
La révolte née du vécu n'est essentielle que si la

révolte cesse d'être révolte et dépasse le vécu : là est le
chemin de la révolution, c'est-à-dire la seule issue
possible ! On ne fait pas la révolution avec «le
viscéral » mais en comprenant le monte tel qu'il est. Ce
n'est pas une question de tripes mais une question de
cerveau. // faut partir du vécu, de la pratique mais partir
de ne veut pas dire y demeurer. L'insoumission (bélante
ou rageuse) condamne à tourner en rond, à isoler et à
Stériliser dans une attitude des gens qui auraient pu
devenir des militants.

3) ll est normal que le mouvement ouvrier dans un

premier temps se soit contenté de certaines attitudes
négatrices : la tentation d'être une contre société, c'est
la dernière manifestation de l’utopie de type
phalanstérien. Les gens du balbutiement, les anar-

chistes ouvriers (pas /es anarchistes petits bourgeois
actuels) ont aidé par leurs erreurs le mouvement ouvrier
à progresser, à ne plus croire à la vertu des révoltés qui
en restent à l'attitude moralisante de la révolte. La
révolte moralise sur les effets. L'expérience a montré
qu'il faut analyser scientifiquement les causes, et que la
théorie est alors fondamentale, qu'il faut déterminer à la
lumière de cette analyse une stratégie et une tactique
rationnelle à cent lieues du « viscéral ».

L'expérience a démasqué /’errement de l'antimi-
litarisme élémentaire

3 exemples :
— en Italie Benito Mussolini est un « socialiste » anar-

chisant qui prône l‘insoumission, déserte en Suisse,
tonne contre le Service militaire, on sait ce au't/
devient !
— en France Gustave Hervé est /e représentant de

l’antimilitarisme et de l‘antipatrioti
anté dans les ordures). 1!



termine par le ralliement à l'Union sacrée en 14, le
« patriotisme » délirant de « La victoire » et en 1934 son

livre « C'est Pétain qu'il nous faut ».

Et Yvetot ? Le dirigeant anarcho syndicaliste de la
C.G.T. de 1914, maître du vocabulaire ant/-militariste ?
Il est pieusement incinéré pendant l'occupation en

présence de ses chers amis nazis, de l’entourage d'Otto
Abetz !…

De tels exemples laissent rêveur et confirment que
retourner à de telles attitudes serait régresser. Le
mouvement ouvrier a abandonné ses culottes courtes et

il faut s'y faire !
Une autre voix s’est élevée (entre autres) celle de

Lénine : « on te donnera un fusil, prendsJde ! ». Ce qui
ne veut pas dire que cesse le combat révolutionnaire
contre l’armée de classe considérée comme un

élément de l'appareil étatique de la bourgeoisie.
Mais il n'est question ici ni de viscères, ni de

« morale ». 1! est question de la lutte de masse, de !'ex-

plication, de l’organisation, de la réflexion sur ce que
peut devenir et sur ce que devient l'armée dans
l’évolution des rapports de forces engendrés par la
transformation de la société. I/ peut être question de
lutte contre le militarisme, contre les comportements et

les influences idéologiques diffusés à travers l’ins-
titution militaire, mais Karl Liebknecht disait déjà que
« deux grammes de pression révolutionnaire à l’intérieur
de l’armée font plus que deux tonnes d'agitation à
l‘extérieur », c'est donc dans l’armée que doivent être
(en général) ceux qui veulent lutter. L'efficacité elle a été
démontrée par 1917 en Russie alors que dans le même

temps les beaux phraseurs de l‘antimilitarisme anarcho

syndicaliste s'étalaient platement.
4) Je reviens aux 2 % d'efficacité du « témoignage » que

peut entraîner le refus du service militaire. Nous,
communistes, ne jetons l'exorcisme sur aucun mode de

lutte. Nous demandons à voir, à peser l‘efficacité en

mettant toujours en rapport avec la conjoncture la forme

d'action et l‘influence qu'elle peut avoir. Nous sommes

par exemple contre le terrorisme, mais dans les con-

ditions de l‘occupation, alors qu'il fallait montrer que la

lutte armée contre les nazis devenait possible compte
tenu de l‘évolution de la situation globale, notre C.C. a

décidé quelques attentats spectaculaires (en particulier
celui qu'‘exécute Pierre Georges, notre immortel!
« Colonel Fabien», à Paris). Dans certaines cir-

30

constances un refus exemplaire soutenu par un

puissant mouvement de masse peut aussi être efficace.
On pouvait par exemple se poser la question dans la
lutte contre le C.E.D. (en 1958 c'est à mon ami Louis
Guillermet que je dédicace mon livre sur la Révolte des
Canuts.

Louis Guillermet refuse de servir dans le cadre de
l'OTAN sous l’éventuel commandement d'un ex nazi
bourreau de son père fusillé pendant la résistance) :

c‘est possible lorsqu'il existe des conditions objectives
pour promouvoir un véritable mouvement de masse,

c‘est-à-dire lorsqu'un acte peut être aisément compris
de couches larges de la population.

Cette question nous nous la sommes aussi posée
pendant la guerre d'Algérie avec le cas de camarades
comme Alban Leichti refusant de partir dans une unité

engagée dans la sale guerre coloniale. Mais la pratique a

là aussi tranché : il est heureux que lors du putsch
Challe-Salan-Zeller et Cie il y ait eu dans l’armée de

nombreux communistes capables de prendre la tête de la
résistance du contingent qui fut à l’origine de l'échec
des partisans de « l'Algérie française » plus que le dis-

cours solennel de De Gaulle.
En tout cas le rejet individuel et, comme vous le

reconnaissez non explicité politiquement, (« récolté »

parce que « ça ne plait pas »), est sans intérêt et nous ne

saurions l‘encourager en quoi que ce soit. Le « spon-
tanéisme » (qui diffère de la spontanéité ; le spon-
tanéisme est l’érection de la spontanéité en principe
d'action). Le spontanéisme, dans ce domaine comme

dans d'autres, c'est un « péché » majeur dans la lutte où

chaque erreur se paye cher.
Un dernier mot : je lis en titre du n° 1 de votre

revue : l'antimilitarisme, maladie infantile de la non

violence ? Permettez-moi de retourner la formule et de

transformer l’interrogation en affirmation : c'est la

« non violence » qui est maladie infantile de l‘antimi-
litarisme prolétarien authentique (conçu comme un

combat contre l'armée de classe).
Au fond, on retrouve là ce qui faisait dire en octobre

1890. à Engels dans une lettre à Konrad Schmidt : « Ce

qui manque le plus à ces messieurs, c’est la dialec-

tique ». Vous êtes victime des catégories éternelles, des

principes abstraits et fixes. Mais le combat contre les

grues métaphysiques sans cesse renaissantes nous est

familier ! Maurice MOISSONNIER



Jean LACROIX : « COMMENT CANALISER
n

NOTRE AGRESSIVITÉ PRIMAIRE ? »

(

Indéniablement, les deux premiers numéros d'Alter-
natives non violentes sont très intéressants. L'article de
Jean-Marie Muller est remarquable. Ceci reconnu, je me

demande si l’on ne fait pas la part trop belle au plus
voyant, certes, mais pas au plus important.

ll n‘y a pas seulement des mouvements divers qui se

débattent comme ils peuvent dans une crise qui aboutira,
selon moi, à une mutation profonde, mais où l'on se recon-

naît encore mal. On parle beaucoup de la violence, on

regrette ou condamne certains de ses aspects, on ne

l’analyse guère. Pourtant depuis toujours — depuis Freud

plus particulièrement — un problème est nettement posé :

y atil chez l’homme une agressivité primaire, fon-

damentale ? Si oui, comment la canaliser, l'éduquer, la

refouler ou la défouler par des moyens qui ne seraient pas
des « violences » contre soi-même ou autrui ? That is the

question. Personnellement, je crois que cette agressivité
primaire existe (de quelque façon qu'on l'explique — et

la théologie et la psychanalyse par exemple ici sont peut-
être plus convergentes qu'opposées). Il est fait allusion

dans votre deuxième numéro au livre de tout premier ordre,

exceptionnel, de Girard, La Violence et le Sacre. |l

mériterait une longue discussion. |l critique l'Oedipe
freudien. Mais il découvre une violence interne au désir

humain: on désire ce que désire l’autre, et c'est ir-

rémédiable. Ce qui ne signifie AUCUNEMENT qu'il n'y a

qu'à dire : « la violence existe », et se croiser les bras. Ce

qui signifie au contraire qu'il ne sert pas à grand'chose de

l’anathématiser, qu'il faut la connaître, la comprendre, la

dériver, la sublimer, apprendre aussi à la contenir et à la

repousser — tant dans l'individu que dans la société.
Je ne pense pas qu'on arrive jamais à supprimer toute

violence de l'humanité — et pour moi la « non violence »

ne va pas sans ambiguïté. Je verrais sur ce plandà à dis-

tinguer au moins deux grands ordres de problèmes :

1) LA NON VIOLENCE COMME TÉMOIGNAGE. Cela, j'y
crois et profondément. C'est peut-être ce que l’homme peut
faire de plus grand et de plus beau. Qu'il y ait des hommes

qui veuillent rendre ce témoignage, c'est une chose

magnifique. Qu'ils fassent seulement attention ! On se

méfie des témoignages qui s'exposent et parlent
beaucoup ! Le «témoignage » ne cherche pas la

publicité — ou il n’est plus témoignage. Il agit lentement

mais profondément. Il trouble les consciences, voire même

parfois des plus pervertis. Ce témoignage refuse toute

violence : il est pur et total — ou il n'est rien. Mais, s'il

est, il illumine l’'humanité et il pourra peut-être avoir une

action de plus en plus importante.

2) LE PROBLEME DES MOYENS EFFICACES POUR

LIMITER, REFOULER, CANALISER LA VIOLENCE. Ce n'est

plus le domaine du témoignage, mais celui de l'efficacité.

Et sur ce plan il y a énormément à faire. D'ailleurs — à le

regarder en gros et malgré toutes les ignominies — l'effort

de l'humanité va dans ce sens. Les deux données fon-

damentales — je vous disais, je crois — fondamentales

et certaines, sont dans l’humanité l'amour et la violence. Il

y a les témoignages de l'amour. Mais il y a aussi la lente

histoire — à poursuivre, à redresser, révolutionner

même — des médiations par lesquelles on s'efforce de

soumettre la violence à l'amour. Elles sont nombreuses, ces

médiations, la plus voyante étant le droit, qui réalise ce

paradoxe d'utiliser la violence contre elle-même en la

soumettant à la raison. Quand il y a « révolte des faits con-

tre le Code », ainsi que le disait déjà Morin au début de ce

siècle et comme il est visible aujourd’hui, il y a révolution.

31



|
|

|

|

|
|
|
|
|

Cette révolution est commencée. l| faut analyser la
ituation, dégager ce qui se prépare, tâcher de parer aux

erreurs possibles ou probables, éviter par dessus tout de

prêcher une révolution violente. Mais en fait il y aura des
violences. Comment les limiter au minimum? Vincent
laure me parait dire assez justement que poser les

problèmes politiques en termes de violence ou de non

violence est erroné. || est vrai qu'il n‘y a pas de politique
sans violence. Je n'en déduirais pas qu'il faut par
conséquent l'utiliser sans vergogne. Je dis qu'il faut
étudier et employer les moyens qui permettront non pas de
lutter par la violence contre la violence, mais d'instaurer
une sorte de discipline contrôlée de la violence, une

limitation perpétuelle ou plutôt une orientation qui en fait
non plus une violence, mais une « force publique ». Contre
les déviations de cette « force publique », qui n‘est plus
guère soumise en France à la magistrature, à peine à l'Etat,
opérer une transformation de société. Cette transformation
n'ira pas sans violence. C'est un cercle vicieux — qu'onpeut limiter, dont on peut — relativement — sortir si l’on
est absolument conscient de ce que l’on veut faire, avec
qui et de quelle manière. Et dans la société telle qu’elle
est, il faut bien reconnaître que les communistes presque
seuls représentent un « îlot de raison ».

Je crains que ce que je vous dis ne soit partiel et par-
tial. Je suis en train d'écrire un volume qui s'appellera LE
DESIR ET LES DESIRS et que j'espère terminer cette
année — le 31 décembre ! Il sera aussi actuel que pur
philosophique. La première partie étudiera des « utopies
politiques du bonheur », en fonction de leur retentis-
sement, direct ou indirect, dans une partie de la jeunesse
contemporaine : |) Rousseau et la Transparence : 2) Saint-
Simon et l'Habitat Humain ; 3) le JEUNE Marx et la fin des
aliénations ; 4) Fourier et les désirs (sexuels). La
deuxième partie s'efforcera d'analyser les motivations in-
conscientes et conscientes des désirs de cette jeunesse
tant sur le plan du « pensé » (à partir de Freud et de Marx,
Marcuse, W. Reich, le « freudo-marxisme » si en honneur,
Deleuze et Guattari, etc.) que du « vécu » (d'après les es-

sais, les romans, les confessions, les lettres, les « com-

munautés » à la fois diverses et cependant proches. Nous
vivons le temps des DESIRS. Qu'est-ce que cela signifie ?
Et qu'en est la signification ? Pourquoi le refus violent de la
technique, de la science, de la raison et de ce qui sur-

plombe tout, la « vérité », si souvent et si violemment af-
firmé pour leur opposer les « machines désirantes » ou les
« groupuscules schizophréniques ».

32

La troisième partie esquissera, à partir de là, une

dialectique du Désir et des désirs — qui s'inspirera direc-
tement de Maurice Blondel et présentera (utilisera) sa

pensée dans ce sens. Alors j'en viens à tout
voir — momentanément — à partir de notre époque qui
est le temps du Désir. Je pense même qu'il y a intérêt à
présenter le christianisme sous cet aspect (ce que je m’at-
tache à faire — avec prudence !), mon but étant, non

d'opposer la raison aux « désirs » des jeunes (analysés
d'une façon à la fois critique et sympathique), mais de
retrouver dans tous LES désirs l'immanence d’UN Désir plus
profond. Et dans ces désirs actuels, profondément sym-
pathiques quoique superficiellement aberrants, dans ces

désirs qui sont de paternité, de communion avec autrui et
la nature, de refus de domination et de la nature et des
hommes, on retrouve le fond « d'agressivité » dont je
parlais. Ce n'est pas décourageant, mais instructif. Ce qu'il
y a de remarquable chez la plupart, c'est que les attitudes
politiques sont souvent des « superstructures ». Ce qui est
mis en question, c’est un mode d'existence, un style de
vie. C'est souvent utopique, et l'engagement réel n'existe
guère : l'engagement prétendu n'est souvent que le refus
de tout engagement. Là aussi, ce qui est dit dans ALTER-
NATIVES NON VIOLENTES est souvent juste. On se réfugie
dans quelque Euroville, on refuse tout « échange » pour ne

plus pratiquer que le « partage », oubliant que l'échange
lui-même — que notre système prostitue — est aussi un

engagement.
, _ Excusez ce gribouillage décousu. Il y aurait trop à dire
(...). Je dois aller à Paris pour participer à la réunion du
Centre d'Etudes Marxistes sur la « morale révolution-
naire ». Il y a des moments où je me demande si ce ne sont
pas les communistes qui l‘emporteront assez

prochainement en France, parce que, comme je vous le
disais, ils représentent dans le désarroi et l’irrationalité ac-

tuels un «îlot de raison ». Bien des « contestataires »
risquent de finir avec eux, parce qu'un pays ne peut sup-porter le désordre à perpétuité et qu'ils représentent un
« ordre » (c’est précisément ce qu'ils ont de dangereux !).

Mais à quoi bon prévoir l'imprévisible ? L'essentiel estde travailler comme l’on peut et avec qui l’on peut pour quela nouvelle société soit « habitable », pour que l'hommehabite aussi l'homme, comme le disait (PRESQUE !) le
jeune Marx.

Jean LACROIX
Le 10 janvier 1974



UN, DEUX, TROIS... PARTEZ !

Trois numéros : de quoi faire un premier bilan. sans

prétention, mais sans chercher à ménager qui que ce soit ;
sans inviter le lecteur à me suivre ; mais plutôt à faire de
même : c‘est le meilleur service que nous pouvons rendre à
l‘équipe de rédaction.

NUMERO |! : Pourquoi avoir choisi un tel thème : « an-

timilitarisme, insoumission, non violence » pour le lancement ?
Il est clair que ce thème devait être abordé tôt ou tard ; mais le
mouvement non violent dans les pays industrialisés a du mal à
s‘exprimer réellement en dehors de ce terrain. Ce que j'ai vu en

Amérique Latine par exemple est très différent : c'est à peine
si l’on touche à ces questions. S'il ne faut pas négliger ce sec-

teur de lutte, je crois qu'il ne faut pas non plus se polariser
uniquement dessus alors que nous semblons déserter presque
totalement les luttes sociales. Les numéros suivants vont
rétablir fort heureusement l'équilibre.

Le moins que je puisse dire est que je ne me suis pas en-

nuyé à lire tout cela. Je ne me suis pas retrouvé dans tout ce

qui était écrit dans ce numéro ; j'ai même réagi très vivement
à certains passages, mais précisément, en juxtaposant les
points de vue, en faisant cohabiter les extrêmes, les rédacteurs
ont permis au moins à un lecteur de ne pas rester passif, de se

poser des questions, et surtout de préciser sa propre pensée.
C’est là que J'ai réalisé qu'Alternatives non violentes avait at-
teint son but en ce qui me concerne. Plus que jamais je pense
que la confrontation des idées est plus féconde et utile que
l‘expression d'une pensée dont le monolithisme ne peut
qu'engendrer la sclérose et une certaine stérilité. En tout cas, il
me semble que la rédaction fait un effort sérieux pour ne pas
tomber dans l‘exclusivisme : le mélange détonnant fourni dans
cette première « livraison» en est la preuve.

NUMERO 2. Au vu du titre, j'ai eu un peu peur du con-

tenu. Quand on parle de révolution prolétarienne, c'est un peu
comme si le mouvement non violent parlait de la révolution
des autres, car chacun sait que « nos bases » ne se situent pas
en majorité dans les classes ouvrière et paysanne, même si ce

sont elles précisément qui, à travers leurs luttes, donnent à la

non violence ses plus beaux titres de gloire. L'article intitulé
« Violence et idéologie », s’il contient des idées intéressantes

pour un lecteur en quête de satisfactions intellectuelles, ap-

porte peu lorsqu'il est extrait ainsi, froidement, d'une thèse de
3° cycle. Alternatives pourrait chercher des moyens de com-

muniquer à tous, et pas seulement aux plus intellectuels, des
idées de fond sous une forme attrayante.

L'article sur le Mouvement des Noirs américains est écrit
dans un style parfaitement limpide, tout comme celui de Jean
Lasserre sur « Non violence et révolution armée ». Si je les

place ensemble, c'est aussi parce que le premier semble être
une illustration des théories développées dans le second, à par-
tir du cas précis des Noirs des Etats-Unis. Peut-être que, dans
un numéro ultérieur, il serait bon de tirer les enseignements de
la fin en queue de poisson du travail commencé sous la
houlette de Martin Luther King. Cela nous aiderait peut-être à

construire un mouvement durable, et en tout cas à éviter cer-

tains écueils.
.

Au-delà de la disparition du per-

sonnage de King, il faut voir le pourquoi du démantellement du
mouvement. Autour de King, la figure publique, il y avait toute

une équipe : qui sait, par exemple que James Bevel était le
véritable organisateur des marches de Selma ? Qui connaît le
rôle d'une des secrétaires de King et d'Andy Young, qui était le
véritable « premier ministre » du S.C.L.C. ? Or, il faut connaître
les tensions qui existaient au sein du S.C.L.C. et les

changements qui étaient sur le point de s‘opérer avant l‘assas-
sinat de King. !/ faut voir aussi qu‘Andy Young, maintenant

député, et que j'ai rencontré au Congrès à Washington, a em-

mené avec lui, en quittant le S.C.L.C. pour entrer dans ses

nouvelles fonctions politiques, certains des éléments-clé de

l’organisation. Et celà au moment où Abernathy aurait eu

besoin d'appuis plus forts que jamais dans la relève difficile

qu'il devait assumer.

L'article de Jean Lasserre est fort bien étayé. Ce n'est

peut-être pas un article de dialogue avec les partisans de la
violence (encore que le ton s'y prête), mais il nous fournit une

=



bonne base de réflexion et d'excellents arguments pour les
débats (souvent inutiles) que nous ne manquons pas d'avoir
fréquemment sur ce thème.

L'article sur l’autogestion est trop bref : l‘autogestion et
les efforts à faire pour y parvenir soulèvent des questions pas-
sionnantes que l’on aurait pu sérier et aborder un peu
systématiquement. Les non violents se réclament souvent du
courant autogestionnaire, mais étant une minorité, issus
généralement de classes moyennes, comment peuvent-ils réel-
lement contribuer aux changements et à la mise en place des
structures nécessaires ? Nous avons besoin de faire une

recherche concrète dans cette direction.
Le texte proposé par le G.RA.N.V. (Paris-5) tombe bien à

sa place, car il est un des premiers essais de réponse à ce

genre de questions. || serait certes à retravailler, mais en dépit
des critiques qu'on peut formuler, ce genre d‘exposé est bien
plus utile (parce que plus pratique, plus concret, plus ouvert)
que les professions de foi faites dans le premier numéro
{soyons clairs : je me réfère ici aux « manifestes »).

L'article de V. Laure, si j'en crois mes oreilles et la
rubrique « courrier », à suscité pas mal de réactions. Disons-le
tout net : cela me paraît être une des initiatives les plus im-
portantes et les plus intéressantes qu'aient pris les rédacteurs
d'Alternatives : cet article nous a tous remis en question. ll a

donné à plus d'un lecteur l'envie de rédiger une réponse. À ne

publier que des choses avec lesquelles nous sommes d'accord,
à rester entre convaincus de la non violence, nous ne progres-
sons pas réellement. Un des apports les plus bénéfiques de ia
revue est peut-être le questionnement qui peut se faire à
travers des articles de personnes qui, sans partager nos vues

luttent honnêtement pour une société meilleure. Bon nombre
de militants sont prompts à dénoncer le parti-pris de la presse
bourgeoise qui passe sous silence certains faits, ou le manque
d'objectivité d'une certaine presse socialiste qui diffuse l’in-
formation à sens unique, mais dans le même temps ils
voudraient censurer ce qui paraît dans leurs propres
publications, et ne lire que ce qu'il leur fait plaisir de voir. I! y
a des jours où je me demande s'il y aura encore des libertés
dans la « société non violente » !

NUMERO 3. Cette fois-ci le contenu de la boîte est davan-
tage à la hauteur de ce que promet l‘étiquette. L'article de
Jeanson est une bonne entrée en matière et, certes, un en-

couragement à notre action. Ce qui paraît important c'est sa

démarche pour définir les apports mutuels dont peuvent
bénéficier le courant non violent et les syndicats. Nous con-

naissons déjà quelques initiatives prises dans ce sens. Je
souhaite que maintenant les choses arrivent à se réaliser dans

34

la pratique, au-delà des discussions possibles. Je souhaite sur-
tout que nous ne cherchions pas à précher la non violence aux

syndicats : il nous faut encore trouver des moyens de gagner
une certaine crédibilité en dépassant la parole solidaire pour
entrer dans l'action solidaire. Mais il faudra peut-être pour
cela que nous commencions à nous battre davantage sur le ter-
rain des luttes sociales où, dans l’ensemble, nous sommes en-

core un peu trop absents.
SI le mouvement non violent veut développer le travail

avec /es syndicats, nous aurons certainement besoin d'articles
comme celui de Debrach qui permettent une vue plus intérieure
du mouvement ouvrier ; mais rien ne remplacera l‘expérience
vécue…

Le reste est intéressant, mais parfois l'interview ne sem-

ble pas permettre à certains de s‘exprimer aussi bien que dans
leurs écrits. L'article sur Barbera est plus vivant, mais le per-
sonnage est plutôt provocateur. On a un peu l'impression que
la revue peut se laisser facilement tenter par le vedettariat et
nous présenter ainsi une série de « stars y…

Alternatives non violentes devrait petit à petit trouver des
abonnés en dehors du cercle des convaincus de la non violence,
et par là-même être un instrument de liaison avec d'autres
courants de la gauche.

En fin de compte, cette critique par un lecteur n'a pas de
sens si des centaines d'autres n'envoient pas leurs remarques :

à votre tour de prendre un stylo!

Jean FABRE

(Copenhague)

PRECISION :

Nous avons publié dans notre précédent numéro une lettre
qu‘avait adressée Jean Kalman à Christian Delorme, et dans laquelle il
marquait son désaccord avec la tournure prise par ALTERNATIVES.

Jean Kalman ne pensait pas que nous pourrions publier cette let-
tre, écrite de façon personnelle et rapidement. « Bien sûr, nous écrit-il,
ce texte est compris comme la marque d‘une profonde suffisance de
son auteur, et comme un geste de chantage ».

Or, ce n’était pas ce que voulait notre ami d'Orléans. Les lecteurs
d'ALTERNATIVES doivent, par conséquent, savoir que l‘incident est
clos; qu’il n‘y a pas de pugilat entre Jean Kaiman et nous, et que les
uns et les autres souhaitons pouvoir continuer à progresser ensemble.



NOUVELLES BREVES
@ « Rompre sans fuir » : La dernière plaquette de René Macaire (n° 6
du bulletin poitevin Comprendre, 3 F, à commander 98, bd des Rois, 86
Poitiers). Psychologue, animateur du groupe non violent de Poitiers,
René Macaire, s“il est venu tardivement à la non violence, n‘en est pas
moins un de ceux qui l‘ont le plus pensée. Rejetant le marxisme,
passionné par les problèmes philosophiques et surtout par le courant

communautaire, il s'efforce de « reprendre, comme il dit, les choses à
la base ; là où les ont laissées Hegel et Feuerbach, les maîtres de Marx,
et ies pionniers de la main-mise de l’homme sur son Histoire ». Avec

!

«Rompre sans fuir », René Macaire voudrait inviter l’homme, le plus
humble qu'il soit, à prendre conscience des « inéluctables principes
philosophiques qui mènent sa vie et la vie des autres ». Discutable,
mais il mérite de l’être.

:@ Au sommaire du n° d'avril d‘Union Pacifiste (4, rue Lazare-Hoche,
92100 Boulogne. Le n° 2,50 F, l’abonnement: 25 F). L‘irrécupérable
pacifisme intégral ; les jeunes face à l’armée et à la violence; parlons
un peu d'économie.

@ Le groupe « Syndicalisme et non violence » de Lyon organise les 1 et

2 juin 74 un week-end sur le thème : « La non violence active peut-elle
être un moyen efficace pour la lutte des travailleurs 2».

Les questions discutées seraient, par exemple:
— Légalité ou désobéissance civile ?
— Changement des mentalités dans la lutte: comment la vivre,

selon les principes que l’on défend ?
— Syndicalisme et prise de pouvoir;
— Non violence et prise de pouvoir.

Renseignements: Michel Rouge, 12, quai Rambaud, 69002 Lyon.
© FRONTIERE, revue du C.ER.E.S. revient, dans son n° 15, sur le

problème de l‘armée dans une perspective socialiste. On y trouve un

texte qui pose la question de l'affrontement des classes qui sera
inévitable si les socialistes veulent vraiment transformer notre societe.

e LE MONDE DIPLOMATIQUE, d'avril, contient une longue et

passionnante étude de Pierre Dommergues sur les Chicanos : comment,

avec César Chavez, ils ont retrouvé leur dignité.
,

e FRERES DU MONDE (n° 83) retrace la genèse de la dictature mili-
taire en Uruguay : il y a quelques années, ce pays connaissait un régime

de démocratie semblable à celle de la V2 République. Il a logiquement
abouti à la dictature militaire par un processus de militarisation.

(suite de la page 271)

© IMPORTANT: une session de formation sur NON VIOLENCE et
SOCIALISME AUTOGESTIONNAIRE organisée par le G.R.A.N.U. de
Paris-5, 11, rue Jean-de-Beauvais, 75005 Paris.
Lieu: près de Vanves. Epoque: du 1° au 10 août.
On peut ne participer qu‘à la 1re partie de la session (1-4 août) qui
portera sur « Contrôle ouvrier, autogestion et non violence ». La 2°
partie portera sur le « contrôle populaire ».

@ Sur le thème « Vivre avec l‘enfant », le mensuel La Gueule ouverte,
propose trois journées de rencontres et de débats dans la région
lyonnaise, les 1, 2 et 3 juin. Pour les personnes intéressées, écrire à
Serge Pillard, Pérouges, 01800 Meximieux.
@ Le dernier numéro de La Lettre des Objecteurs (25 bis, rue Lamartine,
R9003 Lyon) est consacré à l’insoumission (2 F).

© Nous avons évoqué dans notre numéro 2 l‘exemple original et

prometteur de la société socialiste qui est en train de se construire en

Tanzanie. La revue Peuples du monde (8, rue François-Villon, 75015
Paris) a publié dans son numéro de décembre un dossier assez complet
à ce sujet (3,50 F). Le numéro de mars d’Esprit comporte également
un intéressant article de Nicolas Renard sur « La Tanzanie, un espoir
pour l‘’Afrique ». Enfin, les Editions Présence Africaine ont publié, en

1970, un recueil de textes du Président Nyerere.
e Dans les CAHIERS de la RECONCILIATION (mars-avril) : « Grèves et

Violences », -par le Pr Georges Lasserre.

A LIRE (ouvrages récents) :
Helder Camara : Le Désert est fertile, Desclée de Brouwer.
Bernard Clavel : Le S//ence des Armes, Robert Laffont.
Erik H. Erikson : La Vérité de Gandhi, Flammarion.
Jean Herbert : Ce que Gandhi a vraiment dit, Marabout.
Ivan Illich : La Convivralité, Seuil.
Alain Krivine : Questions sur la Révolution, Stock.
R. Lenoir: Les Exc/us, Seuil.
Léonidas Proano : Pour une Eglise libératrice, Cerf.

Anthony Sampson : /.T.T., Etat souverain, Alain Moreau.
A. Uribe : Le Livre noir de l’Intervention américaine au Chili, Se

a) Les complexes militaro-industriels.

b) Les pouvoirs (centre de décisions).

L'Internationale du Mouvement de la Réconciliation organise un congrès européen les 1, 2, 3 juin 1974, en Hollande:

c) La place des courants non violents dans ces recherches.

 DÉMILITARISER L'EUROPE

inscription |
{

M.l.B., 4, alliée de Pologne, 91300 Massy, France.

ce cour



AU TRAVAIL—
; pour le numero 5

S'ily a une affirmation qui revient toujours dans nos analyses, nos projets, nos manifestes, c'est bien la
nécessité d‘un changement dans nos attitudes quotidiennes, nos manières de penser, nos réflexes idéologiques.
« Révolution culturelle », « changer les mentalités en même temps que les structures », « vivre autrement », etc.
autant d'expressions qu'on retrouve sans cesse, et pas seulement chez nous (cf Illich, Dumont, etc.).

Il y a sûrement là quelque chose de très important ; mais, en même temps, on se demande s’il n‘y a pas un

grand malentendu : on peut mettre là-dessous à peu près n'importe quoi, et le lien entre ces changementsà et
les changements politiques n'est jamais analysé. Pour un peu, on se contenterait de dire : quand beaucoup de
gens et de groupes auront fait leur révolution individuelle et communautaire, il n‘y aura plus de problème
politique, économique: ce sera, sans douleur, le socialisme libertaire non violent écologico-convivial… Pour
d'autres, moins naïfs et plus sceptiques, il s’agit simplement d'un « sauve-qui-peut » individuel ou com-

munautaire, en marge d'une société « pourrie » qu’on n’a aucune chance de transformer.
Ces problèmes méritent réflexion et clarification. C'est pourquoi le numéro 5 de la revue (qui sera un numéro

double : juin-août) y sera consacré. Mais, sans l'apport des lecteurs, ce sera encore de la théorie |! Alors en-

voyez des textes (même brefs) où vous racontez comment vous faites votre révolution « culturelle » (vie
communautaire, retour à la terre, nourriture biologique, école parallèle, circuits parallèles de consommation, d'in-
formation, expériences « spirituelles », etc.) et essayez de dire quel lien voué voyez entre votre expérience vécue et
un projet de transformation de la société.

Envoyez çà avant le 1°" juin, 22, rue de l'Eglise, 69003 Lyon.

alternatives non violentes
AIDEZ-NOUS NUMERO PRECEDENT

:

; On peut s’abonner à
ir

d geEn diffusan ;

cali pa Nessa { ce numéro ou en vous abonnant: (Syndicalisme et non violence, luttes en Sicile)France : 20 F - Etranger : 25 F - De soutien : 50 F ;

Belgique: 200 FB - Suisse: 18 FS. NUMEROS EN PROJETChèques mandats ou timbres
;

CORP. 2915.21 Lyon Révolution culturelle (N° 5)
L'expérimentation socialeAdresse: 22, rue de l'Eglise, 69003 Lyon, Educati

e

ES uCatron et non violence.
Militer, mais comment ?

Collaborateurs: Membres du Mouvement Lyonnais d’Action Non Violente ( 68, rue Mercière, 69002 Lvonet tous ceux qui enverront des articles !
: von

Comité de Direction: Christian DELORME, Georges DIDIER Christian MELLON, Direc ication

:

Se MUT EEr g ; i ON, Directeur de Publication: Georges DIDIER
;

Comité de référence:

Dépôt légal: 2° trimestre 1974. Imprimerie HASSLER, 69400 Villefranche.
36



 



DOMMAIRE

Editorial (Ch. Delorme)

Fondements d'une non violence politique (J. Sémelin, J Tirelli)

Non violence et socialisme (Ch. Mellon)

Syndicalisme et non violence (Groupe mixte ’’pacifistes-non violents’)

Des nouvelles brèves et des Livres

Quatorze thèses du C. L. A. S. (Comité de Liaison pour
l'Autogestion Socialiste)

Plateforme des objecteurs insoumis du Roannais

La non violence, maladie infantile de l’antimilitarisme
prolétarien (M. Moissonnier)

Comment canaliser notre agressivité sommaire ? (J. Lacroix)

Un, deux, trois... partez! (J. Fabre)

…et les dessins de J.-P. Andrevon


