
DROITS DE L’HOMME, uœ.

RECOURS CONTRE LA VIOLENCE
DÉSOBÉISSANCE CIVILE
DROIT CONTRE RAISON D’ÉTAT
L’'OBJECTION DE CONSCIENCE
EST-ELLE UN DROIT?

revue trimestrielle



 



ÉDITORIAL
Le droit

contre

la violence?

somme toute assez bas, n’est-ce pas à «<l’Etat de
Droit» que nous le devons? Quand les rapports

sociaux sont codifiés par un ensemble de lois acceptées —

théoriquement — par tous et qu’une autorité supérieure
veille à leur respect, il n’est plus besoin de se faire justice
soi-même. Même si nos systèmes juridiques restent très
imparfaits, et que de larges plages d’injustice y demeurent,
cette fonction non-violente doit leur être reconnue. Dans
une société sans loi règne la loi du plus fort, c’est-à-dire,
bien souvent, la loi du plus violent.

Mais le droit n’est rien sans la force. Il faut, comme on

dit, que « force reste à la loi », pour qu’elle puisse jouer ce

rôle de réduction de la violence! Quand la loi est impuis-
sante, l’autodéfense revient. Or, généralement, cette
“force” est celle que confère l’usage (ou la menace

d’usage) de moyens violents: ce sont bien des armes que
porte le « gardien de la paix ». Et comment garantir qu’un
porteur d’armes n’abusera pas de son pouvoir, violant ainsi
la loi non-violente qu’il est censé servir ? Divers exemples
montrent que la question n’a rien de théorique…

Le Droit entretient donc avec la violence des rapports
ambigus. Il en résulte que ses rapports avec la non-violence
ne le sont pas moins!

D’une part, les chercheurs de non-violence ne peuvent
que soutenir tout ce qui élargit l’espace du Droit, non seule-

S.
le niveau de violence directe entre individus reste

ment entre citoyens, mais aussi entre peuples : c’est autant
de pris sur la «loi de la jungle ». En particulier, les efforts
actuels visant à donner aux «Droits de Homme » une

réelle force juridique méritent intérêt et soutien. On cons-

tate d’ailleurs que les mouvements non-violents et les orga-
nisations de défense des droits de l’homme recrutent le
même genre de militants. Et les moyens de pression d’orga-
nismes comme Amnesty International ou ACAT sont

typiquement des moyens non-violents. D’où l’intérêt, dans
ce dossier, d’une présentation de la tradition des Droits de
l’Homme: les articles de Jean-Marie Aubert et de Bernard
Quelquejeu en exposent les fondements (la doctrine du
““ droit naturel”) et les contenus.

Mais d’autre part, parce qu’il dispose d’une force à son

service, le Droit peut parfois couvrir bien des injustices;
certains de ses défenseurs (notamment les Etats) peuvent
abuser de leur puissance “ légale”, notamment dans la
politique internationale où aucune force ne s’impose aux

Etats pour les contraindre à respecter le Droit. La perma-
nence de la distinction entre le légitime et le légal ouvre

toute une réflexion, fondamentale dans la tradition non-

violente, sur l’objection de conscience et la désobéissance
civile, réflexion qu’alimentent ici les articles de John Smyth

;

et de Christian Mellon. Et Olivier Fressard s’interroge:
peut-on parler de l’objection de conscience comme d’un
«droit de l’homme » ?

Un livre récent pose toutes ces questions de manière
provocante et suggestive : dans La déraison d’Etat, Olivier
Russbach invite les citoyens à se servir du Droit — de leurs
droits — pour rappeler aux dirigeants politiques qu’ils sont
censés représenter leurs intérêts. II débat ici avec Olivier
Fressard du bien-fondé de sa position.

Deux exemples contemporains complètent et illustrent
ces réflexions : la lutte du Larzac, le mouvement polonais
Liberté et Paix. Dans les deux cas, des militants non-vio-
lents se sont heurtés au paradoxe du Droit, qu’il faut à la
fois utiliser et contester. François Roux et Christian Robi-
neau, impliqués personnellement dans le soutien à ces deux
luttes, livrent à ce sujet leurs réflexions personnelles.

A.N.V.



Uu recours contre la violence

Les droits de l’'’Îomme
par Bernard QUELQUEJEU

Pour s’opposer à la violence des puissants, on invoque de plus en plus les “droits de
Phomme ”. Mais cette notion est loin d’être univoque. Il faut dépasser l’approche naïve des
droits de l’homme pour mieux les promouvoir.

lus, aujourd’hui, une entreprise innocente. Il n’est

plus possible de parler des « droits de l’homme »

sans évoquer toute une série de difficultés que posent, à
leur sujet, sous nos yeux, les conditions présentes de la vie
collective. En dépit de la prolifération des discours quoti-
diens sur les droits de l’homme, il est devenu clair que l’idée
ne va pas de soi. « Droits de l’homme », de quoi s’agit-il ?

Quelle est leur nature ? Quelle est leur unité ? Parle-t-on de

quelque chose de repérable, de précis, de suffisamment

unifié, lorsqu’on invoque la promotion des droits de
l’homme — ou bien le concept doit-il, lui aussi, être rangé
parmi les nombreux thèmes de discours maniés dans l’opi-
nion publique, mais qui ne renvoient finalement à rien
d’autre qu’aux intérêts idéologiques de celui qui parle ?

BORDER le thème des « droits de l’homme » n’est

A;

Relever quelques-unes de ces difficultés va avoir pour
conséquence de rendre problématique, voire évanescente,
l’expression même de « droits de l’homme ». Passer d’une

appréhension naïve, dans laquelle on ait l’impression (falla-
cieuse !) de savoir de quoi l’on parle, à une interrogation
problématique où l’on cherche à prendre la mesure des dif-
ficultés de la référence actuelle aux droits de l’homme, c’est
sans doute la première exigence de celui qui veut

aujourd’hui réfléchir et agir: qui osera s’en dispenser?

I. Difficultés actuelles
de la référence aux droits de l’homme

Première difficulté : le contraste entre la multiplication
des appels aux droits de l’homme et la prolifération de leurs
violations.

Un fait frappe quiconque ouvre son journal ou écoute
la radio : tout le monde revendique les droits de l’homme.
On ne voit à peu près aucun gouvernement, aucun Etat,
aucun parti politique, qui s'oppose ouvertement aux droits
de l’homme. Depuis moins de deux siècles, on connaît plu-
sieurs centaines de « Déclarations » nationales, officielles,
sur ce thème.

Dans le même temps, les violations ouvertes, flagran-
tes, gravissimes, ne cessent de se multiplier, à peu près par-
tout : non seulement, comme chacun le sait aujourd’hui,
dans les démocraties populaires de l’Est et dans les dictatu-
res militaires d’Amérique Latine ou d’Afrique, mais aussi —

quoique dans une mesure et sous des formes qui sont autres
— dans les démocraties occidentales. Ouvrez votre journal…

Ce contraste entre les affirmations verbales et les vio-
lations pratiques a pour conséquence d'inviter à ne guère
prendre au sérieux la référence aux droits de l’homme.



les droits de l'homme 3

N’est-elle plus qu’un thème de discours idéologique ? Trois

raisons, me semble-t-il, convergent cependant pour ne pas
céder trop vite au découragement : le développement pro-
digieux de l'information, qui fait que nous apprenons pres-
que instantanément des violations que nous aurions igno-
rées hier ; un certain progrès de la conscience collective, qui
me paraît difficile à nier, au moins en gros, quoi qu’il en soit
de reculs particuliers ou temporaires, ou même de retours

localisés à la barbarie; enfin, la nouveauté du concept:
comment une notion, totalement inconnue de la plupart
des sociétés antérieures à la nôtre, pourrait-elle parvenir à

extirper, en quelques décennies, des mentalités et des com-

portements (esclavages, racisme, apartheid, sexisme,
dominations, discriminations en tout genre) qui viennent
du fond des âges ? Ces trois raisons, cumulées, permettent
peut-être de rendre compte de ce décalage flagrant entre

les affirmations théoriques et les violations pratiques des
droits de l’homme.

Deuxième difficulté : le contraste entre le dépérissement
des bases intellectuelles de ces droits, et la floraison de leur

concept.

Il est remarquable d’évoquer aujourd’hui les bases
intellectuelles sur lesquelles se sont édifiés, au XVIIT siècle
en particulier, les droits de l’homme : les postulats de
l’école du droit naturel, les réflexions des philosophes et des
moralistes comme John Locke ou Rousseau, les droits indi-
viduels inhérents à la « nature » de l’homme, la théorie du
contrat social, le caractère « inaliénable » des droits procla-
més en 1789, l’idée qu’ils sont universels et s’imposent à
toute société comme à tout Etat, etc. Il est remarquable,
dis-je, d’évoquer ces légitimations théoriques, parce qu’il
faut aussitôt remarquer que, de tout cela, il ne reste pres-
que rien. «Nature» de l’homme, droit naturel, contrat

social, inaliénabilité, opposabilité à l’Etat, etc, toutes ces

notions se sont intellectuellement dissoutes ; il n’en reste à

peu près rien.
Or dans le même temps où l’on voyait dépérir ces

bases théoriques des droits de l’homme, on a vu s’en déve-

lopper le concept, s’élargir la notion, et de nouvelles espè-
ces de droits faire leur apparition. À la « première généra-
tion » des droits de l’homme (les grandes libertés inhérentes
à la personne humaine comme telle, antérieures à toute

législation positive et vis-à-vis desquelles le seul devoir de

l’Etat est de ne point faire obstacle à leur exercice) sont

venus s’ajouter des droits nouveaux, de nature très diffé-

rente, que l’on peut nommer une « seconde génération » :

les droits sociaux, qui constituent des créances positives de
l’individu sur la société, qu’il revient à l’Etat d’honorer en

créant les conditions et les institutions indispensables à leur
réalisation concrète. Après le droit de… (penser, écrire,
professer ou abandonner une religion, etc.), le droit à…

(travail, sécurité sociale, éducation, vie culturelle, etc.).
Paradoxe! au moment où ont dépéri les fondations

intellectuelles classiques des « droits de l’homme », on voit

fleurir le concept dans des directions nouvelles. Des bran-
ches nouvelles ont poussé à l’arbre des droits de l’homme,
dans tous les sens, avec des justifications très incertaines, ou

pas de justification du tout. Ce contraste rend problémati-
que l’unité du concept : ne s’agit-il plus que d’un conglomé-
rat d’idéaux, de désirs, d’utopies ?

Dès maintenant, on peut néanmoins tirer une double
conclusion:

a) affirmerpratiquement un droit, et le légitimer théori-

quement, sont deux opérations différentes. Un droit con-

cret peut très bien apparaître dans l’histoire revêtu d’une

légitimation particulière, et se développer en tant que
requête universelle, lorsque cette base intellectuelle s’est
évanouie ;

b) c’est peut-être une tâche actuelle que de retrouver

des fondements théoriques nouveaux, inédits, à des droits
anciens ou nouveaux, de réexpliciter des bases nouvelles

pour la conviction, qui demeure inentamée, qu’il appartient
à l’être humain, à sa dignité, de jouir de certains droits fon-
damentaux.

Troisième difficulté : l'actuelle prolifération et extension
des droits de l’homme compromet l’urgence prioritaire de
créer pour eux des garanties efficaces.

Après la première génération des grandes libertés indi-
viduelles (les droits-attributs) et la seconde génération des
droits sociaux (les droits-créances), voilà donc que l’on

parle d’une « troisième génération » (les droits-solidarités).
De quoi s’agit-il?A l'ONU, à l'UNESCO, chez les

juristes internationaux des grandes organisations, en

France même, on évoque de plus en plus la nécessité de

prendre en compte de nouveaux droits : droit au dévelop-
pement, droit à un environnement écologiquement équi-
libré, droit à la paix internationale, droit d’appropriation à

serres



4 bernard quelquejeu

l’égard des ressources communes de l’humanité comme

l’air, les mers, l’espace, etc.

S'agit-il vraiment de « droits » ? Un droit a un titulaire,
il appartient à quelqu’un ; il a un objet précis et possible (car
il n’y a pas d’obligation légitime à l’impossible) ; enfin, il est

opposable à une personne précise, physique ou morale.
À propos des droits-de-solidarité, il faut demander:

quel en est le titulaire ? l’individu, telle collectivité, l’Etat, la
société internationale (dans la mesure où elle existerait) ?
On ne sait plus très bien. Ensuite, quel est l’objet précis et

possible de tels droits : le développement? la paix ? l’envi-
ronnement équilibré ? qu’est-ce que c’est ? Enfin, à qui un

tel droit est-il opposable ? Questions redoutables, et qui
expliquent que maint juriste soit formellement opposé à
toute déclaration de droits nouveaux qui élargirait encore

un concept déjà flou. Une prolifération aboutirait à étique-
ter comme « droit » ce qui ne constitue que des vœux, des
souhaits, des utopies, qui ne se prêtent nullement, dans
l’état actuel des institutions et des législations, à devenir des
« droits » : car le choc en retour, inévitable, serait que le
droit lui-même tendrait à n’être plus qu’un vœu inefficace et

vain, sans garanties possibles. On saisit là toute l’ambiguïté
du concept de « droit de l’homme ».

Quatrième difficulté: l’actuelle division de l’humanité
en trois « mondes » (occidental, socialiste, tiers monde) qui
comprennent différemment les droits de l’homme fait douter
de leur unité ou de leur cohérence.

De fait, que cela plaise ou non, la question se pose à
nous dans une humanité divisée, profondément. Par voie
de conséquence, le concept contemporain de «droit de
l’homme » se trouve, lui aussi, divisé.

La tradition occidentale de la vieille Europe a mis l’ac-
cent sur les droits de l’individu humain, sa dignité inalié-
nable, les grandes libertés qui l’expriment: liberté de cons-

cience et de religion, égalité des citoyens devant la loi, droit
à la propriété, protection juridique du citoyen en face des
empiètements de l’Etat, etc. Les conceptions socialiste et

communiste, au contraire, insistent beaucoup plus sur les
droits économiques et sociaux, donc sur l’importance déter-
minante des rapports sociaux qui permettent leur mise en

œuvre : c’est le but même de la société socialiste qui déter-
mine la perspective socialiste sur les droits de l’homme.
Enfin, les urgences des sociétés du tiers monde sont souvent
extrêmement différentes : les priorités sont simplement la

nécessité élémentaire de survivre en présence des calamités
et famines naturelles, la destruction des structures colonia-
les, la suppression des discriminations tribales ou raciales,
la quête de l’identité et de l’authenticité culturelles ; en face
de ces nécessités collectives dramatiques, les droits indivi-
duels, souvent d’ailleurs étrangers à leur tradition propre,
compteront pour peu !

Ainsi, selon celui des trois «mondes» auquel on

pense, on constate une grande divergence de perspective en

matière de droits de l’homme. Non que ces diverses con-

ceptions s’excluent réciproquement de manière absolue;
mais il faut bien voir qu’elles divergent. Dans l’état réel de
la politique mondiale, la complémentarité de ces trois pers-
pectives n’est pas facilement discernable, et de toute façon
est génératrice de conflits. Il en résulte que sont rendues
problématiques l’unité ou même la cohérence de la réfé-
rence aux droits de l’homme.

Cinquième difficulté: les processus contradictoires de
politisation et de dépolitisation des droits de l’homme.

|
|

|

|

|

|
|



les droits de l’homme 5

En nous limitant à la situation politique intérieure

française, il nous faut constater la politisation du thème des
droits de l’homme, au sens de la récupération idéologique
par chacune des diverses familles politiques, surtout depuis
la campagne présidentielle de 1974. C’est selon la dénoncia-
tion des violations que chacun discerne ses ennemis et ses

amis. L’idéologisation de la référence a pour effet de

rendre sceptique à leur endroit : c’est ce qui arrive chaque
fois qu’au lieu de demeurer ce qu’ils sont d’abord, à savoir
un instrument de critique morale et politique de sa propre
pratique, les droits de l’homme se dégradent en instru-

ments de légitimation idéologique.
Il faut pourtant prendre acte, en même temps, d’un

certain mouvement contraire, timide mais instructif, de
« dépolitisation ». La dénonciation unilatérale a largement
perdu de son crédit : pour demeurer crédible, il faut dénon-

cer les violations partout ; ainsi le parti communiste français
a-t-il été obligé d’en venir à dénoncer lui aussi le Goulag
soviétique. Cette dépolitisation, qui a tendance à remettre

la référence aux droits de l’homme au-dessus des récupéra-
tions opérées par les partis, constitue un motif d'espérance
dans l’avenir des droits de l’homme.

II. Une tradition puissante
au cœur de l’histoire moderne

Au moment où l’héritage des droits de l’homme risque
de s’obscurcir, de s’évanouir, de susciter le doute ou le

découragement, au moment où cet héritage risque de som-

brer dans l’insignifiance en étant revendiqué de tous côtés,
il me paraît primordial de ressaisir ce qui fait son originalité :

être d’abord une tradition, une tradition puissante, diversi-
fiée mais repérable, au cœur de notre histoire moderne.

L’usage lucide de la référence aux droits de l’homme, le

combat décidé pour les promouvoir pratiquement, ne peu-
vent faire l’économie de la réappropriation, dans toute sa

verdeur et avec toutes ses leçons, d’une histoire, d’une tra-

dition, dont les grands moments coïncident avec quelques-
unes des grandes dates de notre histoire morale et politi-
que.

On a coutume de faire commencer l’histoire moderne
des droits de l’homme avec la fameuse Déclaration des

droits de l’homme et du citoyen de 1789 : la coutume n’est

pas sans fondement, car jamais proclamation votée par une

assemblée politique n’a connu une répercussion semblable.
Il n’en demeure pas moins qu’aux yeux de l’historien, il faut
remonter bien plus haut pour saisir la préhistoire et les
sources lointaines de cette tradition.

La perception que l’homme, ou du moins certains

hommes, jouissent, dans leur vie personnelle et sociale,
d’un certain nombre de droits remonte très loin dans l’his-
toire ancienne, au moins sous des formes inchoatives. On

pourra citer certaines dispositions du Code d’Hammourabi

(1700 av. J.-C.), le plus ancien code de justice connu ; les

perceptions qui s’expriment dans la littérature grecque,
comme l’exemple d’Antigone qui déclare agir contre la rai-
son d’Etat qu’exprime Créon, selon «les lois immuables et

non écrites des Dieux » ; les « droits naturels » de l’homme
dans la doctrine des stoïciens ou dans certaines formes du

droit romain (Ulpien). Dans l’histoire médiévale, on citera
surtout la Grande Charte de 1215, imposée au roi Jean sans

Terre par ses barons révoltés, et qui exprime clairement
certaines libertés individuelles, le droit à l’innocence tant

que n’est pas intervenu un jugement équitable, les droits et

franchises de certains corps sociaux sur lesquels le Prince
reconnaît n’exercer aucune influence, la liberté de circula-

tion, le respect des biens, etc. : c’est déjà l’ancêtre des liber-
tés fondamentales de la première génération qui tentent de
limiter l’absolu du pouvoir royal. On remarquera qu’elle est

arrachée au terme de luttes qui soulèvent les petits contre la
violence et l’arbitraire des puissants. On évoquera aussi le
débat noué à l’occasion des grandes découvertes coloniales
du XVI siècle et l’action menée par les dominicains Vitoria
et surtout Las Casas, « Protecteur des Indiens », précurseur
du droit international, qui, s’appuyant sur une philosophie
de la nature humaine universelle, indépendante de la foi

chrétienne, déclarent que la conquête du Nouveau Monde,
le travail forcé des esclaves, l’appropriation violente des
sols et des mines sont injustifiables, illégitimes (même si
elles sont légales, conformes aux lois espagnoles).

À cause de son importance, on s’arrêtera ensuite sur la

longue tradition des Bills of Rights qui traverse toute l’his-
toire anglaise des XVII et XVIII siècles: la Petition of
Rights de 1628, le célèbre Bill de l’Habeas Corpus de 1679,
octroyé par le Parlement anglais, qui garantit certains droits
élémentaires face à l’arbitraire du pouvoir, en déclarant

illégitime toute détention abusive ; et surtout le grand Bill



bernard quelquejeu

of Rights de 1689, au terme de la révolution anglaise, qui
détaille mainte liberté, comme les conditions dans lesquel-
les seront prononcés les jugements, l’obligation du consen-

tement du Parlement pour toute levée d’impôt ou l’entre-
tien de l’armée, et plusieurs autres droits naturels de
l’homme que l’Etat doit respecter parce qu’ils lui sont anté-
rieurs. Cependant, le souci de fonder les droits imprescrip-
tibles dans une conception générale de l’homme et de la
société allait être celui des juristes et des philosophes, John
Locke, Rousseau, la philosophie des Lumières, la pensée
morale et politique des XVII° et XVIII siècles, dont les idées
allaient conduire aux grands principes de la Révolution
américaine de 1776, puis des Constituants français de 1789.

La tradition américaine des XVII et XVIIT siècles,
aboutissant à la Déclaration d’Indépendance de 1776, s’en-
racine profondément dans la tradition anglaise et comporte
des leçons inédites, des perspectives d’avenir que la Révo-
lution française a occultées. Après avoir quitté l’Angleterre
pour s’installer dans le Nouveau Monde, les fameux « Pèle-
rins du Mayflower » avaient conclu un « Pacte d’Etablisse-
ment » avant de fonder New Plymouth en 1620. Ceux que
l’on a appelés les « Niveleurs » (Levellers) avaient joué un

rôle important pendant la révolution anglaise pour étendre
à la politique la revendication égalitaire de la religion et
tirer toutes les conséquences du droit à la liberté religieuse :

la liberté de conscience devint ainsi le noyau autour duquel
maint droit de l’homme allait se constituer, par intégration
d'autres libertés. Ainsi, sont-ce les Puritains anglais qui, les
premiers, ont énoncé au début du XVII siècle, l’affirma-
tion, reprise ensuite par les Français, que la personne indi-
viduelle était supérieure à l’Etat et devait être protégée
contre les empiètements du pouvoir de celui-ci. Lors de la

proclamation de leur indépendance, les nouveaux Etats
américains s’attachèrent à formuler des Déclarations des
droits, par exemple en mai 1776 dans l’Etat de Virginie. En
juillet de la même année était adoptée et diffusée dans les
treize colonies en révolte la Déclaration d’Indépendance,
qui assignait à l’institution politique un quadruple fonde-
ment: l’égalité de tous, la vie, la liberté, la recherche du
bonheur, et affirmait que « pour garantir ces droits, les
hommes instituent des gouvernements dont le juste pouvoir
émane du consentement des gouvernés », lesquels « ont le
droit d’abolir ou de modifier tout gouvernement qui vien-
drait à méconnaître ses fins». La Constitution des Etats-

Unis, en 1787, puis les Dix Premiers Amendements relatifs
aux libertés, allaient préciser la souveraineté populaire, la
sûreté des citoyens, le droit de propriété, la liberté d’opi-
nion, le contrôle parlementaire, les droits politiques et déjà
quelques droits sociaux et économiques.

C’est pourtant à la Révolution française qu’allait reve-

nir l’idée d’une proclamation officielle et solennelle des
droits de l’homme, formulés en termes plus généraux, quoi-
que simples, dont les conséquences pratiques ne devaient
être décelées que par une lente maturation. La Déclaration
des droits de l’homme et du citoyen est étroitement liée à
tout le contexte historique et politique de la Révolution de
1789 ; si l’on regarde attentivement ses dix-sept articles, on

constate que, bien loin de découler de principes théoriques
a priori, chacun d’eux vise un abus précis de l’Ancien
Régime, un comportement du pouvoir jugé désormais inad-
missible. Elle formule les « droits naturels et imprescripti-
bles de l’homme » dont la conservation est le but de toute
association politique, et qui sont « la liberté, la propriété, la
sûreté et la résistance à l’oppression » (art. 2). Plusieurs
articles explicitent l’idée de liberté, dont les bornes ne sont
fixées que par la loi : liberté physique, d’opinion et de cons-

cience, de pensée et de presse, de propriété. D’autres
expriment la sûreté, ce droit de l’homme, entré dans une

société politique, que le corps social garantisse ses droits
imprescriptibles par son organisation politique, judiciaire et

administrative, y compris par un droit pénal. Enfin, l’idée
d'égalité commande plusieurs conséquences très concrètes :

égalité devant la loi et la justice, devant l’impôt, égale
admissibilité aux emplois publics, contrôle des affaires
publiques.

Il faut insister sur le lien entre la Déclaration énonçant
solennellement les droits naturels et imprescriptibles, et
une Constitution instituant un droit politique proprement
dit, car il révèle la nature profonde des droits de l’homme :

être une sorte de fondement moral de l’ordre juridique et

comporter dans son essence même le mouvement imma-
nent de se réaliser en droit positif, de s’institutionnaliser en

droit politique, seul susceptible de garantir effectivement
les droits seulement « déclarés » dans une « Déclaration ».

Les diverses traditions relatives aux droits de l’homme
dans les différents pays et continents devaient attendre la
Seconde Guerre mondiale pour converger dans un courant



les droits de l'homme 7

unique qui aboutit le 10 décembre 1948, à l’Assemblée

générale des Nations Unies, au vote de la Déclaration Uni-
verselle des droits de l’homme, dont l’importance est déci-
sive. Rédigée dans le climat social et politique international
de l’après-guerre, proclamant les aspirations dont les hom-
mes peuvent aujourd’hui attendre satisfaction par-delà tous

les droits positifs, nationaux ou internationaux qu’elle
dépasse et de quelque façon anticipe, elle a finalement le
caractère d’une Charte de l’humanité entière qui énonce les
fins qui s’imposent à toute communauté humaine, politique
ou non. Elle a été le premier acte d’un long processus
encore à peine commencé, et qui vise à transformer, en

dépit de l’obstacle que constitue le principe de la souverai-
neté des Etats, la valeur « morale » de ses trente articles en

un véritable système juridique de garanties internationales
et nationales. Ont vu le jour un Pacte International relatif
aux droits économiques, sociaux et politiques, adopté en

1966 et entré en vigueur, pour les Etats qui l’ont ratifié, le 3

janvier 1976 ; et un Pacte international relatif aux droits civils
etpolitiques, entré en vigueur le 23 mars 1976. Bien d’autres
institutions régionales se sont mises en place, au bénéfice de
l’un ou l’autre des droits de l’homme, ou de plusieurs
d’entre eux, telle la Convention européenne des droits de

l’homme, qui fonctionne depuis 1953.

Ce rapide survol des diverses traditions en matière de
droits de l’homme et des grandes Déclarations relues dans

les contextes historiques qui les virent naître, a pu nous con-

vaincre de la force d’un courant dont l’écho résonne à cha-

que carrefour de notre histoire moderne. L'histoire de la
liberté n’est pas d’abord l’histoire d’une idée philosophique
ou d’une valeur morale qui se réaliserait de façon plus ou

moins rapide et qui traverserait des phases de progrès ou de

récession, comme le croit maint idéaliste. C’est bien plutôt
l’histoire des luttes sociales concrètes, de combats contre

l’arbitraire et la violence des puissants, l’histoire de forces
humaines antagonistes qui s'emparent du même mot pour y
glisser des contenus différents. Merleau-Ponty l’a écrit,
lucide et accusateur: « Tout le monde se bat au nom des
mêmes valeurs : la liberté, la justice. Ce qui départage, c’est
la sorte d'hommes pour qui l’on demande justice et liberté,
la sorte d'homme avec qui l’on entend faire société: les
esclaves ou les maîtres ».

Extraitdusarticle
©

publiédans la revue
IRITUS (40, rue La Fontaine, Paris)enmai

80.Reproduitavec Paimable autorisation .
/

rédaction .



rep
are
te

Droit naturel
et Droits de l'Homme

par Jean-Marie AUBERT

Sur quoifonder les droits de l’homme ? Jean-Marie Aubert, prêtre etprofesseur de théolo-
gie, présente ici Phistoire d’une tradition qui a tenté de répondre à cette question, Pécole du
droit naturel.

qESsT certainement un phénomène caractéristique
de notre temps que l’invocation du respect des

droits de l’homme, pour protester contre la violence,
individuelle ou institutionnalisée, dans des régimes politi-
ques dictatoriaux. De tous côtés, partout où la dignité
humaine est bafouée, on en appelle aux droits de l’homme.

La récupération des droits de l’homme

Mais tout de suite se pose la question essentielle : sur

quoi se fondent ces droits de l’homme, si souvent ignorés
ou lésés aussi bien dans les pays de l’Est que dans le monde
dit libre et dans le tiers monde ? Et c’est alors qu’on se

heurte à une sorte de paradoxe : d’un côté l’Eglise catholi-
que magnifie les droits de l’homme, en écho au texte de
Vatican II : « L’Eglise, en vertu de l’Evangile, qui lui a été
confié, proclame les droits de l’homme, reconnaît et tient
en grande estime le dynamisme de notre temps qui, par-
tout, donne un nouvel élan à ces droits» (Constitution
“l'Eglise dans le monde de ce temps”, n° 41). On peut
même dire que Jean-Paul II a fait des droits de l’homme
l’axe de son enseignement éthique.

Et cependant, ces mêmes droits de l’homme sont cons-

tamment évoqués par de tout autres voix, au point qu’un
célèbre écrivain de gauche pouvait dire: « Les droits de
l’homme sont devenus la religion des incroyants… ». Et, de
fait, le parti socialiste, pour ne citer que lui, a eu le mérite
de créer une association « Droits socialistes de l’homme »,
dont les objectifs concrets rencontrent ceux que propose
l’Eglise (défense des libertés, lutte contre le racisme, mise
en valeur de la dignité de la personne humaine, etc.). A un

regard surperficiel, ce soudain intérêt pour ces droits peut
donner l'impression de tentatives de récupération. Puisque
les droits de l’homme sont à la mode, chacun veut donner
l'impression qu’il en est le meilleur défenseur, oubliant un

peu facilement que dans le passé (ou le présent dans cer-
tains cas) il n’en a pas été toujours ainsi.

Effectivement, tout le monde a en mémoire le souve-
nir de la sinistre Inquisition, des génocides engendrés en

Amérique Latine par une colonisation se voulant en même
temps une évangélisation, ou des massacres sans pitié entre
chrétiens lors des guerres de religion. Mais il ne faudrait pas
avoir une mémoire sélective: le mépris des droits de
l'homme se retrouve partout, aussi bien dans la religion que
dans la politique. Les actuels chantres du libéralisme n’ou-



droit naturel et droits de l’homme 9

blient-ils pas les gigantesques injustices engendrées au

siècle dernier par le capitalisme sauvage au nom de la
liberté d’entreprise ? Et le socialisme, qui s’est toujours pré-
senté comme le libérateur des peuples asservis, ne s’est-il

pas officiellement incarné, comme socialisme scientifique,
revendiquant l’héritage de Marx, dans une patrie mondiale
du socialisme, engendrant un totalitarisme effrayant, sym-
bolisé par les millions de victimes de l’ère stalinienne et du

goulag soviétique ?

La formulation historique
des droits de l'homme

Pour clarifier le débat, il est indispensable de rappeler
quelques points d’histoire. D’abord, l’histoire la plus
récente, celle des premières déclarations des droits de

l’homme. C’est incontestablement le XVIII siècle, celui
des Lumières, siècle où la pensée s’est émancipée et où sur-

tout l’individu a pris conscience de sa dignité et de sa

liberté, face à un pouvoir politique autoritaire. Pour ce qui
concerne la France, ce sont avant tout les Encyclopédistes
et les promoteurs de la Révolution française qui ont eu le

mérite de proclamer les droits de l’homme, essentiellement
les droits de l’individu contre le pouvoir ; et c’est la célèbre
« Déclaration des droits de l’homme et du citoyen» de

1789. Le contexte de ce document explique la suite: il

exprimait l’idéal politique d’une libération à l’égard de

l’Ancien Régime, synonyme d’injustices, de privilèges et

d’autoritarisme; mais aussi réaction contre l’Eglise, qui
était solidaire historiquement de ce régime politique. Et

ceci explique pourquoi la Révolution de 1789 fut en même

temps contre la monarchie absolue et fortement anticléricale.

Ce dernier trait explique un peu l’attitude des papes de

l’époque, jusqu’à Léon XIII (fin du XIX° siècle), en parti-
culier à propos de la liberté de conscience, accusée par le

pape Grégoire XVI (1832) de « mal pestilentiel, véritable
délire». On voit le chemin parcouru depuis lors par
l’Eglise! Qu’on songe au beau texte de Vatican II sur la

liberté religieuse et à l’audace de Jean XXIII d’avoir rompu
avec ce passé en magnifiant définitivement les droits de

l’homme dans son encyclique
“ Pacem in terris ” de 1963 (n°

145). Le contexte anticlérical de la Révolution française et

de sa Déclaration de 1789 n’explique pas à lui seul les réti-

cences de l’Eglise, qui ont duré près de deux siècles. Elles
ont été dénoncées avec lucidité par un document du Saint-

Siège, en 1975, qui reconnaît que la moderne promotion
des droits de l’homme a « souvent conduit les papes à adop-
ter une attitude de précaution, négative et, parfois, d’hosti-
lité ou même de condamnation » (document édité par la
commission pontificale Justice et Paix, Vatican, 1975).

Une autre motivation explique aussi ces réticences que
l’on retrouve, chose curieuse, chez un Karl Marx, à l’égard
de la Déclaration de 1789. L’exaltation de l’individu et de
ses droits restait abstraite dans le texte révolutionnaire;
elle ne s’accompagnait pas des garanties sociales de cette

liberté ; de là vient que le fruit le plus nocif de la Révolution
fut le libéralisme triomphant de la bourgeoisie capitaliste,
ce libéralisme dénoncé à la fois par Marx comme cause de

l’oppression prolétarienne, et par l’enseignement papal
résumé par Paul VI (se référant à Pie XI) dans son encycli-
que

“ Populorum progressio
”

: « Ce libéralisme sans frein
conduisait à la dictature dénoncée à bon droit par Pie XI

comme génératrice de l’impérialisme international de l’ar-

gent » (n° 26).
On comprend alors les raisons du changement d’atti-

tude de l’Eglise au sujet des droits de l’homme, quand la

grande Déclaration universelle des droits de l’homme des
Nations Unies de 1948 corrigea l’individualisme de celle de
1789 en y incluant les droits sociaux. L’Eglise se reconnais-
sait alors dans une telle conception, puisque c’est celle

qu’avaient élaborée au XVI° siècle ses grands théologiens,
comme on le verra plus bas.

Les droits de la communauté humaine

Le regard de l’historien ne s’est pas arrêté à cette cons-

tatation : l’apparition de la doctrine des droits de l'homme
dans les milieux éclairés du XVIIT° siècle, ceux de l’Encyclo-
pédie de Diderot. En France, on s’est facilement contenté
de ce constat, et l’importance symbolique de la Révolution
de 1789 dans notre histoire, avec son contexte anticlérical, a

souvent occulté une vérité historique bien mise en lumière

par les historiens anglo-saxons et germaniques plus attentifs
aux origines religieuses (et théologiques) du problème. Les
travaux d’historiens comme E. Rebstein, A. Knuper,
W.S.M. Knight et surtout J. Brown Scott ont clairement



10 jean-marie aubert

établi une filiation doctrinale reliant l’action politique de
Bartolomé de Las Casas, ses développements doctrinaux
par les grands théologiens espagnols de la Renaissance, F.
de Vitoria et F. Suarez, relayés dans la suite par les repré-
sentants protestants de la fameuse Ecole du Droit Naturel,
à l’origine de la doctrine moderne des droits de l’homme.
Mais voyons la chose de plus près…

La conquête du Nouveau Monde par les colonisateurs
espagnols s’opéra à travers des excès et des massacres (et
cela malgré les ordres des souverains espagnols) qui ont

marqué profondément le sort des populations indiennes de
l'actuelle Amérique Latine. La brutalité et les excès de
cette colonisation, qui se voulait aussi une christianisation,
suscita l’indignation de celui que l’on a appelé le défenseur
des Indiens, le dominicain Bartolomé de Las Casas.
Effrayé, avec beaucoup d’autres religieux d’ailleurs, des
sévices épouvantables dont il était le témoin, il consacra sa

vie à défendre la cause des Indiens auprès de la Cour d’Es-
pagne ; il le fit particulièrement dans un véritable réquisi-
toire contre les conquérants espagnols, dont la lecture est
encore de nos jours impressionnante (1). L'influence de Las
Casas eut un retentissement considérable en Espagne, par-
ticulièrement auprès de Charles Quint, et suscita une

réflexion théologique nouvelle : jusqu’alors l’idée d’huma-
nité était limitée, à la façon médiévale, à une humanité
réduite à la chrétienté (unité de foi, unité de chef, le
Christ). Désormais, la découverte du Nouveau Monde et
du caractère humain de ses habitants conduisait à étendre la
notion de communauté de destin à toute l’humanité. Ce fut
essentiellement Vitoria, professeur à Salamanque (1483-
1546) qui organisa en corps de doctrine les principes posés
par Las Casas, en faisant accepter l’idée d’une communauté
mondiale (république universelle) fondée non plus sur la
foi, mais sur l’appartenance à une même nature, à une

même dignité humaine. Vitoria démontra ainsi dans son

cours sur les Indiens que ceux-ci, en dépit de leur paga-
nisme, possédaient tous les droits et la dignité de la per-
sonne humaine. Ni les souverains chrétiens ni les papes
n’avaient donc autorité sur ces barbares américains, du fait
qu'ils devaient être considérés, au même titre que les chré-
tiens, comme des créatures de Dieu, créées à son image. Il
eut le mérite de rattacher cette affirmation, révolutionnaire
pour l’époque, à l’universalisme de l’annonce évangélique

explicitée au Moyen Age par un saint Thomas dans sa doc-
trine du droit naturel.

Un demi-siècle après Vitoria, le théologien jésuite
Suarez devait donner toute son ampleur à cet enseignement
dont il tira les conséquences juridiques : destination univer-
selle des biens de la terre, droit de libre circulation des per-
sonnes, droit de commerce, liberté des mers, etc. Un trait
caractéristique de cet enseignement de Suarez est ce qu’on
pourrait appeler sa

“ laïcité ”. Puisqu’on savait désormais
que l’unité humaine n’était plus fondée sur l’unité de la foi
mais sur l’appartenance à une commune nature remontant
à la création de l’homme, la dignité de celui-ci était univer-
selle et inhérente à chaque personne humaine. Cette doc-
trine, désormais accessible à tous, croyants comme incro-
yants, fit sa carrière européenne grâce à des médiateurs
principalement protestants. C’est assurément là un des
points les plus originaux des recherches historiques anglo-
saxonnes et germaniques évoquées plus haut, recherches
peu exploitées en France, où l’on reste éloigné de l’idée
d’une origine théologique des droits de l’homme, tellement
ceux-ci demeurent liés au contexte anticlérical de la Révolu-
tion française qui en fut le diffuseur.

Une donnée historique explique cette diffusion de la
théologie universaliste de Vitoria et Suarez: grâce à l’ex-
pansion politique de l’Espagne des Habsbourg, le renou-

veau théologique de la scolastique espagnole trouva de
nombreux échos et des partisans dans le monde universi-
taire protestant, principalement dans les universités de Hol-
lande ouvertesà l’influence espagnole. Ce fut ainsi le cas du
juriste hollandais Hugo Grotius (début du XVII siècle),
appelé «le père du droit international » ; il contribua à
répandre les idées de Vitoria dans les universités germani-
ques durant le siècle des Lumières en créant la fameuse
«Ecole du Droit Naturel ».

Les théologiens espagnols avaient ainsi constitué l’hé-
ritage culturel qui devait fructifier dans le monde moderne.
Désormais, le vieux cadre de la chrétienté médiévale, privi-
légiant le chrétien, était brisé ; les non-chrétiens sont recon-

nus comme sujets des mêmes droits que les chrétiens. Cette
affirmation, qui contient déjà celle de l’égalité des droits de
l’homme, entraînait des conséquences, déjà exprimées par
ces théologiens, qui devaient de nos jours pousser à remo-

deler les rapports internationaux : égalité de tous les peu-



droit naturel et droits de l’homme 11

ples et individus, droit naturel à des relations pacifiques et à
la communication entre les groupes humains, juste réparti-
tion des ressources de la terre, solidarité inter-humaine exi-

geant la protection des moins favorisés, etc. Mais, surtout,
tout cet ensemble doctrinal est conçu par les théologiens
comme une exigence naturelle devant servir de voie et de

passage à l’amour évangélique, à la fraternité humaine dans
le respect de tous et dans un climat de non-violence. C’était
un idéal proposé à tous, celui de la communauté mondiale

exigé par un droit naturel co-extensif à toute l’humanité et

source de tous les droits de l’homme. On mesure mal de nos

jours la nouveauté d’un tel enseignement, tellement il est

devenu commun, idéal valant aussi bien pour les chrétiens

que pour les non-chrétiens, indépendant de toute confes-
sion.

Des droits de l’homme au droit naturel

Ce fut le mérite de l’Ecole du Droit naturel des XVIT
et XVIII siècles d’avoir fondé l’universalité des droits de
l’homme dans la doctrine vénérable du droit naturel qu’elle
avait sécularisée et laïcisée (dans la voie tracée par Suarez).
Malheureusement, cette école (au sens de courant philoso-
phique et politique) ne résista pas aux critiques qui lui
furent adressées au XIX° siècle : elle partait d’une idée trop
abstraite du droit, ignorant l’histoire et les différenciations
culturelles. La montée du positivisme juridique et le déclin
de toute tentative métaphysique de définir un idéal politi-
que, tout cela contribua à déconsidérer l’idée de droit natu-

rel. Avant de voir sa reprise actuelle, il faut bien recon-

naître que le mouvement d’idées suscité par Grotius,
exploitant l’héritage de Las Casas, Vitoria et Suarez, a for-
tement contribué à créer l’humanisme universaliste dont les

Encyclopédistes, J.-J. Rousseau et les doctrinaires de la
Révolution française furent les plus illustres représentants,
symboles de la modernité, suivis par de nombreux disciples,
allant de Bolivar à Garibaldi (2).

De cette Ecole du Droit naturel, le représentant le plus
célèbre fut certainement Samuel de Pufendorf (seconde
moitié du XVII siècle) qui influença J.-J. Rousseau et par
lui la pensée politique française. Son œuvre la plus connue,
Les devoirs de l’homme et du citoyen tels qu’ils sontprescrits
par la loi naturelle, a été traduite de tous côtés et souvent lit-

téralement pillée. En particulier, on en trouve des passages
entiers incorporés dans la célèbre « Déclaration d’indépen-
dance » américaine (1776). Pour la première fois au monde,
et treize ans avant la Déclaration des Droits de l'Homme de

1789, une nation affirmait solennellement des vérités que
l’on devait retrouver dans nombre de constitutions d'Etats
modernes. Conçue hors de tout contexte anticlérical (ce qui
n’était pas le cas de celle de 1789), la déclaration américaine
affirmait l’origine religieuse des droits de l’homme : « Tous
les hommes sont créés égaux, pourvus par le Créateur de
certains droits inaliénables, parmi lesquels le droit à la vie, à
la liberté et à la poursuite du bonheur ».

Un autre représentant protestant de ce mouvement,
Christian Wolff (1679-1754), connut une autre postérité;
auteur de nombreux ouvrages, (une Efhique en cinq volu-
mes et surtout un Droit naturel en huit volumes), il devint
une des sources de la pensée catholique en matière de
morale sociale. En effet, sa doctrine fut vulgarisée en Italie
et en France par un jésuite napolitain, Taparelli, dont le
résumé de droit naturel est devenu au XIX° siècle un classi-

que de la pensée sociale catholique (son influence s’est fait
sentir jusqu’à Pie XII).

Mais, finalement, qu’était ce droit naturel posé comme

fondement des droits de l’homme par les théologiens de la
Renaissance et leurs successeurs protestants puis par leurs
derniers disciples rationnalistes dont la pensée est passée
dans l’idéal révolutionnaire ? Question d’autant plus impor-
tante que l’idée même de droit naturel est devenue de nos

jours très contestée. Comment comprendre cette dialecti-

que ? Est-il possible d’en reprendre l’essentiel ? Comment

expliquer même qu’un marxiste de l’Ecole de Francfort,
Ernst Bloch, ait pu écrire un grand livre « Droit naturel et

dignité humaine » (Paris, Payot, 1976) ?

Droit naturel et communauté humaine

Pourquoi l’idée de droit naturel est-elle de nos jours
pratiquement tombée en désuétude? A côté des motifs

évoqués un peu plus haut qui sont à l’origine du déclin de
l’Ecole du droit naturel, dès le XIX° siècle, il y en a de plus
récents liés à l’évolution de la pensée moderne. En effet, le
terme même de “ naturel ” est très ambigu, surtout si on

veut parler de nature humaine comme source de dignité de



12 jean-marie aubert

l'homme et de ses droits fondamentaux. Car, depuis sur-

tout Descartes, le terme de nature est synonyme d’absence
de liberté ; une chose est dite “ naturelle ”

quand on peut la
définir une fois pour toutes, la classer comme un objet.
C’est donc un concept qui de nos jours a été essentiellement
appliqué au monde extérieur à l’homme, sens évoqué par
l'expression “ Histoire naturelle ”

par exemple, pour dési-
gner l’étude du monde minéral et vivant régi par des lois
naturelles, objet de science. Ainsi, si on veut appliquer
cette idée à l'homme, parler de nature humaine ou de droit
naturel, c’est évoquer en l’homme ce qu’il y a de moins
humain, ce qu’il partage avec le monde de la matière. Cette
idée de “nature” laisserait échapper l’essentiel de
l’homme : sa pensée réflexive (« je pense, donc je suis ») et
surtout sa liberté, symbole moderne de sa dignité.
“ Nature ”

évoque pour la pensée moderne tout ce qui rat-
tache l’homme à l’animalité, ce qui est le moins spécifique
en lui. L’anthropologie moderne est venue accentuer cette
dérive de sens en opposant Nature et Culture, cette dernière
expression désignant l’hominisation, la sortie de l’état de
nature pour entrer dans une culture, une civilisation.

Si certains penseurs veulent encore parler d’une nature

humaine, il leur est reproché de figer l’homme dans un

immobilisme abstrait, qui nie l’histoire, le progrès culturel
et les conquêtes de la liberté.

Et pourtant que voulaient dire ces anciens auteurs, ces

pères des droits de l’homme, lorsqu’ils parlaient de droit
naturel ? Ils le faisaient en continuant une vieille tradition
chrétienne qui, de saint Irénée à un réformateur protestant
comme Mélanchton en passant par saint Thomas d’Aquin,
définissait la dignité humaine par l’idée de nature humaine
et de droit naturel. Le terme de nature était alors pris dans
un sens beaucoup plus global, désignant ce qui constitue un

être dans son originalité, comme membre d’une espèce.
Ainsi appliquée à l’homme, cette idée englobe en elle

tout l'humain, son animalité et sa spiritualité (ou rationa-
lité), ce complexe d’âme et corps. Elle englobe ce que nos

contemporains opposent : nature et culture ; c’est la nature
d’un être doué de liberté, mais partageant aussi les lois du
monde de la vie. Pris dans un tel sens élargi, ce terme de
nature était même appliqué par les théologiens à Dieu
(nature divine), l’Etre le plus libre.

On comprend alors la méprise de ceux qui rejettent, en

morale, l’idée d’un droit de la nature humaine, du fait qu’ils
l’assimilent à du pur biologique, inapte alors à être un cri-
tère éthique ou le fondement des droits de l’homme. Mais
par contre elle remplit cette fonction, si par nature on

entend la structure “ native ” d’ensemble de l’homme, par-
ticularisée en chaque personne humaine, à la fois être spiri-
tuel, libre, corporel et engagé dans une histoire. À ce titre
alors, le corps, élément constitutif de la personne (corps-
sujet) participe, ainsi que ses lois biologiques, à la dignité de
la personne humaine (refus de la torture, de la violence,
besoin d’une régulation de la sexualité, etc.).

De plus, l'intérêt de cette catégorie conceptuelle per-
met de comprendre que, par sa nature propre, l’homme
appartient à une communauté universelle ; ouverte sur un

horizon de possibilités se découvrant à la pensée humaine,
cette nature en l’homme le pousse au progrès, à constituer
des groupes humains («l’homme, animal social» d’Aris-
tote) et finalement à prendre conscience de son universa-
lité, de membre d’une communauté humaine sans fron-
tière. La découverte de l’Amérique et de ses Indiens a

donnéà la vieille idée de nature humaine sa dimension uni-
verselle. Déjà, la théologie antique et médiévale avait vu,
dans cette nature humaine et ses droits, le présupposé
nécessaire à l’Evangile. Celui-ci en effet est une annonce à
faire à tous les humains, annonce d’un royaume qui se veut
aussi vaste que l’humanité. La nature humaine est donc
comme la matière, la pâte humaine, que veut féconder
l'Evangile et son message d’amour. Expression du vouloir
créateur de Dieu, cette nature entre dans l’histoire du salut
comme ce qui est à sauver, à restaurer (guérir du mal, de la
violence, etc.) et à élever au-dessus d’elle-même en lui per-
mettant de participer à la nature même de Dieu qui est
Amour absolu. Selon l’adage classique, la nature humaine
et son droit (ses exigences éthiques et sociales) sont le che-
min par où doit passer l’amour de charité. La grande unifi-
cation de la famille humaine utilise ainsi les tendances natu-
relles de l’hommeà entrer en société, à constituer une com-

munauté humaine. C’est tout le sens donné au pèlerinage
qu’ont fait Paul VI et Jean-Paul II au siège des Nations
Unies, symbole pour eux de cet effort humain naturel à
constituer cette communauté mondiale, dont rêvaient Vito-
ria et Suarez (3).



droit naturel et droits de l’homme 13

L'idée de droit naturel, comme fondement des droits
de l’homme, est ainsi utilisable aussi bien par l’incroyant
que par le chrétien. Pour le premier c’est l’expression de la

dignité de la personne humaine, de sa liberté, de son auto-

nomie dans la poursuite de sa destinée et de son lien avec la

grande communauté mondiale. Pour le chrétien, c’est la
même motivation, mais renforcée par la lumière de sa foi :

la personne humaine est image de Dieu, participant donc
de sa dignité transcendante, appelée à entrer dans une com-

munauté de destin, le Royaume de Dieu qui commence dès
ici-bas par tout ce qui rapproche les hommes, les unifie dans
l’amour et le respect de chacun.

A propos de ce fondement des droits de l’homme, le

langage laïque et le langage chrétien se rencontrent, le
second étant inclusif à l’égard du premier ; loin de s’en dif-
férencier totalement, voire de l’ignorer, il lui donne un con-

tenu autrement plus plénier et plus riche, mais sans le déva-
loriser. Puisque l’amour commande le respect de la liberté

d’autrui, le chrétien qui milite pour le respect des droits de

l’homme, ne serait-ce qu’à propos de la non-violence, res-

pecte les motivations de l’incroyant avec lequel il mène le
même combat, sans esprit de prosélytisme. Car le droit

naturel, qui est le fond commun des motivations dans cette

lutte, postule au point de départ le respect de ce qui est

humain au niveau le plus fondamental et qu’exprime juste-
ment l’idée de droits de l’homme.

C’est au fond ce que révèlent les mouvements les plus
significatifs de notre temps. À un regard dénué de préjugés,
il apparaît vite qu’il y a là «comme un puissant retour au

droit naturel dans un monde qui avait cru un peu trop rapi-
dement l’évacuer. Le mouvement de la socialisation du
monde rapproche les peuples, les fait désirer participer au

même niveau de croissance économique, à un même idéal
de développement culturel et politique ; cette socialisation
se traduit par l’extraordinaire revendication d’une partie de
l’humanité devenue consciente de l’injustice dans laquelle
l’autre partie l’a plongée. Et, par là, c’est le surgissement
d’un droit fondamental qui se fait jour, celui qui est à la
base des divers droits de l’homme en lesquels la commu-

nauté mondiale des Nations Unies reconnaît l’exigence la

plus urgente de notre temps. Face à cet immense appel, qui
peut demain se muer en brutale revendication, celle en vue

d’une justice qui tende à passer dans la réalité, les discus-

sions sur l’existence ou non d’un droit naturel apparaissent
terriblement dépassées, discussions de salon entre dilettan-
tes qui peuvent se payer le luxe de spéculer sur le caractère

unique de la liberté personnelle, alors que cette nature

humaine dont on parle en sceptique tient le devant de la
scène du monde. À un certain degré d’injustice, l’émer-

gence de la nature humaine réclamant les conditions de sur-

vie élémentaire bouscule même l’ordre des valeurs reçues ;
avant de parler de liberté, il faut d’abord en conquérir les

moyens de l’exprimer. Car c’est la nature humaine, ce qui
en l’homme le constitue tel, qui est bafouée un peu partout
et qui exige la reconnaissance de son droit fondamental,
celui qui découle d’elle, quel que soit le nom et l’interpréta-
tion qu’on lui donne » (4).

« À travers tous les combats pour la justice qui se

livrent de nos jours c’est de plus le caractère objectif, absolu
et non relativisable de cette même nature humaine qui
apparaît. Les sociologues ont beau démontrer ce qu’a de

mythique le caractère prétendûment universel des normes

morales, les juristes considérer le droit naturel comme une

aimable fiction par rapport au seul droit existant, le droit

positif, tous les hommes qui luttent pour la justice le font

parce qu’ils sont persuadés qu’elle est une exigence objec-
tive, indépendante des appréciations de situation ; sinon ce

serait se résoudre à ne pas pouvoir condamner les crimes
nazis, les oppressions politiques et les exploitations humai-
nes de tous ordres. L'absence de tout repère, de toute

échelle de valeur objective, stopperait au point de départ
toute lutte, toute protestation, toute contestation; le fait

que celles-ci résultent généralement d’une prise de cons-

cience collective n’y change rien. Car ce repère est sponta-
nément situé à un niveau qui n’a rien de particulier à telle
ou telle société ; c’est la réalité humaine la plus commune,
la plus fondamentale, qui est perçue comme en arrière-fond
de ces exigences de réalisation humaine. Et, à moins que les
mots ne veuillent plus rien dire, c’est en gros ce que toute la
tradition occidentale, malgré et à travers de grosses diver-

gences, a toujours entendu par le vocable de droit naturel, à
l’état brut en quelque sorte, antérieurement à toute inter-

prétation plus précise » (5), que ce soit ce droit non écrit

que revendiquait l’Antigone de Sophocle ou celui au nom

duquel luttent tous les opprimés.
Et c’est justement ce lien entre l'oppression et le carac-

tère libérateur du droit naturel qui redonne son actualité à ce



14 jean-marie aubert

droit en vue d’un avènement d’une société non-violente,
par-delà les scepticismes de philosophes et de théologiens
qui sourient aimablement lorsqu’on en invoque la perma-
nence. Ce fut le mérite d’une incroyant comme Ernst
Bloch, cité plus haut, d’avoir marqué ce lien avec énergie :

« Au-delà de ces variations historiques, un principe inva-
riant donne forme et force au droit naturel: bouleverser
toutes les relations où l’homme reste humilié, asservi,
déclassé et déprimé. Le droit n’est plus un apprentissage de
la résignation, mais une propédeutique à la “marche
debout ”» (livre cité, présentation).

(1) Une traduction a été publiée en livre de poche: Très
brève relation de la destruction des Indes, collection “ La décou-
verte ”, Paris, F. Maspéro, 1976.

Le résumé de cette histoire est donné dans notre ouvrage
Droits de l'homme et libération évangélique, Le Centurion, 1987 ;
et, avec des notes techniques, dans l’article : « Aux origines théo-
logiques des droits de l’homme », dans la revue d’éthique et de
théologie morale, Le Supplément, 1987, n° 160, Las Casas et Vito-
ria.

(2) Voici un signe de cette convergence entre la défense des
droits de l’homme et l’idéal humaniste des hommes du siècle des
Lumières: quand l’ordre des jésuites fut supprimé par le Saint-
Siège (sous la pression des Bourbons d’Espagne), ces religieux
durent abandonner le gardiennage et la protection des immenses
territoires d’Amérique Latine, les fameuses réductions où les
Indiens vivaient en paix et dans leur identité culturelle. Ce départ
des jésuites fut suivi de la mainmise des colons espagnols sur ces

territoires très bien exploités par les Indiens. En Europe, les seuls
qui protestèrent vigoureusement contre ce retrait forcé des jésui-
tes furent Voltaire et les Encyclopédistes, scandalisés qu’on mît

N

ainsi fin à une expérience pacifique de plus de deux siècles.

(3) Paul VI proclamait devant les représentants de l'ONU :

« Vous êtes des interprètes de ce qu’il y a de plus haut dans la
sagesse humaine, nous dirions presque son caractère sacré », ce

qui a donné à son voyage un certain aspect de pèlerinage vers un

lieu sacré.

(4) Extrait de notre livre Droits de l’homme et libération
évangélique qui se veut un ouvrage de référence, examinant tous
les droits fondamentaux perçus par nos contemporains, depuis la
liberté jusqu’au droit à l’environnement, à l’amour, au travail,
etc., le tout précédé d’un résumé historique de l’attitude chré-
tienne qui n’a guère respecté ces droits dans le passé (sans tenta-
tive de récupération mais avec souci d’explication historique).

(5) Extrait de notre longue étude, plus technique, Pour une

herméneutique du droit naturel, parue dans les « Recherches de
science religieuse », 1971/73, p. 449-402 (avec bibliographie inter-
nationale).

On peut rapprocher de ce témoignage celui du théologien
protestant, D. Bonhoeffer (mort dans les geôles nazies) : « Dans
l’éthique protestante, on a discrédité la notion de naturel. Pour
d’aucuns, elle se perdait totalement dans la nuit de l’iniquité géné-
rale ; pour d’autres, au contraire, elle brillait de l’éclat des Origi-
nes. Ces deux tendances abusives eurent pour conséquence l’éli-
mination complète dans la pensée protestante de cette notion, qui
fut abandonnée à l’éthique catholique. Cela signifiait une lourde
perte pour la pensée protestante qui se trouvait désorientée
devant les questions pratiques de la vie quotidienne » (Ethique,
Genève, 1965, p. 114). Il n’est pas sans signification que ce soit
dans un pays où l’Eglise a à affronter un pouvoir qui la conteste, la
RDA, qu’un renouveau protestant pour le droit naturel se mani-
feste, en particulier chez Ulrich Kühn (séminaire évangélique de
Leipzig) dans un esprit, à la fois de fidélité à saint Thomas (consi-
déré un peu comme le père de la pré-réforme) et de reprise de
l’enseignement de l’un des grands réformateurs, Mélanchton,
compagnon de Luther et auteur de la Confession d’Augsbourg
(sur ce théologien du XVID siècle, voir notre étude Mélanchton,
moraliste œcuménique, dans la « Revue d’histoire et de philoso-
phie religieuse », 1982/4, p. 425-449).



Qu’est-ce que
la désobéissance civile?

par Christian MELLON

Dans un précédent article (ANV n° 47), C. Mellon avait retracé l’histoire de la notion de
« désobéissance civile» de Thoreau à nos jours. Il tente ici de définir plus précisément cette

notion, notamment en ce qui la distingue de l’objection de conscience.

depuis quelques décennies un large succès, il
n’est pas certain que ses utilisateurs l’emploient

toujours à bon escient. On peut même supposer que
l’imprécision dans son usage explique en partie son

succès : elle offre à de nombreux groupes contestatai-
res la possibilité de désigner leurs pratiques par une

expression qui, grâce aux campagnes de Gandhi et de
King notamment, est perçue comme valorisante.
Auraient-ils l'impression qu’en se référant ainsi impli-
citement à de prestigieux et respectables ancêtres, ils
ouvrent un parapluie protecteur sur leurs propres pra-
tiques ? Ce serait là une regrettable confusion entre
deux aspects qu’il importe de distinguer : celui de la
définition et celui de la justification de ce genre d’ac-
tions. Pour traiter sereinement de la définition de la
désobéissance civile, il faut mettre de côté les juge-
ments de valeur. La question de savoir si la désobéis-
sance civile est parfois légitime, et si oui à quellesicon-
ditions, mériterait à elle seule un autre article (1).

S l’expression « désobéissance civile» a connu Quatre fois civile

En quel sens la désobéissance est-elle “ civile ” ?
Le mot peut être interprété de quatre manières diffé-
rentes, qui se complètent plus qu’elles ne s’excluent :

—

“ civil ” renvoie d’abord à la notion de citoyen
(latin : civis). Le mot souligne ainsi qu’il ne s’agit pas
d’une rupture de citoyenneté, d’un acte insurrection-
nel contre la communauté politique dont on fait par-
tie. Il s’agit bien plutôt d’un acte de “ civisme ”

au

sens fort : une volonté d’œuvrer à l’intérêt général, y
compris en payant de sa personne.

Cet acte de citoyens s’adresse à des citoyens : il
fait appel à l’opinion publique, estimant qu’elle peut
comprendre l’objet du conflit et intervenir pour sa

solution. C’est pourquoi dans les sociétés non démo-
cratiques, où l’“ espace public” est peu développé,
seules des formes tronquées de désobéissance civile
sont possibles;



christian mellon

—

“ civil ”

peut aussi se comprendre comme l’op-
posé de “ militaire ”, selon une opposition linguisti-
que qui reste pertinente dans la plupart des langues :

on s’habille “
en civil ”

quand on quitte un uniforme ;
on dit “ les civils ”

pour désigner les personnes qui ne

sont pas militaires. Certes, la désobéissance civile
peut être pratiquée par des militaires ; mais ils ne la
pratiquent alors, précisément, que dans la mesure où
ils renoncent à l’usage (ou à la menace d’usage) des
armes. L'exemple typique d’une désobéissance civile
de militaires, c’est le refus de tirer quand on en reçoit
l’ordre (comme certains officiers russes à Prague en

1968). C’est donc l’aspect non-violent de la désobéis-
sance civile qui est ainsi souligné;

—

“ civil ”

s'oppose également à “ criminel ”. Les
“ délits ” dont il s’agit sont toujours de nature politi-
que, même quand les instances judiciaires refusent de
les traiter comme tels. On ne peut qualifier de
“ civile ”

une désobéissance à la loi visant à promou-
voir des intérêts égoiïstes;

— un sens du mot
“ civil” auquel Gandhi atta-

chait une grande importance est celui qui évoque la
politesse, la courtoisie. La “ civilité ” de la désobéis-
sance se marque par le respect des personnes aux-

quelles on a affaire au cœur même d’une lutte contre
des lois, des politiques ou des systèmes.

Désobéir, ou obéir autrement?
Le mot “ désobéissance ” semble plus facile à

définir. Par opposition à l’infraction (qui peut être
non intentionnelle : on

“
se trouve ”

en infraction), le
mot désigne l’accomplissement délibéré d’une action
interdite par une loi ou un règlement en vigueur (ou le
refus d'accomplir un acte auquel la loi oblige).

Mais qu’est-ce qu’une “ loi en vigueur ” ? Notre
époque a vu se multiplier les différents niveaux de
lois : on en appelle par exemple d’une loi nationale à
des Conventions internationales, voire à la Déclara-
tion universelle des Droits de l'Homme. Ou bien,

dans les Etats fédéraux, d’une loi locale à la loi fédé-
rale… Il arrive donc fréquemment que l’on justifie la
désobéissance à une loi au nom de l’obéissance à une

autre loi, estimée supérieure. Ce fut notamment le cas

dans le mouvement des Droits civiques aux Etats-
Unis : pour justifier ses violations des lois racistes de
certains Etats du Sud, il s’appuyait sur les lois votées à
Washington déclarant illégale la discrimination
raciale. Ainsi la discrimination dans les gares routiè-
res avait-elle été interdite depuis longtemps par la loi
fédérale lorsque commencèrent les “ freedom rides ”,
ces voyages en bus dans les Etats racistes, au cours

desquels les militants blancs et noirs utilisaient
ensemble les installations des gares routières. Etait-ce
de la « désobéissance civile » ?

On en a beaucoup discuté aux Etats-Unis à l’épo-
que. Certains estimaient que ces actions ne consti-
tuaient pas des transgressions de la loi, mais des
manières de « faire appel » à la loi, en obligeant les
tribunaux à trancher. Mais on peut aussi considérer la
chose du point de vue de ceux qui prenaient le bus
pour le Sud: ils avaient beau savoir que leur acte
n’était pas formellement une infraction et que leur
droit serait reconnu tôt ou tard, ils étaient néanmoins
confrontés dans l’immédiat à toutes les pénibles con-

séquences d’une infraction à une loi en vigueur:
arrestations souvent brutales, amendes, emprisonne-
ments... On peut donc retenir, avec Burton Zwie-
bach, un critère plus pragmatique que juridique:

« Pour déclarer qu’un acte est
“ désobéissant ”, il

importe peu de savoir que la règle sera probablement
abrogée par l'autorité supérieure ou bien que l’on
découvrira que l'autorité exigeant l'obéissance a agi en

dehors des limites de son autorité. Du moment qu’une
règle formellement valide ou une autoritépublique for-
mellent reconnue est désobéie par quelqu’un à l’inté-
rieur des limites de sa juridiction apparente, l’acte est
une désobéissance. »

Les différentes définitions qui ont été proposées
de la désobéissance civile s’accordent généralement
sur son caractère public (non secret), politique (non



qu’est-ce que la désobéissance civile 17

criminel), pacifique (non violent). Mais elles diver-

gent sur la nécessité d'inclure ou non une référence
aux motivations subjectives des acteurs et notamment
à des motifs “ de conscience ”. C’est en fait le rapport
de la désobéissance civile à une notion très voisine,
celle d’« objection de conscience », qui est ainsi posé.

Désobéissance civile
et objection de conscience

L’expression « objection de conscience » apparaît
pour la première fois, semble-t-il, en Angleterre vers

la fin du XIX° siècle, à l’occasion d’un large débat

d’opinion sur la vaccination obligatoire. Ce débat
aboutit, en 1898, à une loi qui prévoit des exemptions
pour ceux qui feraient état d’une « conscientious
objection » à la vaccination de leurs enfants. L’ex-

pression fut reprise, et largement vulgarisée, lors des
débats ultérieurs sur le service militaire obligatoire.
Aujourd’hui encore, on a tendance à réserver l’ex-

pression au domaine des obligations militaires, ce qui
est une erreur historique et logique : il y a objection
de conscience chaque fois qu’un individu refuse de se

soumettre à une obligation légale pour des motifs de
conscience, quelle que soit la nature de cette obligation.

La conviction que tout être humaina le droit — ou

même le devoir — d’obéir à sa conscience plutôt qu’à
l’autorité politique en cas de conflit entre les deux est
ancienne : d’Antigone aux martyrs chrétiens, plu-
sieurs exemples dans l’Antiquité rappellent qu’il ne

s’agit pas là d’une conquête de l’individualisme
moderne. Mais cette conviction fonde le droit à l’ob-

jection de conscience, non à la désobéissance civile.
Elle dit à un individu, pris dans un conflit entre deux
lois, qu’il doit obéir à la loi supérieure à ses yeux, fût-
ce au prix de sa liberté ou de sa vie. Mais elle ne lui dit
rien quant aux moyens par lesquels pourrait être
modifiée ou abolie la loi qu’il estime “ mauvaise ”. Il
faudrait en effet entrer alors dans de tout autres

considérations, notamment politiques, tactiques,

stratégiques, celles précisément que la désobéissance
civile va prendre en compte.

Pour Antigone, le choix est simple: obéir à

Créon ou aux dieux. En désobéissant à la loi de Créon
qu’elle estime impie, elle ne se donne pas pour but de
changer cette loi. Sans doute le souhaiterait-elle, mais
elle n’en a pas le pouvoir. Elle reste enfermée dans le
dilemme tragique — elle en mourra — précisément
parce qu’il n’est pas en son pouvoir d’en modifier les
termes. Chercher à se donner ce pouvoir, ce serait
entrer dans une problématique de désobéissance
civile.

Le mot
“ conscience ” renvoie d’abord à quelque

chose d’individuel. Même si des milliers de personnes
adoptent, vis-à-vis d’une loi donnée, une même atti-
tude d’objection de conscience, ce n’est jamais que la
conjonction de milliers d’attitudes individuelles. Cer-
tes, cela peut créer une force et même favoriser une

éventuelle modification de la loi, mais comme par
surcroît. « Fais ce que dois, advienne que pourra » :

ainsi se résume la préoccupation de l’objecteur (2).
Dans la désobéissance civile, en revanche, la con-

sidération des effets de l’acte est essentielle. Bien sûr,
les acteurs entendent ne rien faire qui soit contraire à
leur conscience individuelle — et, en ce sens, la déso-
béissance civile n’est jamais pur pragmatisme — mais
ils visent à obtenir des résultats pour d’autres qu’eux-
mêmes. Leur préoccupation première n’est pas de
mettre leur conscience en paix — résolvant ainsi le pro-
blème pour eux-mêmes — mais de modifier une loi ou

une politique pour toute la cité. C’est d’ailleurs ce

projet qui, dans une société démocratique, rend la
légitimité d’une désobéissance civile beaucoup plus pro-
blématique que celle d’une objection de conscience.

Pour obtenir des résultats, 1l faut s'organiser, se

donner des objectifs réalistes, analyser la situation,
créer un rapport de forces. Les diverses actions de
désobéissance civile mises en œuvre dans la lutte du
Larzac restent à cet égard exemplaires. Il ne suffisait

pas aux paysans de savoir qu’ils avaient moralement
raison de construire une bergerie sans permis ou de



18 christian mellon

renvoyer leurs papiers militaires ; il fallait aussi que
ces actions illégales contribuent à renforcer leurs posi-
tions sur le terrain et dans l’opinion publique (3).

La notion de « rapport de forces » est donc essen-

tielle dans la désobéissance civile, alors qu’elle est
totalement étrangère à l’objecteur de conscience.
Très souvent, ce rapport de forces est créé par le
nombre des “ désobéissants ”

qui se coordonnent dans
une action collective. Les simples moyens matériels
de répression peuvent être parfois paralysés. Un des
objectifs fréquents des campagnes de désobéissance
civile de Gandhi était de « remplir les prisons ». Les
campagnes de refus concerté de l’impôt s’appuient sur

la même analyse : un refuseur isolé, c’est une protes-
tation morale. Dix mille refuseurs, c’est une menace

de désorganisation des systèmes de perception,
menace dont tout gouvernement doit tenir compte.

Le critère du nombre n’est cependant pas absolu.
Des objecteurs en grand nombre peuvent très bien
n’exercer aucun pression : si la loi prévoit pour eux

une exception, ils peuvent se tenir satisfaits. Ce qui
leur importe en effet, ce n’est pas que la loi soit meil-
leure pour tous, mais qu’elle ne les contraigne pas,
eux, à agir mal. Bien des sectes religieuses ont des
objections de conscience de ce type. Inversement,
un petit nombre de personnalités connues et respec-
tées peuvent exercer une forte pression par une déso-
béissance civile. Ainsi, récemment, en Suisse, quel-
ques dizaines de pasteurs protestants et prêtres catho-
liques ont fait savoir qu’ils désobéissaient à une loi sur

les expulsions d’étrangers en hébergeant chez eux des
personnes expulsables.

Désobéissance directe et indirecte

Quand des personnes décident de commettre des
actes considérés comme illégaux, c’est parce qu’à
leurs yeux ces actes sont

“ légitimes ”
en fonction

d’une autre loi (ou d’une loi d’un autre ordre : moral,
religieux). Une telle décision exige de fortes motiva-

tions personnelles, lesquelles se fondent nécessaire-
ment, en dernière analyse, sur des convictions pro-
fondes d’ordre éthique, qui sont bien du même ordre
que celles qui inspirent une «objection de
conscience ». Mais si la mention de ces convictions ne

doit pas entrer dans la définition même de la déso-
béissance civile, c’est parce qu’il n’y a pas de lien
direct et immédiat entre les motivations éthiques et
l’action choisie. Il y a toujours la médiation d’une
analyse des possibles, d’une stratégie, d’une évalua-
tion des conséquences. En somme, il y a calcul.

C’est pourquoi la désobéissance civile est très
souvent indirecte : alors que la désobéissance civile
directe consiste à enfreindre la loi que l’on veut voir
modifier (exemple : pour les « freedom rides », la loi
de ségrégation dans les gares routières), celle qui est
indirecte consiste à enfreindre une autre loi, choisie
pour des raisons tactiques, mais que l’on ne conteste

pas en elle-même. Ainsi, lorsque des citoyens et des
élus du Finistère, en 1980, sont allés perturber la cir-
culation ferroviaire en s’asseyant sur la voie ferrée
pour obtenir que la SNCF rétablisse certains arrêts de
trains, ils ne demandaient pas à la SNCF de modifier
le règlement qui interdit l’entrave à la circulation des
trains ! Leur acte collectif illégal visait à faire pression
sur un autre point : la politique de desserte ferroviaire
des petites localités. De même, ceux qui ont occupé
des locaux diplomatiques (américains pendant la
guerre du Vietnam, espagnols au moment d’exécu-
tions d’opposants par Franco) ne protestaient pas
contre la loi qui interdit qu’on occupe ce genre de
locaux, mais contre la politique des pays concernés.
Quoi qu’on puisse penser de l’efficacité et de la légiti-
mité de ce genre d'actions, on ne peut manquer d’en
percevoir la différence de nature avec la désobéis-
sance d’Antigone.

Le martyr et le stratège
Il ne faut pas chercher à hiérarchiser objection de

conscience et désobéissance civile. Elles ne se jugent



qu’est-ce que la désobéissance civile 19

pas en fonction des mêmes critères. Il est des circons-
tances où le critère d’efficacité n’est pas pertinent:
l’objection de conscience peut alors rester le dernier
témoignage d’une liberté écrasée. Ce fut le choix de
Franz Jagerstatter, cet admirable paysan autrichien,
qui ne put opposer à la machine hitlérienne que son

refus obstiné de porter les armes à son service, et qui
mourut décapité (4). Un esprit

“

tactique ” lui aurait
conseillé de se soumettre, faisant valoir qu’un soldat
humain et non-violent pourrait « limiter le mal » au

cours de certaines opérations. Il préféra le refus radi-
cal, jusqu’à l’échafaud. Mort totalement inutile selon
les critères d’efficacité. Mais qui peut dire que son

choix était “

supérieur ”
ou

“ inférieur ” à celui des
hommes qui cherchèrent à assassiner Hitler, ou à
celui des populations norvégiennes qui affaiblirent

l’occupant par une stratégie concertée de désobéis-
sance civile ?

Chaque situation appelle des choix différents.
Personne n’a la garantie de faire toujours le bon
choix. Mais analysons chacun pour ce qu’il est. Evi-
tons notamment d'interpréter les actions de désobéis-
sance civile en termes d’objection de conscience. Par-
ler de «gestes prophétiques» ou de « courageux
témoignages» à propos d'actes de désobéissance
civile, c’est ramener au registre “ moral ”

ce qui doit
être jugé d’un point de vue politique.

Certaines objections de conscience, dans la
mesure où elles ne se donnent pas d’objectifs politi-
ques et ne risquent pas d’être contagieuses, peuvent
être assez bien tolérées par les pouvoirs politiques, du
moins par ceux qu’une idéologie totalitaire ne pousse
pas à chercher le contrôle absolu sur les individus.
C’est ainsi que, dans les pays démocratiques, certai-
nes législations touchant des problèmes éthiques
(avortement, entraînement au port d’armes) compor-
tent des « clauses de conscience ». Il est alors possible
de faire valoir légalement une objection de cons-

cience. Ce fait illustre bien la distinction avec la déso-
béissance civile: l’idée même d’une reconnaissance

légale de la désobéissance civile serait une contradiction

dans les termes. Si la désobéissance civile est parfois
légitime (ce qui est à discuter cas par cas, et de façon
très restrictive dans les régimes démocratiques), elle
ne saurait être légale au sens du droit positif.

En pratique, une distinction moins nette

Cette distinction à établir entre les notions de
désobéissance civile et d’objection de conscience est
évidemment moins nette dans la pratique : très sou-

vent une objection de conscience évolue en désobéis-
sance civile, notamment quand on réalise qu’il est peu
satisfaisant, y compris d’un point de vue éthique, de
s’en tenir à une démarche individualiste. De fait, si je
suis vraiment convaincu (au nom d’une éthique qui
est mienne mais que je pense universelle) que telle loi
ou telle politique est “injuste ”, est-ce que j’agis
moralement en cherchant seulement à dégager ma

responsabilité personnelle ? Ne dois-je pas viser à
modifier cette loi ou cette politique, même au prix de
compromis, de retards, d’alliances avec des forces qui
ont d’autres motivations éthiques ?

Inversement, la plupart des personnes qui se sont

engagées dans une action collective de désobéissance
civile sont disposées, en cas d’échec de leur cam-

pagne, à poursuivre au moins une objection indivi-
duelle, par principe moral, à la loi ou à la politique
qu’elles n’ont pu changer.

Distinctes en théorie, objection de conscience et
désobéissance civile sont donc fréquemment asso-

ciées en pratique, ce qui explique que la confusion
persiste dans les esprits.

Essai de définition

Au terme de ces réflexions, il est possible de pro-
poser une définition de la notion de désobéissance
civile, ne serait-ce que pour la soumettre à une plus
large discussion:



christian mellon

La désobéissance civile est une forme d’action
non-violente par laquelle des citoyens, ouvertement
et délibérément, transgressent de manière concertée
une (ou plusieurs) loi (décret, règlement, ordre éma-
nant d’une autorité légale) en vigueur, dans le but
d’exercer soit directement soit indirectement (par
l’appel à l’opinion publique) une pression sur le légis-
lateur ou sur le pouvoir politique, pression visant soit
la modification de la loi transgressée soit la modifica-
tion d’une décision politique, soit même — très excep-
tionnellement — le renversement de ce pouvoir.

(1) Disons simplement que la question de la légitimité de la
désobéissance civile se pose très différemment selon que le régime

politique est ou non démocratique. C’est seulement parce qu’au-
cune démocratie n’est parfaite, qu’un espace de légitimité reste
ouvert à la désobéissance civile, même dans un régime démocrati-

que. Mais cela demande une discussion serrée.

(2) J'emploie ici le mot
“ objecteur ”

pour caractériser une

position et clarifier un débat théorique. Mais il va de soi que la plu-
part de ceux qui se nomment (ou sont nommés) “ objecteurs ”

dans notre pays ont des positions beaucoup plus complexes, et
souvent plus proches de ce que j'appelle ici désobéissance civile.

(3) Sur la désobéissance civile dans la lutte du Larzac, voir
l’article de François Roux, et le numéro 34 d’Alternatives non-

violentes.

(4) Sa vie est racontée par Gordon Zahn, Un témoin soli-
taire, Seuil, 1967.



Désobéissance civile
et contrat social

par John SMYTH

Etudiant britannique vivant à Paris, John Smyth est l’auteur d’un mémoire de DEA sur

« l’idée de désobéissance civile chez Thoreau ». Il nous propose ici une réflexion sur les rap-
ports entre deux traditions de la pensée politique américaine, celle de la « désobéissance
civile» et celle du « contrat social».

Thoreau passa une nuit en prison pour avoir
refusé de payer l’impôt. Par ce refus, il protes-

tait contre la guerre du Mexique et les pratiques escla-

vagistes du pays. Dans son opuscule La désobéissance
civile, il traite des raisons de son refus d’obéissance au

gouvernement (1). Outre une dénonciation d’un gou-
vernement qui prive certains êtres humains de leurs
droits élémentaires, nous y trouvons des réflexions

plus générales sur la nature du gouvernement améri-
cain et sur son statut de mandataire du peuple. Ces
réflexions sont proches du discours “ contractuel ”

américain, tel que l’ont formulé les premiers colons et

les penseurs
“ indépendantistes ”.

FE" 1846, l’écrivain américain Henry David

« Ce n’est pas sur un article spécial de la feuille d'impôts
que je refuse de payer. Je désire simplement refuser l’obéis-
sance à l'Etat et m'en désolidariser de manière effective. »

Henry David Thoreau

Ce rapprochement peut paraître paradoxal. En
effet, la tradition du « contrat social » s’est toujours
penchée sur la création d’institutions politiques et
sociales ; alors que celle de la « désobéissance civile »

plaide pour la non-reconnaissance de ces institutions,
ou même pour la résistance à leur encontre. Il existe
cependant des constantes communes aux deux doctri-
nes. Toutes deux ont des bases historiques ancestra-
les : les idées sur le « contrat social » sont à l’origine
de l’histoire sociale et des institutions américaines;
des cas de désobéissance civile sont attestés dès le
début de l’histoire du nouveau monde. Toutes deux
émanent d’un conflit: conflit intérieur entre la sou-

mission du colon britannique et l’aspiration de



22 john smyth

l’homme indépendant et libre dans un cas; conflit
entre «l’homme moral» et le «citoyen obéissant »

dans l’autre. Nés d’un refus de soumission, ces deux
courants invoquent la doctrine du droit naturel
comme critère de justice.

I. Le contrat social selon T. Jefferson

A travers l’histoire américaine, nous pouvons
repérer deux types de contrats:

— le pacte d'association est d’abord le contrat reli-
gieux entre les colons puritains et Dieu. Par ce con-

trat, les individus consentent à s’unir tout en obéissant
aux lois divines révélées. Première mise en place de la
vie associative. Le premier contrat connu est le
pacte des voyageurs du Mayflower, en novembre 1620 ;

— le contrat gouvernemental est celui par lequel
les membres de la communauté, une fois unis, délè-
guent à un pouvoir la charge de veiller sur leurs droits
inaliénables. Ce contrat s’exprime dans les textes de
la période coloniale établissant le pouvoir civil, ainsi
que dans les documents constitutionnels à l’origine
des institutions américaines. La doctrine du « droit de
résistance » exercera une influence évidente dans
l’élaboration de ces contrats, et sera le principe
moteur des penseurs fédéralistes indépendantistes.

Le pacte religieux associatif inscrivait la loi natu-
relle comme critère de justice sociale. La doctrine du
droit de résistance apporta deux idées contractuelles
directrices :

e l’idée que le consentement du peuple est le fonde-
ment justificatif de tout pouvoir;
e l’idée que, si le gouvernement ne respecte pas le
mandat confié par le peuple, sa révocation est justi-
îiée.

Les institutions américaines sont nées du désir
d’affirmation et d'indépendance. À ce désir corres-

pond une véritable pensée indépendantiste, riche et

multiforme, qui traverse tout le XVIII siècle. Les

trois points d’appui de cette pensée nous intéressent
tout particulièrement, car ils fournissent un contexte

politique à l’idée américaine de désobéissance civile
et en expliquent la pérennité. Par souci de concision,
je ne les exposerai que chez le plus important des
indépendantistes, Thomas Jefferson (1743-1826),
principal rédacteur de la déclaration d’indépendance
(1776), puis troisième président des Etats-Unis.

a) Valorisation des droits du citoyen : le respect
de ces droits passe avant toute autre considération, y
compris les devoirs envers le pouvoir contractuel. Jef-
ferson pose l’antériorité de tout droit naturel, et son

inaliénabilité dès que les hommes se sont constitués
en société: « Nous tenons pour évidentes par elles-
mêmes ces vérités : tous les hommes sont créés égaux,
ils sont dotés de certains droits inaliénables, parmi les-
quels la vie, la liberté et la recherche du bonheur ».

En employant l’expression « recherche du bon-
heur », la déclaration d’indépendance évitait de défi-
nir un

“ état ” de bonheur. Ne pas définir le bonheur,
c’est laisser chacun libre de le déterminer à sa mesure.

C’est également un droit naturel inaliénable du
citoyen de faire entendre sa voix dans les affaires
publiques et, à l’occasion, de manifester sa désappro-
bation. Le gouvernement se doit d’en tenir compte à
tout moment. En 1774, Jefferson rédige A Summary
View of the Rights of British America, vigoureuse
plainte contre les abus de l’autorité exercée par l’An-
gleterre sur ses sujets coloniaux. Lorsque le pouvoir
royal a fait suspendre l’Assemblée de New York, il a

bafoué un droit public fondamental, le droit de parti-
cipation. Les colons ne peuvent donc plus considérer
ce pouvoir comme représentant leurs aspirations et

garant de leurs droits.

b) Lestatut de mandataire du gouvernement. Un
mandat précis doit être confié au gouvernement. Si
celui-ci agit contrairement aux fins pour lesquelles il a

été créé, la résistance du peuple est justifiée et néces-
saire. Pour Jefferson, un gouvernement n’est mis en

place que pour garantir à tous leurs droits naturels. Il



désobéissance civile et contrat social 23

doit veiller à ce que les droits d’un individu n’entrent

pas en conflit avec ceux d’un autre. Aucun pouvoir
n’est légitime, sauf celui qui émane de la volonté

populaire. La Révolution américaine était donc par-
faitement légitime : c’était pour les colons un devoir
de renverser le pouvoir du roi d'Angleterre, puisqu'il
méprisait les revendications de libre détermination et

de libre exercice des échanges économiques.

c) Anti-traditionalisme : le pouvoir n’est pas
fondé sur la tradition. Un gouvernement légitime doit
être révocable et renouvelable. Jefferson insiste sur la
nécessité de renouveler périodiquement les institu-
tions. Celles que les défunts ont créées n’ont aucun

droit légitime sur les vivants : « La terre, dit-il, appar-
tient à la génération vivante ».

Chaque génération nouvelle a donc le droit de
redéfinir le gouvernement et les institutions qu’elle
souhaite. Lui retirer ce droit au nom de la tradition

politique, ce serait nier le droit fondamental à se

déterminer soi-même (2). Cette opposition entre

monde des vivants et institutions des morts sera reprise
par Thoreau : pour lui les institutions héritées consti-
tuent un obstacle à la réalisation des aspirations indi-
viduelles.

La Révolution américaine a connu des actes de
« désobéissance civile », notamment la célèbre « Bos-
ton tea Party » : le 16 décembre 1773, pour protester
contre les taxes sur le thé et contre les restrictions bri-

tanniques sur les exportations et importations, des
colons investirent trois navires de la British Fast India

Company et jetèrent à la mer leur cargaison de thé.
Jefferson justifia cet acte: « Il existe des situations
extraordinaires qui exigent une interposition extraordi-
naire. Un peuple exaspéré, qui sent que le pouvoir est

entre ses mains, ne se laisse pas facilement contenir
dans de strictes limites ». Penseur de la révolution, Jef-
ferson se fait ici l’avocat d’une « interposition extraor-

dinaire », d’un acte de désobéissance spécifique, illé-

gal et non-violent. On trouve un jugement analogue
chez Jonathan Mayhew, autre penseur indépendan-

tiste influent : « On ne doitpas obéir aux autorités civi-
les quand elles ordonnent des choses incompatibles
avec les commandements de Dieu. Toute désobéis-
sance de ce type est licite et glorieuse ».

II. La tradition américaine
de désobéissance civile

Quand on étudie la désobéissance civile en Amé-

rique, ce qui apparaît d’abord c’est sa permanence
historique. Le premier cas connu (3) remonte à 1657,
soit seulement 37 ans après le « Mayflower
compact». C’est dire que les deux traditions sont

presque égales en ancienneté.

On peut distinguer quatre grandes vagues de
désobéissance civile:

— la période coloniale, avec la lutte pour la tolé-
rance religieuse;
— la lutte antiesclavagiste, puis — après l’adoption
des amendements abolissant l’esclavage — la lutte
contre l’exclusion des Noirs. Ces actions ont eu

une importance historique remarquable et impli-
qué un grand nombre de personnes (4) ;
— la lutte des “ suffragettes ”, à la fin du XIX°
siècle et au début du XX°, en faveur des droits

civiques des femmes;
— la lutte contre les guerres (guerre du Mexique,
guerres mondiales, puis guerre du Viêt-Nam) et

contre la conscription.
A plusieurs reprises, ces actions de désobéissance

civile ont suscité des débats nationaux sur leur bien-
fondé. Ce fut le cas des actes de résistance à la « Fugi-
tive Slave Law » de 1850 ; cette loi du Congrès obli-

geait tout citoyen, sous peine d’amende ou de prison,
à participer à l’arrestation des esclaves fugitifs. Des
sénateurs, des juristes, des écrivains et des pasteurs
prônèrent la désobéissance à cette loi, qu’ils considé-
raient comme injuste et inhumaine.



jonn smyth

Plus près de nous, les campagnes des années 60,
soit pour les droits civiques des Noirs, soit contre la
guerre du Viêt-Nam, ont eu d'importantes répercus-
sions politiques. Mais elles ont aussi suscité une abon-
dante réflexion intellectuelle sur l’idéede désobéis-
sance civile et sur sa place dans l’histoire de la contes-
tation aux Etats-Unis (5).

IE. Droit de résistance
et désobéissance civile

Les actes de désobéissance civile ont souvent
trouvé leurs justifications dans la doctrine du « droit
de résistance », qui fait partie intégrante de la tradi-
tion du « contrat social ». Ainsi les suffragettes justi-
fient par les principes indépendantistes leurs protesta-
tions : la « Declaration of sentiments and resolutions
of the First Woman’s Rights Convention » (1848)
s’appuie sur une relecture de la déclaration d’indé-
pendance, en y incluant les droits de la femme améri-
caine. T. Parker, théologien transcendantaliste
influent, invoquait les droits naturels inscrits dans la
déclaration d’indépendance pour préconiser la déso-
béissance à la « Fugitive Slave Law ». En 1948, le lea-
der syndicaliste noir À. Ph. Randolf justifia l’objec-
tion de conscience des Noirs pendant la guerre mon-

diale, à cause de la ségrégation dont ils étaient victi-
mes dans l’armée.

Dans l’opuscule de Thoreau sur la désobéissance
civile, nous trouvons de nombreuses références aux

principes jeffersoniens et une claire allusion à l’idée
du contrat comme fondement de l’autorité gouverne-
mentale : « En toute justice, (cette autorité) doit rece-

voir la sanction et l’assentiment des gouvernés. Elle ne

peut avoir sur ma personne et sur mes biens d’autre vrai
droit que celui que je concède ». Thoreau met les argu-
ments des indépendantistes au service d’une critique
globale du gouvernement américain de son époque :

« Tous les hommes reconnaissent le droit à la révolu-
tion, c'est-à-dire le droit de refuser fidélité et allégeance

au gouvernement et le droit de lui résister quand sa

tyrannie ou son incapacité sont notoires ou intoléra-
bles. Il n’en est guère pour dire que c’est le cas mainte-
nant ».

Pour Thoreau, le mal et l’injustice étant institu-
tionnalisés, la révocation du gouvernement s’impose.
Il faut refaire la révolution contre un Etat qui contre-
dit les droits naturels de chacun et de tous : « Certains
requièrent l'Etat de dissoudre l’Union... Pourquoi ne

pas la dissoudre eux-mêmes — l’union entre eux et l’Etat
— en refusant de verser leur quote-part au trésor ? ».

Nous retrouvons dans cette désobéissance civile l’es-
prit du droit tel que les penseurs indépendantistes du
« contrat social » l’avaient formulé. Thoreau est bien
un héritier de cette ligne de pensée.

La violence distingue les deux traditions

Mais derrière ces similitudes subsistent des diffé-
rences non négligeables. La pensée “

indépendan-
tiste ”

est de nature révolutionnaire, alors que les
penseurs de la désobéissance civile directe (6) ne prê-
chent pas la révolution — certains s’y déclarent même
catégoriquement opposés — ni même la chute du gou-
vernement en place; ils limitent leur projet à la
dénonciation d’une loi particulière. La désobéissance
civile indirecte contient potentiellement un contre-

projet plus global, allant jusqu’à mettre en question la
légitimité du système institutionnel. Sa différence
avec le droit de résistance se situe donc plutôt au

niveau de la nature de l’acte désobéissant, et notam-
ment de son caractère violent ou non.

La désobéissance civile, fidèle à la non-violence,
se situe dans le cadre d’un comportement

“

civique ”
:

elle demande que l’on se soumette aux peines requi-
ses. Sa spécificité est bien évoquée dans un texte du
théologien Nathaniel Hall, protestant en 1861 contre
la « Fugitive Slave Law » : « La résistance préconisée
n'est pas la résistance par la force que serait une rébel-
lion, mais celle qui consiste à désobéir en se soumettant



désobéissance civile et contrat social 25

passivement à toute peine que l’on pourrait encourir

pour cela. L'autorité qui édicte la loi et inflige la peine
est reconnue. Je serai soumis au gouvernement tant

qu’il s’agira d’endurer le mal, mais jamais quand il

faudra l’accomplir ».

Le droit de résistance, lui, n’exclut pas la vio-
lence. Il l’accepte comme la manifestation même de la
désobéissance. La désobéissance civile suppose une

volonté de persuader, à travers un acte provocateur.
Elle invite les citoyens à reconsidérer leurs liens avec

le gouvernement. Avec la rebellion, nous sortons du
domaine de la persuasion, pour entrer dans la coerci-
tion. La désobéissance civile devrait servir d’avertis-
sement au pouvoir, afin que, modifiant sa politique, il

prévienne d’éventuelles manifestations violentes.

Mais la pensée de Thoreau est sur ce point ambi-

guë. Il a approuvé les méthodes violentes de John
Brown dans sa lutte contre l’esclavage, déclarant iné-
vitable le recours à la violence contre la violence. Pro-
noncée en 1859 — onze ans après son plaidoyer pour la
désobéissance civile — son apologie des moyens vio-
lents (à partir du critère d’efficacité) traduit sans

doute son exaspération croissante face à l’impuis-
sance des actes de désobéissance civile pour faire abo-
lir l’esclavage. Plus généralement, sa position atteste

la détérioration des rapports entre le Nord et le Sud

esclavagiste à la veille de la guerre de Sécession.

La convergence essentielle entre le courant de la
désobéissance civile et celui du « droit de résistance »,

c’est la référence commune à la déclaration d’indé-

pendance : on y trouve l’éthique politique commune

aux deux courants. Mais il faut souligner qu’ils prô-
nent des actes de natures différentes. L’enracinement
de l’idée de désobéissance civile dans les principes
moraux et civiques qui fondent les institutions con-

tractuelles américaines permet de rendre compte de
la riche tradition de la désobéissance civile aux Etats-

Unis et des références, à première vue paradoxales,
de certains de ses défenseurs aux théories du « contrat

social ».

(1) Sur Thoreau, voir l’article de Christian Mellon, dans
A.N.V. n° 47: « Désobéissance civile : de Thoreau à nos jours,
l’histoire d’une notion ».

@) Ainsi Jefferson suggère-t-il, dans une lettre à Samuel
Kercheval (12 juillet 1816), une constitution révocable et renouve-

lable tous les 19 ans, le temps qu’une génération d’enfants accède
à l’âge adulte.

(3) Quatre dignitaires de la ville de Flushing signent la
« Flushing remonstrance », dénonçant le caractère injuste et anti-
chrétien d’un décret infligeant 50 florins d’amende à quiconque
inviterait un Quaker chez lui.

(4) Mentionnons ici un texte de Martin Luther King, essen-

tiel pour toute réflexion sur la désobéissance civile: Letter from
Birmingham City jail (1963). Version française dans M.L. King, Je

fais un rêve, Le Centurion, 1987.

(5) Voir notamment le chapitre que Hannah Arendt
consacre à la désobéissance civile dans son livre Du mensonge à la
violence, Calmann-Lévy, 1972.

(6) Dans la désobéissance civile directe, on désobéit à la loi
même dont on conteste la légitimité ; dans la désobéissance civile

indirecte, on désobéit à une loi pour signifier une opposition à une

politique (voir article de C. Mellon dans ce même numéro).
Pour obtenir les références exactes des diverses citations de

cet article, écrire à l’auteur: J. Smyth, 21, rue Casimir-Perier,
75007 Paris.



La désobéissance civile
hors de tout droit
naturel ou divin

par Olivier FRESSARD

De novembre 1986 à mars 1987 s’est tenu à Paris un

séminaire rassemblant quelques objecteurs désireux de

réfléchir ensemble sur des questions relatives au droit à

l’objection de conscience. 1! ne s’agissaitpas d’un colloque
au cours duquel des spécialistes eussent pu contribuer à
Pavancement de la science juridique, mais bien plutôt de

manifester cet intérêt pour la “res publica ” qu’Olivier
Fressard trouve au principe même d’une démocratie directe
et participative.

Alternatives non-violentes nous à proposé de prolon-
ger ce séminaire en nous adressant directement à ses lec-
teurs. Mais comment rendre compte d’un séminaire, s’il est,
comme aimait à le rappeler Heidegger, «ce que le mot

indique: un lieu et une occasion de jeter ici et là une

semence qui peut un jour à sa manière s’ouvrir et

légitimation de l’objection de conscience et de la
désobéissance civile. En effet, soit parce que la

question n’a pas été suffisamment creusée, soit à cause

d’une conviction explicite, l’argumentation traditionnelle
en faveur de l’objection de conscience et de la désobéis-
sance civile laisse indéfectiblement l’impression de reposer
sur l’idée d’une justice qui serait simple, univoque, à la dis-

position de toute conscience de bonne volonté.

Ni
nous proposons ici de reprendre la tâche de la

fructifier» ? Nefallait-ilpas attendre cettefruitition avant

de s’adresser au lecteur ? Fallait-il témoigner devant lui de
nos doutes, de nos perplexités quand, déjà, les repères man-

quent et les certitudes chancellent dans un monde voué au

complexe, à l’émiettement du sens ?

Le lecteur sera juge de l’intérêt de ce témoignage. II

prendra laforme d’une réflexion proposéepar un desparti-
cipants à ce séminaire, sur la possibilité de penser la déso-
béissance civile en dehors de toute référence au droit natu-
rel ou divin. Il reste qu’un séminaire n’est pas l’occasion
d’un monologue et que la présentation d’un seul texte n’en-

gage que son auteur. Je tenterai donc d’ébaucher une courte

réponse qui ne sera qu’une invitation à un dialogue.
Stéphane JOUAN

La substance de cette argumentation se résumeà ceci :

nous avons la permission (il est même de notre devoir) de
désobéir à la loi dès lors qu’elle porte gravement atteinte à
la justice. Mais qu'est-ce que la justice ? La philosophie et la
science contemporaines ont ébranlé tous les fondements
absolus, y compris dans les savoirs qui semblaient les plus
assurés, les plus “ durs ”

: les mathématiques et la physique.
Derrière nos savoirs fragmentaires se profile désormais un

sans-fond, un abîme. Il n’est donc plus possible dans ce con-



désobéissance civile 27

texte d’évoquer la justice sans tenir compte de ce que cette

notion est, en son cœur même, hautement problématique.
Il n’est plus possible de se contenter d’affirmer que la légiti-
mité d’une légalité se mesure à sa conformité à la “ justice ”.

L’objection de conscience et la désobéissance civile

prétendent l’une comme l’autre que, dans certaines circons-

tances, on peut se soustraire à la loi, ou même la défier,
sans être pour autant criminel. Cette illégalité qui n’est pas
criminelle, elles la nomment

“ légitimité ”. Elles opposent
donc la légitimité à la légalité.

Ce qui est en cause ici n’est pas cette distinction en elle-

même, qui est redevenue dans l’ère chrétienne une ques-
tion centrale de la philosophie politique lorsque Jean de

Salisbury a, au XII siècle, justifié le tyrannicide aussi bien
contre «le tyran d’origine» que contre «le tyran
d’exercice ». Mais c’est la manière de la penser que nous

nous proposons de reprendre ici à partir d’autres prémisses.

La légitimité comme fait et comme valeur

Il y a “domination ”, selon Weber, lorsqu'il y a

« chance pour des ordres… de trouver obéissance de la part
d’un groupe déterminé d’individus ». « La légitimité » est

«un facteur décisif» pour «établir les fondements sûrs
d’une domination » (Economie et société, Plon, p. 219). En

ce sens, dès qu’il y a domination (ou autorité), c’est-à-dire
dès qu’un pouvoir réussit à se faire obéir et que cette obéis-
sance ne repose pas exclusivement sur la crainte, il y a légiti-
mité. On peut distinguer les types de domination en fonc-
tion des formes de légitimité. La légitimité est alors pensée
comme un fait social qui se dit au pluriel et qui est constitutif
de presque toute domination. Dans cette perspective, tous les

régimes que nous connaissons ou presque sont
“ légitimes ”.

Mais, en tant que membres d’une société particulière,
nous cessons d’aborder la légitimité sous l’angle du fait pour
la considérer du point de vue de la valeur. Nous faisons

alors le choix d’une forme de légitimité contre une autre. La

légitimité devient problème politique. C’est de ce point de

vue, celui de notre idée de la légitimité, que nous entendons
traiter de l’objection de conscience et de la désobéissance
civile. Ce que nous en dirons aura donc rapport aux

valeurs.
A quelles conditions jugerions-nous illégitime le pou-

voir dans la forme qu’il prend dans notre régime ? Dans

quelles circonstances jugerions-nous légitime une désobéis-
sance à la loi qui marquerait de fait une fêlure, un ébranle-
ment de la légitimité de ce pouvoir ou du moins un défi à
son autorité ?

Sous l’angle factuel, ce régime est légitime — même si
les principes de sa légitimité peuvent sembler passablement
désinvestis. Il nous faut demander : quels sont les principes
de cette légitimité ? Quelles sont ses conditions ? Ou, vu

négativement, à quelles conditions cesserait-elle ?

Sous l’angle axiologique, nous essayons de nous forger
une idée de la légitimité du pouvoir ou de l’autorité légi-
time. Nous avons la possibilité et nous avons la volonté —

possibilité et volonté que nous n’avons que dans et par cette

société — de mettre en question les institutions de la société,
soit entre autres la représentation sociale du fondement du

pouvoir. Cette mise en question peut déboucher aussi bien
sur une reprise active à notre compte de cette représenta-
tion que sur sa réfutation. La réfutation de l’idée de légiti-
mité, dont le pouvoir existant tient son autorité, débouche
sur la possibilité d’une entrée en désobéissance.

Discuter de l’objection de conscience et de la désobéis-
sance civile, c’est donc mettre à la question, dans chaque
régime considéré, les principes admis, reconnus, hérités,
concernant la légitimité du pouvoir. Puisqu’il faut bien limi-
ter la discussion, nous nous en tiendrons ici au cas de notre

régime, celui de la République parlementaire que connais-
sent les « pays occidentaux ». Cette limitation ne présente
pas d’inconvénient pour le fond du débat : si l’on reconnaît

que ce régime particulier est le moins mauvais de tous les

régimes existants, c’est par rapport à lui que la question de
la légitimité de la désobéissance se pose le plus radicale-
ment. Dans les autres régimes, il est plus facile de légitimer
le défi à l’ordre “légal ”.

Ce travail de réflexion sur les principes de la légitimité,
c’est déjà la société elle-même qui peut l’effectuer, comme

cela est le cas dans la nôtre. Ce travail peut viser à rendre

explicites les principes implicites qui font la légitimité du

pouvoir existant. Une constitution, en faisant passer d’une
coutume à un droit écrit, constitue une telle explicitation.
Au-delà, ce travail peut amener au jour et développer des

principes contenus en puissance dans les principes de légiti-
mité établis. Mais l’existence d’un tel travail collectif

désigne déjà des sociétés particulières, celles qui émergent



28 olivier fressard

progressivement à partir du bas Moyen Age et qui vont

ouvrir l’époque moderne.

Expliciter les principes de légitimité du pouvoir exis-
tant (resaisie qui ne saurait demeurer sans quelqu’influence
sur ces principes mêmes) c’est du même coup, en négatif,
faire apparaître les conditions de l’illégitimité de ce pou-
voir. C’est donc mettre au jour les circonstances d’une

objection de conscience et d’une désobéissance civile légiti-
mes. Telle est la perspective adoptée par Hannah Arendt
dans son brillant essai sur la désobéissance civile (“ Civil
Disobedience ”, in Crises of the republic). Explicitant toutes
les conséquences logiques de la constitution américaine, elle
entend montrer que la désobéissance civile est constitutive de

l’esprit des principes de légitimité de son régime. Elle pro-
pose en conséquence que soit trouvée une

“ niche ”

pour la
désobéissance civile au sein même de cette constitution.

La solution de Hannah Arendt se situe en fait à la
frontière de deux schèmes de la légitimité. On peut en effet

appréhender la légitimité sous l’angle statique. On cherche
alors à repérer quels sont les principes fixes d’un type de

légitimité sur lesquels se découpent complémentairement
les principes fixes de la légitimité de la désobéissance civile.

Mais, dans la modernité, notre idée de la légitimité ne

peut se satisfaire de cette approche statique. En subjectivi-
sant le droit, en faisant du sujet la source du droit, l’époque
moderne fait droit a priori au changement. Les lois servent

moins alors à fixer les rapports sociaux qu’à les stabiliser

provisoirement et à rendre le changement possible. Autre-
ment dit, les institutions d’une telle société essayent d’inté-

grer l'autoinstitution de la société, de telle sorte qu’une
transmutation des coordonnées mêmes de la légitimité
pourrait être accueillie dans et par cette société, sans passer
donc par certains traits appartenant au visage habituel d’une
révolution (“ table rase ”, violence qui accompagne tradition-
nellement toute fondation d’un nouveau corps politique).

C’est sur cette voie que s'engage résolument Hannah

Arendt, même si elle ne l’amène pas à une pleine expression.

Légitimité de notre régime
L’explicitation des principes de légitimité de notre

régime fait apparaître trois principaux éléments.

e Le souverain :

La nation ou le peuple tout entier est posé comme le
souverain. Il est le pouvoir originaire, source des institu-
tions et des pouvoirs dérivés qu’elles circonscrivent. Ceux à

qui il délègue sa souveraineté doivent exercer leur pouvoir
pour son intérêt et son bien et en se soumettant à sa

volonté. Il peut reprendre le pouvoir.
e Une République parlementaire:

— république: res publica en latin, soit chose publique.
Cela signifie que les affaires qui concernent la collectivité
sont discutées par une pluralité d’individus et de groupes de
diverses sortes sur une

“

agora ”, dans un espace public
visible de tous;

— parlementaire: les membres de la collectivité ne

s’occupent pas directement de ces affaires publiques mais
s’en déchargent (ou en sont déchargés) sur un petit groupe
de professionnels de la politique organisés en une pluralité
de partis. Cette opération s’instrumente dans des élections

qui se tiennent à intervalles réguliers.
e La Constitution :

Tout se passe idéalement comme s’il y avait un contrat

entre le peuple et le gouvernement. Les termes de ce con-

trat sont explicités et inscrits dans une constitution écrite,
laquelle acquiert ainsi une existence objective, autonome,
opposable aussi bien aux gouvernants qu’aux gouvernés.
Par elle sont circonscrits des lieux de pouvoir impersonnels ;
ceux qui les occupent temporairement sont requis de se

tenir dans leurs limites. Ainsi est aussi institué un espace
symbolique, celui du Droit, qui échappe à toute prétention
d’un maître de vérité, que chacun peut invoquer sans jamais
pouvoir se l’approprier définitivement.

Ces trois éléments définissent ensemble la forme de
gouvernement légitime. Mais celle-ci n’est pas toute la légiti-
mité. On peut en effet tout à fait envisager que, tout en res-

tant dans les limites strictes de ce cadre, les détenteurs du
pouvoir pourraient prendre des dispositions qui leur ôte-
raient aussitôt toute légitimité. C’est que la forme de gou-
vernement au sens strict ne suffit jamais à assurer à elle seule
une légitimité. Celle-ci requiert en outre ce que Montes-
quieu appelait des principes d’action, qui doivent inspirer le
gouvernement légal ou constitutionnel dans sa politique.
Ces principes peuvent être plus ou moins explicites; ils peu-
vent être inscrits dans la tradition et les coutumes ou faire



désobéissance civile 29

l’objet d’une déclaration. Ce qui est en jeu ici, ce sont les

fins que se donne la communauté. Ils répondent aux ques-
tions: pourquoi sommes-nous ensemble? Qu'est-ce qui
vaut pour nous ? Qu’est-ce qu’une bonne cité et quel est

son but ?

En première approximation, la forme de gouverne-
ment définit le comment de la cité et les principes d’action
son pour quoi. Ainsi la Déclaration des droits de l’homme
mise en préambule à notre constitution fournit-elle un

ensemble de principes qui donnentà la fois un cadre et une

direction à la politique. Mais cette distinction ne peut être

rigoureuse : la forme de gouvernement et les principes d’ac-
tion ne peuvent pas être totalement séparés. Il est impos-
sible de cantonner la forme de gouvernement dans le pur
comment ; elle est aussi, au moins dans la perspective
démocratique, principe d’action. En effet, on y vit
ensemble également pour gouverner de cette façon; les
anciens Grecs et les fondateurs de la constitution améri-
caine ont pensé la participation aux affaires publiques
comme constitutive du bonheur. Ainsi, la démocratie
comme forme de gouvernement est visée aussi pour elle-
même et pas seulement pour ce qu’elle permet. Il ne faudrait
certes pas non plus définir la bonne cité par sa seule forme
de gouvernement. La démocratie n’est ni un simple moyen

pour les visées de la cité, ni le tout de ces visées.

Pour qu’ily ait légitimité du pouvoir, des lois qu’il fait
et des décisions politiques qu’il prend, il faut donc que deux

éléments soient réunis : le respect de la forme de gouverne-
ment et celui des principes d’action.

Objection de conscience
et désobéissance civile
dans les limites de la légitimité établie

Il est possible maintenant de traiter directement de

l’objection de conscience et de la désobéissance civile en

adoptant le point de vue complémentaire de celui adopté
dans la discussion du type de légitimité qui fonde notre

régime.
L’objection de conscience et la désobéissance civile

sont ou seraient légitimes dès lors que les gouvernants (les
délégataires du pouvoir) prendraient leurs aises avec la

constitution (ce qui n’est pas le moins du monde une hypo-
thèse d’école, comme le montre par exemple aux Etats-
Unis l’affaire de l’Iran-gate) ou violeraient de façon fla-

grante les valeurs et principes inscrits dans la Déclaration
des droits de l’homme. La reconnaissance explicite de la

légitimité de la désobéissanceà la loi dans ces circonstances,
c’est-à-dire sa représentation comme un droit, appartient à
la tradition de notre philosophie et de notre droit politi-
ques. Elle trouve place en particulier dans notre Déclara-
tion des droits de l’homme sous l’expression de « droit de
résistance à l’oppression ».

Telle est la figure classique et valable de la légitimation
de l’objection de conscience et de la désobéissance civile.

Cependant la question n’est pas encore entièrement

réglée. Elle ne pourrait l’être que si la violation des princi-
pes constitutifs de cette figure de la légitimité se laissait
constater dans tous les cas dans une parfaite clarté, avec

une totale univocité. Or nous sommes ici dans le domaine
des opinions ; pour ne pas être celui de l’aléatoire, ce

domaine n’est pas celui de la nécessité absolue. Certes, sur

fond d’un imaginaire social et du sens commun qu’il génère,
les jugements ne manqueront pas de converger dans bien
des cas pour appréhender la violation d’un principe comme

évidente. Mais, dans d’autres cas, les jugements viendront à

diverger, à s’opposer. L’entrée en illégitimité ne se laisse
donc pas toujours saisir dans l’éclat de l’évidence ; c’est dire

qu’il faut en juger. Telle est l’ambition, par exemple, du
Conseil constitutionnel chez nous ou de la Cour suprême
aux Etats-Unis : leur rôle est de juger de la conformité à la
constitution des actes des différents pouvoirs. Quelle que
soit l’imperfection de ces institutions, elles attirent notre

attention sur le fait que, dans l’esprit démocratique, la mise
en cause de la légitimité des gouvernants, d’une loi ou d’une

politique entend s’effectuer encore dans les règles de la
démocratie.

Quand, dans ces cas litigieux, jugerons-nous légitime
le passage à l’objection de conscience ou à la désobéissance
civile ? Il n’y a pas, pensons-nous, de réponse théorique,
c’est-à-dire a priori, à cette question. Nous pouvons simple-
ment souhaiter que chacun prenne sa décision dans les cir-
constances qui se présenteront avec responsabilité, c’est-à-
dire après l’avoir élucidée autant que faire se peut.



30 olivier fressard

Ethique et légitimité
Nous n’avons traité jusqu’ici de la légitimité que sous

l’angle de la théorie politique. Or, une nouvelle dimension
du problème surgit avec l’apparition de sociétés complexes,
dans lesquelles les différents champs sociaux ne viennent

plus simplement s’emboîter pour former une unité parfaite
mais où une pluralité de significations imaginaires se déve-

loppent en des traditions relativement autonomes et con-

tradictoires. Ainsi, dans la Grèce ancienne, l’opposition des

personnages de Créon et d’Antigone exprime la contradic-
tion entre deux sphères de la vie sociale, la famille ou la reli-

gion d’une part, la cité d’autre part, chacune ayant ses

impératifs propres, pas nécessairement compatibles.
La conflictualité est au cœur de ces sociétés complexes.

Cela signifie que des institutions ne peuvent plus s’y cristal-
liser de façon durable, que le changement est leur état nor-

mal. On peut y rêver (et on y rêve certainement encore) à
une réconciliation restauratrice de l’unité et de l’accord par-
fait. Mais la démocratie est peut-être justement ce régime
qui se propose de faire droit à cette conflictualité essentielle
en l’inscrivant dans ses institutions.

Avec le christianisme, a émergé un de ces ensembles
de significations imaginaires qui a constitué une tradition
dont nous sommes toujours aujourd’hui les héritiers. Flle a

consisté principalement en une éfhique qui s’est définie et

s’est développée en opposition et en contradiction avec la

politique. L’opposition de ces deux pôles n’a cessé depuis
de constituer un des axes de conflictualité de notre société.

Le conflit entre éthique et politique, entre
“ l’homme

bon ”
et “le bon citoyen

” appartient au tissu même de
notre société. Cela a pour conséquence que l’éthique, toute

l’éthique, ne saurait y être critère de la légitimité du régime.
En effet notre régime est justement celui qui prend acte que
ce conflit appartient à sa chair même et qui lui fait droit.

Cela veut simplement dire que nous vivons dans une

société dans laquelle on accepte généralement que la politi-
que implique, dans certaines circonstances, des actions qui
vont contre la morale et que, par conséquent, la légitimité
ne s’y fonde pas sur un respect intégral de la morale.

Mais faire droit à cette conflictualité signifie aussi que
cette société n’accepte pas cela comme une donnée défini-

tive, ou du moins que les figures de cette conflictualité

soient fixes. Elle accepte de se laisser travailler par ce con-

flit, de telle sorte que l’éthique empiète sur la politique et

réciproquement.
Bien entendu, éthique et politique ne sont pas entière-

ment disjointes, et c’est pourquoi la société dans laquelle
elles se trouvent peut

“ tenir ensemble ”. Les principes d’ac-
tion et les valeurs qui conditionnent la légitimité du pouvoir
intègrent une part des principes moraux. Il y a en particulier
intersection entre l’éthique et les droits de l’homme inscrits
dans la Déclaration de 1789. Nous n’avons nullement
affaire à une pure politique. Il y a seulement cette tension

qui nous anime pour faire entrer plus d’éthique dans la poli-
tique (et certainement aussi pour faire entrer de la politique
dans l’éthique : faire coïncider éthique et politique, si cela
est possible, ne signifie probablement pas absorber la politi-
que dans l’éthique existante sans la transformer).

Objection de conscience
et désobéissance civile
à la lumière du conflit éthique/politique

Lorsque sont en jeu des valeurs morales appartenant
aux principes d'action qui guident traditionnellement le

pouvoir, nous avons affaire à la figure classique de la légiti-
mité traitée ci-dessus.

Mais lorsque sont en jeu les valeurs morales qui n’en-
trent pas dans ces principes, se pose alors un problème spé-
cifique. Il n’y a pas, on l’a vu, de réponse théorique à la

question de la légitimité de l’objection de conscience lors-
qu’on adopte le point de vue de l’objecteur. Si l’on adopte
maintenant le point de vue de la société face à l’objecteur,
se pose le problème du droit à l’objection de conscience.
Chacun doit alors prendre ses responsabilités pour en

juger. Peut-on accorder à chacun le pouvoir de se soustraire
à la loi pour demeurer un “homme bon” ? La réponse
dépend de trois critères:

— la valeur qu’on accorde à la conscience, c’est-à-dire à
l’accord avec soi-même;

— l’estimation de la capacité d’une politique à se réali-
ser sans la collaboration de quelques-uns;

— la volonté d’accepter le risque que certains se parent
de ce droit pour camoufler leur anticivisme.

—_—__



—

désobéissance civile 31

L’objecteur de conscience prétend se soustraire à la loi
seulement pour se mettre en accord avec lui-même. Mais
on peut envisager aussi qu’à partir des mêmes principes
éthiques une minorité importante s’associe et s’organise
pour les faire valoir. Cela serait le signe d’une crise de la

légitimité établie. On aurait alors affaire à un mouvement

de désobéissance civile ayant l’ambition de faire advenir de
nouveaux principes d’action pour le pouvoir. Si ce mouve-

ment venait à gagner à ses vues la plus grande part de la

société, nous aurions alors une mutation de la forme de

légitimité du gouvernement. L'important ici est de com-

prendre qu’il n’y a pas de légitimité a priori pour cette

figure de la désobéissance civile.

Si l’on considère la légitimité comme fait, ces nou-

veaux principes de fondement du pouvoir deviendront légi-
times s’ils réussissent à passer du projet à la réalité.

Si on la considère comme valeur, c’est à chaque cito-

yen de prendre position sur les fondements du pouvoir du

régime dans lesquels il a à vivre. Notre conviction est ici

qu’une politique de l’autonomie, qui réconcilie largement
fin et moyens, est possible, mais aussi qu’elle n’est pas envi-

sageable en profondeur sans une autre forme de gouverne-
ment.

Légitimité et auto-institution de la société

Nous avons jusqu’ici essayé de traiter de la légitimité à

partir de la distinction entre trois ensembles de principes
institués : la constitution, les principes d’action et l'éthique.
Nous avons vu, dans chacun des cas de figure envisagés, la
difficulté de trancher entre les principes de ces différentes

sphères lorsqu'ils viennent à se contredire. C’est qu’au fond
elles ne se laissent pas hiérarchiser objectivement. Au
moment où nos valeurs éthiques vont nous sembler législa-
trices pour les deux autres sphères, nos valeurs démocrati-

ques nous rappellent soudain l’exigence de soumettre leur

prétention à la discussion publique… Lesquelles prédomi-
neront finalement ?

Mais nous pressentons alors que ce qui se dérobe ainsi
n’est pas seulement la hiérarchie fixe de ces sphères norma-

tives, mais ces sphères elles-mêmes. Il y a histoire, au sens

le plus fort, c’est-à-dire création dans et par le temps de
nouvelles formes de gouvernement et de nouveaux princi-

pes d’action politique, mais aussi bien de nouvelles maxi-
mes et lois éthiques.

L’école du droit naturel, de même que la théologie,
pensaient que l’on peut juger de la légitimité de n’importe
quel pouvoir en s’appuyant sur le sol ferme et inébranlable
de principes éternels déterminés par « la lumière naturelle »

dans un cas, révélés par «la voix de la conscience » dans
l’autre.

Mais comment pourrons-nous déterminer la légitimité
d’un pouvoir et donc, symétriquement, la légitimité d’une
désobéissance à la loi, si nous ne pouvons nous appuyer ni
sur une procédure d'arbitrage fixe entre des principes éta-
blis, ni même sur ces principes établis ?

Il n’y a de solution à ces difficultés que si l’on aban-
donne justement l’idée de déterminer la légitimité du pou-
voir, pour reconnaître et accepter que cela relève de l’opi-
nion (“ doxa ”) qui juge et non de la vérité (“ aletheia ”) que
détermine la science (“ episteme ”).

Un droit à la désobéissance civile ?

Nous avons vu comment se présentait le problème de

l’objection de conscience et de la désobéissance civile lors-
qu’il se pose dans les limites des principes institués, cristalli-
sés, de la légitimité : il s’agit alors de juger d’une usurpation.
Ceci est l’affaire du juge, quelle que soit la façon dont il est

défini, et de “

justice particulière ”
: il s’agit de rapporter un

cas particulier à des lois générales données, en se confor-
mant à l’esprit du législateur.

Mais lorsque ce n’est pas la « justice particulière » qui
est en jeu mais la “

justice totale ”, c’est-à-dire les principes
générateurs du régime, les “

proto-valeurs ”
ouvrant une

idée de la légitimité, comment le problème de l’objection de
conscience et de la désobéissance civile se pose-t-il?

Dans tout autre régime que le nôtre, il n’y aurait pas
d’autre issue que la force à un tel conflit de légitimité. Mais,
dans nos sociétés, cela n’est plus vrai ou du moins plus tout
à fait. C’est qu’en effet, la modernité fait droit, comme

nous l’avons vu, au changement. C’est pourquoi peut s’envi-

sager dans nos sociétés un droit à la désobéissance civile

(par distinction avec le droit de résistance), qui se pose dès
lors que la remise en cause des principes de légitimité éta-



32 olivier fressard

blis est le fait d’une minorité, puisque sans un tel droit elle
s’offrirait aussitôt à la répression.

La reconnaissance explicite d’un droit à la désobéis-
sance civile, (c’est-à-dire concrètement son inscription dans
la constitution ou dans la Déclaration des droits de

l’homme) suppose que la société soit disposée à s'ouvrir à
une remise en cause radicale de toutes ses institutions,
forme de gouvernement, principes d’action ou normes

morales. Autrement dit, que la société se veuille pleine-
ment libre et se donne des institutions qui permette à cette

liberté de s’instrumenter.

Mais nos sociétés sont-elles déjà ces sociétés autono-

mes ? Sont-elles déjà ces collectifs humains qui s’auto-insti-
tuent explicitement ? Le droit à la désobéissance civile est-

il, comme le prétend Hannah Arendt (pour la seule consti-
tution américaine, il est vrai), conforme à l’esprit de notre

régime, c’est-à-dire cohérent et donc quasiment déductible
des principes dans et par lesquels il s’est institué ?

Cela ne s’impose pas avec évidence. Il y a d’abord, du
côté du personnel politique, une quasi-sacralisation de la
Constitution (écrite avec un C majuscule) qui semble indi-

quer qu’il ne serait pas prêt à aller au-delà de la reconnais-
sance du « droit de résistance » classique. Il y a ensuite et

surtout le fait que la délégation de sa souveraineté par le

peuple est en fait aliénation. Ce n’est pas une nécessité

technique qui la commande mais une disposition d’esprit :

le peuple est déchargé des affaires publiques pour se consa-

crer à ses affaires privées.
C’est pourquoi la revendication d’un droit à la déso-

béissance civile dans notre société est équivoque et suscite

quelques embarras. En effet, l’homme privé et l’homme
social (défini par une catégorie socio-professionnelle) y sont

les figures dominantes de la socialisation. Un droit à la
désobéissance civile pourrait facilement y être saisi et

détourné pour en faire un usage étranger à son esprit, mis
au service des corporatismes et de tous les intérêts particu-
liers et égoïstes.

La seule garantie contre cet usage perverti d’un droit à
la désobéissance civile est un éfhos, c’est-à-dire un esprit ou

un imaginaire social qui ne peut être produit que par la for-
mation (au sens fort du mot), l’éducation, la socialisation.
Cela requiert une société qui façonne des citoyens, c’est-à-

dire des individus qui ont la passion des choses publiques et

de l’esprit public. Et une telle passion, un tel esprit ne sau-

raient aller sans des institutions qui permettent et incitent à
une authentique participation aux affaires publiques, sans

l’institution d’une véritable démocratie.

La reconnaissance d’un droit à la désobéissance civile

(dans la mesure où il se distingue du simple doit de résis-

tance) ne doit donc pas, nous semble-t-il, être envisagée en

dehors du projet d’une démocratie directe et participative.

Du consensus

dans une ontologie de la création

Dans sa définition du “

pacte social ”
: « Trouver une

forme d’association… par laquelle chacun s’unissant à tous
n’obéisse pourtant qu’à lui-même et reste aussi libre qu’au-
paravant », Rousseau a exprimé avec force une exigence
qui constitue toujours l’horizon de nos réflexions politiques.
Nous voulons d’une collectivité humaine gouvernée par un

consensus qui vienne à existence dans et par la liberté de
chacun.

C’est pourquoi, lorsque nous envisageons, dans la
société telle qu’elle existe, de nous soustraire à la légalité,
de défier l’ordre établi, est-ce avec l’exigence de légitimité.
Celle-ci exprime l’anticipation sur un consensus futur, sur

une persuasion à venir.

Mais, s’il n’y a pas d’étalon absolu, droit naturel ou

droit divin, auquel on puisse rapporter les différentes opi-
nions qui s’opposent, à l’aune duquel on puisse mesurer les
diverses notions de la justice, s’il n’y a donc pas de vérité de
la justice, que peut-on espérer comme consensus ? Com-
ment le penser ?

Ici s'ouvre une immense discussion philosophique aux

conséquences politiques considérables pour trouver une

voie échappant à l’alternative entre naturalisme et histori-
cisme. Nous espérons seulement avoir fait pressentir quel-
ques pistes.



désobéissance civile 32

Quelques bémols à un accord.
Je ne voudrais pas ici me poser en juge d’un texte avec

lequel je consonne en large part, mais j'aimerais cependant
revenir sur sa thèse principale.

La réflexion d'Olivier Fressard s'organise autour de
l’auto-institution de la société, autonomie d’une société fixant
elle-même ses normes, en dehors de toute référence à une loi

d’origine naturelle et/ou divine et où l’exercice d’une parole-
dialogue exercée par des citoyens (rendus

“

res-(publica)-
ponsables

”

par une éducation appropriée) acquiert une

importance majeure dans la perspective d’une démocratie
directe et participative. Seule une désobéissance civile se

déployant non seulement dans le cadre d’une démocratie

directe, mais également comme projet d’une telle démocratie
devrait alors être reconnue comme un droit, celui-ci exigeant
la garantie du caractère civique de cette désobéissance. Dans
une société comme la nôtre, qui ne forme pas le projet d’une
telle démocratie, nous devons rechercher, en cas de désobéis-

sance civile, une légitimité (qui n’est bien sûr pas un droit)
s’autorisant d’un consensus prochain que nous aurons à pro-
mouvoir par le dialogue.

Cette position soulève un ensemble de difficultés que je
voudrais au moins pointer. Pour le dire rapidement, cette

conception extrêmement restrictive du droit à la désobéis-
sance civile me semble porteuse, à travers une référence exclu-
sive à la démocratie directe, d’un danger que l'appel final en

faveur d’un consensus prochain ne peut que confirmer.

Je laisserai de côté le difficileproblème de l’établissement
et du fonctionnement d’une démocratie directe, pour m'arrê-
ter à cette rupture qu’accomplit l’auteur par rapport à une

partie de notre commune tradition : la passion de la cité, du
vivre-ensemble qui anime son texte laisse-t-elle encore une

place à un H.D. Thoreau se plaisant à imaginer un Etat qui
«ne trouverait pas incompatible avec son repos que quel-
ques-uns choisissent de vivre en marge, sans se mêler des

affaires du gouvernement, ni se laisser étreindre par lui, du
moment qu’ils rempliraient tous les devoirs envers leurs voi-

sins et semblables » ? Il faudrait bien sûr différencier déso-
béissance civile et objection de conscience, mais le glissement
opéré de l’objection de conscience/désobéissance civile à la
seule désobéissance civile ne signale-t-ilpas une pensée délais-

sant les lumières d’une conscience pour le choc des opinions
(éclairées, il est vrai, par une éducation “

civique ”) ?

La première difficulté sera alors la suivante : Olivier
Fressard ne surestime-t-ilpas le pouvoir de la parole-dialogue
et ne sous-estime-t-ilpas la part de tromperie quipeut s’expri-
mer dans le caractère spécieux, voire captieux (il parle lui-
même d’une « persuasion à venir ») d’une telle parole ? Une
éducation est certes requise, mais comment peut-on la

penser ? Une éducation “

civique
”

suppose déjà un projet,
une conception de l’homme et du vivre-ensemble qui devra
tenir à un large accord ; mais cet accord ne dépendra-t-il pas
lui-même d’une éducation adéquate à ce projet ? Nous tour-

nons là dans un cercle…

Quand bien même cet accord serait-il obtenu, quelle
serait alors la condition de la marge? Y aurait-il même
encore place pour une marge ? C’est dans cette perspective
particulière que la référence à la notion de consensus me

gêne. Qu'est-ce, en effet, qu’un consensus ? C’est un contrat

formépar le seul consentement des parties, sans que la mani-

festation de ce consentement soit soumise à une forme quel-
conque. Or l’usage quotidien de cette expression montre bien

que l’aspect non formel tend à obscurcir l’aspect contractuel,
de telle sorte qu’il devient progressivement l’inverse du con-

trat : tandis que le contrat sera explicitement limité, le con-

sensus deviendra la forme contractuelle de la majorité silen-
cieuse, de la “

masse-pour-médias ”. C’est ainsi que l’on
observera un consensus dans les domaines de la défense ou

de l’énergie nucléaire, c’est-à-dire dans des secteurs où l’obs-
curité et la volonté de dissimulation sont manifestes ; jamais,
dans de telles conditions, les termes du “

contrat
” consensuel

ne seront explicitement développés et le consensus pourra
alors s'étendre à la faveur de l'obscurité.

Je sais bien que, comprise ainsi, toute dimension con-

sensuelle serait bannie d’un projet de démocratie directe,
laquelle postule au contraire la participation active de chacun
à la vie publique... Alors pourquoi se référer à la notion de
consensus, sinon en référence plus ou moins consciente à l'as-

pect hégémonique précédemment décrit? La question du
droit à la désobéissance civile me semble indissociable de celle
des limites de la vie “

civique
”

et du contrat social.

Stéphane JOUAN



Quel Droit pour
les objecteurs polonais?

réflexions sur la stratégie du Droit
du mouvement “ Liberté et Paix ”

par Christian ROBINEAU

Ancien objecteur, Christian Robineau a de nombreux contacts avec le mouvement polo-
nais Liberté et Paix. Ilfaitpartie de la commission internationale du Mouvement des Objec-
teurs de Conscience (MOC).

l’armée polonaise, Marek Adamkiewicz, est
condamné par le tribunal de garnison de

Szezecin à deux ans et demi de prison, pour refus de

prêter le serment militaire. Cet événement va contri-
buer à la création de WIP (Wolnost 1 Pokôj : Liberté
et Paix), le plus important mouvement de paix indé-

pendant existant actuellement en Europe de l’Est. De

plus, il condense en'lui — ce n’est certes pas un hasard
— une foule d’éléments relatifs au rapport qu’entre-
tient WIP, dans le cadre de la lutte pour le droit à

l’objection de conscience, avec la loi en tant que
“Tiers régulateur ” du conflit. C’est à une approche
(très succincte) de ce rapport que je consacrerai ces

quelques pages.

H-
DÉCEMBRE 1984: un appelé de La Pologne entre deux modèles

Un léger détour théorique, pour commencer : dans
un Etat démocratique, fonctionnant selon les principes
du Droit écrit et de la séparation des pouvoirs, le pou-
voir législatif, représentant la volonté commune, for-
mule les textes permettant de réguler les relations
entre les citoyens d’une part, entre les citoyens et
l’Etat d'autre part. Il fixe en outre les peines encou-

rues par ceux qui transgresseraient les dits textes. Le

pouvoir judiciaire examine les cas de transgression et
décide de l’éventuelle application des peines. Le pou-
voir exécutif est garant de ce que le législatif et le judi-
ciaire puissent exercer leurs fonctions ; il dispose de la
«force publique » pour faire appliquer les peines.



quel droit pour les objecteurs polonais 35

Deux éléments interdépendants, fondamentaux

pour la suite de cet article, sont à relever ici:
@ C’est bien la loi, le texte, qui constitue la référence,
le tiers par rapport auquel chacun peut et doit se

situer. C’est ce principe de commune référence qui est

censé permettre au faible de ne pas se trouver détruit
ou assujetti par le fort.

@ La séparation des pouvoirs empêche l’Etat (en
tant qu’entité différenciée de la Société civile) de
devenir un grand Tout omnipotent qui, à la fois, dirait
le texte, jugerait de la transgression et ferait appliquer
la peine. C’est cette garantie qui permet au citoyen, en

cas de conflit avec l’Etat, de ne pas perdre à tout coup.
A l’inverse, dans un Etat dictatorial “ parfait ”, le

citoyen n’a aucune chance de résoudre à son avantage
un conflit qui l’opposerait à l’Etat, puisque ce dernier
concentre en lui tous les pouvoirs. Le texte de loi ne

peut plus exercer sa fonction de référence commune

aux deux parties, étant formulé par une, et une seule,
de celles-ci.

Ces banalités étant rappelées, revenons à la

Pologne. Flle ne peut être réduite ni à l’un ni à l’autre
des deux modèles évoqués. C’est justement une spéci-
ficité de la Pologne de ces dernières années, par rap-
port aux autres pays de l’Est, que d’être contrainte à
osciller de façon spectaculaire entre les deux ou (ce
qui est plus difficile car paradoxal) à les faire fonction-
ner en même temps. Ce paradoxe, tournant autour de
la question du tiers, semble constituer une des raisons

pour lesquelles a pu émerger dans ce pays, depuis
trois ans, un mouvement luttant avec un certain suc-

cès pour le droit à l’objection de conscience (1).
Le premier texte permettant de cerner les termes

du paradoxe, le texte qui provoqua le “ déclic ” fon-
dateur de WIP, c’est donc le serment que doit prêter
tout appelé de l’armée polonaise. Le passage qu’en
stigmatisent principalement les refuseurs stipule : « Je
fais le serment (…) d’assurer fermement la garde de
la paix en alliance fraternelle avec l’Armée soviétique
et les autres armées alliées (.…) » (2). Le sens politi-

que en est clair : il rappelle la dépendance — pour ne

pas dire la sujétion — à la “ paix
” du Grand Frère. Le

refus de celle-ci fondera l’identité de WIP : «Il n’y a

pas de paix là où l’Etat opprime, impose son idéolo-

gie, là où l’individu n’est plus autonome et où 1l est

privé de son libre arbitre ». Liberté et Paix sont indis-
sociables.

On peut ainsi analyser le refus de prêter le ser-

ment comme une non-reconnaissance de la loi polo-
naise en tant que Tiers symbolique. Cette non-recon-

naissance trouve sa légitimité dans trois éléments
étroitement imbriqués :

(D Les trois pouvoirs n’étant séparés que dans le dis-
cours officiel (et encore), l’Etat ne peut réguler saine-
ment un conflit dont il est

“ Parti ”

prenante.
@ La référence ultime, imposée, n’est pas la loi mais
le socialisme.

@ La loi n’est pas l’expression de la volonté du

peuple polonais — même représentée par le Parti —

mais dépend pour une bonne part d’une volonté exté-

rieure, celle de l'U.R.S.S. On remarquera au passage
que les termes du serment polonais présentent
d’étranges ressemblances avec ceux des serments

soviétique ou est-allemand, par exemple.

La pétition à la Diète

La loi échoue donc à se constituer comme Tiers

parce que celui-ci, pour exister, doit être reconnu en

tant que tel par toutes les parties. C’est ce que souligne
la pétition transmise par WIP à la Diète (le Parle-

ment), fin 1985, au bas de laquelle on trouve les

signatures de Lech Walesa, Anna Walentinowicz,
Henryk Jankowski, etc. Y est demandée, entre

autres, «l’application d’un caractère volontaire au

serment militaire, ainsi que la limitation du contenu

de celui-ci à des obligations à l’égard de la
Patrie » (2). C’est bien le libre choix du Tiers qui est

revendiqué ici, comme dans la lettre adressée en sep-



36 christian robineau

tembre 1985 au ministre de la Défense par une tren-
taine de membres de WIP ayant renvoyé leur livret
militaire en soutien à Marek Adamkiewicz (2). Et
c’est encore ce libre choix qu’interdisait, le 22 octobre
1984, l’arrêté de la chambre militaire de la Cour

Suprême rendant le serment obligatoire. Notons éga-
lement que le renvoi des livrets militaires, tout
comme le refus du serment, peut être analysé en tant

que moyen symbolique de dénier toute valeur à une

loi qui est perçue comme diktat et non comme réfé-
rence tierce librement acceptée.

La pétition à la Diète, évoquée plus haut, est

caractéristique de l’habileté de WIPà utiliser la situa-
tion paradoxale dans laquelle se trouve l’Etat polo-
nais face à cette question du Tiers.

Le paradoxe peut s’expliquer selon, au moins,
deux modalités:
(@ Tout Etat moderne est un système ouvert (selon la
théorie systémique, est ouvert un système qui
échange de l'information ou de l’énergie avec son

environnement). L’Etat polonais n’échappe pas à la

règle : il subit des pressions venant bien sûr de l’Est,
mais aussi de l’Ouest (les sanctions économiques pri-
ses à son encontre en 1981-1982, au moment de l’Etat
de Guerre, en sont un exemple). Il est même proba-
blement, pour des raisons que je ne puis développer
ici, un des pays du bloc soviétique le plus sensible aux

pressions occidentales. Ceci le place dans une position
pour le moins difficile : d’un côté, le maintien de son

pouvoir sur la société civile exige que ne puissent se

constituer des tiers auxquels les deux parties pour-
raient se référer ; de l’autre, les pressions venant

d’outre-Rideau-de-Fer, relayant son opposition
interne, le poussent — pour des raisons qui ne sont pas
toujours, loin de là, liées à des préoccupations éthi-

ques — à constituer ces tiers, autrement dit, à évoluer
vers un régime… à l’occidentale. Dans cette logique
folle, la Diète est donc l'instance qui doit constituer
des tiers. sans les constituer!
@ Le paradoxe est redoublé par le fait que l’idéolo-
gie officielle de l’Etat prétend engendrer nécessaire-

ment des institutions “ démocratiques ”, alors qu’elle
ne peut conserver son emprise que si cette “ démocra-
tie ”

est vidée de toute réalité institutionnelle!
Quand WIP s’adresse à la Diète, il pointe donc le

paradoxe, mettant le pouvoir législatif en demeure
d’exercer la fonction qu’il revendique alors qu’il est

incapable de l’assumer sans y être contraint de l’exté-
rieur. C’est dans le même sens qu’à Varsovie, en mai
1987, lors du séminaire organisé par WIP autour du
memorandum « Donner vie aux accords d’Helsinki »

et auquel participaient de nombreux mouvements de
paix ouest et est-européens, le groupe est-allemand
« Paix et Droits de l'Homme » a proposé une motion
(adoptée à l’unanimité) demandant des garanties
constitutionnelles à propos de divers aspects du droit à
l’objection de conscience (3).

Pas d’efficacité sans pression
Ce paradoxe n’est pas spécifique à la Pologne; il

y est seulement particulièrement repérable et donc
utilisable politiquement. Son utilisation n’est pas spé-
cifique à la lutte des objecteurs ; mais ils en ont fait un

moyen privilégié, dans la mesure où leur lutte prend
souvent — à tort ou à raison — la forme d’une pression
destinée à constituer un Tiers.

Cette pression montre souvent ses limites: ce

sont celles tracées par le paradoxe. Un exemple : la
loi du 6 juin 1979 prévoit, pour ceux qui « ne peuvent
pas faire le service militaire pour des raisons indépen-
dantes des autorités militaires », la possibilité d’effec-
tuer un service de remplacement (4). Le 17 janvier
1987, un membre de l’Etat-Major laissait entendre
que ces dispositions ne s’appliqueraient désormais
plus seulement aux appelés « amoindris physique-
ment ou mentalement », mais aussi aux objecteurs.
En dépit de cette ouverture obtenue, entre autres,
par les actions de WIP et de ses partenaires occiden-
taux, trois objecteurs au moins ont été emprisonnés
depuis lors.



quel droit pour les objecteurs polonais 37

Ceci permet d’ajouter quelques éléments à notre

analyse :

@ La constitution d’un Tiers n’épuise pas le pro-
blème de son interprétation et de son application
réelle.

@ L’appel à la constitution d’un Tiers ne possède
aucune efficacité intrinsèque. Sa force logique n’a
d’effet que soutenue par la force tout court, c’est-à-
dire l’action politique.

Cette action a donc pour fonction de soutenir la
référence au Tiers ou d’induire la constitution de
celui-ci. Elle peut être nationale (la pétition à la
Diète, le renvoi de livrets, les manifestations ou grè-
ves de la faim organisés par WIP en sont des exem-

ples) mais également internationale : les actions
menées tous les ans par les mouvements d’objecteurs
européens lors de la journée internationale de l’objec-
tion (le 15 mai) s’appuient prioritairement sur des tex-
tes internationaux tels que la «résolution
Macciocchi », votée par le Parlement Européen le
7 février 1983, ou la résolution de la commission des
Droits de l’Homme de l’O.N.U., adoptée le 5 mars

1987 (5). Pour WIP, seule la seconde est utilisable
autrement qu’à titre d’“ exemple ”, car on ne peut
reprocher à l'Etat polonais de ne pas reconnaître
comme Tiers un texte élaboré par une instance dont il
n’est pas membre.

Toutefois, ainsi que le notait fort justement le
mouvement polonais en septembre 1987, dans une

lettre destinée à attirer l’attention du secrétaire d'Etat

français chargé des Droits de l'Homme sur la situa-
tion des objecteurs en France : « Au-delà de la solida-
rité immédiate avec nos amis objecteurs français,
nous considérons que tout progrès, en France ou ail-
leurs, dans le respect du droit à l’objection, ne peut
qu’être bénéfique, à terme, aux  objecteurs
polonais » (6).

Au terme de ce bref survol, restent au moins
deux questions, certes classiques, mais douloureuse-
ment pertinentes quant au thème traité ici.

Primo : comment l’objection, dernier recours de
la conscience face à la loi commune, à l’Institué, peut-
elle garder sa cohérence si elle adopte de manière pri-
vilégiée une démarche visant à la constitution d’un
Tiers ? Autrement dit, la nature de l’objection est-elle
compatible avec une stratégie du Droit ?

Secundo : en cas de succès de cette stratégie, ses

conséquences ne risquent-elles pas de le pervertir ?
La question ne se pose pas avec acuité dans des pays
comme la Pologne, où la lutte pour l’obtention des
droits fondamentaux se situe au premier plan de l’ac-
tion politique, se confond même, d’une certaine
manière, avec celle-ci. En France, en revanche, la
reconnaissance légale du droit à l’objection a eu pour
conséquence sa banalisation politique : elle est identi-
fiée à l’inoffensif accomplissement d’un service civil.

Alors, ce Tiers ? Moyen de réguler les conflits…
ou de les étouffer dans l’œuf ?

Il n’a, en tout cas, pas fini d’enfanter des para-
doxes.…

(1) WIP travaille sur de multiples thèmes (écologie, peine de
mort, relations Est-Ouest, militarisation) autres que celui de l’ob-
jection de conscience. Le cadre de cet article me contraint à n’en
évoquer qu’une facette.

(2) Cf. “ Le Journal des Objecteurs ”, février 1986 (mensuel
du Mouvement des Objecteurs de Conscience, 24, rue Crémieux,
75012 Paris).

(3) Cf. “ Les Journal des Objecteurs ”, juillet 1987.

(4) Cf. “ The right to refuse to kill ”, juin 1987 (journal du
Bureau Européen de l’Objection de Conscience: rue Van Ele-
wick, 35, B-1050 Bruxelles, Belgique).

(S) Cf. “The right to refuse to kill”, avril 1987.

(6) Cf. “Le Journal des Objecteurs ”, septembre-octobre
1987.



Le droit dans
la lutte du Larzac

par François ROUX

Avocat et militant non-violent, François Roux a défendu devant divers tribunaux lespay-
sans du Larzac, les renvoyeurs depapiers militaires, les objecteurs. Il est aujourd’huiparticu-
lièrement actif dans la défense juridique du peuple canaque. Il nous livre ici quelques
réflexions sur l’importance de la lutte juridique dans la victoire du Larzac.

concilier avec tant d'efficacité les recours juri-
iques et la lutte sur le terrain, les uns épaulant

l’autre et réciproquement.
PP.

de luttes ont su, mieux que celle du Larzac,

d

Pourtant, ce ne fut pas tous les jours facile de
convaincre les paysans de l'importance de l’enjeu juri-
dique. Mais avec le recul du temps l’on mesure com-

bien cette double stratégie a été capitale.
Le Président de la République, répondant

récemment à Yeiwené Yeiwené, Président de la
Région des Iles de Nouvelle Calédonie, qui lui parlait
de la victoire des paysans du Larzac, rappelait que
cette victoire ne lui était pas tout à fait étrangère.
Sans aucun doute, et nul ne le conteste. Mais le candi-
cat Mitterrand se serait-il engagé, pendant sa cam-

pagne, à renoncer au projet d’extension du camp mili-
taire si les paysans du Larzac n’avaient su, au cours

des années, rassembler autour d’eux un tel mouve-

ment d'opinion constitué d’autant d’électeurs ? Et le

Président aurait-il tenu ses promesses s’il n’avait senti
l'importance des solidarités tissées autour du Larzac ?

Nul doute que ces solidarités, ces sympathies, ces

soutiens étaient la conséquence d’une lutte exem-

plaire; exemplaire — même si elle eut certainement
ses faiblesses — car elle sut se faire aimer, elle sut faire
partager les symboles dont elle était porteuse, elle sut

trouver, notamment à travers l’action non-violente,
des moyens en accord avec la fin, et être ainsi inatta-
quable.

Mais qu’aurait pu faire le Président Mitterrand si,
lors de son arrivée au pouvoir, les expropriations
avaient été terminées et les indemnités payées ou si
l’armée avait déjà pu prendre possession — au besoin
avec l’aide de la force publique — de la quasi totalité
des terres du Larzac ? Scénario impossible ? Non pas,
car il ne faut pas oublier que bon nombre de ceux qui
soutenaient les paysans du Larzac — je veux parler des
élus, des “ officiels ”

— les auraient petit à petit aban-



le droit dans la lutte du larzac 39

donnés dès lors que tout aurait été clos sur le plan juri-
dique, en leur expliquant que leur lutte avait été belle
mais que « force devait rester à la Loi ». Car il ne faut

pas négliger la force du sentiment, communément

partagé, d’appartenir malgré tout à un Etat de Droit,
qui doit être préservé.

Ainsi le jeu juridique fait-il partie du jeu démo-
cratique. Le soutien au Larzac, en dehors des mili-
tants inconditionnels, était très certainement élargi à
des démocrates qui trouvaient la lutte sympathique et
la soutenaient d’autant plus que rien n’était définitif
sur le plan juridique. Cette absence de décision judi-
ciaire définitive au moment où le Président Mitter-
rand a pris sa décision a été sans nul doute un élément
déterminant de son choix.

Pour empêcher qu’une décision définitive ne per-
mette à l’Etat de prendre possession des terres, il aura

fallu user de tous les recours offerts par la loi, utiliser
toutes les failles de la loi, bref aller jusqu’au bout de la

logique légale, sans oublier les très légales institutions
mises en place, comme les G.F.A., dont le rôle méri-
terait à lui seul une réflexion spécifique.

Sans entrer dans le détail, nous retiendrons les
efforts constants pour utiliser toutes les ressources

possibles de cet état de droit, utilisant, selon une tech-
nique non-violente bien connue, la force de l’adver-
saire pour le faire céder. Telle fut cette efficace com-

plémentarité entre lutte juridique et lutte sur le ter-
rain.

Pour autant l’on ne peut oublier un curieux para-
doxe : dans le même temps où les paysans utilisaient
toutes les ressources de la loi et s’attiraient ainsi un

certain nombre de sympathies
“ démocrates ”, ils

devenaient experts dans la pratique de la désobéis-
sance civile, qui leur valait également bien des sympa-
thies grâce, à nouveau, aux

“ relais ”
sur le terrain.

Comment oublier la campagne de renvoi de livrets
militaires et les tribunes auxquelles donnaient lieu les

procès ? Comment oublier les mobilisations à l’occa-
sion de ces procès et les intenses moments d’émotion



40 françois roux

lors des témoignages d’amis comme Jacques de Bol-
lardière ? Comment oublier le troupeau de brebis
envahissant le tribunal de Millau, mais aussi l’incarcé-
ration des 22 après

“

l’opération
” de juin 1976 dans le

camp militaire et les larmes et le dépit ? Comment
oublier le rôle essentiel de l’opération « refus-redistri-
bution de l’impôt : 3 % pour le Larzac» ? Tout cela
aussi, c’était en même temps la mobilisation sur le ter-

rain, la désobéissance civile et “ l’utilisation ” des tri-
bunaux.

Cette stratégie était-elle contradictoire avec la

précédente ? Certainement pas. Elle était complé-
mentaire. Prenant la mesure des limites de la loi, elle
faisait siens les propos de Gandhi, selon lesquels la loi
de la conscience est au-dessus des lois.

N’est-ce pas d’ailleurs ce que déclarait récem-
ment Jacques Chirac rendant hommage à René Cas-
sin ? « Ce juriste éminent n’a jamais fait de la loi un

absolu. Au-dessus des lois il y a la justice, les lois non

écrites de la conscience ».

Telle est la désobéissance civile. Mais celle-ci a

également ses propres limites, sur lesquelles nous

devons réfléchir.
Toutes ces actions étaient menées avec la certi-

tude que, si elles était illégales, elle n’étaient pas illégi-
times. Et c’est bien ce que nous plaidions devant les
tribunaux... invoquant à notre secours... la loi (!)
mais une loi supérieure, car internationale, en l’es-

pèce, la Convention européenne des Droits de
l’'Homme. Ne retombions-nous pas ainsi dans la
recherche de la protection de la loi, dans le giron de
l’Etat de Droit ?

Mais d'autre part, avons-nous le monopole de la

légitimité ? Que dire quand Jacques Lafleur, à Nou-
méa, invite ses partisans à désobéir au couvre-feu ins-
tauré par Edgar Pisani et à parcourir les rues en un

défilé interdit, au nom de la légitimité de ses revendi-
cations ?

Tant que la loi est là pour indiquer ce qui est dans
la norme, les repères sont faciles. Mais lorsque l’on se

place au-delà de la loi, qui est juge ? Selon quels critè-
res ? Certes, les nôtres nous paraissent légitimes.
Mais pour autant devons-nous nous réfugier derrière
notre bonne conscience, nos certitudes ?

Un des mérites de la lutte du Larzac aura été de
nous poser sans cesse des questions, de faire de nous

des chercheurs, à l’abri des certitudes rigides. Ques-
tions toujours d'actualité. Elles nous rappellent, si
besoin en était, que cette lutte n’est pas terminée, que
ceux qui en furent les acteurs sont aujourd’hui acteurs
d’autres combats. Enrichis de cette expérience, ils
cherchent toujours le difficile équilibre entre état de
Droit et désobéissance civile d’une part, lutte sur le
terrain d’autre part : c’est le combat pour les Droits
de l'Homme.

Pendant la lutte du Larzac nous disions : le Lar-
Zac vivra. Pourrions-nous dire aujourd’hui, parce que
nous avons gagné, que le Larzac a vécu ? Nous ne

sommes pas des « anciens combattants » du Larzac.
Nous voulons être des combattants vivants, engagés
dans d’autres luttes, riches de l’expérience sans précé-
dent du Larzac. Ainsi pourrons-nous dire “ le Larzac
vit” aujourd’hui en chacun de nous et à travers nos

actions.



DROIT CONTRE RAISON D’ÉTAT
Un livre, un débat

Depuis trois ans, une associationfondéepar un jeune avocat, Olivier Russbach, entreprend
des procès inhabituels : contre Schultz et Gromyko, Reagan et Gorbachey, Felipe Gonzales.
« Droit contre raison d’Etat» veut remettre aux citoyens, par le Droit, le moyen de contrôler la

politique des Etats. Est-ce réaliste ? Olivier Fressard s’en entretient ici avec OlivierRussbach.

Auparavant, il présente le livre récemment publié par ce dernier, La déraison d’Etat.

En 1981-82, Felipe Gonzalez et
le parti socialiste espagnol, dont il est
le premier secrétaire, font de l’oppo-
sitton à l’adhésion de l’Espagne à
l'OTAN un des thèmes centraux de
leur campagne électorale pour les
élections législatives. Mais, quelques
mois à peine après son arrivée au

pouvoir, Felipe Gonzalez renverse du
tout au tout sa position et déploie
tous ses efforts pour intégrer définiti-
vement l’Espagne à l'OTAN.

«Droit contre raison d'Etat»
aide alors le chanteur Luis Llach à
intenter un procès à Felipe Gonzalez

pour «violation de contrat». Ils
entendent ainsi poser à un juge la

question: un homme politique a-t-il
le droit de mener une politique exac-

Olivier RUSSBACH
La déraison d’Etat

La Découverte, 1987, 288 p., 92 F

tement contraire à celle pour laquelle
il a été élu?

Au mois de janvier 1985, les
ministres américain et soviétique des
Affaires étrangères, Shultz et

Gromyko, se rencontraient à Genève
pour s’entretenir d’une éventuelle

reprise des négociations Est-Ouest
sur le désarmement. « Droit contre
raison d’Etat» déposait alors une

plainte pénale contre ces deux per-
sonnages pour « association de mal-
faiteurs, apologie du crime, mise en

danger de la vie d’autrui, menace,

chantage, fraude, gestion déloyale
des intérêts publics, etc.». Pas
moins!

Ces deux hommes d’Etat ne

prenaient-ils pas en effet des déci-

sions mettant en danger la planète
toute entière ? Ne montraient-ils pas
beaucoup de cynisme et de mau-

vaise volonté en faisant traîner la

reprise des négociations ayant un tel

enjeu ? N’était-ce pas parce qu’ils y
trouvaient leur intérêt et qu’ils défen-
daient les intérêts de tous les lobbies
liés au système de défense existant ?

Voilà deux exemples parmi la
dizaine d’actions en justice que
« Droit contre raison d'Etat » a entre-

prises jusqu’à ce jour.
Ces actions peuvent être effec-

tuées dans le cadre national (comme
dans l’affaire Llach/Gonzalez ou celle
de l’émission « La Guerre en face »,

animée par Yves Montand, et dénon-
cée pour « publicité mensongère »),



42 olivier fressard

ou dans le cadre international, comme

dans l’affaire Shultz/Gromyko ou

dans l’action intentée à l’occasion du
sommet de Genève entre Reagan et

Gorbatchev, ou encore dans l’action
intentée à l’occasion du sommet de

Tokyo de mai 1986 au cours duquel
les chefs de gouvernement des sept
pays les plus industrialisés se pré-
tendaient habilités à “

juger
” du « ter-

rorisme international ».

Dans tous les cas, « Droit contre
raison d’Etat », s’en prend aux gou-
vernements, aux Etats et à leurs poli-
tiques à partir de l’intime conviction
qu’ils poursuivent sur le dos des
populations leurs intérêts propres ou

qu’ils sont, au mieux, aveugles à nos

intérêts. Son projet est alors d’exa-
miner et d’exploiter toutes les possi-
bilités qu’offre une institution, le
droit, pour faire valoir les droits et les
intérêts des populations. Le droit est
utilisé dans une double perspective.
Il est en premier lieu un moyen, un

instrument de lutte. C’est par le
contentieux, c’est-à-dire en provo-
quant des conflits et en en saisissant
des juges et des magistrats, qu’on
cherche à faire bouger et évoluer

l’état des choses. Mais le droit fournit
également à cette démarche un

espace symbolique dans et par
lequel elle articule sa représentation
des problèmes politiques. En recou-

rant à des comparaisons et des méta-
phores osées et provocatrices, pui-
sées dans les situations juridiques les
plus diverses, « Droit contre raison
d’Etat» s'efforce de reformuler les
problèmes politiques et la critique de
l’ordre établi d’une façon originale.

Cette démarche est-elle solide-
ment fondée et est-elle pertinente ?
L'entretien sans concessions que
nous avons eu avec l’auteur met en

évidence quelques-unes des ques-
tions qui se posent quant aux princi-
pes mêmes de cette entreprise. Mais
il convient de lire La déraison d’Etat
pour en juger.

Quoi qu’il en soit, cette démarche
interpellera sans aucun doute les
non-violents. Ils ne l’ignorent d'’ail-
leurs pas totalement. Si en effet la
problématique non-violente insiste
sur le moment de la désobéissance
civile, elle a également connaissance
de cette stratégie qui consiste à faire
jouer contre les gouvernants les lois

mêmes de l’Etat. Elle intègre volon-
tiers cette forme d’action dans sa

typologie des stratégies d’action
non-violente. Elle s'appuie pour cela
sur des expériences qui font partie
de la mémoire des militants non-vio-
lents, comme l’action menée par
Danilo Dolci en Sicile, qui consistait à
prendre à la lettre le texte de la loi
constitutionnelle italienne. La straté-
gie de « Droit contre raison d’Etat »

n’est donc pas en concurrence avec

celle de la désobéissance civile. Elle
constitue bien plutôt une étape qui
précède, dans l’escalade d’un conflit
non-violent, une campagne de déso-
béissance civile. Celle-ci reste indis-
pensable pour faire valoir les droits
de l’homme et la justice lorsqu’il
n’est plus possible de le faire dans le
cadre des institutions existantes et

qu’il faut transformer les institutions
elles-mêmes pour pouvoir faire bou-
ger les choses. Les réflexions d’Oli-
vier Russbach dans La déraison
d'Etat aideront ainsi sans aucun

doute les non-violents à exploiter
toutes les possibilités de ce moment
de la lutte.

Olivier Fressard

Entretien avec Olivier Russbach

O. Fressard. — Vous venez de publier La déraison
d'Etat pour présenter l’association « Droit contre raison
d’Etat » que vous avez fondée et faire le point sur les procès
que vous avez intentés…

O. Russbach. — L'objet principal de mon livre n’est

pas de présenter les différentes “ affaires ”. Ceux qui veu-

lent en savoir plus à ce propos peuvent lire la documenta-
tion relative aux procès ou obtenir auprès de nous le dossier
des procédures. Notre association est présentée trop exclu-

sivement par rapport à ces procès ; on la réduit aux
“

gags
”

que constituent un procès contre Schultz et Gromyko ou la

requête d’un huissier de justice pour Gorbatchev et Rea-

gan. Mais, à nos yeux, son objectif le plus important est de

permettre aux gens d’inscrire leur réflexion dans une

démarche juridique : voir l’illégalité de certaines choses qui
se passent et comprendre que des moyens juridiques exis-
tent pour s’opposer à l’ordre politique (national et interna-

tional) tel qu’il nous est imposé. C’est cette dimension de



entretien avec olivier russbach 43

notre démarche, sur laquelle la presse n’insiste pas assez,

que le livre entend développer.

O. Fressard. — Les procès ont aussi leur importance.
Intenter un procès devant un tribunal, c’est prendre la

parole dans un lieu particulier de l’espace public dans lequel
on peut parler et se faire entendre…

O. Russbach. — Pas seulement. Il ne faut pas oublier

que l’évolution du droit se fait par le contentieux, c’est-à-
dire par les litiges qui surgissent et qu’on soumet à un juge,
lequel doit interpréter le droit, interprétation qui vaut par-
fois “ création ”. Ainsi, par exemple, il y a une trentaine

d’années, en Floride, la loi autorisait la ségrégation raciale :

qu’il y ait des écoles, des restaurants, des bus pour les
blancs et des écoles, des restaurants, des bus pour les noirs,
c’était “ légal ”. C’est en violant volontairement la loi et en

provoquant ainsi des litiges que les militants du mouvement

pour les droits civiques ont pu porter devant les tribunaux
et faire débattre publiquement la question de la ségrégation
raciale. Ainsi, un droit nouveau fut créé. Ce fut la même

chose pour le droit à l’avortement et aujourd’hui pour le

problème de l’euthanasie.

C’est un peu dans la même perspective que nous inscri-
vons notre démarche. Nous savons très bien, quand nous

déposons par exemple une plainte pénale contre Schultz et

Gromyko, qu’elle a peu de chances d’aboutir ! En tant que
juristes, nous connaissons tous les obstacles qui s’y oppo-
sent, tels que l’immunité de juridiction. Nous voulons sim-

plement soumettre aux tribunaux, aux juristes et aux magis-
trats le fait qu’il y a deux droits : un droit pour nous, les sim-

ples citoyens, et un droit pour les Etats, qui ne sont finale-
ment plus soumis au droit.

Un gouvernement des juges ?

O. Fressard. — Dans l’affaire Llach/Gonzales, le juge
espagnol a considéré légitime l’aspiration contenue dans

votre action en justice. Mais, quoique se disant compétent,
il a invoqué un « vide juridique », une lacune du droit en la
matière. Vous vous déclarez satisfait de ce jugement, mais

exprimez le regret qu’il ne soit pas allé plus loin. Quel est

votre objectif ? Provoquer simplement un débat public ?
Ou bien transformer la loi, « créer du droit » par le biais de
ces procès ?

O. Russbach. — Les deux choses vont de pair. Il s’agit
de susciter la réflexion des gens et des juristes et, par là
même, de créer du droit.

O. Fressard. — Mais est-ce bien à quelques individus
ou à une association de demander à des juges de « créer du
droit», tranchant ainsi des questions politiques qui
devraient intéresser la collectivité entière ? Vous signalez
dans votre livre le reproche qu’on pourrait vous adresser de
vouloir un « gouvernement des juges ». Il est vrai que cette

objection vient souvent à l’esprit quand on vous lit. Votre
démarche semble procéder d’une appréciable réhabilitation
du droit au sein du politique. Mais ne vous laissez-vous pas
emporter par la tentation d’un “ tout-juridique ”, d’un pou-
voir judiciaire qui couronnerait l’ensemble des institutions
et serait le pouvoir suprême, dépréciant ainsi le pouvoir
législatif ?

O. Russbach. — Notre démarche ne peut pas laisser
craindre un gouvernement par les juges. Les questions que
nous posons, nous attendons avant tout qu’elles se posent
dans la tête des gens. Il ne s’agit pas le moins du monde de

promouvoir un gouvernement international des juges. Bien

plus, je n’ai aucun confiance spéciale dans la justice et je ne

crois donc pas du tout qu’une justice forte serait la panacée
de nos problèmes sociaux et politiques. La question ne se

situe pas du tout à ce niveau-là. Nous entendons simple-
ment utiliser le droit comme un instrument, sans aucune-

ment le mettre sur un piédestal. Il s’agit d’utiliser l’instru-
ment judiciaire contre le réalisme politique, cette

“ realpoli-
tik ”

que nous imposent nos gouvernants. Nous dénonçons
ceux qui sont censés nous représenter lorsqu'ils représen-
tent en réalité des intérêts qui nous sont finalement étran-

gers, ceux de la machine d’Etat. Pour cela, nous partons du

concept juridique de la représentation, en utilisant les règles
du mandat ou du contrat de gestion d’affaires, comme vous

les utiliseriez vis-à-vis d’un avocat auquel vous auriez confié
vos intérêts dans telle ou telle affaire : si vous vous rendiez

compte que cet avocat s’occupe moins de vos intérêts que
des siens — qui sont par exemple de faire traîner l’affaire le



ga olivier fressard

plus longtemps possible — vous interviendriez pour le rappe-
ler à l’ordre.

Il s’agit donc d’utiliser le droit comme instrument d’in-
tervention dans la décision politique et non pas de croire

que le droit va tout résoudre.

La représentation politique
est-elle un contrat ?

O. Fressard. — Je suis d’accord avec vous pour criti-

quer la démocratie représentative. À mon avis, la souverai- .

neté ne peut pas se déléguer, et une souveraineté déléguée
est nécessairement aliénée…

O. Russbach. — Non, pas nécessairement…

O. Fressard. — Poser le problème de la représenta-
tion politique sur le mode du droit des affaires, est-ce tout à
fait neutre politiquement ? Vous utilisez le droit existant
dans le domaine des contrats civils ou des contrats commer-

ciaux. Est-ce simplement une autre façon de formuler la cri-

tique des institutions de la démocratie représentative ? Ou
bien, est-ce que cette approche ne pourrait pas développer
un esprit “ consommationniste ” vis-à-vis de la politique, ce

qui n’irait pas du tout dans le sens d’une resaisie par la

population des affaires collectives ? Vous dites, dans l’af-
faire Llach/Gonzalez par exemple: « faisons comme s’il y
avait eu un contrat politique », alors qu’il est évident à mon

avis, qu’il n’y en a jamais eu stricto sensu. S’il y a contrat, il
est au mieux tacite. Aborder donc le problème par ce biais-
là, celui des règles juridiques contractuelles utilisées dans
certains champs sociaux, est-ce tout à fait neutre du point
de vue de la critique des institutions politiques ?

O. Russbach. — Je ne sais si c’est neutre. Notre criti-

que de la façon dont on maltraite la démocratie se situe plus
dans une perspective de philosophie politique que dans
celle d’un pur droit. Mais nous voulons laisser les gens arri-
ver d’eux-mêmes à cette conclusion. On me demande sou-

vent si je suis anarchiste ou bien si, au contraire, j'ai une

confiance totale dans l’Etat et le système démocratique
existant, ne prétendant rien d’autre que de pousser au bout
de leur logique les règles qu’il s’est données.

Dans l’affaire Llach/Gonzales, nous avons dénoncé la
non-exécution d’une promesse électorale en nous fondant
sur la théorie du contrat, tout en sachant pertinemment que
le mandat politique n’est pas impératif.

Après les élections en question, Gonzalez avait opéré
un revirement de 180°. Nous ne l’aurions jamais attaqué si,
par exemple, ayant promis disons 200000 nouveaux

emplois, il n'avait réussi à en obtenir que 50 000. Il aurait
été difficile dans ce cas de le tenir pour seul responsable.
Mais il en est allé autrement sur la question de l'OTAN.
Gonzalez s’est présenté pendant toute sa campagne électo-
rale, centrée sur ce thème, comme partisan du non-aligne-
ment, opposé aux deux blocs militaires. Et, à peine arrivé
au pouvoir, il a rejeté l’idée de rester en dehors de l'OTAN,
invoquant la nécessité de développer les industries d’arme-
ment et de participer, en nouveau venu dans l’Europe, à
son système de défense ! Nous n’avons pas cherché à faire
condamner Gonzalez, mais à faire réfléchir les gens sur ce

prétendu système démocratique dans lequel les gouver-
nants peuvent se moquer de leurs engagements.

O. Fressard. — Il s’agit donc bien, essentiellement de

porter des questions sur la place publique à l’aide d’un ins-
trument, le droit, dont nous disposons. Vous ne comptez
donc pas sur la témérité éventuelle de certains juges qui
pourraient tenter d’accroître le pouvoir du judiciaire en ren-

dant des jugements spectaculaires ?

O. Russbach. — La question est mal posée. Dans l’af-
faire de l’Amoco-Cadiz, par exemple, le juge a été “ témé-
raire ”, mais cela n’a pas créé un risque de « gouvernement
des juges». Ce juge a simplement refusé d’entériner le
« gouvernement de la finance » des multinationalres pétro-
lières et des grandes compagnies d’assurances.

Qui peut faire respecter
le droit international ?

O. Russbach. — Lorsque nous tentons de faire valoir
que le droit international existe, qu’il n’est pas, comme le

prétendent les Etats, facultatif, qu’ils ne peuvent pas le vio-
ler ou le respecter selon leur bon vouloir, nous soutenons

plus une thèse politique qu’une thèse juridique. En effet,



entretien avec olivier russbach 45

tous les professeurs de droit enseignent que finalement le
droit international n’existe pas vraiment. Les institutions

internationales, l'ONU, la cour internationale de justice,
etc. n’ont plus aucune crédibilité, sont déconsidérées. Nous

nous proposons, nous, de faire fonctionner ces institutions
et de faire vivre le droit international existant. Nous, les

gens, pouvons intervenir pour que les Etats soient con-

traints de le respecter. Il y a là le projet d’un nouvel ordre

politique international.

Il convient de se demander ici ce que sont au juste les
Etats. On dit toujours : « Les Etats veulent, décident, font
ceci ou cela ». À mon sens, cela n’existe pas. L'Etat est une

entité tout à fait abstraite. Il y a en fait des gouvernants qui
sont les représentants des citoyens que nous sommes. Les

textes internationaux, la charte de l'ONU par exemple,
n’ont pas été adoptés par des entités abstraites, mais par
des gens qui agissaient au nom d’autres gens. Les gouver-
nants n’ont pas le pouvoir de décider que les règles de droit

international qu’ils ont adoptées en notre nom sont nulles

et non avenues. Seules les personnes au nom desquelles
elles ont été élaborées ont ce pouvoir. Nous prétendons
donc assigner en justice les gouvernants pour qu’ils exécu-

tent leur mandat de représentants en se soumettant au droit

international. Ainsi, nous leur rappelons que c’est nous qui
avons adopté la charte de l'ONU, même si ce n’est pas nous

qui y avons apposé notre signature.

O. Fressard, — Vous parlez dans votre livre d'une

«dictature conjointe» exercée par les Etats contre l’en-

semble des peuples, contre l’humanité. Ne vous montrez-

vous pas un peu manichéen ? Ÿ aurait-il vraiment d’un côté

les méchants Etats et, de l’autre, les populations victimes ?

Même si on adopte, bien entendu, le point de vue des popu-
lations, elles ont bien aussi une part de responsabilité. Ce

n’est pas Hitler tout seul qui a fait le nazisme et la guerre,
mais Hitler et une immense majorité d’Allemands.

O. Russbach. — Vinsiste à plusieurs reprises sur le fait

qu’un des principes de notre démarche est d’inviter les gens
à prendre leurs responsabilités. Les Etats n’en exercent pas
moins une sorte de dictature dans leur attitude sur la scène

internationale, à l’égard du droit international.

Attaquer les gouvernements
au nom des droits de l’homme

O. Fressard. — Vous postulez implicitement, me sem-

ble-t-il, que le droit doit être homogène, de telle sorte

qu’on puisse le considérer de part en part, dans toute sa hié-

rarchie, comme du droitpositif. Mais peut-on vraiment trai-
ter les « droits de l’homme », la Déclaration de 1789 mise en

préambule à notre Constitution ou la Déclaration de 1948
de l'ONU, comme des règles positives ? Au nom des princi-
pes compris dans ces déclarations pourraient être intentés
des procès à l’infini et pour les causes les plus diverses et les

plus contradictoires, car ces principes sont des notions
ouvertes et non des concepts clos. Ainsi, par exemple,
toute politique, hormis quelques rares exceptions, se fait

toujours au nom de la liberté. Nous pourrions donc imagi-
ner un procès contre la Constitution de la V° République au

nom de notre interprétation des principes de 1789!
O. Russbach. — Mais oui, tout à fait, cela se fait tous

les jours! Ainsi, en Suisse, jusqu’en 1974, les femmes
n’avaient pas le droit de vote. C’est bien en vertu d’un de

ces grands principes ouverts de la Déclaration universelle
des droits de l’homme qui stipule l’égalité en droits des
hommes et des femmes, que les femmes suisses ont intenté
une sorte de “ procès

” à la constitution suisse. Et le change-
ment de mentalité est effectivement passé, entre autres,

par une multitude de petits procès intentés ici et là contre

les discriminations à l’égard des femmes. Les grands princi-
pes de la Déclaration universelle des droits de l'homme ne

sont peut-être pas du droit positif, mais ils constituent bien
du droit qui permet de créer du droit positif.

O. Fressard. — Oui, mais qui transforme ainsi les

droits de l’homme en droits positifs ? Dans le droit public
français, c’est par exemple au Conseil constitutionnel, com-

posé de neuf personnages désignés par le Président de la

République et par les présidents du Parlement, que revient
de juger de la constitutionnalité des lois en prenant en

compte la Déclaration de 1789. Même s’il se trouve que le

Conseil constitutionnel utilise peu cette prérogative, à la
différence de la Cour suprême des Etats-Unis, ce dispositif
est-il bien démocratique ? Dans une authentique démocra-

tie, ce ne devrait être ni au Conseil constitutionnel ni à une



46 Olivier fressard

quelconque autre juridiction de juger de ces questions-là,
car ce ne sont pas des questions juridiques, mais politiques.
Elles doivent donc être — me semble-t-il — réfléchies et

débattues par tous les membres de la communauté, chacun
à égalité avec tous. Les droits de l’homme doivent simple-
ment permettre d’enclencher cette dynamique politique…

O. Russbach. — Je vois ce que vous voulez dire, mais
vous faites du juridisme, alors que, précisément, toute
notre démarche se place volontairement et ostentatoirement
au-dessus... Vous ne voulez pas confier aux neuf juges du
Conseil constitutionnel le pouvoir de prendre des décisions
aussi importantes. Mais ce n’est pas parce qu’il n’y a que
quelques juges qui décident que ce n’est pas une opinion
générale qui s’exprime. Aucun jugement ne peut être rendu

par tout le monde. Les juges du Conseil constitutionnel ne

sont peut-être que neuf, mais les membres du Conseil des
ministres ne sont qu’une vingtaine et même les députés ne

sont après tout que cinq cents ! D'autre part, vous pouvez
dénoncer une décision de justice beaucoup plus facilement
qu’une décision gouvernementale. Vous pouvez en faire
appel à une cour supérieure dans la hiérarchie des juridic-
tions. Il est beaucoup plus facile de faire évoluer les choses
par l'intermédiaire de procès devant la justice que par l’in-
termédiaire de nos représentants élus.

Il nous importe peu, au fond, dans notre démarche,
qu’il s'agisse de droit positif ou de textes tels que la Déclara-
tion universelle des droits de l’homme qu’on traitera
comme du droit positif. Vous savez que, pour faire un pro-
cès, il faut ce qu’on appelle «la qualité pour agir », c’est-à-
dire qu’il faut justifier d’un intérêt à agir. On n’intente pas
un procès comme ça. Nous rencontrons ce problème dans
toutes nos actions en justice : de quel droit notre association
(dont les membres ne sont pas particulièrement atteints
dans leurs intérêts propres, ou alors au même titre que les
6 milliards d’autres hommes) peuvent-ils intenter ces

procès ? Notre argument, ici, consiste à affirmer que nous

sommes responsables de ce qui se décide et se fait en notre
nom en vertu du principe de la représentation. Et ceci y
compris dans les régimes non démocratiques, car les Etats
et les hommes qui sont au pouvoir prétendent toujours
qu’ils s’expriment au nom des peuples.

O. Fressard. — Il y a, en effet, intérêt à prendre le dis-
cours démocratique des dirigeants à la lettre. Mais il est



entretien avec olivier russbach 47

clair que, dans leur principe même, nos institutions politi-
ques fonctionnent en excluant l’ensemble de la population
des affaires publiques qui sont les affaires collectives.

O. Russbach. — Nous intervenons donc pour rappeler
que nous nous tenons pour responsables. C’est le sens de
cette question-clef que pose Camus : « Oui ou non, directe-
ment ou indirectement, voulez-vous être tué ou violenté ? Oui
ou non, directement ou indirectement, voulez-vous tuer ou

violenter ? ». Par là, Camus rappelle que la représentation,
le délégation ne sauraient nous décharger de notre respon-
sabilité. Si nous restons passifs devant les violations du droit

qui se commettent en notre nom, nous en devenons compli-
ces. Donc non seulement vous avez le droit d’utiliser le droit
existant (par exemple, en matière internationale, l’article
28 de la Déclaration universelle des droits de l’homme qui
stipule que chacun a droit à un ordre international qui
garantisse les droits et libertés énoncés dans cette Déclara-

tion) mais c’est même une obligation en vertu du principe
de responsabilité. C’est ce qu’a fait par exemple récemment
le lieutenant Cahu : il a déserté le plateau d’Albion parce
qu’il a considéré que ce qu’on lui commanderait de faire en

cas de guerre nucléaire était illicite. Et il a tenté d’utiliser le
tribunal pour dénoncer cette illicité.

O. Fressard. — Lorsque Cahu déserte, il ne se préoc-
cupe pas, je pense, de savoir si son cas de conscience peut
ou non être défendu devant un tribunal en fonction du droit
existant. Ce qui lui importe, c’est sa conviction. Si des

règles juridiques lui permettent de défendre son acte, c’est

par surcroît… L'’injuste et l’illégal ne coïncident pas néces-
sairement. Pour Cahu, il y a d’abord un jugement de
valeur ; ce jugement porte sur une question politique et col-
lective par excellence (en l’occurrence, celle de la défense

nucléaire). Mais de telles questions doivent être résolues

démocratiquement, par un grand débat collectif, et non par
quelques juges saisis par quelques individus. Tout le monde
ne tomberait peut-être pas d’accord avec les convictions de
Cahu ou les vôtres.

La cour suprême, aux Etats-Unis, s’est refusée, à plu-
sieurs reprises à juger de l’inconstitutionnalité de certains
actes du gouvernement relatif à la guerre du Viêt-Nam

(alors qu’elle en avait été saisie). Elle a estimé que certains

actes du législatif et de l’exécutif, ceux mettant en jeu des

questions de doctrine politique fondamentale, ne sauraient
relever d’une cour de justice. Il ne s’agit pas bien entendu
de dire que le gouvernement américain était, dans ses actes
de guerre, inattaquable mais cette position de la cour

suprême met, me semble-t-il, le doigt sur un véritable pro-
blème de théorie politique (1).

O. Russbach. — Cette position me paraît insoute-
nable. C’est un peu comme quand Pasqua invoque le
« secret défense » pour paralyser la justice et que les juges
acceptent de se laisser paralyser par le « secret-défense » du
ministre de l’Intérieur. Il y a alors déni de justice, de la part
de la cour suprême dans l’exemple que vous venez de don-
ner, comme de la part de la justice française (du Parquet en

tous les cas) quand elle « baisse ses culottes» devant un

ministre de l’Intérieur pour qui, on le sait bien, « la démo-
cratie s'arrête là où commencent les intérêts de l’Etat ».

Je comprends bien vos
“ réticences ” face à une con-

fiance absolue (et j’ajouterais pour ma part : absurde) dans
un

“

tout-juridique ”, comme vous dites. Pourtant, recon-

naissez avec moi que la justice est aussi un, pas le principal,
mais un des instruments de la démocratie. Je vous propose
donc de faire autant attention à vos « réticences absolues »

qu’à ma soi-disant «confiance absolue » dans la justice.
Oui, pour en revenir à l’affaire Cahu, ce qui importe c’est la
conviction de l’individu. Oui, l’injuste et l’illégal ne coïnci-
dent pas nécessairement. Peut-être même coïncident-ils
rarement. Ne présentez donc pas comme contraire aux opi-
nions que j'avance cette idée de conviction personnelle:
j'attache moi aussi une grande importance au sentiment

d’injustice qu’un individu peut avoir avant d’entreprendre
une démarche judiciaire. Un sentiment d’injustice qui n’a
bien souvent rien à voir avec ce qui est écrit dans le code.
Vous appelez cela « jugement de valeur », je suis d'accord ;
et souhaitez «un grand débat collectif». D’accord, là
encore. Pour Cahu (qui, soit dit en passant, se réfère bel et

bien à un droit existant) comme pour bien d’autres, j’insiste
à maintes reprises sur le fait que ce ne sont pas les juristes
qui font le droit, mais nous-mêmes, en fonction de nos sen-

timents, de nos convictions, de nos émotions. J’en parle
surtout dans le chapitre « Et qui créa la loi ? », dont le titre
en lui-même suggère que la justice n’est pas le bon Dieu.



48 olivier fressard

L’imposture des Etats

O. Russbach. — En nous servant de l’instrument juri-
dique, nous essayons de dénoncer, et de déjouer, l’impos-
ture inhérente au politique (pas dans sons sens originel,
bien sûr), à la “ sécurité”, aux «intérêts nationaux » et

autres « intérêts vitaux » pour lesquels nous sommes censés
nous entre-tuer. J’ai nettement l’impression que les gens
qui nous représentent ne défendent pas ce qu’ils prétendent
défendre. Il y a un système de défense auquel ont partie liée
l'Etat, l’armée, les industries militaires. Et il s’agit avant

tout de défendre ces intérêts. Nous nous efforçons de
dénoncer cette formidable imposture.

O. Fressard. — C’est votre opinion, mais ce n’est pas
évident pour tout le monde. Pas pour moi en tout cas. Je
maintiens donc que c’est l’approche politique qui doit pri-
mer. Ces questions, je ne souhaite pas du tout que des par-
tis et des hommes politiques en débattent à ma place : j’as-
pire à en débattre avec tous les membres de la communauté
dont je fais partie, en connaissance de cause, et chacun à

égalité avec tous. Plutôt que de recourir aux moyens juridi-
ques disponibles pour faire valoir des opinions déjà consti-
tuées, il faut créer un authentique « espace public » démo-
cratique. Hors d’un tel espace, de véritables opinions publi-
ques ne peuvent pas surgir.

O. Russbach. — Je ne comprends pas vraiment votre

discours, ni les “ lois ” (si vous permettez) sur lesquelles il se

fonde. D'abord, je ne souhaite pas, moi non plus, que des
hommes politiques s’occupent seuls de questions aussi
importantes que la “ défense ” (mot que je mets toujours
entre guillemets). Je suis également d’accord sur la néces-
sité de créer un authentique espace public
démocratique ». Croyez-vous que nous faisons du droit, et

uniquement du droit, quand nous portons plainte pour
« publicité mensongère » contre l’émission de télévision « la

guerre en face » ? Non, nous essayons de lancer l’idée que
la guerre et la sécurité sont aussi des sortes de « produits de
consommation ». Nous invoquons la protection des “

con-

sommateurs
” du conflit Est-Ouest. Nous menons des affai-

res médiatiques : c’est notre choix. Nous ne travaillons pas
en vase clos avec les juges. Nous souhaitons que le débat se

passe dans la presse et dans l'opinion.

O. Fressard. — Le droit international, nous sommes

d'accord, n’a été élaboré que par quelques experts et quel-
ques hommes politiques. Et ils l’ont fait en notre nom. On
peut alors, comme vous le faites, décider de reprendre ce

droit à notre compte et, au nom de ce contrat tacite de
représentation, s’efforcer de contraindre les hommes politi-
ques à le respecter. Mais on peut tout aussi bien, au nom de
la théorie du contrat, désavouer ces

“

représentants ”
sans

se sentir tenu par le droit international existant. Vous
citez, par exemple, des conventions internationales qui con-

damnent la guerre et la fabrication de toute arme. Cela a-t-
il le moindre sens ? Si effectivement le droit international
condamne toute fabrication d’armes, je ne suis pas disposé
à lui prêter la moindre attention, car il me semble insensé
de condamner la guerre avant d’avoir proposé des alternati-
ves de défense. Vous ne prenez pas en compte, ici, les pro-
blèmes soulevés par l’hétérogénéité des acteurs présents
sur la scène politique internationale. Les procès que vous

pouvez intenter ici seraient impossibles dans un pays
comme l'URSS. Il y a des régimes pour lesquels l’idée
même de droit n’a guère de sens et il n’y a pas de force pour
faire exécuter les décisions de justice internationale.

O. Russbach. — Vous faites sans doute allusion aux

pays totalitaires et aux dictatures. À mon tour de vous

demander si vous n’êtes pas un peu manichéen. La France —

pour citer un pays démocratique où « l’idée même du droit
a un sens » — respecte-t-elle le droit international ? Elle a

cessé de reconnaître la Cour de La Haye dès que cette

pauvre Cour s’est penchée, sur dénonciation des pays du

Pacifique, sur les essais nucléaires de l’Etat de droit fran-
çais. Plus récemment, MM. Pasqua et Pons ont réagi à la
Résolution de l'ONU sur la Nouvelle Calédonie dans le
même esprit et dans les mêmes termes que le régime de Kho-
meiny a réagi à la Résolution du Conseil de Sécurité. En

gros, cela donne : « Nous n’avons pas de leçon à recevoir de
l'ONU ».

Comme le dit le dissident tchèque Vaclav Havel, «la

question n’est pas de savoir ce qu’on peut faire en Occident
et ce qu’on ne peut pas faire dans les pays de l’Est ». La

question est de savoir ce qu’on peut faire là où on se trouve.
Un peu comme Camus, qu’on citait tout à l’heure, qui nous

renvoie à notre responsabilité, à notre complicité avec

l’ordre des choses. J'aurais le sentiment d’être complice du



entretien avec olivier russbach 49

système mondial en place en suivant vos arguments. Je
refuse catégoriquement de donner le moindre crédit au

Département d’Etat nord-américain quand il souligne,
dans un Mémorandum que je cite presque intégralement
dans mon livre, à quel point la violation des droits de
l’homme en Union Soviétique est du pain bénit pour les
fabricants de Pershings. Ça, je le sais. Je sais aussi qu’il y a

des montagnes de SS-20 ou autres en Union Soviétique. Je
sais encore que nos procès ne pourraient pas se dérouler
devant le Tribunal de première instance de Leningrad. Cioran

aussi, après Havel et Camus, dénonce les abus et les fraudes
de l’un qui

“ justifient
”

et
“ légitiment ” les abus et les frau-

des de l’autre. Je refuse les arguments atlantistes qui me

feraient être le complice de ces
“ justifications ” et

“ légiti-
mations ”. Je refuse surtout d’être le complice du statu-quo.

Comment mobiliser ?

O. Fressard. — Tout le problème est de savoir com-

ment sortir de cette logique. Vous affirmezà juste titre qu’il
ne s’agit pas de créer un exécutif international capable de
faire respecter et de sanctionner des décisions internationa-

les, mais que la seule force vraiment capable de faire res-

pecter ce droit, c’est celle des populations elles-mêmes.
Mais comment arriver à cette mobilisation des popu-
lations ? Que pouvons-nous faire ici et maintenant ?

O. Russbach. — Je ne sais pas. J'essaie de proposer
quelques actions dans La déraison d'Etat. Réfléchir à notre

responsabilité, à notre complicité, me paraît important.
“ Réfléchir ”

: mot-clé de la publicité pour la privatisation
du Suez! “ Réfléchissez ”, disait sensuellement Madame

Deneuve, un peu sur les traces de Montand, ou de Duras.
« Réfléchissez et faites confiance aux stratèges de l'argent »,

ajoutait-elle !

Je ne suis pas Deneuve, mais laisser tomber Deneuve
et tous ceux qui nous demandent de “ réfléchir ” à ce qui
nous empêche de réfléchir, cela me paraît une priorité. Et

puis dénoncer l’obstruction, les atteintes à notre personna-
lité, à notre intelligence. Porter plainte pour viol. Faire

des procès en «cessation de troubles »…

Une démarche non-violente

O. Fressard. — Voyez-vous un lien entre votre

démarche et la problématique de la désobéissance civile et

de la non-violence ?

O. Russbach. — Je n’essaye pas de fonder en théorie
la désobéissance, mais j'ai le sentiment que la démarche de
« Droit contre raison d’Etat » constitue une forme de déso-
béissance civile, c’est-à-dire un refus de participer à des
actions que nous jugeons illicites et, en l’occurrence, une

dénonciation d’une politique de défense qui ne fait qu’en-
tretenir le besoin de défense.

O. Fressard. — Etes-vous intéressé par les modèles
alternatifs de défense proposés par les non-violents ?

O. Russbach. — Avant même de se poser la question
d’alternativés de défense, ne faut-il pas se demander plus
fondamentalement si nous avons vraiment besoin de nous

défendre ? Sommes-nous vraiment menacés ? Est-ce qu’on
n’utilise pas l'URSS, Khadafi, les terroristes — que je ne pré-
tends certes pas défendre — comme des instruments de peur
pour développer l’armement et les intérêts qui y sont atta-

chés ? Tous les gens qui ont partie liée à ce système de
défense ont intérêt à une URSS surarmée et non démocra-

tique, qui peut être ainsi agitée comme un épouvantail.
O. Fressard. — Au premier abord, j'ai pensé que

votre démarche s’inscrivait dans la réhabilitation du droit
-

au sein du politique, à laquelle on assiste depuis une dizaine
d’années. Mais j'ai finalement l’impression que vous réité-
rez la vieille condamnation de la politique au nom de la

morale, le droit n'étant pour vous qu’un simple instrument

pour faire valoir des objections de conscience, une « éthi-

que de conviction ».

O. Russbach. — J'ai donc raté ma plaidoirie! Car,
dans vos définitions et étiquetages je ne retrouve ni mon

bouquin, ni la démarche de notre association, ni ma pen-
sée, bien sûr ! Notre démarche ne s’inscrit ni dans la « réha-
bilitation du droit au sein du politique » (et cela durerait-il
seulement depuis une dizaine d’années ?) ni dans la « vieille
condamnation de la politique au nom de la morale ». Je ne

sais d’ailleurs pas trop à quoi vous vous référez avec ces
“ vieilles ” choses. Mais, de votre conclusion, je retiendrai
le mot instrument (sans la restriction «un simple



instrument »). Ce mot me plaît, car c’est bien ce que j'essaie
de proposer : utiliser le droit — toutes les facettes du droit —

comme un instrument social et politique de révolte. Un outil

pour dire “non ”
et

“

ça suffit ”

; pour dire « vous n’avez

pas le droit ».

Mais aussi un outil pour créer, comme quand vous

chargez votre avocat ou votre gérant de faire ceci ou cela et
le rappelez à ses obligations s’il fait le contraire. Un outil

pour dire aux fabricants d’armes qui prétendent que la

guerre est dans la nature de l’homme: « pouvez-vous le

prouver ? ». Un outil “ subversif ” et “ libertaire ” (les deux
mots entre guillements, pour éviter d’être à nouveau auto-
ritaire en étiquetant).

Je n’utiliserai pas la “ vieille ” formule “

j’accuse ”
et

n’en appellerai pas aux théories sur un prétendu
“ droit

naturel ”. Non, simplement, au lieu de vérifier qu’il n’y a

pas de paquet bizarre sous mon siège de métro, j’essaierai
de remonter la filière des “ terrorismes ”

et
“

contre-terro-
rismes ”

pour essayer de comprendre pourquoi il est là, ce

paquet. Et me demander ce que je peux faire, ce que nous

pouvons faire, pour empêcher l’engrenage.

(1) On se reportera ici même à mon texte « La désobéis-
sance civile en dehors de tout droit naturel ou divin » pour l’expli-
citation de cette question de théorie politique.

LUMIÈRE & VIE
N° 183 — septembre 1987

“ET MOI JE VOUS DIS ”

le sermon sur la montagne
dans l’Evangile de Matthieu

Editorial
— du côté des fondations

Jean Zumstein
— proximité et rupture avec le judaïsme rabbini-

que

François Vouga
— les sources de la composition matthéenne

François Genuyt
— du règne de la loi à la loi du royaume
Jean-Claude Giroud
— la porte étroite du royaume

ou le secret de l’impossible
Jean Ansaldi
— le sermon sur la montagne

ou les tribulations d’un théologien protestant
Christian Duquoc
— Une parabole de l’agir de Dieu

LES LIVRES

Jean Massonnet
— chronique de nouveau testament

LUMIÈRE & VIE
2, place Gailleton, 69002 Lyon

France Etranger
Abonnement (S cahiers): 160 F 190 F
Prix du numéro: 40 F 45 F
CCP 3038 78 A Lyon



Ventes d’armes: raisons
économiques ou politiques?

Les dangers de l’économicisme

par Jean-Paul HÉBERT

Professeur d’économie, auteur d’un mémoire sur les aspects économiques des ventes d’ar-

mes, Jean-Paul Hébertprépare un ouvrage sur ce sujet (à paraître chez Syros). Ilpropose ici
une réflexion dérangeante, aussi bien pour les avocats de la politique actuelle de notre pays,
que pour les militants anti-ventes d’armes.

tance croissante dans l’analyse de la production et des
transferts d’armements. Le phénomène est particu-

lièrement net quand il s’agit de s’adresser au «grand
public » : que ce soit le président de la République répon-
dant aux questions d’Yves Mourousi ou les dossiers consa-

crés au sujet, l’argumentation se centre principalement sur

les points suivants: les exportations d’armements amélio-
rent très sensiblement la balance du commerce extérieur,
avec un solde positif qui est, selon les années, le premier ou

l’un des tout premiers, disputant ainsi la palme à l’agro-ali-
mentaire ou à l’automobile. Cet effet bénéfique sur les

échanges soutient la monnaie et la croissance globale, donc

l’emploi. De plus, le secteur de l’armement, c’est trois cent

mille emplois, dont le tiers dépend directement des expor-
tations. Est-il concevable, avec le niveau actuel de chô-

mage, de remettre en cause ces emplois ?

La force apparente de ce raisonnement dispense sou-

vent d’ajouter un autre point, qui relève aussi du domaine

ï
ES considérations économiques prennent une impor- économique : l’étroitesse du marché intérieur conduit à

chercher à exporter pour réduire les coûts unitaires et main-
tenir un approvisionnement national, évitant la dépen-
dance vis-à-vis des deux grands fournisseurs : Etats-Unis et

URSS.
Du coup, les argumentations purement éthiques sur le

commerce des armes paraissent singulièrement faibles, pré-
cisément parce qu’elles ne prennent pas en compte ces con-

traintes économiques : au mieux on les saluera comme des

rappels
“

prophétiques ”, mais avec le brin de commiséra-
tion qu’on éprouve pour une exigence morale qu’on estime
radicalement inadaptée à la réalité concrète.

Economie : bilan douteux

Il faut donc bien passer par l’économie. Ce passage est

loin d’être inutile, puisqu’il aboutit à la conclusion
suivante: la signification du solde des transferts d’arme-

'
fl
[}
3 )



52 jean-paul hébert

ments est loin d’être aussi favorable que le laisse croire la

simple soustraction entre exportations et importations d’ar-
mements.

Tout d’abord, les chiffres ne sont pas connus avec certi-
tude : qu’il s’agisse des commandes, des livraisons effec-
tuées ou des importations, on trouve, selon les sources

(SIRPA, DGA, sources parlementaires, douanes, compta-
bilité nationale) des variations qui ne sont pas mineures :

ainsi, les livraisons d’armes de l’année 1984 sont-elles esti-
mées (en francs constants 1983), à 41,9 milliards par la
DGA (1) et à 33,5 milliards par le SIRPA (2). Ainsi encore,
les importations françaises d’armements sont-elles évaluées
en francs courants, pour l’année 1982, à 2,8 milliards par
Jacques Fontanel (3), à 6,27 milliards par les douanes (4),
et à 8,1 milliards par le député Jean-Michel Boucheron (5).
Ces chiffres ne sont donnés ici qu’à titre d’exemples; on

trouverait pour d’autres années des différences de moindre

amplitude. Bien sûr, de telles variations n’interdisent pas
de tirer des conclusions des valeurs habituellement citées,
mais elles conduisent à relativiser le caractère absolu de ces

conclusions: selon que l’on retient, pour une année, un

volume de livraisons de 30 ou de 35 milliards et un volume

d’importations de 3 ou de 8 milliards, le solde peut varier de
22 à 32 milliards ! Certes, il reste largement positif ; néan-
moins la variation représente un tiers du total, ce qui n’est

pas négligeable. Ces incertitudes quant aux chiffres impli-
quent qu’on utilise avec prudence la notion de « solde des
transferts d’armements ».

La signification même de ce solde est limitée par trois
facteurs : l’importance des apports de l’Etat au secteur de
l’armement, le volume des importations induites et le déve-

loppement des clauses de compensation.

1. Les apports de l’Etat
Les modalités de ces apports constituent une panoplie

très variée, qu’il serait trop long de détailler ici: avances,
crédits, garanties, subventions. L'importance de ces

apports oblige à s'interroger sur le solde de l’armement: si
les exportations sont incontestablement — dans la plupart
des cas tout au moins, car il peut exister des contrats défici-
taires (6) — bénéfiques pour les firmes, l’effet global ne l’est

pas nécessairement du point de vue de l’Etat : en regard du
solde des transferts d’armements, il faudrait mettre le total

de tout ce que l'Etat consent pour faciliter ces importations.
Un tel raisonnement ne conduit pas à lui seul, à conclure
que l'Etat devrait supprimer ces apports (l’existence et le
fonctionnement du secteur de l’armement en dépendent) ;
mais il permet d’affirmer que la perspective qui consiste à
ne regarder que l’amélioration du commerce extérieur due
aux transferts d’armements, sans voir ce que l’Etat investit
pour rendre cette amélioration possible, est une perspec-
tive borgne. À ne regarder que d’un œil, on perd tout le
relief de la réalité!

2. Les importations induites

La production d’armements s’opère en partie avec des

produits importés. Ces « importations induites » ne sont pas
nécessairement comprises dans le calcul du solde (exporta-
tions moins importations d’armements) car elles peuvent
être des composants de base classés ailleurs que dans la

rubrique “
armement ”. Ces importations induites ont été

en particulier analysées par Jacques Aben (7) : reprenant
les données relatives aux exportations de matériel de
guerre vers les pays en voie de développement et les pro-
pensions des différentes branches à importer, il montre

qu’un milliard de francs d’exportations de produits non

militaires nécessite 271 millions de francs d’importations de
consommations intermédiaires, alors qu’un milliard d’ex-

portations d’armements s’appuie sur 315 millions de francs
de consommations intermédiaires. Il y a donc un surcroît

d’importations de 16 % pour le commerce de guerre. Ceci
limite d'autant l’effet favorable sur le commerce extérieur.
Ce surcroît d’importations induites s’explique aisément: les
armements sont des productions d’un niveau technologique
plus élevé que la moyenne des productions de l’ensemble
des branches; il y a plus d’importations induites dans un

Mirage 2000 que dans une bouteille de champagne!

3. Les clauses de compensation
L’effet sur le commerce extérieur est limité par l’im-

portance grandissante des accords dits de “

compen-
sation”. Il faut bien distinguer ces compensations des

importations induites dont on vient de parler: il ne s’agit
pas cette fois-ci d’importations techniquement nécessaires à
la réalisation de la production qu’on veut exporter, mais de
toutes les mesures par lesquelles un pays acheteur essaie de



ventes d’armes: raisons économiques ou politiques ? 53

contre-balancer le déséquilibre de commerce extérieur

qu’entraîne pour lui l’acquisition d’armements auprès de
fournisseurs étrangers. Ces compensations peuvent consis-
ter en transferts au pays acheteur d’une partie de la charge
de travail engendrée par le contrat (production d’unités
entières ou de parties du matériel, production sous licence,
coproduction). Cela a été le cas pour les chars AMX 30, les
sous-marins AGOSTA, les MIRAGE F.1 avec la Grèce,
l’Espagne, la Belgique, ou les missiles ROLAND, produits
sous licence aux Etats-Unis et les MIRAGE 2000 produits
sous licence en Inde.

Compensations dans des achats d’armements 1985-1986

Abu-Dhabi

Belgique

Etats-Unis

Espagne

Finlande

18.01.85 Mirage 2000 18

8.02.85 Super-Puma 15 Brésil
et 3/4.03.85 (SNIAS)

22.06.85 missiles Mistral 1000

postes de tir (Matra) 150

711.85 Rita

6/7.04.86 Super-Puma 18

(SNIAS)

13.06.86 Apilas Matra- 2
Manurhin

Ce peut être encore des accords de “ troc ”
: paiement

en nature ou bien achats en retour à l’industrie du pays
client de produits pas nécessairement liés au matériel

exporté. Enfin, bien qu’il ne s’agisse pas de compensations
à proprement parler, il faut mentionner les conditions de
crédit que l’on doit consentir à l’acheteur pour enlever le
marché. Elles sont parfois très avantageuses pour l’ache-
teur, en raison de l’âpreté de la concurrence internationale.

Or l'importance des compensations ne cesse de
croître, comme le montrent les indications qui peuvent être
recueillies sur les contrats de ces dernières années.

Paiement par enlèvement de 15 millions de barils de

pétrole (soit un prix de 27.6 $ le baril)
Compensation (d’après les Brésiliens) sous forme
d’achats d’avions civils à Embraer.
“ de l’ordre de 100 % ”

par charges de travail réalisé sur

place ou par commandes françaises à l’industrie belge.
Un milliard de dollars devrait revenir à l’industrie

française (Thomson, filiales et partenaires). Les 3/4 du
contrat vont à des firmes américaines.
“ Certains composants seront fournis par l’industrie

espagnole ”. Pour cela des accords de coopération ont
été signés avec CASA - AISA - MARCONI - INISEL -

SENER - BERNER - GUTMAN - CETA - EVEC.
“ De sources autorisées ”

: achats en retour de 295 m.

de marks finlandais (machines pour une papeterie).

On peut donc conclure que le solde exportations-
importations d’armements est très loin d’équivaloir à une

amélioration correspondante du commerce extérieur fran-

çais.
Cette conclusion montre que l’exportation d’arme-

ments n’est pas aussi profitable qu’on pourrait le croire en

première approximation; elle invalide l’idée reçue selon

laquelle, en l’état actuel de l’économie, il ne sert à rien de
discuter les exportations d’armements puisque les bénéfices
en sont tels qu’on ne peut s’en passer : ne pas exporter d’ar-

mements serait un luxe possible en période de croissance

rapide, mais inenvisageable en période de récession.

Mais cette conclusion ne dit que cela et pas plus : en

particulier, on ne peut pas déduire de ce qui précède qu’il
faille s'opposer à ces exportations : ce que j'ai appelé
“ l’économicisme ”, c’est la tentation de réduire l'analyse du

phénomène production-transferts d’armements à une

analyse coûts-avantages. La version la plus courante en

est : puisque les armes rapportent, il faut en vendre. Mais il
faut bien prendre garde qu’une version symétrique de cet

économicisme consisterait à dire : puisque les armes ne rap-
portent pas (ou pas assez), il ne faut pas en vendre!

En réalité, ce n’est pas de considérations purement
économiques (voire comptables) que doivent dépendre les



54 jean-paul hébert

décisions concernant la production et les transferts d’arme-
ments mais d’une analyse stratégique et politique. Certes, ce

niveau d’analyse n’ignore pas l’économique, mais il ne sau-

rait s’y réduire (8). C’est sans doute un des enjeux princi-
paux de ce débat que de lui faire réintégrer la sphère straté-

gique et politique que l’on a tendance à lui faire quitter en

fonction des fluctuations d’opinions que fait naître la crise.
Il faut passer par l’analyse économique, puisque, dans l’état
actuel de l’opinion, tout raccourci serait considéré comme

une fuite : les effets des ventes d’armes sur l’équilibre exté-
rieur et l’emploi ayant été imposés comme critères décisifs,
tout discours qui n’en parlerait pas serait discrédité ; il faut
donc les traiter. Mais, les ayant traités, il faut porter le

regard plus haut et faire progresser l’analyse jusqu’au
champ qui est véritablement décisif : celui du stratégique et

du politique.

Des alliés inattendus

On trouvera alors des voix inattendues plaidant pour
une limitation des exportations d’armements. Ainsi, en

1976, le général Mery, chef d’Etat-Major des Armées, trai-
tant des «difficultés que suscite dans les armées elles-
mêmes le problème des exportations », subordonnait cel-
les-ci à trois principes:

«Le premier (…) est d'accorder la priorité absolue à

l'équipement de nos propres forces, ce qui n’est pas
toujours le cas.

«Le second est de mieux lier les exportations à une

politique d’ensemble mieux définie, tenant compte de
tous les aspects politiques, commerciaux et militaires
des problèmes. On ne peut vendre n'importe quoi à

n'importe qui et il me paraît important que l’exporta-
tion de matériels très sophistiqués ou à longue portée
ne soit pas seulement examinée sous l’angle

“
mar-

chand-acheteur ”.
« Le troisième est de mieux organiser les charges d’as-
sistance technique après-vente (.…)» (9).
Préoccupations auxquelles faisait écho, en 1981, le

général Lacaze, soulignant trois risques de la politique d’ex-

portations d’armements :

— risque de divulguer les caractéristiques de nos pro-
pres matériels;

— risque d’avoir à affronter nos propres armes;
— risque de devoir prélever sur les équipements desti-

nés à nos propres forces (10).

Ces considérations stratégiques et opérationnelles
montrent bien que les exportations d’armements ne sau-

raient dépendre principalement d’un (éventuel) profit à
court terme.

Quant au primat du politique, il est vigoureusement
réaffirmé dans la déclaration suivante:

« C’est une grave erreur de croire que la France vend
des armes pour des raisons économiques : diminution
du prix de revient ou équilibre du commerce extérieur.
Il s’agit là d’un argument mineur qu’utilisent naturelle-
ment les industriels et les financiers mais qui politique-
ment n’est pas déterminant. S’il n’y avait que cet

aspect des choses, la France serait prête à cesser de
vendre des armes et à en subir le prix. »

Ces lignes ont été écrites par le président G. Pompi-
dou, en 1973, après la note de l’épiscopat français et de la
Fédération protestante sur le commerce des armes.

Il faut s’appuyer sur tous ces arguments (et il y en a

bien d’autres) pour échapper au piège de “ l’économicisme ”
:

ce piège (qui a déjà servi efficacement sur d’autres sujets)
consiste à faire de la décision (ici l’exportation d’arme-
ments) le résultat de données économiques, purement
“ techniques ”

: prix de revient, longueur des séries, capaci-
tés de financement, etc. On évacue ainsi toute discussion
sur la décision, puisqu’elle paraît alors découler du seul jeu
“

objectif
” de variables sur lesquelles on n’a aucune prise.

Dans cette perspective, on arrive aisément à un niveau

d'exportation d’armement déclaré “ incompressible ”, et

donc “ indiscutable ”.

Il faut en finir avec l’économicisme, marchandise dou-
teuse qui sert, selon les périodes, tantôt à légitimer l’expor-
tation à outrance au nom de la survie d’une aéronautique
nationale, tantôt à préparer l’opinion à l’achat de F.18 amé-

ricains, au nom du prix de revient (12) ! Pour cela il faut non

pas ignorer l’analyse économique, mais lui rendre sa dimen-
sion politique.



ventes d’armes: raisons économiques ou politiques? 55

Sortir du “ tout ou rien ”

Alors seulement, il va être possible de poser les ques-
tions autrement qu’en termes de “

tout ou rien ”. Et ces

questions ne sont pas anodines:
— Est-ce la même chose de vendre des armes à un pays

petit et peu équipé, menacé par un voisin puissant, et d’en
vendre à un pays agressif et déjà sur-armé ?

— Est-ce la même chose de vendre des armes de sur-

veillance des frontières (ou de défense anti-aérienne) et des

moyens de “ projection ” à l’extérieur?
— Est-il équivalent de vendre des armes de technologie

courante et des armes représentant un saut qualitatif?
— Pour un pays du tiers-monde, le fait d’acheter des

armements à l’étranger constitue-t-il une contrainte plus
lourde que, par exemple, les directives du F.M.I. ?

— Un Etat naissant peut-il se constituer sans assurer

une défense nationale ? Cette défense peut-elle être conçue
sans armes ?

— La situation de certains pays africains qui dépendent
en réalité, pour leur sécurité, des forces françaises qui y
sont stationnées est-elle réellement enviable ?

— Faut-il pousser les pays du tiers-monde à assurer de
manière autonome leur production d’armements plutôt que
de s’en procurer à l’extérieur ?

— Quels secteurs de la production française d’arme-
ments sont en fait menacés dans l’hypothèse d’une réduc-
tion des exportations ? Et quels secteurs en sont peu dépen-
dants ?

— Quelles missions sont assignées à la défense natio-
nale française? Que nécessitent-elles comme production
d’armements ?

— Dans le cas où une production d’armements sans

exportation conduirait à une élévation sensible du coût,
comment financer ce surcoût ? Au détriment de quoi?

Ces questions amènent à s’interroger sur la pertinence
de certains arguments avancés par les militants qui s’oppo-
sent aux ventes d’armes. Y a-t-il entre la production des
armes et leur vente une différence de nature qui justifie que
l’on polarise l’attention sur les ventes ?

Sur ce point, il faut être cohérent et choisir clairement
entre deux positions:

e ou bien, à travers l’opposition aux ventes d’armes, on

veut en fait remettre en cause toute production d’arme-
ments. L'opposition aux ventes d’armes n’est alors qu’un
objectif intermédiaire. Si c’est le cas, il vaut mieux le dire
clairement, pour permettre un débat qui n’esquive aucune

des difficultés. Dans un domaine si important, une stratégie
qui, comme au billard, veut atteindre ses objectifs “

par la
bande ” n’est pas adaptée;
e ou bien on admet la légitimité de certaines productions
nationales d’armements. Mais alors, si on considère que la
France a le droit d’avoir des armes, peut-on contester ce

droit à d’autres pays? Et en quoi des armes achetées
seraient-elles moins acceptables que des armes fabriquées
chez soi?

Par rapport aux arguments
“ puristes ” mis en avant

dans un passé encore récent, on constate que les opposants
aux ventes d’armes savent aujourd’hui mieux “ cibler ”

leurs objectifs. Ils sont sortis d’une stérile problématique du
“tout ou rien”. C’est ainsi que la COVA (13) se fixe
comme objectifs la mise en place d’un véritable contrôle du
Parlement sur les ventes d’armes et la suppression des
salons de l’armement. De tels objectifs sont tout à fait

acceptables pour quelqu’un qui se refuse à contester toute

vente d’armements. Mais les animateurs de cette campagne
n’ont sans doute pas assez clarifié leur position de fond:
s’agit-il pour eux de contester par principe toute vente d’ar-
mes, ou de proposer une approche “

cas par cas” ?
Cette deuxième approche n’est pas une solution de

facilité. Car, si l’on admet que certaines ventes d’armes

peuvent se justifier, on doit se donner des critères pour
“ trier ” les ventes justifiables et celles qu’il faut contester.
On voudrait, par exemple, distinguer entre les “ intérêts
nationaux ”, souvent suspects de couvrir n'importe quoi, et

les véritables intérêts des populations. Mais s’ils s'opposent
parfois, il arrive aussi que ces intérêts se confondent!
Aurait-il fallu s’opposer, en 1938, à une vente d’avions à la

Pologne ? Fallait-il vendre des armes à l’Espagne républi-
caine ? Pour prendre en compte ce facteur, sans succomber
aux surenchères nationalistes, il faudrait réfléchir davan-

tage sur la nature de ce qu’on appelle “intérêts
nationaux ”. Il faudrait aussi distinguer entre les types de

régimes politiques, la nature des armements vendus, le
caractère réel ou imaginaire des “

menaces
” invoquées par

les acheteurs pour justifier leur demande, etc. Tout ceci



56 jean-paul hébert

exige une réflexion politique et la relativisation des critères

économiques.
Enfin, ne faudrait-il pas aller plus avant dans l’analyse

du rapport entre les armes et la violence mondiale ? Les
armes sont un « détour de production » de la violence, avec

cette différence par rapport à l’investissement civil que la
«menace de production» que peuvent représenter des
machines fabriquées mais non utilisées ne suffit générale-
ment pas à infléchir les rapports économiques, alors que la
«menace de destruction » constituée par des armes possé-
dées, même non utilisées, est déjà une violence qui produit
des résultats dans les rapports de forces mondiaux. Les
armes ne sont pas « purs objets », innocents de la violence
mondiale ; elles produisent, par leur existence même, une

certaine violence. Mais cette violence est-elle exactement
de même nature que la violence paroxysmale de la guerre
déclarée ?

De plus, n’est-il pas dangereux de négliger le fait que
les armes sont aussi le produit de la violence mondiale, des
volontés d’hégémonie, des antagonismes ? A quoi sert-il de

réglementer ou de limiter la fabrication de tel type d’armes,
si dans le même temps les antagonismes qui poussaient à

fabriquer ces armes n’ont pas été atténués ? On peut par-
fois craindre que le résultat ne soit l’inverse du but
recherché : quand on bouche avec la main une grosse fuite
d’eau, on en réduit le débit, mais on peut provoquer des

jets plus puissants que la fuite elle-même, et qui arrosent

beaucoup plus loin! Quand on restreint les champs de
recherche et de fabrication d’armements, alors que les ten-
sions et les conflits globaux n’ont pas diminué, on concentre
en fait les moyens sur un nombre plus limité d’armements
et on accélère la sophistication de ces armements…

Paradoxe ? Sans doute, mais qui met en lumière la
nécessité de prendre en compte la réalité politique dans sa

totalité et pas seulement dans ses aspects les plus voyants.
Faute de quoi, on ne sera que Cassandre, “

voyante
” mais

“

impuissante à contrarier les dieux.

(@) Im “La place de l’armement dans l’économie
nationale ”, L’armement, Nouvelle série. N° 3, mai 1986, p. 14. La
DGA est la Délégation Générale pour l’Armement.

@) “ L’armement en France ”, SIRPA : dossier d’informa-
tion, n° 77, mai 1985 (chiffre résultant de la lecture du graphique
de la page 28). Le SIRPA est le Service d'Information et de Rela-
tions Publiques des Armées.

(3) J. Fontanel et R. Smith: “ L’effort économique de
défense ”, ARES, n° spécial 1985, p. 193.

(4) Ministère de l’Economie, des Finances et du Budget.
Direction générale des douanes et droits indirects :

“

Statistiques
pour le commerce extérieur de la France ”. Année 1984, tome 1
“ résultats généraux

” (calcul d’après les données des pages 11 et sq.).
(S)“ Rapport d’information (...) sur les établissements

industriels du ministère de la Défense ”

présenté par M.J.M. Bou-
cheron. Assemblée Nationale n° 2755. Annexe au P.V. de la
séance du 6 juin 1985, p. 30.

(6) Ainsi des contrats portant sur des hélicoptères PUMA
avec le Portugal et l’Afrique du Sud se soldent par des pertes de
14,5% et 0,7% respectivement (Cinquième rapport du comité
des prix de revient de fabrication d’armement. J.O. édition docu-
ments administratifs, 24 septembre 1975, p. 1843). Voir aussi les
pertes de la société nationale des poudres et explosifs sur ses ven-

tes à l’exportation (Cour des Comptes : rapport au président de la

République sur l’activité, la gestion et les résultats des entreprises
publiques, 1982, rapport n° 5033, p. 59).

(7) J. Aben :
“ Commerce de guerre ou commerce de paix :

un dilemme pour les relations entre la France et le tiers-monde ”,
Défense Nationale, février 1985, p. 61-74.

(8) Réflexion qu’on pourrait prolonger en notant que
“ l’économique ” dont il est question ici est en réalité l’économie
réduite à une approche financière, comptable ou économétrique
et en s’interrogeant sur le recul de l’économie comme

“ économie

politique ”

et comme
“ science sociale ”.

(9) Général Mery, “Une armée pourquoi faire et com-

ment? ”, Défense Nationale, juin 1976, p. 30.

(10) Général Lacaze in Défense Nationale, novembre 1981.

(11) Georges Pompidou “ Note adressée à un évêque fran-
çais le 8 mai 1973 ”, in “ Entretiens et discours ”, Plon, p. 378 et sq.

(12) C£. F. Fillon: rapport sur la loi de programme 1987-
1991, Assemblée Nationale n° 622, annexe au P.V. de la séance du
2 avril 1987, p. 169-170.

(13) COVA : Campagne d’Opposition aux Ventes d’Armes,
18, rue Victor-Massé, 75009 Paris.



NOUVELLES DE L’IRNC

(Institut de Recherche sur la Résolution Non-violente des Conflits)

Activités de recherche

Une étude sur «énergie et dissuasion civile » est en

voie d’achèvement. Menée par Olivier Serret sous la direc-
tion de François Marchand, cette étude examine les diver-
ses filières énergétiques et propose quelques orientations

quant à la maîtrise de l’énergie dans une perspective de dis-
suasion civile. Elle insiste sur la nécessité d’une concerta-

tion sociale.

Un premier document est déjà disponible. Il peut être
commandé pour 50 F à l’IRNC.

Alain Refalo a déjà bien avancé son étude du « Rôle
des associations dans une défense civile non-violente ». Il a

mené trente entretiens (sur les cinquante prévus) avec des

responsables d’associations et rédigé quelques premières
conclusions. L’ensemble devrait être achevé début mars.

Les perspectives de la dissuastion civile peuvent-elles
s’appliquer à l’échelle de l’Europe ? Telle est la question à

laquelle une nouvelle étude pourrait être consacrée en

1988. Hugues Colle en prendrait la responsabilité, sous la
direction de Jean-Marie Muller. Des collaborations et des
financements sont recherchés chez nos partenaires de Belgi-
que et de RFA. Du côté français, un financement est prévu
par la Fondation pour les Etudes de Défense Nationale.

Un autre projet d’étude, pour 1988-89, porterait sur le
rôle des collectivités locales dans une dissuasion civile. Pré-
senté par Eric Mace, ce projet est en cours d’élaboration.
Un financement public est recherché.

Collaboration ANV-IRNE

Un prochain numéro d’Alternatives non-violentes sera

consacré à une sorte de “ Lexique ” du vocabulaire de la
non-violence: une quarantaine de notions-clé y seront

expliquées, commentées, illustrées. Ce travail est exécuté

par Jean-Marie-Muller et Christian Mellon. Sa diffusion
devrait être plus large que les abonnés d’ANV.

Financements

Chaque étude trouve son financement propre. Les
frais de fonctionnement de l’IRNC sont couverts par des

dons: quelques monastères et le mécenat d’entreprises
commencent à contribuer; mais le financement le plus
régulier est celui des refuseurs d’impôts: 12000 F cette

année.

Projet de colloque
Un colloque régional devrait se tenir à Montpellier fin

1988 ou début 1989, en lien notamment avec le MAN local,
sur le thème : « Quelles stratégies de défense civile non-vio-
lente en Languedoc-Roussillon ? ».

Les actes du colloque de Strasbourg sur

LES STRATÉGIES CIVILES
DE DÉFENSE

sont publiés, voir leur sommaire complet
dans A.N.V. n° 62, p. 58.

IRNC, BP19, 94121 Fontenay
Tél. 16.1.48.75.44.46



CALENDRIER NVA 1988

Pour marquer le 40° anniversaire de la mort de
Gandhi, le calendrier édité par le mensuel Non-vio-
lence actualité lui est consacré cette année. Vous y
trouverez 12 photos du grand leader non-violent
indien, et un tableau des principaux repères chronolo-

giques de sa vie.

Prix : 30 F (port compris). À commander à NVA,
20, rue du Dévidet, 45200 Montargis.

30 FICHES SUR LES DROITS DE L’'HOMME

L’ACAT vient d'éditer un outil précis et pédago-
gique sur les Droits de l'Homme. Intitulé « Que fais-
tu de ton frère », ce recueil de 30 fiches pour s’infor-
mer et agir est édité par Fayard pour 60 F.

UN JEÛNE POUR LA PAIX |
En juillet 1985, Miguel d’Escoto, prêtre et

ministre du gouvernement de Managua, a jeûné un

mois pour en appeler à la conscience des peuples
contre les “ Contras ”

et le soutien qu’ils reçoivent des
Etats-Unis. Solange Fernex a traduit un texte qui pré-
sente cette action non-violente, sous le titre “ Le cri
du Nicaragua ”.

A commander (pour 50 F, prix de souscription)
à: Femmes pour la paix, 68480 Biederthal.

JO PYRONNET |
Prêtre et militant non-violent, Jo Pyronnet ani-

mera un week-end de réflexion sur « Non-violence et
vie évangélique » à l’Arbresle, les 27/28 février.

Inscription: Anne Escoubes, BP 105, Eveux,
69210 l’Arbresle.

VIDÉOCASSETTES

Pierre Parodi, Jo Pyronnet, Jean et Hildegarde
Goss, Jean Vanier, Fredy Kuntz : autant de « témoins
de la non-violence» que vous pourrez voir et

entendre, grâce à des enregistrements vidéo. Chaque
cassette coute 295 F (ou 1950 francs belges).

A commander à: Guy Martinot, 1, rue de la
Houe, B 1348 Louvain, Belgique.

AFFAIRE CAHU: NOUVEL ÉPISODE |
Le 9 novembre 1987, une décision de la cour

d'appel de Montpellier annulait les jugements précé-
dents concernant Jean-Louis Cahu. L’affaire repart à
zéro : en 1988, Cahu devra à nouveau être jugé pour
sa « désertion en temps de paix ».

Pour être informé et participer au soutien, con-

tacter: Comité de Soutien à J.-L. Cahu, Maison de
vigilance, 134, route de Béthemont, 95150 Taverny.

| ENVELOPPES

Le MDPL de Saint-Etienne édite des enveloppes
illustrées de messages militants. La dernière née pré-
sente un petit Prince demandant « S’il te plaît, dessi-
ne-moi la paix ».

Prix: 25 F les 95. a commander à MDPL, 142,
rue des Alliés, 42100 Saint-Etienne.

|CENTRE THOMAS-MORE

Les 19-20 mars et 11-12 juin 1988, le Centre Tho-
mas-More organise deux week-ends de réflexion sur

la violence, avec Patrick Baudry, sociologue, A.

Farge et M. Perrot, historiennes, Richard Hellbrunn
et Pascal Martin, psychanalystes.

Renseignements: Centre Thomas-More, La
Tourette, BP 105, 69210 l’Arbresle.



ON RECHERCHE ANV

Pour compléter leur collection d’Alfernatives
non-violentes, nos amis de Non-violence Actualité
recherchent les numéros 1, 11, 13 et 15-16. Merci de
fouiller vos archives et d’offrir ces vieux numéros à
NVA, 20, rue du Dévidet, 45200 Montargis.

LISEZ LE MENSUEEL

SILENCE
e l’ECOLOGIE: les relations des personnes
avec la nature (l’environnement) et avec les
autres (social) nous semblent une bonne base

politique.

e LA NON-VIOLENCE: Le rejet de la vio-
lence… mais sans passivité nous semble une

bonne méthode.

e LES ALTERNATIVES : La mise en prati-
que de nos idées nous semble indispensable pour
être crédible.

VOUS AUSSI
PARTICIPEZ AU DÉBAT

Pour un exemplaire gratuit

NOM: PRÉNOM :

ADRESSE :

CODE POSTAL VILLE

A retourner à : Silence, 4, rue Bodin, 69001 Lyon

Abonnez-vous,
Abonnez vos amis

BULLETIN
D’ABONNEMENT

a envoyer à: A.N.V.
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro.......….….….….….

Je commande ..…..…..…..….

la revue (gratuits).

Tarif minimum: 110 F

étranger: 140 F

soutien: 165 F

* Pour maintenir un tarif minimum assez bas, nous

invitons tous ceux qui en ont les moyens à s'abonner

au tarif de soutien: c’est une forme de péréqua-
tion entre nos lecteurs. Merci.



Je commande les numéros suivants:.........….

"unes seau nu use nu nues nu uns un nu ss nus uen eu vu nues en ua nu ue

"su u....u"....".".""u.".u"".""""u."..""""."u""..=""u"u"ses su sus nu ===

eue un nus un nue nu un nu nu nu un u su nu nu en un us sn nu un nu nu an

su... ..".".."".".".".....".""."""."u"..u"""""".".".."".".".".""

Je verse donc la somme de ..….…..….….….….…..…..….. F

par chèque à l’ordre de

ANV —- CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V.:
nn uses sue une nu un nu su un vu un ane us eu ue use nu nu nu na un un un

“uns us nu nu ne nu us neue ne un un au su nu cu nu eu nn un ue nu su ua un

“une ue nu un eu un un eue eu un en nu su vu un eu nu eu nus eu uen eu vu eu 8

“......""."".".""""""".".u".""."."""""."""..""."..u"."""."".."."..

ue uu une un seu nus nu us uns eu au uns eu su us un eu eu u us un sen ue nu un

"uen ue us us nu nu nu eu ue u 4 une su nn nue eu eu ue sue eu nu us nu us = un mn

"nue au ue use neue nu un nu nu un un us nu nus u us su su uns eu = un

"nus u=uuuu vu uen ue neue nu u nu us nu nu su uns nu nus eu su un us us seu x su = un

aus eu ue nus su su su ue ue eu vu nu us ue nu eu un us eau us un nu un un un un

."".."."..u."."""."."."u.".".""."..".".".u."."."""."""."".""."."u".".".

Voici l’adresse d’une librairie qui accepterait peut-
être de vendre régulièrement A.N.V.:

Vous pouvez encore vous procurez les numéros suivants:
N° 39:

N° 40:

N° 41:

N° 42:

N° 44:

N° 45:

N° 46:

N° 47/:

LA DÉFENSE CIVILE EN QUESTION (15 F)
Défense civile : protéger les populations en cas de guerre ? Ou
bien rendre aux civils le soin de leur défense ?
Un dossier essentiel sur la grève de la faim en BOLIVIE.

FEMMES ET VIOLENCES (12 F)
Les violences que les femmes subissent ou celles qu’elles exer-

cent: les femmes et la guerre, les femmes et le pouvoir.
Approche historique de l’oppression des femmes.

TRAVAILLEURS FACE A L’ARMEMENT (12 F)
Désarmer, est-ce se condamner au chômage ? Des économis-
tes disent non. Exemples de plans de reconversion. Table
Ronde entre Syndicats et mouvements de paix.

GRÈVES DE LA FAIM (12 F)
Avril 1981 : à LYON, une grève de la faim obtient l’arrêt des
expulsions de jeunes immigrés. Au même moment des Irlandais
commencent une grève de la faim qui échouera tragiquement :

pourquoi le succès dans un cas, l'échec dans l’autre? Des
analyses, des témoignages.

LES VOIES DU DÉSARMEMENT (12 F)
L'ONU invite le monde à désarmer pour survivre. Mais que
peut-on espérer des différentes voies proposées : les négocia-
tions, les marchandages Est-Ouest, les initiatives régionales,
les mouvements de paix ? Pour les juger, il faut connaître ces
voies: ce numéro vous les présente.

TERRORISMES (14 F)
Il faut « démystifier le terrorisme». Non pour l’excuser, mais
pour l’analyser dans ses ramifications et montrer ses impasses.
À partir des exemples Italien, Allemand, Irlandais et Basque, ce

dossier illustre la diversité du fait terroriste.

LA GAUCHE NUCLÉAIRE (14 F)
Comment, et pourquoi, le PC et le PS se sont ralliés, en 1977, à
l'arme atomique. Témoignages de Patrick Viveret, Yvonne Qui:
lès, Pierre-Luc Séguillon. Dossier complété par un historique
de l’opposition à la force de frappe (1945-1965) et par des
documents de l’époque.

DOSSIER PALESTINE - DÉFENSE PAR  RÉSIS-
TANCE CIVILE - DÉSOBEÉISSANCE CIVILE (14 F)
Palestine et Israël peuvent-ils vivre en paix ? Propositions pour
une défense de la Grande-Bretagne par résistance civile. Etude
historique de la naissance et du développement de la notion de
« désobéissance civile ». L’itinéraire de Jacques de Bollardière,
de l’armée à la non-violence.

N° 48 / GUERRES SAINTES, GUERRES JUSTES (14 F)
Le sacré et le guerrier: pourquoi ce lien permanent? —- La

guerre sainte aujourd’hui, de l’Iran à l’idôlatrie nucléaire — His-
toire des attitudes des Chrétiens face à la guerre — Vraies et
fausses guerres saintes en Islam — Quelles images de Dieu
favorisent la sacralisation de la guerre ?



N° 50 / DÉFENSE NUCLÉAIRE NON-SENS MILITAIRE (14 F)
Un officier anglais, Stephen KING-HALL fait le procès de toute

défense reposant sur les armes nucléaires. Il préconise l’adop-
tion d’une défense non armée.

N° 51 / L’AGRESSIVITÉ EN QUESTION (16 F)
Du génétique au social, quatre thèses sur l’agressivité: Karli,
Laborit, Wilson et Bunge.
Sortir du pénal: la pensée de Louk Hulsman.
Les évêques et la bombe.

N° 52 / L’ESPRIT DE DÉFENSE (16 F)
Comment le définir? Le mesurer? Pour quoi sommes-nous

prêts à prendre des risques ? Entetiens avec Jean GATEL, Paul

VIRILIO. Le protocole Hernu-Savary. L’esprit de défense en

Suisse.

N° 55 / MARIER ARMÉE ET NON-VIOLENCE? (25 F)
Défense non militaire: le rapport suédois.
Peut-on combiner résistance non violente et lutte armée ?

La Non-Violence au service de la cause palestinienne ?

Pologne: les sanctions économiques.

N° 56 / TECHNOLOGIE:COMME UN CAMION FOU... (25 F)
La course technologique, comme la course aux armements,
semble totalement incontrôlable. Une analyse de Louis PUI-

SEUX sur la guerre et la technique. Savoir faire un usage créatif

de son temps quand on est au chômage ou quand on a décidé

de travailler à temps partiel ? L'informatique au service de la

pédagogie ?

N° 57 / EXTRÊME DROITE: LA COTE D’ALERTE (25 F)
Connaître l’extrême droite pour mieux lui résister. Construire
une France pluri-ethnique.
Albert JACQUARD dénonce le cancer nucléaire.
Premières analyses du rapport sur «la dissuasion civile ».

N° 58 / NI ROUGES NI MORTS (25 F)
Le point sur le mouvement de paix en RFA, après les déploie-
ments des euromissiles. Théodor EBERT réfléchit sur les

moyens d'introduire la “ défense sociale ” dans son pays. L'’édu-
cation à la paix en RFA.

N° 59 / LA DISSUASION CIVILE (25 F)
Vingt personnalités politiques, militaires et religieuses donnent
leur point de vue sur l’étude “ La dissuasion civile ”

: C. Hernu,
B. Stasi, J.M. Daillet, Y. Lancien, C. Pierret, les généraux Buis,

“

Copel, Le Borgne, l’amiral Sevaistre, les évêques Ernoult, Rozier
et Jullien, le pasteur Maury, etc.

N° 60 / GENOCIDES (28 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont un

défi à ceux qui veulent réduire la violence: il faut analyser et

connaître les génocides pour mieux empêcher leur retour.

Léon POLIAKOV, F. PONCHAUD, Y. TERNON, J.-L. DOME-

NACH, W. BERELOWITCH réfléchissent sur les génocides des
Juifs et des Arméniens et sur les massacres au Cambodge, en

URSS et en Chine.

N° 61 / URSS (28 F)
Un éclairage sur la société soviétique entre dissidence et con-

sensus. Peut-on encore parler de “totalitarisme” ? Les pres-
sions économiques sont-elles efficaces ? Une étude frappante
sur la formation militaire des jeunes en URSS.

N° 62 / RÉSISTANCES CIVILES EN AMÉRIQUE LATINE

(28 F)
Guatémala, Bolivie, Uruguay, Brésil : des luttes non-violen-
tes pour les droits de l'Homme et la démocratie. Dans le
même numéro, une réflexion de fond sur le rapport entre

éthique et technique dans l’action non-violente (J.M.
MULLER).

No 63 / PHILIPPINES: NON-VIOLENCE CONTRE DICTA-
TURE (28 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février

1986. Récit et analyse de la révolution non-violente qui a

chassé Marcos. Nombreux témoignages des acteurs directs de

ces événements. Dossier illustré de nombreuses photos.

N° 64 / RELIGIONS ET VIOLENCE (28 F)
Violence et non-violence dans le Bouddhisme, l’Islam, le

Judaïsme. Eglises chrétiennes et peine de mort. Athéisme et

non-violence. La non-violence comme attitude éthique plus
que religieuse.

N° 65: L'ÉCONOMIE, RUSE DE LA VIOLENCE (28 F)
Appliquée à l’économie, la pensée de René GIRARD
est éclairante : l’économie est le nouveau

“ sacré ” de
notre société. La crise actuelle, analysée à travers

Attali, Radkowski, Aglietta, Orléan, Lipietz, est la crise
d’une régulation de la violence.

Directeur de publication: Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal: 4° trimestre 1987 / Imp. Reynaud, 10, rue du Soleil / St-Etienne



NON VIOLENTES
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Revue associée à l'Institut
_

de recherche sur lâ,f solutionJR

non-violente des con lits,
(LR.N.C). \ 4e ù

NS  ,
T MON:COMITÉ D’ORIEN

Pierre ARCQ
Béatrice ARNOULD

Jacques-Yves BELLAY

Lydie BONNET
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

“

Frédéric DELARGE
Olivier FRESSARD
Patrick GIROS
Etienne GOS
Anne Le HUÉROU
Jean-Marie MULLER
Hervé OTT
Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Marlène TUININGA
Jean VAN LIERDE
Paul VIRILIO
Patrick VIVERET

Directeur de Publication :

Christian DELORME

Rédacteurs en chef:
Christian MELLON

SE cornmoire WE

LA NON-VIOLENCE ET LE DROIT

Editorial

Un recours contre la violence: les Droits de l’homme
Bernard Quelquejeu

Droit naturel et Droits de l’homme
Jean-Marie Aubert

Qu’est-ce que la désobéissance civile?
Christian Mellon

Désobéissance civile et contrat social
John Smyth

La désobéissance civile hors de tout Droit naturel
ou divin

Olivier Fressard

Quel Droit pour les objecteurs polonais?
Christian Robineau

Le Droit dans la lutte du Larzac

François Roux

Droit contre raison d’Etat
Entretien avec Oliver Russbach

Ventes d’armes : raisons économiques ou politiques ?
Jean-Paul Hébert

DÉCEMBRE 1987

Jacques SEMELIN


