
AITERNATIVES
IN VIOLENTES

lexJQUe
2 63

| i À ss S V. F
(ANS =

À uv \ | S FE, ;
+, | $y 75

NON-W0 bnre
q

Jean-Marie Muller

Institut de
Recherche sur la
Résolution

C Non-violente
des conflits

NUMÉRO SPÉCIAL



 



lexique
de la

non-violence

Jean-Marie Muller



Il y a quelque temps, l’idée a germé, dans le Comité

de notre revue, de rédiger un lexique pour clarifier
les notions les plus couramment utilisées à propos
de l’action non-violente. Cette idée aurait sans

doute tardé à se concrétiser si Jean-Marie Muller
n’avait accepté la charge de ce travail important.
Nous l’en remercions vivement, ainsi que l’Institut

de Recherche sur la Résolution Non-violente des

Conflits (IRNC) qui l'a soutenu.

Il est normal que l’auteur, assumant seul cette

tâche, ait traité cette ample matière en fonction de

ses propres conceptions. Certaines des opinions
exprimées ici peuvent faire l’objet de discussion au

sein de notre Comité ; mais c’est la part, bien nor-

male et bien nécessaire, du débat d’idées dans une

revue comme la nôtre.

Nous sommes heureux de publier ce travail qui
représente à nos yeux un outil précieux et très neuf
pour approfondir la réflexion sur l’action non-vio-

lente, réflexion qui constitue l’un des objectifs
majeurs de notre revue depuis sa fondation.

A.N.V.



AVANT-PROPOS

La non-violence reste encore largement étrangère à la cul-
ture qui façonne notre intelligence. Les concepts autour des-
quels notre pensée s’ordonne et se structure laissent peu de
place à celui de non-violence, tandis que la violence faitpartie
intégrante de notre univers conceptuel. La non-violence vient
en quelque sorte bouleverser nos points de repère. Le con-

cept même de non-violence se heurte, dans notre esprit, à de
telle difficultés que nous sommes souvent tentés d’en récuser
la pertinence.

Et pourtant, la non-violence commence à sortir des grou-
pes militants dans lesquels elle se trouvait jusqu’à présent
confinée. Les noms et les visages de Gandhi et de Martin
Luther King sont connus et respectés même si, le plus sou-

vent, ils évoquent des personnages qui restent lointains. Il
arrive parfois que l’actualité présente certains événements en

parlant de non-violence. Mais, si nous avons parfois l’intui-
tion que la non-violence pourrait ouvrir de nouveaux hori-
zons à la réflexion et à l’action, nos habitudes de pensée
reprennent bien vite leurs droits.

Malgré tout, la non-violence commence à devenir discu-
table, c’est-à-dire digne d’être discutée. Ce lexique voudrait
favoriser cette discussion.

Pour nous libérer des confusions et des équivoques qui
pèsent sur la non-violence, nous avons besoin d’un langage
clair, rationnel et cohérent. Nous ne prétendons pas avoir
trouvé ce langage. Simplement, nous sommes partis à sa

recherche. Ce lexique veut faire partager cette recherche.
Nous avons fait le choix délibéré de ne pas « donner des

exemples » pour illustrer nos propos. Cette absence de réfé-
rences à des exemples concrets peut parfois rendre la lecture
plus aride. Mais la présentation et l’analyse des expériences
d'action non-violente auxquelles nous aurions pu souvent
nous référer aurait enflé plus qu’il ne convenait le texte de
chaque article. En procédant ainsi, nous avons pu atteindre
la concision qui correspond aux normes d’un lexique. En

3



outre, cette méthode nous a obligé à plus de rigueur dans

la réflexion. Le fait de se référer à des exemples concrets peut
être un procédé de facilité qui dispense de préciser davantage
les concepts et d’approfondir leur signification. Certes, il n'y
a pas de réflexion théorique qui ne s’enracine dans l’observa-
tion et l’analyse des expériences historiques. Tout au long de

ces pages, la référence aux faits reste implicite mais elle est

toujours présente (1).
Nous avons rédigé l’ensemble des articles qui composent

ce lexique en sorte que chacun d’entre eux se suffise à lui-
même et puisse ainsi faire l’objet d’une lecture autonome.

Cela nous a conduit à rappeler parfois, ne serait-ce que d’une

phrase, ce qui est « déjà dit» dans d’autres articles. Nous

espérons que ces rappels, qui établissent des passerelles entre

les différents articles afin de faciliter la circulation à l'intérieur
du lexique, ne seront pas perçus comme des redites.

Certes, il existe différentes approches de la non-violence.
Celles-ci conduisent vers des conceptions diverses qui présen-
tent entre elles des convergences mais aussi des divergences.
L’exposé, l’examen et la discussion de ces divergences
auraient dépassé le cadre de ce lexique. Celui-ci n'a donc
aucune prétention « encyclopédique ». Mais il y a certaine-

ment place pour un tel travail.

Nous n’entendons pas dissimuler que la conception de la

non-violence que nous présentons à travers les soixante-huit
articles de ce lexique résulte de choix éthiques, philosophi-
ques et politiques qui, par nature, nous sont personnels.
Nous espérons cependant — et, pour une part, nous savons —

qu’ils rejoignent les choix de beaucoup d’autres. Chaque
fois, nous avons donc pris parti mais en nous efforçant de ne

pas figer notre réflexion afin que le débat et le dialogue puis-
sent s’établir dans le respect mutuel des convictions des uns et

des autres.

J.M. MULLER

(1) Pour le reste, nous croyons beaucoup à la valeur de la pédagogie de

l’exemple concret. C’est elle que nous nous sommes efforcé de mettre en œuvre dans

nos ouvrages précédents, notamment dans Stratégie de Paction non-violente (Le
Seuil, Col. Points Politique) et Vous avez dit: « Pacifisme» ?, De la menace

nucléaire à la défense civile non-violente (Le Cerf).

4



Action directe
L’action directe consiste à intervenir directement dans la vie de

la société, sans passer par l’intermédiaire des institutions sociales
ou politiques. Ainsi misera-t-on, pour changer la société, davan-
tage sur l’action de rue que sur le bulletin de vote. La théorie de
l’action directe se fonde sur une critique du fonctionnement habi-
tuel de la démocratie “formelle” qui permet rarement au citoyen
de faire vraiment entendre sa voix et d’avoir prise sur la réalité.
Par le vote, le citoyen délègue son pouvoir, il ne l’exerce pas. Les
démocraties parlementaires sont davantage des démocraties de
représentation que de participation.

Le suffrage universel ne saurait être dénoncé en tant que tel :

en démocratie, il est le mode d’expression normal de la majorité.
Pourtant, il convient d’en reconnaître les limites et les insuffisan-
ces. Il n’y a pas de démocratie sans élections libres ; mais des élec-
tions ne suffisent pas à garantir la démocratie. Ce n’est pas parce
qu’il est majoritaire qu’un choix est forcément juste. Ceux qui le
contestent n’ont donc pas à s’y rallier pour la seule raison qu’ils se

trouvent minoritaires. Certes, il leur appartient d’œuvrer pour un

changement de majorité mais, précisément pour cela, ils ne sau-

raient se cantonner dans l’attente inactive des prochaines élec-
tions. Il leur faut agir directement pour interpeller l’opinion publi-
que en dénonçant les injustices du désordre établi et en exigeant
que justice soit rendue à ceux qui en sont les victimees.

Les plaidoyers en faveur de l’action directe se sont souvent
identifiés à une apologie de l’action violente. Divers groupes d’ac-
tion directe ont recouru à la violence armée non seulement pour
combattre la « démocratie bourgeoise » mais pour l’abattre. Ce
qu’ils ne pouvaient attendre des élections, ils voulaient l’accom-
plir par la révolution ; et celle-ci exigeait de recourirà la violence.
Mais la violence isole la révolution. Son efficacité est surtout de
renforcer les systèmes répressifs des pouvoirs établis. De fait, elle
s’avère incapable de changer le désordre établi. Au-delà des
impasses auxquelles on aboutit si on agit seulement dans le cadre
des institutions de la démocratie parlementaire et au-delà des
contradictions dans lesquelles on s’enfermerait si on agissait par
la violence, l’action directe non-violente, dès lors qu’elle est orga-
nisée collectivement, peut permettre de s’opposer efficacement



aux abus des pouvoirs établis, de combattre les injustices sociales
et de réaliser les changements nécessaires.

L'action directe non-violente peut être légale ou illégale,
selon les dispositions de la loi en vigueur qui au demeurant sont

changeantes par nature. Ainsi le simple fait de distribuer un tract

sur la place publique peut se faire soit en conformité avec la loi,
soit en violation de celle-ci. Mais l’exigence de la justice doit être

plus forte que la contrainte de la loi.

Agressivité
La violence est tellement présente au cœur de l’histoire des

hommes que nous sommes parfois tentés de penser qu’elle est ins-

crite au cœur même de l’homme. La violence serait “ naturelle ”

pour l’homme. Il serait donc vain de parier sur la non-violence.
En réalité, la violence est culturelle et non pas naturelle. Ce n’est

pas la violence qui est inscrite dans la nature humaine mais l’agres-
sivité. Et il n’est pas fatal que celle-ci s’exprime par la violence.

L’agressivité est une puissance de combativité, d’affirmation
de soi. Constitutive de ma propre personnalité, elle me permet
d’affronter l’autre sans me dérober. Sans agressivité, nous

serions constamment en fuite devant les menaces que les autres

font peser sur nous ; nous serions incapables de surmonter la peur
qui nous retient de combattre nos adversaire. Devant l’injustice,
la passivité est une attitude plus répandue que la violence. La

capacité de résignation des hommes est plus grande que leur capa-
cité de révolte. Aussi, l’une des premières tâches d’une action
non-violente est-elle de “ mobiliser ” ceux-là mêmes qui subissent

l’injustice, c’est-à-dire de réveiller leur agressivité pour les prépa-
rer à la lutte. En ce sens, la non-violence est plus opposéeà la pas-
sivité et à la résignation qu’à la violence. « La non-violence, affir-

mait Gandhi, suppose avant tout qu’on est capable de se battre ».

La violence apparaît alors comme une perversion de l’agressi-
vité. L’action non-violente collective doit permettre de canaliser

l’agressivité des individus en sorte qu’elle ne s'exprime plus par



je

T

les moyens de la violence destructrice qui risquent de créer de
nouvelles injustices, mais par des moyens justes qui permettent de
construire une societé plus juste.

* Voir Alternatives non-violentes, n° 51.

Anarchisme
L’anarchisme est la doctrine politique qui refuse à l’Etat le

droit de recourir à la violence pour contraindre l’individu à se sou-
mettre à sa loi. Au nom de la liberté individuelle, l’anarchisme
dénonce l’ordre social imposé par l’Etat. Il refuse toutes les justi-
fications par lesquelles l’Etat affirme la légitimité de la violence
qu’il emploie pour imposer sa propre souveraineté et assurer sa

propre conservation. L’anarchisme appelle à lutter contre l’Etat
jusqu’à ce qu’il dépérisse.

La non-violence rejoint l’intuition de l’anarchisme et reprend
à son compte sa critique radicale de l’Etat dans la mesure même
où la violence, si elle n’est pas le seul moyen auquel il a recours

pour établir ou rétablir d’ordre social, est en effet son moyen spé-
cifique d’intervention. Malheureusement, l’anarchisme est géné-
ralement resté prisonnier de son refus de l’Etat, comme le paci-
fisme est resté prisonnier de son refus de l’armée. L’Etat et l’ar-
mée sont des « monstres froids » qui restent insensibles face aux
incantations des anarchistes et des pacifistes qui jurent de les
“ abattre ”.

C’est pourquoi les uns et les autres se sont montrés incapables
d’infléchir l’histoire des sociétés et de les libérer de l’emprise de la
violence. Le plus souvent l’anarchisme n’a inspiré qu’une révolte
d'autant plus inopérante qu’elle s’exprimait à travers l’action vio-
lente. Ce faisant, l’anarchisme se discréditait lui-même en s’enfer-
mant dans une contradiction totale : on ne peut contester efficace-
ment l’Etat en s’autorisant soi-même à recourir à la violence. La
logique de l’anarchisme ne peut se développer que dans la logi-
que de la non-violence.



Une politique non-violente récuse l’idéalisme et l’irréalisme
de l’anarchisme qui l’ont conduit à ignorer les contraintes de la

réalité et l’ont empêché de proposer des alternatives constructi-
ves. La non-violence est ainsi mise en demeure de faire la preuve
qu’elle permet de construire une société qui puisse être gérée
autrement que par la menace de la violence et la violence elle-

même. C’est précisément l’ambition de l’autogestion.

— Autogestion
—> Etat

— Politique

Antimilitarisme
L’antimilitarisme, dans sa conception et sa perception les plus

courantes, ne se situe pas sur le même registre que celui sur lequel
s’inscrit la non-violence.

Certes, si l’on s’en tient à définir l’antimilitarisme comme l’op-
position au militarisme, c’est-à-dire à la domination de l’idéologie
et de l’institution militaires sur la société, alors les militants de la

non-violence, comme tous les démocrates, ne peuvent que se

déclarer résolument antimilitaristes. Mais l’antimilitarisme a

généralement une autre signification: il apparaît comme une

sorte de racisme à l’encontre de la personne des militaires. Cer-

tes, tous les militaires ne sont pas animés par le seul idéal de

défendre la liberté contre toute menace totalitaire. Il arrive que
certains d’entre eux poursuivent des intérêts qui ne sont pas ceux

de la nation, voire se fassent complices de ce qu’il est convenu

d’appeler des « crimes de guerre ». Mais les accusations qui doi-

vent être portées contre ceux-là ne peuvent pas être étendues à

l’ensemble de ceux qui ont partie liée avec l’armée. Le racisme

consiste précisément dans cette généralisation abusive.

La guerre est toujours meurtrière, et c’est la raison pour
laquelle la non-violence refuse de légitimer ses moyens, mais les

militaires ne sont pas pour autant des assassins ; la non-violence



récuse l’antimilitarisme qui se fonde sur une pareille condamna-
tion.

Les militants de la non-violence se refusent à instruire un

quelconque procès d’intention à l’encontre de ceux qui estiment
nécessaire de préparer la guerre pour avoir la paix. Ils proposent,
au contraire, d’établir avec les militaires un dialogue contradic-
toire portant à la fois sur les dangers d’une course aux armements
qui se justifierait par elle-même et pour elle-même et sur les possi-bilités offertes par les stratégies de défense civile non-violente.

—> Défense civile non-violente
—> Guerre

Autogestion
Une campagne d’action non-violente doit se donner un objec-tif clair, précis, limité et possible, qui puisse être atteint à court

terme. Mais, en même temps, les injustices dénoncées et combat-
tues ne doivent pas être isolées de leur contexte économique et
politique. Il importe au contraire de les situer à l’intérieur d’une
analyse globale de la société et que l’objectif ponctuel choisi soit
lui-même intégré à un projet politique global. Une action non-
violente vient alors prendre sa place dans la cadre d’une stratégievisant à faire aboutir à long terme un projet politique dont la visée
est de construire une société plus juste et plus libre.

Une politique non-violente ne se réduit pas à une somme de
contestations et de protestations contre les injustices du désordre
établi; elle doit être fondée sur des propositions concernant
l’ordre social, dont elle doit prétendre assumer la gestion.

Les exigences éthiques et politiques de la non-violence,
comme la simple observation des faits, nous obligent à dénoncer
l'incapacité des systèmes capitalistes et communistes à promou-voir une société de justice et de liberté. Par son dynamisme
propre, la non-violence est porteuse d’un projet politique qui éta-
blisse une véritable démocratie, à la fois économique et politique.

9



Un tel projet doit viser à inscrire dans la réalité sociale l’égalité
des chances pour tous et laisser espérer la diminution progressive
des rapports de violence dans l’organisation sociale. Il rejoint
ainsi celui du « socialisme autogestionnaire » dont la visée est de

permettre à chaque femme et à chaque homme d’acquérir le pou-
voir d’être maître de son propre destin dans la co-responsabilité
de la « chose publique » (c’est-à-dire de la ré-publique) avec les

autres membres de la société.

L’autogestion politique, c’est la gestion de la république par
les citoyens eux-mêmes. Cela implique qu’ils participent plus
directement aux pouvoirs de décision répartis aux différents

niveaux de l’organisation sociale. L’autogestion consiste donc

dans l’exercice du pouvoir par le peuple : elle est donc l'expres-
sion effective de la démo-cratie.

Un projet autogestionnaire doit préciser les structures et les

institutions sociales, économiques et politiques qui permettraient
de résoudre les inévitables conflits qui surgissent au sein d’une

collectivité humaine, sans retomber dans les contradictions du

centralisme autoritaire et bureaucratique qui caractérise la ges-
tion de nombreux états modernes, c’est-à-dire sans être à nou-

veau prisonnier de l’engrenage de la violence. En ce sens, la visée

de l’autogestion est de se rapprocher le plus possible d’une ges-
tion non-violente de la société politique.

De même que la lutte non-violente rend nécessaire de recourir

à certains moyens de contrainte, la gestion non-violente de

la société n’est pas possible sans la mise en œuvre de certaines

contraintes pour établir et maintenir l’ordre social. L’autogestion
ne peut pas être la convivialité harmonieuse de tous les citoyens
unis dans le respect et la confiance mutuels. Prétendre éliminer

toute contrainte de l’organisation sociale, ce serait déraper vers

l’utopie et se condamner à l’impuissance. Mais dire cela, ce n’est

pas retomber dans la logique de la violence, c'est s’obliger à

rechercher les moyens non-violents d’une telle contrainte.

—> Etat

— Politique

10



cire

à

La9/

A

AA

SMS
NE

Autoréduction
L’autoréduction consiste, par exemple, à réduire soi-même et

collectivement les factures envoyées par telle administration
parce que l’on estime tout à fait abusive l’augmentation des tarifs
qu'elle vient de décider. Il peut en être ainsi pour les factures
d’eau, de gaz, d’électricité, de téléphone, pour la redevance de
l’audiovisuel, etc.

On peut également organiser une autoréduction collective des
loyers, soit pour lutter contre leur augmentation excessive, soit
pour exiger des propriétaires qu’ils consententà faire tel investis-
sement qui permette l’amélioration des conditions de logement
des locataires. Cette autoréduction consiste en une grève partielle
des loyers.

On peut aussi réduire ses impôts pour protester contre telle
décision de l’Etat que l’on juge particulièrement néfaste.

L’autoréduction peut être organisée pour obtenir l’annulation
ou, du moins, la réduction de l’augmentation du prix des trans-
ports en commun. Mais, ici, il n’est pas possible de réduire soi-
même le prix de son billet. Il faut donc que les comités de lutte des
usagers ou les syndicats impriment de vrais-faux titres de trans-
port, assurent leur distribution et leur vente sur les lieux de travail
et restituent l’argent ainsi récolté à l’entreprise incriminée.

Pour réussir, une campagne d’autoréduction exige d’être mise
en œuvre avec rigueur; elle peut rarement aboutir si elle n’est pas
directement prise en charge par une organisation de masse.

—> Refus de l’impôt

Boycott
Le boycott consiste à appliquer au domaine de la consomma-

tion le principe stratégique de non-coopération. Les propriétaires
d’une entreprise commerciale ne peuvent réaliser des bénéfices

11



que grâce à la coopération que leurs clients leur apportent en

achetant leurs produits ou en recourant à leurs services. En leur

retirant cette coopération on exerce sur eux une pression qui, si

elle se prolonge, les oblige à satisfaire les exigences présentées
par les organisateurs du boycott.

Différents objectifs peuvent être assignés à un boycott:
— obtenir l’amélioration de la qualité ou le retrait de la vente

soit d’un produit industriel qui présente de graves malfaçons, soit

d’un produit alimentaire qui s’est avéré nuisible à la santé;
— contraindre les dirigeants d’une entreprise à reconnaître les

droits des travailleurs qu’ils emploient (qu’il s’agisse des salaires

ou des conditions de travail) ou à modifier certains pratiques (par
exemple, la discrimination raciale) ;

— obtenir des responsables d’une usine qu’ils prennent les

mesures nécessaires pour faire cesser des pollutions entraînant de

graves nuisances écologiques.
Un boycott vise à faire baisser les ventes de manière à faire

subir à l’entreprise un manque à gagner suffisamment important
pour qu’il oblige les dirigeants à céder face à la pression économi-

que qui s’exerce contre eux. Le pouvoir d'achat des consomma-

teurs devient ainsi un véritable pouvoir qui s’oppose à celui des

producteurs. Ceux-ci ne sauraient l'ignorer sans nuire à leurs pro-

pres intérêts. De plus, un boycott représente pour l’entreprise
incriminée une campagne de contre-publicité susceptible de nuire

gravement à son image de marque.
Il n’est pas nécessaire que le boycott soit total pour qu’il

devienne efficace. Au-delà d’un certain pourcentage de la baisse

des ventes, l’entreprise perd de l’argent et cesse d’être bénéfi-

ciaire. Encore faut-il que ce pourcentage soit atteint, ce qui impli-
que une réelle popularisation du boycott. Il ne suffit pas de lancer

le mot d’ordre du boycott par un communiqué de presse et quel-
ques affiches.

Il est nécessaire de distribuer des tracts dans la rue et mettre

en place des « piquets de boycott» à proximité des principaux
points de vente afin d’informer les consommateurs et de les inci-

ter à refuser tout achat de tel ou tel produit précis. Là encore, il

est essentiel que l’action puisse s’inscrire dans la durée. Cela

devrait être possible lorsque l’objectif est suffisamment clair

parce que, généralement, la participation à un boycott n’entraîne

12



‘ moins à redouter que le boycott se prolonge que les producteurs
i eux-mêmes et cela devrait inciter ces derniers à entendre raison.
Lés

—> Non-coopération
* Voir aussi le livre sur César Chavez (cf. Bibliographie).

A

|
|
|

| pas de graves inconvénients pour les consommateurs. Ceux-ci ont

t

s

S © °,;

: Clandestinité
5 Tout mouvement de résistance au désordre établi provoquee inévitablement la répression du pouvoir. Toutefois, dans une

société démocratique, il peut s’exprimer ouvertement et organi-
e ser des manifestations publiques en toute légalité. La répression
it ne frappe alors que ceux qui défient directement les pouvoirs
i- publics par une action de désobéissance civile. Les poursuites, les
a- procès et les condamnations qu’ils encourent viennent donner un

; surcroît de publicité à la cause qu’ils défendent en interpellant
)- l’opinion publique davantage que l’action elle-même. Dans de tel-
se les circonstances, la clandestinité peut présenter un intérêt tacti-
re que temporaire mais ne constitue pas une nécessité stratégique.

En revanche, dans une société où le pouvoir fait fi des exigen-
il ces de la démocratie et où l’expression même d’opinions dissiden-
se tes est un délit justiciable d’une lourde condamnation, un mouve-

Fi- ment d'opposition ne peut se développer qu’en organisant une

li- part de ses activités dans la clandestinité.
er Il est vrai que Gandhi a établi une incompatibilité de nature
36 entre la non-violence et la clandestinité. « Aucune organisation

secrète, a-t-il prétendu, aussi grande soit-elle, ne peut faire aucun

te bien. La clandestinité vise à construire un mur de protection
x autour de soi. La non-violence dédaigne une telle protection. Elle
ei fonctionne au grand jour et en face des obstacles, si importants
ji soient-ils ».

Ja Cette appréciation, comme il arrive parfois chez Gandhi,
air transpose abusivement un principe moral en principe d’action |

ne politique. Face à un pouvoir très répressif, les membres d’un

13



mouvement de dissidence ou de résistance doivent se protéger au

maximum contre la répression en la déjouant par la clandestinité.
La non-violence, dès lors qu’elle entend être le fondement d’une

stratégie de lutte, ne doit pas dédaigner cette protection.
Certes, il n’est pas souhaitable qu'un mouvement de résis-

tance devienne une organisation totalement clandestine. Il lui

appartient d’apprécier, en fonction des circonstances, quelle est

la meilleure articulation entre actions publiques et activités clan-

destines. En règle générale, la proportion entre la partie visible

de l’iceberg et sa partie cachée est fonction du degré de démocra-

tie existant dans la société.

—> Répression

Conflit
Notre relation aux autres est constitutive de notre propre per-

sonnalité. Nous avons besoin des autres pour devenir nous-

mêmes. Cependant notre première rencontre avec l’autre est le

plus souvent conflictuelle. Elle est alors une relation d’adversité,
de tension, d’affrontement : l’autre est celui dont les désirs s’op-
posent à mes propres désirs, dont les projets contrarient mes pro-

pres projets, dont les droits empiètent sur mes propres droits,
dont la liberté menace ma propre liberté, dont l’existence défie

ma propre existence. C’est donc à travers des conflits que je me

fais reconnaître de l’autre et qu’il se fait reconnaître de moi.

Ainsi le conflit est-il au centre des rapports entre personnes et

entre collectivités humaines. Sa fonction est de construire entre

elles des relations de justice. Toute situation politique est conflic-

tuelle, ne serait-ce que de manière potentielle. Il en résulte que
l’action politique consiste essentiellement à gérer les conflits

entre individus et groupes sociaux.

La non-violence ne présuppose pas un monde sans conflits :

en réalité, on ne peut parler d’action non-violente qu'en situation
de conflit. Les divers discours pacifistes, qu’ils soient juridiques
ou spiritualistes, se trompent lorsqu'ils stigmatisent le conflit au

14



ues

au

profit d’une apologie exclusive du droit, de la confiance, de la fra-
ternité, de la réconciliation, du pardon et de l’amour.

—> Violence

Contrainte
L'action non-violente en appelle à ce qu’il y a de “ raison ”

en
tout homme. Elle constitue un pari sur la capacité des hommes à
devenir raisonnables. A l’intérieur même du conflit, l’action non-
violente entreprend de raisonner l’adversaire pour le convaincre
de la justesse de la cause défendue. Mais cette “ conversion ” de
l'adversaire constitue pour la lutte non-violente davantage une
visée qu’un objectif. L'objectif immédiat est de contraindre l’ad-
versaire sans attendre qu’il se laisse convaincre.

Le combat non-violent ne peut se réduire à un simple débat
d'idées où il s’agirait seulement de convaincre notre adversaire de
la justesse de notre propre cause. Ce serait méconnaître la réalité
politique que de la réduire à un dialogue rationnel où la vérité
pourrait triompher de l’erreur par l’exposé d’une démonstration
qu'aucune objection ne pourrait venir contredire. En réalité, le
dialogue social et politique ne s’inscrit pas sur le registre de la
communication rationnelle où seuls les concepts rivaliseraient
entre eux. Bien souvent, les mots eux-mèmes ne mettent pas tant
en cause des idées que des intérêts. C’est pourquoi leur force de
persuasion se trouve fortement atténuée.

Les rapports sociaux et politiques entre individus et entre
groupes, quand ils sont des rapports de pouvoir reposent sur des
rapports de force. Face à des enjeux de pouvoir qui mettent en
cause des intérêts antagonistes, les hommes, généralement, ne
sont pas raisonnables. Il n’est pas suffisant, pour qu’ils le devien-
nent, de faire appel à leur raison. La simple exigence de justice,
face à celui qui profite de l’injustice, risque fort de l’indisposer
plutôt que de le disposer au dialogue et à la conciliation. Dans un

premier temps, la revendication de justice est beaucoup plus de

15



nature à rompre le dialogue qu’à l’instaurer. Lorsque l’esclave

exige sa liberté, il rompt délibérément le dialogue que sa résigna-
tion lui permettait d’entretenir avec son maître. Et il est rare que
celui-ci se laisse aussitôt convaincre par la justesse de la revendi-
cation qui lui est présentée et accepte d’emblée de la satisfaire.
Avant que ne s’instaure d’égal à égal un nouveau dialogue entre

les deux hommes, si jamais il peut s’instaurer, beaucoup de temps
sera nécessaire : tout le temps qu’il leur faudra pour résoudre leur

conflit. Encore devront-ils apprendre à le résoudre sans que l’un

se croie obligé de tuer l’autre.

On ne peut donc expliquer la force de la non-violence en pré-
tendant que, la vérité étant universelle, elle ne peut manquer de

s’éveiller chez notre adversaire. Déjà, dans les conflits entre deux

personnes, il serait largement imprudent d’affirmer que l’un des

adversaires se rendra sûrement à la vérité pourvu que l’autre

sache rendre témoignage à cette dernière avec détermination et

persévérance. En ce domaine, rien n’est inéluctable. Il n'existe

aucun déterminisme, fondé sur la « force de la vérité », qui oblige-
rait quiconque à se rendre aux raisons de celui qui défend une

cause juste. Mais surtout, au niveau des conflits sociaux et politi-
ques, les adversaires ne sont pas des personnes, ni même des

groupes de personnes, mais des groupes d’intérêts soudés par des

idéologies opposées. De tels groupes ne se laissent pas
“

con-

vaincre ”. L’action non-violente ne peut avoir d’autre but que de

les contraindre.

Certes, parmi les membres de ces groupes, certains individus

pourront être sensibles à la justesse des causes défendues par la

non-violence. Ils pourront alors en devenir en quelque sorte les

avocats auprès de leurs partenaires. Mais, vraisemblablement, ils

ne seront qu’une petite minorité et courront le risque d’être

repoussés dans la marginalité par leur propre groupe, qui les con-

sidérera comme des traîtres. Leur rôle cependant pourra être

important lorsque, la lutte ayant changé le rapport de force, le

moment viendra de rechercher une solution négociée du conflit.

Ainsi l’expérience ne nous permet-elle pas d'espérer que la

seule « force de la justice » puisse convaincre un groupe social

qu’il doit renoncer de lui-mêmeà ses privilèges et reconnaître le

bien-fondé des exigences qui lui sont présentées. Lorsqu'il s’agit
de lutter contre les injustices structurelles du désordre établi,
c’est la contrainte exercée par l’action collective qui est détermi-

16



en
A

nante dans le succès d’une stratégie non-violente.

—> Dialogue
—> Force
* Voir aussi Alternatives non-violentes n° 62, et Stratégie de l’action non-violente, p-

40-47.

Défense civile
non-violente

Tout système de défense repose sur l’articulation de la menace
et de l'emploi des moyens choisis pour faire face aux éventuelles
agressions. La menace a pour fonction de dissuader tout agres-
seur potentiel en le convainquant que les coûts de son agression
seraient supérieurs aux profits qu’il pourrait en retirer.

Aujourd’hui, la révolution technologique a donné aux armes
une telle capacité de destruction que leur emploi détruirait proba-
blement la société même que nous voulons défendre. Certes, l’in-
tention dissuasive des systèmes d’armes conçus par les Etats
industriels est plus que jamais affichée. Mais le plus probable, si
nous entrions dans une crise internationale où notre société se
trouverait directement menacée d’une agression militaire, c’est
que nous ne puissions employer pour nous défendre ni les armes

nucléaires, ni les armes classiques. La menace d’emploi de ces
armes a pour fonction de dissuader le décideur adverse de nous

agresser ; mais, dès lors que celui-ci aurait décidé de contourner
nos dissuasions, l’emploi de nos armes ne pourrait plus nous
défendre puisqu’il provoquerait notre destruction.

Dès lors que nos instruments militaires se trouveraient paraly-
sés par ceux de notre agresseur, c’est la société civile qui serait
confrontée directement à l’agression et qui devrait supporter
entièrement le choc de l’affrontement. Il importe donc de conce-

voir, de préparer et d’organiser la défense civile de la société
civile par les civils eux-mêmes.

17



Les objectifs les plus probables qu’un adversaire chercherait à
atteindre en occupant un territoire seraient:

— l’influence idéologique,
— la domination politique,
— l’exploitation économique.
Dès lors, l’invasion et l’occupation d’un territoire ne consti-

tuent pas les buts de l’agression ; elles ne sont que des moyens
pour établir le contrôle et la domination de la société civile. C’est

pourquoi une politique de déstabilisation et de domination vise à
obtenir par la conjugaison des moyens de persuasion, de pres-
sion, de contrainte et de répression, la collaboration de la popula-
tion civile adverse. Cette complicité objective est donc l’ultime

objectif de l’agression.
L’axe central d’une stratégie civile de défense est donc l’orga-

nisation du refus généralisé, mais sélectif et parfaitement ciblé, de
cette collaboration. On peut alors définir ainsi la défense civile :

une politique de défense contre toute tentative de déstabilisation,
de contrôle ou d’occupation de notre société, conjuguant de
manière préparée et organisée des actions non-violentes collecti-
ves de non-coopération et de confrontation avec l’adversaire, en

sorte que celui-ci soit mis dans l’incapacité d’atteindre les objec-
tifs idéologiques, politiques et économiques qui justifient son

agression.
La défense civile doit s’organiser principalement sur deux

fronts: le front institutionnel et le front populaire. Face à une

agression étrangère, défendre la société c’est aussi défendre
l’Etat démocratique, c’est-à-dire défendre les institutions qui per-
mettent le libre exercice des pouvoirs exécutif, législatif et judi-
ciaire qui garantissent le droit. Pour cela, il importe que les pou-
voirs publics reconnaissent eux-mêmes la place que la défense
civile doit prendre dans l’organisation de notre société afin qu’elle
puisse se développer dans les espaces institutionnels.

Mais, en même temps, la défense civile exige une grande capa-
cité d’initiative des différents acteurs sociaux. La résistance ne

pourra s’organiser efficacement que si elle résulte de la conjugai-
son de deux mouvements, l’un étant impulsé d’en haut par les

pouvoirs publics et l’autre d’en bas par les citoyens conscients de
leurs propres responsabilités et décidés à les assumer. La prépa-
ration de la défense civile devra également se faire dans le cadre

18

Ç

(

(

t



des organisations sociales et politiques au sein desquelles s’expri-
ment concrètement la solidarité des citoyens. Les partis politi-
ques, les syndicats, les mouvements associatifs, les entreprises et

Eglises constituent les relais sociaux à travers lesquels la société
civile doit préparer et organiser sa propre défense.

Ainsi existe-t-il un lien organique entre la démocratie et la
défense civile non-violente. Tout ce qui renforce l’une concourt à
renforcer l’autre. Le meilleur moyen de préparer la défense de la
démocratie pour les temps de crise est de la renforcer et de la
rendre plus effective en temps de paix.

La défense civile non-violente peut être considérée comme

une alternative aux défenses militaires. Mais cela présuppose
qu’un pays décide de renoncer à toute forme de défense armée

pour ne faire reposer sa sécurité et son indépendance que sur la

préparation et, le cas échéant, sur la mise en œuvre de la défense
civile. Compte tenu de l’ampleur des changements culturels et

politiques que ce choix implique nécessairement, une telle hypo-
thèse ne peut être envisagée à court ni même à moyen terme.

La valeur d’une alternative se juge aussi à sa capacité à rendre
possible un processus cohérent de transition et une dynamique de
changement. Dans ce processus de transition que nous appelons
“

transarmement ”, les différentes formes de défense militaire et
la défense civile devront coexister, même si cette coexistence peut
apparaître conflictuelle. La préparation et l’organisation d’une
défense civile non-violente consitueraient alors une valeur ajou-
tée à la dissuasion globale de notre pays. Tout ce qui renforce l’af-
firmation de notre volonté de défense et tout ce qui augmente
notre capacité de résister contre une éventuelle agression pro-
longe et amplifie l’effet dissuasif de notre défense.

Dans l'hypothèse où nos forces de dissuasion seraient
contournées et où, par conséquent, nous devrions nous défendre
contre une agression, la défense civile non-violente pourrait être
considérée, par rapport aux différentes formes de défense mili-
taire, comme un complément, un recours ou une autre option.

—> Dissuasion civile

—> Transarmement
* Voir aussi Vous avez dit: “Pacifisme” ?, p. 201-215.



Désarmement
L’accélération quantitative et qualitative de la course aux

armements augmente le risque de voir une guerre se déclancher.
La sophistication de plus en plus poussée des armes modernes est

de nature à favoriser le dérapage d’une crise politique vers un

conflit militaire. Par ailleurs, le risque est réel que ces armes

soient employées par erreur, que celle-ci soit technique ou

humaine. Aujourd’hui, la course aux armements constitue davan-

tage une menace qu’une garantie pour la sécurité des peuples. Le
document final de la session extraordinaire de l’assemblée géné-
rale des Nations Unies consacrée au désarmement, qui s’est tenue

en 1978, affirmait : « L’homme se trouve placé devant l’alterna-
tive suivante : mettre fin à la course aux armements et progresser
vers le désarmement, ou périr ».

Etant donné le surarmement des grandes puissances, celles-ci

peuvent, sans porter atteinte à leur sécurité respective, prendre
des mesures partielles de désarmement qui atténuent la dangero-
sité de l’équilibre des terreurs. L’accord intervenu en décembre
1987 entre les Etats-Unis et l’Union Soviétique, portant sur les
armes nucléaires de portée intermédiaire, peut constituer un pas
important vers une politique internationale de détente.

Mais, au-delà de telles mesures ponctuelles, une politique de
désarmement vient se heurter à de nombreuses difficultés qu’il
serait vain de minimiser. Ce sont les conflits, et non les armes, qui
sont les causes premières des crises et des guerres qui peuvent
s’ensuivre. Dès lors, pour supprimer les guerres, il est vain de

proposer de commencer par détruire les armes. Il est également
illusoire d’imaginer un monde sans conflits. La seule voie qui
puisse nous conduire vers une société internationale pacifiée est

donc de chercher à résoudre les conflits par d’autres moyens que
les armes de la violence.

Voyant dans les armements la cause principale des guerres, le

pacifisme a proposé le désarmement unilatéral immédiat comme

une contribution décisive à la paix. Un tel projet était nécessaire-
ment voué à l’échec. La sécurité est un besoin fondamental de
toute collectivité humaine. Dans la mesure où les membres d’une
société ont le sentiment que leur sécurité exige la possession d’ar-
mes capables de s’opposer efficacement à une agression de leur

20

]
é
C

l

C

ç
n



territoire, le désarmement unilatéral ne pourrait engendrer chez
eux qu’une profonde insécurité. De ce fait, il est rigoureusement
impossible.

Par ailleurs, les propositions de désarmement général, simul-
tané et contrôlé ne semblent pas davantage opérationnelles. Elles
supposent également résolus de nombreux problèmes de tous
ordres auxquels, par elles-mêmes, elles n’apportent aucune solu-
tion. Il convient d’abord de résoudre ces problèmes et de créer
ainsi les conditions qui rendent possible un tel désarmement.

Dans cette perspective, la tâche prioritaire est de concevoir et
de préparer des « équivalents fonctionnels » de la guerre qui per-
mettent aux peuples et aux nations d’assurer leur sécurité. Nous
appellerons «transarmement » le projet qui vise à mettre en

œuvre progressivement une politique alternative de défense fon-
dée sur la stratégie de l’action non-violente.

— Pacifisme
—> Transarmement
* Voir aussi Alternatives non-violentes n° 44.

Désobéissance civile
Pour combattre une injustice du désordre établi, la stratégie

de l’action non-violente consiste à mettre en œuvre d’abord tous
les moyens prévus ou permis par la loi. Mais lorsque ceux-ci s’avè-
rent inopérants, alors il peut devenir nécessaire de passer outre
aux obligations et/ou aux interdits de la loi.

Certes, il serait vain, au nom d’un idéal de non-violence abso-
lue, de concevoir une société où la justice et l’ordre pourraient
Être assurés par le libre concours de chacun sans qu’il soit besoin
de recourir aux obligations imposées par la loi. Celle-ci remplit
une fonction sociale qu’on ne saurait nier. La fonction de la loi est

d’obliger les citoyens à un comportement raisonnable, en sorte
que l'arbitraire ni la violence ne puissent se donner libre cours. Il
ne serait donc pas juste de considérer les contraintes exercées par

21



la loi seulement comme des entraves à la liberté, elles sont aussi
des garanties pour elle.

Pour autant que la loi remplit sa fonction au service de la jus-
tice, elle mérite notre obéissance. Mais lorsqu’elle couvre, cau-

tioñne ou engendre elle-même des injustices, elle mérite notre

désobéissance. Car l’obéissance à la loi ne dégage pas le citoyen
de sa responsabilité : celui qui se soumet à une loi injuste porte
une part de la responsabilité de cette injustice. Ce qui fait l’injus-
tice, ce n’est pas tant la loi injuste que l’obéissanceà la loi injuste.
Dès lors, pour lutter contre l’injustice, il peut être nécessaire de
désobéir à la loi.

Selon la doctrine officielle des Etats qui se disent démocrati-

ques, chaque citoyen, par le fait qu’il a la possibilité de voter en

toute liberté, devrait ensuite se soumettre en tout à la décision du

suffrage universel. Pourtant, «la loi de la majorité n’a rien à dire
là où la conscience doit se prononcer » (Gandhi). Ce serait démis-
sionner de nos propres responsabilités que de nous en remettre

passivement à la loi de la majorité. Celui qui refuse d’obéir ne se

désolidarise pas de la collectivité politique à laquelle il

appartient : il ne refuse pas d’être solidaire, il refuse d’être

complice.

Ce n’est pas la loi qui doit dicter ce qui est juste mais ce qui est

juste qui doit dicter la loi. Aussi bien, lorsque nous estimons qu’il
ÿ a conflit entre la loi et la justice, devons-nous choisir la justice et

désobéir à la loi. Car ce qui doit dicter le comportement du

citoyen ce n’est pas ce qui est légal mais ce qui est légitime.

L'histoire nous apprend que la démocratie est beaucoup plus
souvent menacée par l’obéissance aveugle des citoyens que par
leur désobéissance. Si l’obéissance des citoyens fait la force des

régimes totalitaires, leur désobéissance peut devenir le fonde-
ment de la résistance à ces mêmes régimes. La démocratie exige
des citoyens responsables et non pas des citoyens disciplinés. La

désobéissance civile apparaît comme l’une des garanties de la

démocratie, même si celle-ci, forcément, ne peut pas l’inclure
dans sa propre loi. Mais pour que sa légitimité démocratique
puisse apparaître clairement aux yeux de l’opinion publique, il est

essentiel que la désobéissance reste civile, c’est-à-dire qu’elle res-

pecte les règles de la « civilité » et soit donc non-violente.

22



si Il ne suffit pas que l’action de désobéissance civile soit justi-
fiée, elle doit être efficace. Elle ne doit pas seulement permettre
au citoyen d’agir selon sa conscience, elle doit aussi lui permettre
d’agir efficacement contre l’injustice. C’est pourquoi elle ne doit
pas rester une protestation individuelle — une simple « objection
de conscience » — mais elle doit devenir une action collective et

organisée visant à exercer sur les pouvoirs publics une pression
qui les oblige à rétablir le droit. Pour cela, il faudra souvent obte-
nir, non seulement la suppression de la loi injuste, mais la promul-
gation d’une nouvelle loi qui impose la justice.

Par sa propre logique, la loi prévoit des sanctions contre le
citoyen qui se dérobe à ses prescriptions. Toute action de déso-
béissance civile risque donc de se heurter à la répression de l’Etat,
qui doit veiller à ce que « force reste à la loi». Mais, dans la
mesure où la loi transgressée est véritablement injuste, les sanc-

tions qui sont infligées aux citoyens désobéissants sont également
injustes. Celui qui désobéit à une loi qu’il juge injuste est donc
fondé à «désobéir» également aux sanctions que l’Etat lui
impose. Mais on ne saurait définir ici une règle absolue. Il s’agit
plutôt de rechercher quelle est la conduite la plus opportune en

fonction de la situation concrète dans laquelle on se trouve. Les
critères qui doivent être retenus ne sont pas d’ordre moral, mais
politique et stratégique. Il s’agit de discerner quelle est l’attitude
qui donnera à l’action sa plus grande efficacité. Il se peut qu’il soit
préférable de ne pas échapper aux sanctions prévues par la loi :

l’injustice de la condamnation frappant les citoyens récalcitrants
peut être de nature à révéler aux yeux de l’opinion publique l’in-
justice de la loi transgressée et à discréditer les pouvoirs publics.
Dans d’autres circonstances, il peut être préférable d’échapper
aux sanctions afin d’amplifier le défi lancé aux autorités et de
mieux mettre en évidence le caractère illégitime de la peine pro-
noncée. On peut alors envisager d’entrer dans la clandestinité
pour un temps plus ou moins long. Il est possible de choisir soi-
même la date de son arrestation en lui donnant l’impact médiati-
que le plus fort possible. L'essentiel est de chercher à toujours
garder l’inititiative.

Ce qui donne à une action de désobéissance civile toute sa

force, c’est le nombre de ceux qui s’y engagent. La multiplication

23



des arrestations et des procès peut être le meilleur moyen d’em-
barrasser les pouvoirs publics et de les obliger, en fin de compte, à
satisfaire les revendications du mouvement de résistance.

—> Non-coopération
* Voir aussi Alternatives non-violentes, n°° 47 et 66, et Stratégie de l’action non-vio-

lente, p. 64-78.

Dialogue
La stratégie de l’action non-violente s’efforce de mettre en

œuvre toute la force de la parole. Dans un premier temps, il s’agit
d’épuiser toutes les possibilités de dialogue avec l’autre, en fai-
sant appel à sa conscience pour tenter de le convertir et appel à sa

raison pour tenter de le convaincre. Mais, le plus souvent, la force
de la parole s’avère impuissante à faire céder les puissants qui
défendront leurs privilèges envers et contre tout.

Ce qui caractérise une situation d’injustice, c’est précisément
que le dialogue n’y est pas possible entre oppresseur et opprimés.
Le dialogue, dès lors, ne peut pas être un moyen pour résoudre le
conflit ; la lutte est le seul moyen pour « résoudre » le dialogue,
c’est-à-dire pour le rendre possible. La fonction de la lutte non-

violente est alors de créer les conditions du dialogue, en établis-
sant un nouveau rapport de force qui oblige l’autre à me recon-

naître comme un inter-locuteur nécessaire. Dès lors, des négocia-
tions peuvent s’ouvrir qui doivent permettre de parvenir à un

accord qui établisse la justice.

—> Contrainte

24



Dissuasion civile
Comme toute politique de défense, l’organisation de la

défense civile non-violente doit avoir pour finalité première de
dissuader un agresseur potentiel d’engager les hostilités. La crédi-
bilité de la dissuasion civile est effective lorsque l’adversaire a dû
se convaincre qu’il exposerait son propre pouvoir à de réels dan-
gers s’il décidait d’intervenir au-delà de ses frontières. Ses agents
pourraient certes pénétrer sur le territoire convoité sans qu’ils
subissent de pertes et sans que sa population se trouve exposée à
des représailles, mais ses soldats, ses fonctionnaires et tous ses

chargés de mission se heurteraient à l’hostilité organisée des pou-
voirs publics, des institutions et des citoyens qui leur refuseraient
toute collaboration. Ils courraient alors le risque de se trouver
empêtrés dans les réseaux d’un « maquis politique », en subissant
l'inconvénient majeur dé ne pas avoir l’avantage du terrain. Ils
auraient alors les plus grandes difficultés à contrôler ce maquis et
ne pourraient guère espérer le réduire dans un délai raisonnable.
La dissuasion est effective dès lors que les risques encourus appa-raissent disproportionnés par rapport à l’enjeu de la crise et les
coûts prévisibles plus importants que les profits espérés.

Pour renforcer la crédibilité de la dissuasion civile, il faut à la
fois augmenter les coûts et réduire les profits. Il importe donc que
le décideur adverse perçoive l’importance des coûts qu’il devrait
payer : il s’agit de coûts idéologiques, politiques, sociaux, écono-
miques et diplomatiques dont l’addition risquerait de déstabiliser
son propre pouvoir et son propre régime. Par ailleurs, dans la
mesure où il ne peut espérer aucune complicité significative au
sein de la population adverse, il risquerait d’être frustré des pro-
fits qu’il voudrait retirer de son agression. Le rapport entre ces
coûts et ces profits est de nature à l’amener à renoncer à toute
intervention sur le territoire d’une société ayant mis en place les
moyens d’une défense civile.

—> Défense civile non-violente
* Voir aussi Alternatives non-violentes n° 59.

25



Ecologie
L’homme fait subir de multiples « violences » à son environne-

ment et il en subit lui-même les contre-coups. La destruction de

son « cadre de vie » porte directement atteinte à « la qualité de sa

vie ». Le respect de la nature est donc un respect que l’homme se

doit à lui-même. Le besoin de respecter et de protéger la nature

ne procède pas d’un quelconque sentimentalisme mais d'un impé-
ratifpolitique. L’écologie est la recherche et l’énoncé des règles et

des normes auxquelles les activités de l’homme — notamment éco-

nomiques — doivent se soumettre pour respecter les rythmes et les

équilibres naturels de son environnement.

Force nous est de reconnaître que le gaspillage de nombreuses
ressources naturelles a entraîné une déstabilisation de l’environ-
nement dont les conséquences, si le processus se poursuivait,
pourraient avoir un caractère tragique pour la survie même de

notre espèce. C’est aujourd’hui un fait scientifiquement établi

que l’air, l’eau et la terre sont gravement pollués et que leur pollu-
tion vient menacer notre propre vie.

Cependant, ces dégradations ne présentent pas le plus sou-

vent un caractère irréversible. Il est encore possible d'y porter
remède, à condition de le vouloir et de prendre les mesures qui
s’imposent. Il y a urgence.

Malheureusement, il existe dans nos sociétés modernes un

consensus productiviste. Ni le libéralisme, ni le socialisme n’ont

pris la mesure des contradictions et des impasses dans lesquelles
nous a conduits le progrès technique livré à lui-même. Ni l’un, ni

l’autre ne se sont détournés à temps des illusions scientistes appa-
rues à la fin du XVIIT° siècle qui ont fait espérer un progrès social

continu comme conséquence d’un progrès technique linéaire.

Nous devons aujourd’hui reconnaître la faillite de la concep-
tion et de la réalisation scientistes du progrès industriel. Cela ne

signifie nullement qu’il faille bannir toute innovation technologi-
que en faisant une apologie fallacieuse du « bon vieux temps ».

mais cela signifie qu’il est urgent de maîtriser le développement
industriel de nos sociétés et de redéfinir les critères en fonction

desquels nous devons le gérer. Des limites ont été franchies, des

seuils ont été dépassés, en sorte qu’il n’est plus possible de soute-

nir qu’il s’agit seulement de bavures localisées, d’excès ou d’abus

26

|
;

|
|

]



ponctuels auxquels un quelconque ministre de l’Environnement
pourrait porter remède. C’est le système de production indus-
trielle lui-même qu’il faut remettre en cause pour le soumettre
aux impératifs écologiques. Produire autrement implique de con-
sommer autrement, c’est-à-dire de consommer mieux.

Le projet d’une société socialiste autogestionnaire ne peut
être cohérent que s’il intègre et assume les exigences et les reven-
dications de l’écologie. Dans cette perspective, autogestion, éco-
logie et non-violence constituent les trois fondements d’un projet
et d’une stratégie politiques susceptibles de rendre la société
moins déraisonnable.

Esprit de défense
L’un des effets les plus pervers de la priorité absolue donnée à

la dissuasion nucléaire dans la doctrine de défense de la France a
été de déresponsabiliser et de démobiliser les Français par rap-
port au rôle essentiel qui devrait être le leur dans la sauvegarde de
la démocratie dans le cadre de la «défense globale » de notre
pays. En s’efforçant de convaincre les citoyen(ne)s que la dissua-
sion nucléaire rendait pratiquement impossible une agression
étrangère, les gouvernements successifs de la France les ont sur-
tout persuadés qu’en tout état de cause ils n’avaient aucun rôle
actif à jouer dans la défense de notre société.

Certes, la rhétorique officielle ne manque jamais d’affirmer
que la défense doit être « l’affaire de tous », et que la dissuasion
nucléaire elle-même n’a de crédibilité que dans la mesure où elle
bénéficie de l’assentiment populaire. Mais « l’esprit de défense »

qui est ainsi requis de la part des citoyen(ne)s s’apparente à l’ac-
ceptation passive des choix opérés par les états-majors politiques
et militaires, non à l’exercice d’une responsabilité directe dans
l’organisation de la défense de notre société. Si le chef de l’Etat
peut direà la télévision : « La dissuasion, c’est moi », les citoyens-
téléspectateurs doivent bien en conclure : « La dissuasion, c’est
pas nous»...

27



En réalité, la plus grande part des propos tenus officiellement
sur l’esprit de défense des citoyen(ne)s ont pour visée essentielle
de venir renforcer les liens entre l’Armée et la Nation. La sensibi-
lisation des civils aux impératifs de la défense se situe dans le
cadre étroit et inapproprié de l’organisation militaire. Cette res-

triction à la fois théorique et pratique est de nature à entraver gra-
vement le développement de l’esprit de défense. Pour pouvoir
réellement responsabiliser les citoyen(ne)s à leurs devoirs de

défense, il serait certainement plus opérationnel de concevoir et

d’organiser leur mobilisation dans le cadre des institutions civiles

qui assurent le fonctionnement démocratique de la sociéte. Pour
stimuler l’esprit de défense des citoyen(ne)s, il faut civiliser la

défense et non pas militariser les civils. Il ne convient pas d’organi-
ser la défense civile à travers une décentralisation de l’organisa-
tion militaire, mais à travers une « décentration » par rapport à
elle et un «recentrage » par rapport aux institutions civiles.

Il convient de corriger le langage d’idéalisme moral qui tend à
réduire le devoir de défense des citoyens à un « esprit », c’est-à-
dire un « attachement aux valeurs » qui fondent la civilisation et la
« volonté » de les défendre le jour hypothétique où elles seraient
menacées. Concrètement, il s’agit de défendre les institutions

politiques qui incarnent et historicisent ces valeurs, c’est-à-dire
les institutions de la démocratie qui garantissent les libertés indi-
viduelles et collectives. En outre, il est vain d’attendre des cito-

yens qu’ils affirment leur volonté de défense si la société ne leur
offre pas concrètement les moyens de se défendre civilement. La

population doit pouvoir se préparer dès maintenant à mettre en

œuvre une stratégie civile de défense face à un éventuel agresseur en

sorte que celui-ci se trouve dissuadé de mettre son projet à exécution.

L'esprit de défense pourra d’autant mieux mobiliser les volon-
tés que les tâches proposées aux civils le seront dans le cadre des
structures administratives, sociales, économiques et politiques
dans lesquelles ils travaillent quotidiennement. La préparation de
la défense civile s’inscrit ainsi en totale continuité et en parfaite
homogénéité avec la vie des citoyen(ne)s dans les institutions où
ils exercent leurs responsabilités civiques. L’esprit de défense qui
est requis d’eux s’enracine directement dans l’esprit civique qui
anime leurs activités quotidiennes.

— Défense civile non-violente
* Voir aussi Alternatives non-violentes, n° 52.

28

‘
(
;

Le
een

CE)



Etat
De multiples et diverses définitions de l’Etat ont été données.

La plus répandue désigne l’Etat comme l’ensemble des institu-
tions politiques, juridiques, administratives, policières et militai-
res qui organisent les pouvoirs et les services publics. L’une des
missions spécifiques de l’Etat est d’établir, de maintenir et, le cas
échéant, de rétablir l’ordre public et la paix civile. L’un et l’autre
ne peuvent résulter que d’une organisation contraignante de la
société reposant sur des obligations et des interdits. L’Etat exerce
donc nécessairement un pouvoir de contrainte. Il serait en effet
illusoire de prétendre gérer une société en n’ayant recours qu’àdes moyens de persuasion ; des moyens de contrainte doivent obli-
ger les individus à respecter le « contrat social » qui fonde l’ordre
et la cohésion de la cité.

Il existe un droit et un devoir de défense de la société contre
ceux qui troublent l’ordre public. Une société de droit ne peut se

dispenser d’une justice et d’une police institutionnalisées, capa-bles de « mettre hors d’état de nuire », c’est-à-dire de neutraliser
par la « force publique », les individus et les groupes qui mettent
en danger la paix civile. On ne saurait donc organiser une société
de justice et de liberté sans reconnaître la légitimité de / ‘obligation
de la loi et de la contrainte de la justice.

Mais, alors, une question se pose dont l’enjeu politique est
décisif pour la vie même des sociétés : si la contrainte sociale est
légitime pour assurer la paix civile, quels sont les moyens légitimes
de cette contrainte ? Question d’autant plus cruciale que les Etats y
ont toujours répondu en revendiquant pour leur propre compte,selon l’expression de Max Weber, «le monopole de la violence
physique légitime ». « L’Etat, précise Weber, ne se laisse définir
sociologiquement que par le moyen spécifique qui lui est propre,(…) à savoir la violence physique. (…) S’il n’existait que des
Structures sociales d’où toute violence serait absente, le conceptd'Etat aurait alors disparu ».

Certes, la contrainte légale (définie par le droit pénal) pou-
vant impliquer la violence physique n’est pas l’unique moyen
auquel l’Etat a recours pour organiser la société. Les sociologues
peuvent à bon droit souligner les aspects bénéfiques de l’œuvre
réalisée par l’« Etat de droit » dans la recherche d’une organisa-

29



tion rationnelle des sociétés modernes. Il n’en demeure pas moins

que la contrainte et, en dernier ressort, la violence sont les

moyens spécifiques de l’Etat. Il existe donc une relation organi-
que entre l’Etat et la violence. Ce lien essentiel est souvent nié ou

caché mais il est irréductible. Selon nous, il est constitutif de

l’Etat.

L’Etat fonde la légitimité de sa propre violence sur la nécessité
de s’opposerà la violence des individus et des groupes sociaux qui
troublent l’ordre public et d’assurer ainsi la sécurité des citoyens.
Certes, il existe des situations-limites où il s’avère difficile, voire

impossible, de rétablir l’ordre public sans recourir à la violence.

Mais on fait subir à la pensée politique une distorsion majeure en

prenant prétexte de ces cas-limites où la violence peut s'avérer

nécessaire, pour construire une idéologie qui confère à l’Etat le

droit de recourir normalement à la violence physique pour assurer

la paix civile.

Dès lors que la société civile a concédé à l’Etat le droit de

recourir à la violence pour maintenir l’ordre public, il sera facile à

l’Etat d’invoquer ce droit pour défendre sa propre « sûreté »

contre les citoyens. Ce seuil franchi — et l’histoire nous montre

que ce n’est pas une hypothèse d’école —, l'Etat ne constitue plus
une garantie pour la sécurité des citoyens mais une menace pour
elle. L’Etat est continuellement tenté de criminaliser la dissidence
et de la réprimer comme une délinquance. L'ordre étatique tend à

normaliser aussi les opinions.
En institutionalisant la violence comme moyen légitime de

gérer les inévitables conflits qui surgissent au sein de la société,
l’Etat lui donne droit de cité. Dès lors, c’est l’ensemble des rap-

ports sociaux qui se trouvent contaminés par la logique de la vio-

lence. En démocratie, le but premier de la politique est de mettre

la violence hors la loi ; ainsi l’Etat va-t-il à l’encontre de ce but en

mettant la violence dans sa loi.

Certes, l’Etat libéral (ou « démocratique ») et l’Etat totalitaire
ne présentent pas le même visage et ne méritent pas le même juge-
ment. Leur rapport à la violence est tout à fait différent dans la

pratique, mais il ne l’est pas tout à fait dans la théorie. Entre la

doctrine de l’Etat libéral et celle de l’Etat totalitaire, il y a conti-
nuité. Celle-ci procède de celle-là et lui emprunte l’essentiel de

son argumentation. L'Etat libéral est lui-même sous-tendu par
une idéologie de la violence légitime qui porte déjà en elle l'idéo-

30

(

Ç

1
I

€

Ë
F



logie qui servira à l’Etat totalitaire pour affirmer sa propre légiti-
mité. « Le cancer de l’Etat, écrivait Emmanuel Mounier dans son

Manifeste au service du personnalisme paru en 1936, se forme au
sein même de nos démocraties. (.…) L’étatisme “

démocratique ”

glisse à l’état totalitaire comme le fleuve à la mer ».

La raison d’Etat ignore souvent les raisons de la démocratie.
N'est-ce pas le ministre de l’Intérieur d’un gouvernement français
on ne peut plus « libéral » qui affirmait à la télévision, le 26 février
1987 : « La démocratie s’arrête ou commence l’intérêt de l’Etat » ?
Certes, les hommes d’Etat sont généralement plus discrets mais,
en disant cela, le ministre français n’avouait-il pas une règle ina-
vouée de la pratique de tous les Etats ?

L'Etat libéral peut se montrer totalitaire à l’occasion ; il est
toujours prêt pour cela. La machine bureaucratique et policière
fabriquée par l’Etat libéral est prête à servir un régime totalitaire.
Il suffira qu’un « homme fort » s’en empare et la fasse fonctionner
à plein rendement, tout en continuant à se prévaloir de l’« Etat de
droit». Les garanties constitutionnelles et légales elles-mêmes
pourront rester ; il suffira qu’elles restent lettre morte. L'histoire
ne nous apprend-elle pas que la démocratie est plus souvent, plusdurement et plus durablement malmenée par les violences des
agents de l’Etat contre les citoyens que par les violences des
citoyens entre eux ?

Lorsque l’idéologie, au nom de la nécessité de l’ordre, inno-
cente l’Etat de ses actes de violence, alors peut naître la tyrannie.
C’est l’idéologie de la violence légitime qui engendre et nourrit les
doctrines de l’Etat totalitaire. Pour combattre celles-ci, il faut
commencer par récuser celle-là dès le moment où elle apparaît,
feutrée et bien intentionnée, au sein des doctrines de l’Etat libé-
ral. La non-violence récuse les doctrines de l’Etat en ce qu’elles
engendrent par elles-mêmes un processus de légitimation idéolo-
gique de la violence qui peut, à l’occasion, constituer une menace
pour la démocratie.

« Je crois, affirmait Gandhi, que la démocratie ne peut résul-
ter que de la non-violence ». La démocratie autogestionnaire vise
à faire dépérir l’Etat en organisant la société civile en sorte que les
citoyens puissent prendre et exercer leur propre pouvoir. La
tâche primordiale d’une stratégie de l’action non-violente est de
transformer le tissu social par l’autogestion des citoyens. Mais le
dépérissement de l’Etat ne peut pas être conçu comme un proces-

31



sus conduisant à la disparition de tout pouvoir politique de déci-

sion et d’exécution. Vouloir construire une société sans gouver-

nement relève de l’utopie. Une telle société, si elle était jamais
instituée, se déstructurerait rapidement sous l’effet de la force

dissolvante des individualismes et des particularismes. Aussi, le

projet politique qui s'inspire des principes de la non-violence vise-

t-il à instituer un pouvoir politique de régulation, de coordina-

tion, d’arbitrage et, le cas échéant, de contrainte qui soit un

« équivalent fonctionnel » de l'Etat mais qu’il nous semble préfé-
rable, pour la rigueur et la clarté des concepts, de ne plus appeler
un Etat. Car un tel pouvoir politique se différencierait fondamen-

talement de l’Etat dans son rapport à la violence. Plutôt que de

supprimer les conflits par la violence, il s’efforcerait de les assumer

par la non-violence. Cet effort devrait s’enraciner dans une

volonté politique et il devrait s'incarner dans des solutions techni-

ques. Celles-ci ne pourraient être trouvées dans un quelconque
manuel théorique ; elles devraient être mises en œuvre progressi-
vement à travers de multiples expérimentations sociales qui ne

seraient pas conduites en marge de la société mais constitueraient

un investissement institutionnel prioritaire.
La non-violence politique ne peut être absolue, elle est néces-

sairement relative. « Tant que nous ne serons pas de purs esprits,
affirmait Gandhi, la non-violence parfaite est aussi théorique que
la ligne droite d’Euclide ». Il ne s’agit donc pas de partir de l’idée

pure d’une société non-violente parfaite pour tenter ensuite de la

plaquer sur la réalité. Il s’agit, à partir de la réalité des violences,

de créer une dynamique qui vise à les limiter, les réduire et, pour
autant que faire se peut, à les supprimer.

Il existe une réaction en chaîne des violences économiques,
sociales, culturelles, politiques, policières et militaires qu’il est

impossible d’interrompre dès lors qu’à un moment où à un autre

de ce processus, la violence se trouve légitimée par une idéologie.
Pour rompre la logique de la violence, il faut créer une dynamique
qui inverse le processus du développement violent des conflits.

C’est cette dynamique que la non-violence nous invite à mettre en

œuvre.

—> Autogestion
— Police

—> Politique

32



éci-
Jer-

1ais
rce

> 1e
ise-
ina-
un

éfé-
eler
1en-

e de
mer

une

hni-
ique
essi-
i ne

aient

éces-
yrits,
que

idée
de la
nces,

pour

ques,
il est
autre

ogie.
nique
nflits.
tre en

Force
Toute lutte est une épreuve de force. Dans un contexte social

et politique déterminé, toute relation aux autres s’inscrit dans un

rapport de force. La lutte non-violente a pour fonction de modi-
fier le rapport de force de manière à établir des relations plus jus-
tes entre individus et groupes sociaux.

Il est vain de prétendre que le droit doit primer la force en
voulant discréditer la force au nom du droit. Dans la réalité, en

effet, le droit ne peut avoir d’autre garantie que la force. C’est le
propre de l’idéalisme de conférer à l’idée même de droit une force
spécifique qui agirait dans l’histoire et serait le véritable fonde-
ment du progrès. Tout montre, au contraire, qu’une telle force
n'existe pas. Le discours stratégique qui fonde la pertinence du
concept de lutte non-violente récuse les discours moralistes qui
voudraient faire reposer la justice sur la « force de la raison », la
«force de la vérité » ou la « force de l’amour ». La justice et la
vérité sont impuissantes par elles-mêmes. Il s’agit de leur donner
les moyens de la force pour les faire prévaloir dans la réalité
sociale et politique, Dès lors qu’une injustice empêche tout dialo-
gue, ce n’est que contraint et forcé que l’autre se rendra à la rai-
son et me donnera raison en reconnaissant mes droits. Seule la
force organisée dans l’action appuyée sur le nombre peut être
efficace pour combattre l’injustice et rétablir le droit.

—> Contrainte

—> Violence

Grève
La grève est le type même de l’action directe de non-coopéra-

tion. Une entreprise ou une administration ne peuvent fonction-
ner que grâce à la coopération des ouvriers ou des employés. Dès
lors que ceux-ci décident de cesser le travail afin de faire aboutir

33



telle ou telle revendication, ils exercent une réelle force de

contrainte économique et sociale sur leurs dirigeants ou leurs
directeurs. Ceux-ci ne peuvent ignorer longtemps les requêtes qui
leurs sont adressées.

Dans le secteur de la production industrielle, le temps risque
de jouer contre eux car ils ne peuvent s’accommoder longtemps
de la paralysie de leur entreprise. Chaque jour de grève supplé-
mentaire vient alourdir les pertes entraînées par l’arrêt du travail.

Cependant, la détermination des grévistes n’est pas non plus à
l’abri de l’épreuve de la durée: le manque à gagner que leur

inflige la grève peut les inciter à la longue à reprendre le travail
sans avoir obtenu satisfaction. Le risque est que la grève « pour-
risse » d’elle-même.

La « bataille de l’opinion publique » est souvent décisive. Le

rapport de force entre les deux camps s’établit généralement en

faveur de celui qui bénéficie de l’appui de l’opinion publique.
c’est pourquoi les grévistes doivent entreprendre des campagnes
d’information et d’explication auprès du public, afin que celui-ci

comprenne clairement les enjeux du conflit en cours. C’est seule-
ment si la justesse de la cause des grévistes est clairement perçue
par les clients ou les usagers qu’ils peuvent se solidariser avec elle.
Sinon, surtout lorsque la grève a lieu dans un secteur particulière-
ment « sensible », notamment les services publics, les inconvé-
nients qui résultent de la grève peuvent indisposer fortement ceux

qui les subissent quotidiennement. Le mécontentement qui se

développe alors au sein de la population peut constituer un obs-
tacle majeur à la poursuite de la grève et, par conséquent, à sa

réussite. D’autant plus que les dirigeants de l’entreprise ou de
l’administration ne manquent pas d’exacerber ce mécontente-
ment pour en tirer le plus grand profit.

Dans les entreprises de service, au-delà du «service
minimum » qui peut leur être imposé par la loi, les grévistes ont
tout intérêt, lorsque cela est possible, à offrir gratuitement leur
services aux clients ou aux usagers. Ceux-ci peuvent alors mieux
comprendre les enjeux de la grève et affirmer leur solidarité avec

les grévistes.

—> Grève générale
—> Non-coopération

34



Grève de la faim
limitée

La grève de la faim limitée est une méthode d’interpellation de
l'opinion et des pouvoirs publics qui vise à dénoncer ouvertement
une situation d’injustice.

En s'abstenant de toute nourriture pendant plusieurs jours
(entre 3 et 30 jours), les grévistes interrompent le cours normal du
temps qui est précisément rythmé par les différents repas. Ils
signifient ainsi l’urgence qu’il y a, toutes affaires cessantes, à se
mobiliser pour démasquer une injustice recouverte par «l’ordre
établi». Précisons qu’une grève de la faim n’implique pas une

grève de la soif et qu’il importe alors de boire de l’eau.
Dès lors qu’il est annoncé clairement à l’avance que la durée

de la grève de la faim est limitée, il s’agit d’un moyen de conscien-
tisation et non de contrainte. Cependant si les grévistes parvien-
nent à mobiliser une part significative de l’opinion publique en la
convaincant de la gravité du problème posé et de l’urgence d’y
apporter une solution équitable, ils permettent que s’exerce une
réelle pression sociale sur les décideurs adverses. Pour obtenir un

impact maximum, il est important que des actions de solidarité et
de soutien accompagnent la grève de la faim (affichages, distribu-
tions de tracts, pétitions). Mais, le plus souvent, du fait même
de la durée limitée de leur action, les grévistes ne sont pas en
mesure de créer un rapport de forces suffisant pour obtenir gain
de cause. Une grève de la faim limitée ne peut être qu’un maillon
dans la chaîne des différentes actions d’une lutte non-violente.

—> Grève de la faim illimitée
—> Jeûne

35



Grève de la faim
illimitée

La grève de la faim illimitée n’a pas comme objectif, comme

c’est le cas pour une grève de la faim limitée, de protester contre

une injustice et de sensibiliser l’opinion publique. Ceux qui l’en-

treprennent se disent déterminés à la poursuivre jusqu’à ce qu’ils
aient obtenu satisfaction, c’est-à-dire jusqu’à ce que l’injustice
qu’ils dénoncent soit supprimée. Elle n’est pas seulement une

action de conscientisation, elle veut être une action de pression et

de contrainte.
Les grévistes de la faim veulent dramatiser la situation en

déclarant l’état d’urgence. Ils veulent défier le temps en risquant
leur propre vie. Refusant de se donner encore le temps, ils affir-

ment qu’ils n’ont plus le temps. Ils ne veulent plus attendre parce
qu’ils ont la conviction que les victimes de l’injustice ne peuvent
plus attendre.

:

Une grève de la faim illimitée est une action très fortement

personnalisée. Les noms des grévistes, leurs visages et leurs per-
sonnalités sont un élément essentiel du processus d’interpellation
et de conscientisation de l’opinion publique. Les grévistes se font

les porte-parole à la fois de ceux qui subissent l’injustice et de

ceux qui luttent contre elle. Il importe donc qu’ils soient reconnus

par les uns et par les autres. Si ce n’était pas le cas, l’action risque-
rait d’être d’emblée vouée à l’échec.

La décision d’entreprendre une grève de la faim illimitée est

particulièrement grave. Elle ne peut être prise raisonnablement
que si l’analyse approfondie de la situation fait apparaître que les .

conditions nécessaires à sa réussite sont remplies. Tout d’abord, il

importe absolument que l’objectif choisi puisse être effectivement
atteint dans les délais inhérents au mode d’action choisi, lesquels
peuvent être estimés entre 30 et 45 jours. Si une grève de la faim
illimitée était entreprise pour un objectif hors de portée, elle ne

serait qu’un geste de protestation désespérée et désespérante.
Deux issues seulement seraient alors possibles : ou bien les gré-
vistes mettent un terme à leur entreprise avant que n’arrive l’irré-

parable et doivent reconnaître leur échec, ou bien ils deviennent

36



mme

yntre
l’en-

qu’ils
istice
; une

on et

n en

quant
affir-
parce
uvent

ment
s per-
lation
e font
et de

onnus

isque-

ée est
ement

jue les .

ord, il
ement
squels
a faim
elle ne

rante.
2s gré-
l’irré-
snnent

les victimes de leur obstination, peut-être admirable mais certai-
nement déraisonnable.

Plus encore que dans toute autre action non-violente, c’est la
réaction de l’opinion publique qui conditionne la réussite ou
l'échec de la grève de la faim. L’épreuve de force ne se joue pas
tant entre les grévistes et les tenants du pouvoir adverse qu’entre
ceux-ci et l’opinion publique mobilisée par la grève de la faim. Il
importe donc que des relais militants puissent aussitôt se mettre
en place afin de multiplier l’impact du travail d’information et
d'explication auprès des différentes populations susceptibles
d’être sensibilisées au problème posé. Un matériel de popularisa-tion (tracts, affiches, dossiers, ) doit être préparé par les grévis-
tes eux-mêmes et le comité de coordination de l’action. L’inter-
vention publique de personnalités et d’organisations affirmant
leur solidarité avec les grévistes sera également un élément
important pour donner à la grève l’audience indispensable. Des
actions directes non-violentes devront être organisées pour inten-
sifier la pression exercée par la grève de la faim : manifestations
publiques, grèves de la faim limitées, actions de non-coopération,
actes de désobéissance civile…

Il appartient au(x) négociateur(s) choisi(s) par les grévistes
dès le début de l’action d’être leur(s) porte-parole auprès des
décideurs adverses. C’est à lui (eux) qu’il revient de déterminer le
moment où l’on peut raisonnablement estimer que, pour l’essen-
tiel, les exigences mises en avant par les grévistes ont été satisfai-
tes et de leur proposer l’arrêt ou la suspension de la grève. Parce
qu'ils sont seuls à assumer les risques de l’action, c’est aux grévis-
tes, et à eux seuls, qu’il appartient en définitive de prendre la
décision de l’arrêter ou de la poursuivre. Il reste que toute grève
de la faim illimitée comporte le risque de mourir. Toutes les pré-
cautions prises pour assurer l’efficacité de l’action ne sauraient
garantir absolument sa réussite. Mais il y a des causes qui justi-
fient ce risque.

—> Grève de la faim limitée
—> Jeûne
* Voir aussi Alternatives non-violentes, n° 42.



Grève générale
L’appel à la grève générale consiste à demander à tous les

fonctionnaires, employés et travailleurs de cesser leurs activités

afin de paralyser la vie administrative et économique d’un pays,
d’une région ou d’une ville.

;

Une grève générale peut être organisée pour une courte

durée: une journée, quelques heures, voire quelques minutes

seulement. Il s’agit alors d’une action symbolique destinée à

manifester concrètement la détermination de la population dans

un conflit qui l’oppose au pouvoir politique. La réussite d’une

action d’une telle envergure présuppose que la population ait déjà
conscience de l’importance de l’enjeu de la lutte en cours. Pour

que l’impact d’une grève générale de courte durée ne reste pas
sans lendemain, il importe que, dans le même temps, soient pro-

posées à la population d’autres actions qui permettent à la lutte de

s’inscrire dans la durée. La mobilisation générale suscitée par la

grève doit se prolonger à travers d’autres formes d’intervention et

de non-coopération. Les opérations « ville morte », au cours des-

quelles il est demandé à chacun de suspendre toute activité, s’ap-
parentent directement à une grève générale de courte durée.

Une grève générale illimitée ou de durée indéterminée ne

peut être décidée que dans des circonstances exceptionnelles où

l’enjeu de la lutte apparaît décisif pour la société. Il s'agit alors

d’engager une épreuve de force directe et frontale, soit avec le

pouvoir en place, soit avec un pouvoir usurpateur qui tenterait de

s’imposer par un coup d’Etat ou une agression étrangère, dans le
“

but de le faire céder ou de l’obliger à se retirer.

Pour être véritablement opérationnelle, une grève générale
doit être victorieuse dans un délai relativement court. Si elle

devait se prolonger indéfiniment, le risque serait grand que ses

effets se retournent contre la population elle-même. Dès lors,
c’est elle qui devrait céder la première et les conséquences de la

défaite ne manqueraient pas d’être durablement dommageables.
Il importe donc que le temps ne travaille pas pour le pouvoir
adverse, qui pourrait alors attendre que la grève pourrisse pour
reprendre l’offensive et obtenir gain de cause. Pour cela il faut

que la population se donne les moyens de faire durer l’épreuve de
force en maintenant une activité économique minimale qui per-

38

A4A

Leu

<

OQO.09o%0
©



mette de satisfaire ses besoins essentiels. Il convient d’abord d’as-
surer l'approvisionnement en produits alimentaires de première
nécessité. Il ne faut pas que la grève générale impose une grève de
la faim illimitée à toute la population … S°il existe une forte moti-
vation psychologique collective et une réelle solidarité sociale, la
population saura accepter les nombreuses restrictions imposées
par la situation. Mais il importe de ne pas descendre en dessous
du seuil à partir duquel les difficultés matérielles quotidiennes
deviendraient insupportables.

Pour que la grève générale réussisse, il est essentiel que les
leaders de la résistance n’hésitent pas sur les objectifs de la lutte,
qu'ils soient assurés qu’il est effectivement possible de les
atteindre et qu’ils soient en mesure de les présenter clairement
aussi bien à la population qu’au pouvoir adverse.

L’issue de la lutte dépend de l’évolution du rapport de force
entre les deux parties engagées dans le conflit. Si la victoire tar-
dait à venir et que la grève générale montrait des signes d’essouf-
flement, alors les leaders du mouvement devraient décider de la
suspendre avant qu’elle n’échoue pour mettre en œuvre une stra-
tégie de repli qui leur permette de garder l’offensive tout en s’ins-
tallant dans une lutte de longue durée.

Guerre
« La guerre, affirme Clausewitz, n’est que la continuation de

la politique par d’autres moyens ». En affirmant cela, le général
prussien ne voulait pas signifier, comme on le laisse entendre par-
fois, que la politique était déjà la guerre, mais que la guerre devait
être encore une action politique. « Si l’on songe, écrit-il, que la
guerre résulte d’un dessein politique, il est naturel que ce motif
central dont elle est issue demeure la considération première qui
dictera sa conduite ». « L’intention politique, précise-t-il encore,
est la fin tandis que la guerre est le moyen, et l’on ne peut conce-
voir le moyen indépendamment de la fin ».

39

|

|



Naguère, dans le cadre des stratégies classiques, la guerre
était cruelle mais, généralement, elle n’était pas mortelle pour les

peuples qui s’y livraient. Les nations pouvaient alors espérer que
la guerre apporterait au conflit qui les opposait une solution poli-
tique sauvegardant leurs intérêts vitaux. Tant bien que mal, c’est

ainsi que, jusqu’à présent, les peuples ont vécu et survécu.

Aujourd’hui, la révolution technologique a donné aux armes

une telle capacité de destruction que leur emploi détruirait proba-
blement la société que nous voulons défendre. La guerre
moderne, qu’elle soit classique, chimique ou nucléaire, serait une

guerre totale. Autrefois, en combattant pour la liberté, les hom-
mes prenaient le risque de « mourir pour la patrie » ; aujourd’hui,
en faisant la guerre, ils prendraient le risque de tuer la patrie.

Ainsi la guerre moderne ne peut plus être la continuation de la

politique par d’autres moyens. Elle ne peut plus résulter d'aucun
« dessein politique » ; elle signifierait la fin de toute politique. La

guerre est entrée en crise. Littéralement, nous ne pouvons plus
penser la guerre ; elle est devenue impensable. Les sociétés indus-
trielles sont entrées définitivement dans le temps de l’après-
guerre.

—> Défense civile non-violente

— Pacifisme

Humour
Lors des manifestations publiques non-violentes, il convient

pour s’exprimer de recourir autant que possible à l’'humour. Par

lui-même, l’humour est une forme de résistance, un défi lancé à
l’adversaire. L’humour vient prendre à contre-pied les raisonne-
ments de l’adversaire et il est ainsi capable de récuser ses meil-
leurs arguments. Un mot qui fait sourire est parfois plus convain-
cant qu’une longue argumentation qui veut faire réfléchir. L’hu-
mour est susceptible de susciter parmi le public et, plus large-
ment, au sein de l’opinion publique une réaction amusée de sym-

40

;
|

]

1



pathie et une attitude de bienveillance à l’égard des acteurs et de
l'action. En provoquant le rire, on facilite par là-même l’adhé-
sion.

L'humour est également l’une des meilleures protections
contre la haine et la violence. Il nous dispense de mépriser inuti-
lement nos adversaires. Si nous faisions davantage l’humour,
nous ferions moins souvent la guerre.

—> Parole

Interposition
L’interposition est une méthode d’intervention directe non-

violente qui consiste à assumer une présence sur le lieu d’un
conflit auprès de ceux qui, luttant pour la reconnaissance de leurs
droits, sont menacés par la violence de leurs adversaires. On peut
ainsi s’interposer dans un conflit qui se déroule dans son propre
pays et qui met aux prises soit deux groupes sociaux rivaux, soit
un groupe social et les pouvoirs publics. On peut également parti-
ciper à une force d’interposition internationale — une « brigade de
paix internationale » — dans un pays étranger où un mouvement
de résistance se heurte à une violente répression de la part du
gouvernement ou de milices extrémistes organisées en « esca-
drons de la mort ». Un groupe d’interposition ne saurait s’établir
dans une position de stricte neutralité par rapport aux différentes
parties engagées dans le conflit. Sa première tâche est d’acquérir
la connaissance la plus rigoureuse possible de la situation dans
laquelle s’inscrit le conflit. Dans la mesure où l’analyse des faits
permet d’établir clairement qu’un groupe, une communauté ou
une population sont directement victimes de l’oppression et de la
répression, alors il faut prendre fait et cause pour eux. Cepen-
dant, s’il apparaît que certaines de leurs prises de position ou de
leurs actions sont contraires aux exigences de la justice, il faut
aussi le reconnaître et s’efforcer de le leur faire reconnaître. La
mission spécifique d’un groupe d’interposition est de favoriser

41



une solution négociée du conflit par la médiation et la conciliation.

Pour autant que cela est possible, ses membres doivent rencon-

trer tous les protagonistes du conflit, y compris les autorités poli-
tiques du pays, afin de leur expliquer le sens de leur démarche en

soulignant qu’ils n’ont d’autre objectif que de faciliter une résolu-

tion non-violente du conflit.

Les volontaires du groupe d’interposition doivent témoigner
des faits qu’ils sont à même d’observer sur place en interpellant
l’opinion publique internationale. Mais la fonction essentielle de

leur présence est d’assurer la protection de ceux qui participent
directement à la lutte et qui, de ce fait, se trouvent particulière-
ment exposés aux représailles adverses. Il s’agit alors d’organiser
une interposition physique en étant présent lors des réunions ou

des manifestations publiques du mouvement de résistance. Il

s’agit également d’accompagner dans leurs déplacements ceux qui
sont directement menacés dans leur vie. En assurant ainsi une

escorte non-violente des militants menacés, les volontaires du

groupe d’interposition deviennent littéralement leurs « gardes du

corps ». Cette présence continue veut exercer une dissuasion sur

les pouvoirs établis qui portent la responsabilité de la violence.
Ceux-ci doivent alors tenir compte de l’impact que pourrait avoir

auprès de l’opinion publique internationale le meurtre d’un de ces

volontaires. Cette dissuasion peut être renforcée par l’organisa-
tion d’un réseau de solidarité dans les pays d’origine des volontai-
res qui puisse immédiatement relayer les informations.

Le plus souvent, une telle mission d’interposition est extrême-
ment périlleuse; ceux qui y participent risquent effectivement
leur vie. Pour assumer les dangers et les difficultés d’une telle

tâche, en vivant ainsi plusieurs semaines aux frontières de la vio-
lence et de la mort, il faut y être particulièrement bien préparé. Il
est indispensable d’avoir déjà une réelle expérience de l’action
non-violente

42

|

ré

pres

sea



Jeu de rôles
Le jeu de rôles (ou socio-drame) est l’un des exercices d’en-

traînement à l’action non-violente. C’est la mise en scène collec-
tive d’une situation conflictuelle dans un contexte social et politi-
que déterminé. Les acteurs jouent les rôles des différentes per-
sonnes impliquées dans ce conflit en s’efforçant de « vivre » ce

qu'ils « jouent ». Chacun peut ainsi éprouver les sentiments qu’ilconnaîtrait s’il se trouvait affronté à une situation semblable dans
la réalité.

Pour chacun des acteurs, le jeu de rôles permet une meilleure
connaissance de soi par la prise de conscience de ses propres émo-
tions, réactions et attitudes dans sa relation aux autres. Il permet
également une perception plus juste et plus complète de la situa-
tion mise en scène. Ainsi le jeu de rôles favorise-t-il une prépara-tion psychologique à la confrontation directe avec les adversaires,
le public et la police lors des manifestations. Il doit aider en parti-culier les manifestants à mieux maîtriser et surmonter leur
angoisse et leur peur.

Pour le groupe, le jeu de rôles permet une plus grande con-
naissance mutuelle stimulant une confiance réciproque.

Le bon déroulement d’un jeu de rôles exige la présence d’un
animateur ayant une connaissance approfondie et une longue
pratique de cette méthode. C’est lui qui doit décider le moment
où il faudra arrêter le jeu. Ensuite il a pour tâche d’animer une
discussion entre tous les participants, dans le but de faire
l’analyse, la critique et l’évaluation du jeu.

En permettant à chacun de mieux connaître son comporte-
ment personnel en situation et en interaction avec d’autres per-
sonnes, le jeu de rôles est l’une des méthodes les plus efficaces

Nd’entraînement à l’action directe non-violente.

43



Jeüne
Dans les traditions religieuses et spirituelles, le jeûne est une

privation volontaire de nourriture pendant une période détermi-
née qui permet au jeûneur de se consacrer davantage à la prière et

à la méditation. Le jeûne est alors vécu comme un temps de purifi-
cation, voire de pénitence.

A l’intérieur d’une communauté, le jeûne peut avoir pour
objectif de parvenir à la réconciliation lorsqu’une discorde est sur-

venue entre deux ou plusieurs membres. Il peut être entrepris soit

par une seule des deux parties qui s'affrontent, soit par les deux,
soit par l’ensemble de la communauté. Il est alors décidé avec la

volonté de se convertir mutuellement et non pas d'exercer une

pression sur les autres. Dans ces conditions, le jeûne est entrepris
pour ses amis et non pas contre ses ennemis.

Le jeûne peut être également entrepris pour des raisons médi-
cales et thérapeutiques.

Lorsqu’une ou plusieurs personnes refusent de s’alimenter

pour faire apparaître une injustice sur la place publique en inter-

pellant à la fois l’opinion et le pouvoir, il ne convient plus de par-
ler de « jeûne » mais de « grève de la faim ». (Cette expression est

à mettre en parallèle avec «grève du travail»). Il s’agit alors
d’exercer une pression sociale sur les décideurs adverses afin que
soit mis un terme à la situation d’injustice dénoncée et que soit
rétabli le droit de ceux qui en sont les victimes.

— Grève de la faim limitée

— Grève de la faim illimitée

Gé



Leader
L'expérience montre que les mouvements qui furent capables

de mobiliser soit un peuple, soit une minorité ont toujours été
animés par une personne qui symbolisait aux yeux de tous, ou du
moins du plus grand nombre, l’espérance de ce peuple ou de cette
minorité. On peut le regretter au nom d’un idéal égalitaire selon
lequel c’est au peuple lui-même (c’est-à-dire à chaque femme et à
chaque homme du peuple, et non à une personne au-dessus du
peuple) à prendre en charge son destin et à décider de son propre
avenir. Mais s’attarder à ce rêve, ce serait supposer les problèmes
résolus et non pas tenter de les résoudre.

Cat il reste vrai que la confiance d’une collectivité dans une

personne à qui elle reconnaît les qualités d’intégrité et de cou-

rage peut lui permettre d’agir avec une cohésion et une détermi-
nation dont elle aurait été incapable autrement. Mais il est égale-
ment vrai qu’il serait tout à fait dommageable que l’unité et la
force du mouvement ne reposent que sur le prestige exceptionnel
d’un leader « charismatique ». Le danger serait alors réel que
s'institue plus ou moins consciemment un « culte de la personna-
lité ».

Lorsque le leader joue un rôle démesuré, il risque de confis-
quer le pouvoir de décision au sein du mouvement. Cela est gra-
vement préjudiciable à la démocratie qui devrait prévaloir en son
sein. De plus, si le leader vient à disparaître, le mouvement tout
entier risque de connaître le désarroi de l’orphelin au lendemain
de la mort de son père et de n’être plus capable de poursuivre sa

tâche. Le danger est grand qu’il se désorganise peu à peu.
Un mouvement non-violent se trouve confronté à deux exi-

gences contradictoires qui doivent se corriger l’une l’autre dans
un mouvement dialectique : d’une part, il est souhaitable qu’un
leader donne au mouvement l’impulsion dont il a besoin et,d'autre part, il est également souhaitable que le rôle du leader soit
limité. Le leader non-violent doit s’efforcer de n’être que le pri-
mus inter pares : le premier parmi ses égaux.

Pour atteindre cet équilibre, il importe que la part émotion-nelle du lien qui unit le mouvement à son leader soit la plus
réduite possible et sa part rationnelle la plus large possible. Mais
surtout il faut que le mouvement se dote d’un mode de fonction-

45



nement le plus démocratique possible, en sorte que tous ses mem-

bres participent effectivement aux prises de décision. Certes, les
conditions de la lutte ne permettent pas toujours d’emprunter les
détours et de respecter les délais que la démocratie exige. L'ac-

tion peut imposer ses propres urgences. Mais c’est une raison sup-
plémentaire pour que le mouvement dispose des moyens organi-
sationnels lui permettant de faire face pour le mieux à de telles
situations. Car, en définitive, c’est la qualité démocratique de

l’organisation d’un mouvement qui est la meilleure garantie
contre l’omnipotence du leader.

—> Organisation

Lutte
L’existence est véritablement une lutte pour la vie. Pour

défendre mes propres droits comme pour défendre les droits de
ceux dont je veux être solidaire, je dois entrer en lutte contre ceux

qui les menacent ou leur portent atteinte. « Quelle folie, affirmait
Péguy, que de vouloir lier à la Déclaration des Droits de l'Homme
une Déclaration de Paix. Comme si une Déclaration de Justice
n’était pas en elle-même une Déclaration de guerre. (…) Comme
si un seul point de droit, comme si un seul point de revendication
pouvait apparaître dans le monde et ne point devenir aussitôt un

point de trouble et un point d’origine de guerre ». Si nous prenons
ce mot de « guerre » dans son acception la plus large (en enten-
dant par là une lutte, une opposition, un combat, un affronte-
ment), alors nous pouvons reprendre à notre compte les formules
de Péguy.

Seule la lutte permet de créer un rapport de force capable de
contraindre un adversaire à respecter le droit et la justice. Il serait
illusoire de croire qu’il est habituellement possible de faire l’éco-
nomie de ce moment de lutte et d’affrontement en ne misant que
sur le dialogue pour obtenir justice. La lutte a précisément pour
fonction de créer les conditions d’un dialogue qui permette de
négocier une solution juste du conflit.

46

|
]

(

]

OH
CE

EN
EN

A



Il n’y a de paix que dans la justice et il n’y a de justice que parla lutte. Mais la lutte pour la justice exige des moyens justes, c’est-
à-dire non-violents.

—> Contrainte
—> Force

Lutte des classes
Que les individus en soient ou non conscients, ils appartien-

nent à une classe sociale qui se trouve plus ou moins privilégiée ou

défavorisée, selon le rôle spécifique qui est le sien dans le système
économique et politique dominant. Il existe nécessairement un

antagonisme entre ceux qui détiennent et contrôlent les moyens
de production et les entreprises et ceux qui, en vendant leur force
de travail, contribuentà la formation et à la réalisation du profit.Si cette opposition fonctionnelle peut paraître moins brutale et
moins exacerbée qu’elle ne l’était naguère, c’est précisément que
la lutte menée par les ouvriers leur a permis d’obtenir la satisfac-
tion d’un grand nombre de leurs revendications. Cependant, con-
trairement aux affirmations sommaires de l’idéologie libérale, la
lutte des classes n’est pas « dépassée ».

En dépit des acquis sociaux qui ont permis d’améliorer sensi-
blement les rapports entre les différentes classes, « l’exploitation
de l’homme par l’homme » n’a pas disparu de nos sociétés. De
nombreuses « violences structurelles » résultent encore du mode
de production capitaliste qui domine l’économie de nos sociétés.
De ce fait, l’égalité des chances est encore à conquérir. Elle ne

peut l'être que par la lutte des victimes des injustices sociales.

Certes, on ne saurait plus définir une classe dominante (la
« bourgeoisie ») et une classe opprimée (le « prolétariat ») qui
constitueraient deux blocs homogènes. Il reste que de nombreux
conflits sociaux continuent d’opposer les travailleurs aux diri-
geants de leur entreprise. Seule la lutte peut leur permettre de
faire reconnaître leurs droits. La lutte des classes reste donc dans
nos sociétés une réalité et une nécessité. La non-violence nous
conduit à en reconnaître la légitimité.

47



Justifier la lutte des classes, ce n’est pas prôner la haine des

classes. Ce n’est pas non plus se résigner à ce que la violence

domine les rapports entre les classes. C’est simplement recon-

naître que seule la lutte peut établir plus de justice entre les clas-

ses. Revendiquer la justice, c’est en même temps préconiser des

moyens justes pour l’obtenir, c’est-à-dire des moyens non-vio-

lents. De fait, le plus souvent, c’est par de tels moyens que les

classes défavorisées luttent pour obtenir justice. Mais leur pratique
de la lutte non-violente est seulement pragmatique, ne faisant géné-
ralement pas référence à une théorie de la non-violence. La non-vio-

lence reste en effet étrangère à la culture de la classe ouvrière.

Gardant le souvenir de ses blessures, elle n’est pas disposée à

accueillir les paroles moralisatrices de ceux qui lui prêchent le

refus de la violence et l’amour de l’ennemi. De tels discours pré-
conisent en réalité la collaboration des classes. Une certaine con-

ception de la « charité » envers les pauvres a dispensé pendant
longtemps d’exiger la justice pour les opprimés. C’est ainsi que, le

plus souvent, les religions ont contribué à maintenir le désordre

établi. Préconisant la « paix sociale » et condamnant la « lutte des

classes », les autorités religieuses ne se sont pas aperçues qu’il y

avait plus de violence dans cette paix que dans cette lutte. Ce

refus du conflit ne peut que faire le jeu des puissants. Il s’inscrit

sur un registre qui n’est pas celui de la non-violence. Le dialogue
des classes et la paix sociale sont en effet dans la visée de la non-

violence mais, si le dialogue est un but, la lutte est bien le moyen

d’y parvenir.

—> Lutte

Marche
Une marche consiste à parcourir à pied de longues distances

de ville à ville à travers un ou plusieurs pays pour sensibiliser les

populations des régions traversées à une injustice et pour inter-

peller l’opinion et les pouvoirs publics.

48



Avant le départ, il est utile de prendre contact, dans chacune
de ces villes, avec les mouvements et les personnalités suscepti-
bles de prendre position en faveur des marcheurs et de former un

comité de soutien pour préparer leur passage.
Des comités de soutien peuvent aussi être constitués dans des

villes non situées sur le parcours de la marche, afin d’y organiser
des actions-relais pour amplifier la popularisation de l’action.

La longueur et la durée d’une marche sont des facteurs essen-
tiels de son efficacité. Ils sont même plus importants que le
nombre des marcheurs. Leur lente mais sûre progression sur la
route permet au temps de travailler pour eux en favorisant une

lente mais sûre progression de la sensibilisation de l’opinion
publique.

Tout au long de la marche, des pancartes et des banderoles
portant quelques inscriptions simples et des tracts donnant
davantage d’explications doivent permettre de renseigner le
public sur les raisons et les objectifs de l’action. A chaque ville-
étape, des réunions publiques peuvent être organisées afin d’in-
former les habitants et de provoquer un débat public sur les
revendications des marcheurs. Des délégations peuvent deman-
der à être reçues par les autorités locales afin de faire valoir
auprès d’elles le point de vue des manifestants. L’arrivée des mar-

cheurs dans la ville qui marque le terme de leur parcours doit être
l’occasion d’une grande manifestation nationale, voire internatio-
nale. La réussite de la marche dépend, pour une grande part, de
la réussite de cette ultime manifestation. Les marcheurs peuvent
alors demander à être reçus par ceux qui ont le pouvoir d’interve-
nir en faveur de leurs revendications. S’ils se heurtent à un refus,
ils peuvent alors profiter de l’impact de la marche à travers les
média pour entreprendre d’autres actions jusqu’à l’ouverture des
négociations. Même si les marcheurs eux-mêmes éprouvent le
besoin de prendre un temps de repos, ilest essentiel de ne pas
laisser retomber la sensibilisation opérée par la marche et de
poursuivre l’action.

Les manifestants peuvent utiliser d’autres moyens de locomo-
tion que la marche à pied. Tous peuvent être envisagés, de la bicy-
clette à la voiture en passant par la mobylette et le tracteur. L’im-
pact de la marche risque cependant d’être d’autant moins impor-
tant que le moyen de transport sera plus « confortable »…

49



Morale
En même temps que l’homme prend conscience qu’il existe, il

prend conscience qu’il existe dans un monde où la violence existe.

Il découvre alors que sa propre humanité se trouve menacée par
la violence dont le caractère propre est d’être inhumaine.

L’exigence de « l’éthique de conviction » s’impose alors à lui :

il ne peut donner sens à sa propre existence qu’en refusant tout

accommodement avec l’inhumanité de violence.

Ainsi l’homme moral refuse-t-il toutes les légitimations de la

violence car il a conscience qu’autrement il renoncerait à sa

propre humanité. C’est pourquoi le jugement moral, faisant droit

à la requête fondamentale de l’esprit humain, récuse toutes les

idéologies qui voudraient intégrer la violence dans le domaine de

l’humain. Ainsi, dans les traditions philosophiques et spirituelles
les plus authentiques, la conviction morale exige-t-elle de

l’homme qu’il refuse de se compromettre avec la violence.

Mais les idéologues ont contourné cette exigence fondamen-

tale de la philosophie et de la spiritualité en affirmant qu’il est

impossible de concilier “éthique de conviction” et “éthique de

responsabilité”. (C’est notamment la thèse développée par Max

Weber dans Le savant et le politique.) Dès lors, celui qui veut res-

ter fidèle à sa conviction morale de non-violence se trouverait
condamnéà refuser d’agir dans le monde parce qu’alors il devrait
nécessairement recourir au moyen politique de la violence. En

revanche, celui qui entend assumer pleinement ses responsabili-
tés dans l’histoire serait obligé de déroger à l’exigence de la

morale pour se compromettre avec la violence.

En réalité, le fait même d’établir une telle incompatibilité entre la

conviction morale — qui exigerait d’être non-violent — et la responsabilité
politique — qui obligerait de recourir à la violence — pervertit à la fois la

morale et la politique. Renoncer à l’exigence morale au moment de l’ac-
tion politique, c’est non seulement la renier, mais c’est tout simplement la

nier. La responsabilité morale de l’homme, c’est précisément d’être
fidèle à ses convictions dans son action dans le monde. L'engagement
politique ne saurait se soustraire à l’exigence morale, puisque celle-ci a

pour fonction de définir le sens de l’action de l’homme.

 L’exigence morale est l’un des critères en fonction desquels
doit être définie l’efficacité politique. Une efficacité qui ne satis-

50



fait pas l’exigence morale n’est pas véritablement efficace. Laisser
entendre que, dans l’action politique, nous n’aurions le choix
qu’entre des moyens moraux mais généralement inefficaces et des
moyens efficaces mais généralement immoraux, c’est refuser tout
sens à l’histoire en la soumettant à la fatalité de la violence. La
stratégie de l’action non-violente vise à réconcilier l’« éthique de
conviction » et l’« éthique de responsabilité » en recherchant l’ef-
ficacité politique par d’autres moyens que ceux de la violence
meurtrière et en permettant ainsi à l’homme de soumettre l’his-
toire aux exigences de sa raison.

Dès lors, la revendication fondamentale de l’exigence éthi-
que, qui relève à la fois de la conviction et de la responsabilité,
n’est pas tant de renoncer aux moyens de la violence que de cher-
cher les moyens de la non-violence. Et l’homme moral lui-même
ne saurait avoir la certitude de les trouver en toute circonstance.
Il serait vain de postuler dans l’abstrait qu’il existe toujours et

partout des moyens non-violents opérationnels qui permettent
d'assumer ses responsabilités face à l’événement. L’homme peut
expérimenter que l’éthique de conviction et l’éthique de respon-
sabilité entrent en conflit. Il peut alors échouer à les concilier
sans, pour autant, renoncer ni à l’une ni à l’autre. Celui-là même
qui est convaincu de l’exigence éthique de la non-violence peut se

trouver dans une situation où il ne sait pas faire autrement que de
recourir à un moyen violent pour éviter le pire.

L'homme moral, en définitive, n’est pas celui qui affirme la
nécessité d’être toujours non-violent, mais celui qui, dans chaque
situation, s’efforce de rechercher les moyens pratiques de l’action
non-violente les mieux appropriés. L’immoralité foncière des
idéologies de la violence qui dominent nos sociétés, c’est précisé-
ment qu’en légitimant les moyens violents, elles entravent toute
recherche des moyens non-violents. Si nous mesurons, d’une
part, les investissements consentis par nos sociétés pour préparer
la mise en œuvre des moyens de la violence et, d’autre part, les
investissements qui ne sont pas consentis pour préparer la mise en

œuvre des moyens de la non-violence, alors nous pouvons mesu-

rer l’immoralité collective dans laquelle nous risquons de nous

trouver enfermés.
La dimension de l’éthique n’est pas seulement individuelle,

elle est aussi collective. Il existe une morale politique qui fournitdes critères pour apprécier la légitimité des choix, des décisions et

51

|
Ÿ

|



des engagements assumés par la société elle-même. La non-vio-

lence se présente comme une exigence fondamentale qui doit

aussi animer et orienter la vie politique de la société.

— Politique

Moyens
La recherche de l’efficacité dans l’action nous amèneà considérer

la non-violence comme un ensemble de moyens, non comme une

fin en soi. Ces moyens doivent être jugés non pas seulement en

fonction des mérites que leur attribuent la morale, la philosophie
ou la spiritualité, mais également en fonction de leur efficacité,
c’est-à-dire de leur capacité à atteindre la fin recherchée.

Le choix des moyens n’est pas plus important que le choix de
la fin. Au contraire, il importe d’abord que la fin poursuivie par
l’action soit juste. Le choix des moyens n’est que second par rap-
port au choix de la fin ; il est second mais il n’est pas secondaire.
Les idéologies dominantes tentent de légitimer la violence en

affirmant que «la fin justifie les moyens », c’est-à-dire qu’une fin

juste légitime des moyens injustes. Dire cela, c’est s’enfermer
dans une contradiction intrinsèquement perverse. Qui veut la fin
ne doit pas vouloir n’importe quels moyens, mais des moyens qui
lui permettent d’atteindre effectivement la fin poursuivie. C’est

précisément l’importance accordéeà la fin d’une action qui amène
à considérer comme essentiel le choix des moyens.

« Les moyens, affirme Gandhi, sont comme la graine et la fin
comme l’arbre. Le rapport est aussi inéluctable entre la fin et les

moyens qu’entre l’arbre et la semence ». En mettant ainsi en évi-
dence la cohérence entre la fin et les moyens, Gandhi n’affirme

pas seulement un principe moral et philosophique; il énonce en

même temps un principe stratégique sur lequel il entend fonder
l’efficacité de son action politique. C’est un fait d’expérience que
la perversion des moyens entraîne inéluctablement la perversion
de la fin poursuivie. Dans le moment présent, nous ne sommes

52



pas maîtres de la fin que nous recherchons, nous ne sommes
maîtres que des moyens que nous utilisons — ou, plus exactement,
nous ne sommes maîtres de la fin que par l’intermédiaire des
moyens. La fin est encore abstraite, tandis que les moyens sont
immédiatement concrets. La fin concerne l’avenir, tandis que les
moyens concernent le présent. Or nous sommes toujours tentés
de sacrifier le présent à l’avenir en préférant l’abstraction de la fin
à la réalité des moyens. En acceptant de recourir à des moyens qui
contredisent dans les faits la fin que nous prétendons poursuivre,
nous rejetons sa réalisation vers des lendemains hypothétiques
qui ne nous appartiennent point. Le risque est grand alors que la
justice soit toujours repoussée à demain, que la violence soit tou-

jours imposée aux hommes comme une fatalité.

—> Stratégie
—> Tactique

Négociations
Dès qu’un conflit est ouvert, il convient d’entrer le plus tôt

possible en relation directe avec l’adversaire. Avant même de
porter le différend sur la place publique, il faut tenter de lui pro-
poser une solution négociée plutôt que d’engager une épreuve de
force. Il s’agit alors de faire connaître aux représentants de la par-
tie adverse les conclusions auxquelles nous a conduits l’analyse de
la situation et de faire valoir nos revendications en précisant l’ob-
jectif que nous voulons atteindre. Il se peut que d’emblée l’adver-
saire refuse toute négociation. S’il accepte de nous rencontrer, il
est rare qu’un accord puisse être conclu immédiatement. Ces pre-
mières négociations permettront de tester les intentions de nos

interlocuteurs et de mieux connaître leurs arguments. S’il importe
d'éviter toute attitude qui ne pourrait que durcir inutilement le
conflit et renforcer les blocages existants, ce qui rendrait toute
solution plus difficile encore, il importe également de faire preuve
de la plus grande fermeté et de la plus grande détermination.

53



Dans un conflit social et politique, où l’antagonisme entre les

deux parties en présence repose sur des enjeux contradictoires, la

négociation sera beaucoup plus compétitive que coopérative.
Nous devons donc exiger que la négociation repose sur la base de

critères objectifs et non pas sur des données subjectives comme

l’affirmation de bonnes intentions. En aucun cas, nous ne devons

nous contenter de promesses. Nous devons exiger des décisions.

Si les négociations se trouvent dans l’impasse, elles doivent être

suspendues et non point rompues définitivement, puisque le but

de l’action directe est la reprise des négociations. Pour autant que
cela est possible, il pourra être utile de maintenir certains contacts

avec l’adversaire tout au long du conflit.

Après l’échec des premières négociations, il devient néces-

saire d’engager l’épreuve de force. Celle-ci doit amener l’adver-

saire à se trouver contraint et forcé d’accepter les négociations
qu’il avait d’abord refusées. Si la situation s'avère bloquée, les

négociations peuvent commencer de manière indirecte par l’inter-

médiaire d’une ou de plusieurs personnes choisies d’un commun

accord par les deux parties. Mais cette médiation ne pourra que

préparer des négociations directes qui seules pourront apporter
une solution durable au conflit.

Ces négociations, même si nous pouvons raisonnablement
espérer qu’elles permettront de parvenir à un accord, sont encore

le prolongement de l’épreuve de force et non pas un dialogue qui
se déroulerait dans la confiance réciproque. Il importe donc de
« rester sur ses gardes », de ne pas suspendre l’action et de ne rien
faire ni de ne rien dire qui puisse démobiliser les militants et l’opi-
nion publique. Il serait ensuite extrêmement difficile de les remo-

biliser. Rien ne serait plus dommageable que de « crier victoire »

trop tôt. Une offre de négociation peut être un piège tendu aux

militants dans le but de démobiliser leur détermination. Il

importe donc de rester extrêmement vigilants.
Peut-être faudra-t-il accepter un certain compromis qui per-

mette à l’adversaire de « sauver la face ». Mais il ne faut rien céder
sur l’essentiel sous prétexte de parvenir à un pareil compromis.
Celui-cine saurait renvoyer dos à dos les victimes de l’injustice et

ceux qui en sont responsables. Il importe que la victoire soit tan-

gible et indiscutable. Dès lors, la fête peut commencer…

—> Dialogue

54



Non-coopération
Le principe essentiel de la stratégie de l’action non-violente

est celui de non-coopération. Il repose sur l’analyse suivante:
dans une société, ce qui fait la force des injustices du désordre

établi, c’est la complicité, c’est-à-dire la coopération volontaire
ou passive de la majorité silencieuse des citoyens. La résistance
non-violente vise à rompre cette complicité par l’organisation
d’actions collectives de non-coopération avec les structures socia-

les, économiques ou politiques qui engendrent et maintiennent
ces injustices.

Les puissants qui veulent imposer leur bon vouloir à un

groupe social ou à une collectivité politique ont pour principal
pouvoir celui que leur donne ceux qui, bon gré mal gré, coopèrent
avec eux. Il s’agit, dès lors, d’organiser la résistance en appelant
chaque membre de ce groupe ou de cette collectivité à retirer son

soutien aux responsables d’une injustice donnée, les privant ainsi

des concours dont elles ont besoin pour assurer leur domination.
La contrainte devient effective à partir du moment où les actions

de non-coopération parviennent à tarir les sources du pouvoir de

l’adversaire qui n’a plus les moyens de se faire respecter et obéir.

Ainsi, un nouveau rapport de force peut-il s’établir qui permet
aux résistants de faire reconnaître leurs droits.

Dans cette perspective, la stratégie de l’action non-violente
vise à organiser des actions de non-collaboration avec les institu-

tions, les structures, les idéologies, les régimes, les Etats qui por-
tent atteinte aux libertés et aux droits de l’homme. L'objectif à

atteindre est de paralyser les rouages essentiels des divers méca-

nismes d’exploitation ou d’oppression afin de rétablir l’ordre.

Dans un premier temps, cette non-coopération peut s’organi-
ser dans le cadre même de la légalité. Il s’agit d’épuiser toutes les

possibilités qu’offrent les moyens légaux dans le fonctionnement
normal des institutions démocratiques de la société. Mais lorsque
celle-ci n’offre plus de moyens permettant de combattre efficace-

ment l'injustice, alors la résistance non-violente doit s’engager
dans des actions de désobéissance civile.

—> Désobéissance civile
* Voir aussi Vous avez dit: “Pacifisme” ?, p. 249-265.



Non-violence
La non-violence est encore une «idée neuve en Europe ».

Comme telle, elle est souvent perçue à travers de nombreux
malentendus et confusions qui altèrent sa véritable signification.
Lorsque nous entendons parler de non-violence, notre première
réaction est le plus souvent la méfiance et le scepticisme. Cette
réaction s’explique par le fait que nous sommes les héritiers de
traditions qui ont donné une grande et belle place à la violence
cependant qu’elles n’en donnaient aucune à la non-violence.

Le mot non-violence nous vient de Gandhi. Il est la traduc-
tioan littérale du mot sanscrit Ahimsa (a : privatif et himsa : nui-
sance, violence). Il a été souvent suggéré que ce mot était mal
choisi et qu’il entretenait par lui-même de nombreuses ambiguï-
tés (1). Il a pourtant l’avantage de nous obliger à regarder en face
les nombreuses ambiguïtés de la violence, alors même que nous

sommes toujours tentés de les occulter pour mieux nous en

accommoder.

Il nous faut prendre conscience du formidable conditionne-
ment qui pèse sur nous depuis des siècles et qui nous fait penser
que la violence est non seulement nécessaire mais qu’elle est légi-
time. Plus encore, qu’elle est honorable. Le plus souvent, qu’il
appartienne à la légende ou à l’histoire, le héros présenté à notre
admiration est violent de quelque manière. Si la violence était
vraiment la vertu de l’homme fort qui se bat pour faire prévaloir
la justice et défendre la liberté, la non-violence alors ne pourrait
être que la faiblesse de celui qui n’a pas le courage d’être violent.

Il n’est possible de dégager la signification de la non-violence
qu'après avoir précisé la signification de la violence. Pour cela, il
nous faut distinguer ce que nous avons l’habitude de confondre,
c’est-à-dire : le conflit, l’agressivité, la lutte, la force et la violence

(1) Gandhi préférait utiliser le mot « satyagraha » (de satya : vérité et agraha : attache-
ment) qu’il avait lui-même forgé pour exprimer positivement son idéal. Il précisait : « Ety-
mologiquement le mot signifie : se retenir à la vérité, d’où Force de la Vérité ». Mais une
telle expression est elle-même largement ambiguë. La vérité ne peut avoir qu’une force de
persuasion ; or, dans l’action politique, lorsqu’il s’agit de lutter contre les violences structu-
relles du désordre social, il ne suffit pas de recourir à une force de persuasion. L’action
non-violente doit alors pouvoir mettre en œuvre une véritable force de contrainte qui
oblige les pouvoirs établis à céder. Cette force de contrainte ne saurait être définie comme
«la force de la vérité ».

56



proprement dite. La violence est un processus de meurtre, qui
pervertit radicalement toute relation à l’autre. L’éveil à la non-
violence se fait par la prise de conscience de la violence comme
une réalité radicalement contraire aux exigences de la raison.
C’est en effet notre expérience de la violence dans le monde qui
nous fait découvrir la requête de non-violence que nous portons
en nous. Certes, cette requête de l’esprit humain est en nous
avant même que nous rencontrions la violence et c’est elle qui
nous révèle l’inhumanité de celle-ci. Mais c’est en nous heurtant à
la violence que nous prenons conscience de sa déraison. Le juge-
ment éthique, en identifiant la violence comme la négation de l’es-
prit humain, lui oppose un non catégorique et lui refuse toute
légitimité. C’est ce refus qui fonde le concept de non violence.

Ainsi, la non-violence appartient-elle à l’ordre philosophique
et, par voie de conséquence, à l’ordre politique. Une philosophie
qui s'accommode de la violence se nie comme philosophie. Et il en
est de même de la politique. La faillite des idéologies dominantes,
c’est précisément d’avoir légitimé la violence, de l’avoir conciliée
avec les idéaux de notre culture. Dès lors que la violence est
déclarée légitime, elle devient un droit pour l’homme: celui-ci
pourra prendre prétexte de ce droit pour y recourir chaque fois
qu’il estimera que la défense de ses intérêts lui commande de le
faire. Lorsque l’idéologie légitime la violence, les hommes cou-
rent le risque de s’installer dans la pratique de la violence en per-
dant peu à peu conscience qu’elle contredit radicalement les aspi-
rations les plus profondes de l’humanité. Dire non à la violence en

affirmant l’exigence éthique de la non-violence, c’est refuser de
lui reconnaître la légitimité qu’elle sollicite de nous afin de deve-
nir maître de notre destin.

Les idéologies religieuses sont également venues apporter
leur caution à la violence en la légitimant. Ce faisant, elles s’oppo-
saient elles-mêmes à la requête spirituelle de l’homme et reje-
taient l’exigence éthique de la non-violence. En laissant à leurs
adeptes la possibilité de penser que la violence pouvait être mise
au service même de la cause de Dieu, les religions historiques — et
tout particulièrement les trois grandes religions monothéistes, le
judaïsme, le christianisme et l’islam — ont davantage prédisposé
l'homme au fanatisme violent qu’à la sagesse non-violente.

Parce que l’exigence éthique de la non-violence doit devenir
l’un des fondements de la philosophie politique qui inspire notre

57



action dans le monde, elle nous commande de rechercher les

moyens d’une stratégie qui nous permette d'assumer les inévita-

bles conflits qui divisent et opposent les hommes et les peuples.
En recherchant l’efficacité politique par d’autres méthodes que
celles offertes par la violence, la stratégie de l’action non-violente
veut réconcilier la « morale de conviction » et la « morale de res-

ponsabilité ».

Contrainte

Force

>

>

—> Morale

— Politique
> Violence

Objection de conscience
Dans le sens le plus usuel, mais restrictif, l’objection de cons-

cience consiste à refuser d’accomplir le service militaire. Par elle-
même, l’expression suggère que ce refus se fonde essentiellement
sur des convictions personnelles qui mettent en avant l’exigence
morale et/ou religieuse qui prescrit le respect inconditionnel de la
vie humaine et interdit de verser le sang. Pendant longtemps, l’at-
titude des objecteurs de conscience a été sévèrement condamnée
comme un délit d’incivisme, contraire au devoir de la solidarité
nationale qui s'impose à tout citoyen. Les réfractaires étaient
alors accusés de faire preuve de lâcheté en refusant d’assumer
leurs responsabilités civiques.

Ce n’est que tout récemment que l’objection de conscience a

été reconnue par les sociétés démocratiques comme un droit de
l’homme que l'Etat devait respecter en faisant bénéficier d’un sta-
tut légal ceux qui s’en réclamaient. Pour autant, les objecteurs
sont encore souvent suspectés de n’être pas des citoyens à part
entière et se heurtent toujours à un certain ostracisme social.

Aujourd’hui, même si nombre d’objecteurs se réfèrent à des
convictions éthiques et philosophiques, ils entendent générale-
ment donner à leur engagement une signification ouvertement

58



politique. D'abord, leur contestation de la militarisation des sys-
tèmes de défense mis en œuvre par les Etats ne s’appuie pas seule-
ment sur des arguments d’ordre moral, mais aussi sur une analyse
et une critique rationnelles de la course aux armements de des-
truction massive. Ils considèrent que celle-ci constitue davantage
une menace qu’une garantie pour la sécurité des peuples et des
nations. Ensuite, ils ne veulent pas s’en tenir à cette contestation :

beaucoup mettent en avant la proposition d’une défense civile
non-violente et acceptent de faire un service civil, dont la durée
devrait être égale à celle du service militaire. Ils y font un travail
d'utilité sociale et certains d’entre eux étudient théoriquement les
principes et les méthodes de la stratégie de l’action non-violente
et se préparent à les mettre en œuvre pratiquement.

Ceux qui ont déjà accompli leur service militaire sont égale-
ment en droit de revendiquer le bénéfice du statut légal de l’objec-
tion de conscience. Si la loi le leur refuse (c’est actuellement le cas
en France pendant le temps dit de « disponibilité », c’est-à-dire
pendant les quatre années qui suivent le service militaire), ils
n'ont plus d’autre recours que de s’engager dans une action de
désobéissance civile en renvoyant leur livret militaire au ministre
de la Défense. Ils sont alors passibles d’une condamnation devant
les tribunaux.

L’objection de conscience peut également être le moyen de
s'opposer, non à toute guerre, mais à telle guerre en particulier
dont on estime qu’elle est injuste. Elle peut encore être le moyende refuser toute coopération avec l’armée lorsque celle-ci est utili-
sée comme moyen de répression contre une minorité nationale ou

contre une classe sociale en lutte pour la revendication de ses

droits.
D’une manière plus générale, on parle d’objection de cons-

cience pour tout refus d’obéissance à une loi ou à un ordre dont
l'exécution serait contraire à ce que l’on estime injuste ou immo-

ral. Dans un certain nombre de domaines, la loi prévoit ainsi des
«clauses de conscience ».

* Voir Alternatives non-violentes, n° 66.

59



Obstruction
L’obstruction non-violente est une méthode d’intervention

directe collective qui consiste à empêcher la libre circulation sur

une voie publique ou privée en faisant de son corps un obstacle
inévitable pour ceux qui voudraient passer. Les manifestants peu-
vent bloquer le passage soit en se tenant debout, soit en organi-
sant un sit-in ou un « tapis humain » (il s’agit alors de s’allonger à

plusieurs sur le sol).
Les personnes qui se trouvent ainsi empêchées de passer peu-

vent décider de forcer le barrage humain avec leur véhicule, au

risque de blesser, voire de tuer un ou plusieurs manifestants.
Ceux-ci ne sauraient exclure entièrement une telle hypothèse. Ils
doivent donc mesurer la réalité du danger qu’ils courent en parti-
cipant à l’action. Selon les circonstances, on peut juger plus ou

moins probable que ceux qui se trouvent bloqués renonceront à

passer et feront appel aux forces de police pour dégager la voie.
Les risques encourus seront moins importants si les manifestants
sont nombreux et si l’opinion publique prise à témoin des acci-
dents qui pourraient survenir, est prête à se solidariser avec la
cause qu’ils défendent.

L’obstruction non-violente peut viser à empêcher le passage à
ceux qui collaborent directement avec l’injustice que l’on combat :

par exemple, obtenir l’arrêt et l’immobilisation de véhicules
transportant du matériel dont l’adversaire a besoin pour mettre
son projet à exécution. Il peut s’agir également d’empêcher une

construction jugée indésirable (base militaire, usine polluante,
réalisation de prestige...) en occupant le chantier afin de con-

traindre les ouvriers à arrêter le travail. On peut aussi mener une

action d’obstruction en occupant pacifiquement les pistes d’un
aéroport afin d’empêcher l’atterrissage d’un ou plusieurs hôtes
indésirables. Il est encore possible d’organiser l’obstruction sym-
bolique de l’entrée d’un bâtiment officiel (ministère, préfecture,
mairie. …) afin d’interpeller les pouvoirs publics sur telle question
précise.

D'autres procédés d’obstruction peuvent être mis en œuvre: il
ne s’agit plus de faire obstacle avec son corps mais avec sa voiture,
son tracteur, son camion ou son bateau. Le but peut être encore
d’entraver les déplacements de l’adversaire et de ses collabora-

60



teurs, mais il peut être aussi tout simplement d’empêcher la circu-
lation afin de créer un événement médiatique qui permette de
faire connaître auprès de l’opinion publique la cause que l’on
défend.

Une telle action peut n’être pas seulement symbolique: on
peut la poursuivre jusqu’à ce qu’on ait obtenu gain de cause. Dans
ce cas, il est essentiel que le public qui en subit les inconvénients
soit très précisément informé des raisons qui l’ont rendue néces-
saire. Il faut que l’opinion publique impute la responsabilité de la
poursuite de l’épreuve de force à ceux qui ont le pouvoir de déci-
sion dans le conflit en cours. Ceux-ci, dès lors, subiront une pres-sion sociale susceptible de les contraindre à rechercher une solu-
tion négociée du conflit.

—> Sit-in

Opinion publique
Une lutte non-violente ne se joue pas à deux mais à trois. Elle

ne se réduit pas à l’affrontement direct des acteurs de la résistance
et des pouvoirs établis. Entre les uns et les autres s’interpose
l’opinion publique, dont le rôle d’arbitrage peut être décisif dans
l'issue du conflit. Le plus souvent, la contrainte déterminante
pour faire céder les pouvoirs établis n’est pas celle qu’exerce l’ac-
tion du mouvement de résistance, mais celle qu’exerce l’opinion
publique. Dès lors, l’un des objectifs prioritaires de la lutte non-
violente est de convaincre l’opinion publique de la justesse de la
cause défendue afin qu’elle se mobilise pour contraindre les pou-
voirs établis à satisfaire les exigences mises en avant par les résis-
tants. [

La conquête de l’opinion publique est donc un enjeu décisifdans toute campagne d’action non-violente. Il s’agit de multiplier
les actions de popularisation et de conscientisation en direction de
l'opinion publique afin de faire valoir le bien-fondé de la lutte
engagée. Il faut viser à se concilier la neutralité bienveillante de la

61



majorité et la sympathie active de la plus large minorité. Les déci-
deurs adverses doivent alors tenir compte de l’arbitrage rendu par

l’opinion publique afin de ne pas se discréditer auprès d’elle. Il est

de leur propre intérêt d’apparaître conciliants et d’accepter de

négocier avec le mouvement de résistance.
Le plus souvent, l’opinion publique se divisera en plusieurs

«camps», selon la solidarité, la sympathie, l’indifférence ou

l'hostilité qu’ils manifesteront à l’égard de la cause défendue. Les

actions de popularisation doivent alors être « ciblées » en s’adres-

sant plus particulièrement à tel ou tel secteur de l’opinion publi-
que en tenant compte de sa propre disposition par rapport à l’en-

jeu du conflit.

L'action non-violente, par la pédagogie qu’elle implique par
elle-même, a toute chance de se montrer beaucoup plus efficace

que l’action violente. L'expérience montre que les actes violents

suscitent, au sein de l’opinion publique, des réactions de rejet qui
l’amènent à s’affirmer davantage solidaire des pouvoirs établis

que des mouvements de résistance. L'action violente, en privant
la résistance de tout soutien d’envergure dans l’opinion publique,
réduit considérablement ses chances de succès.

Organisation
Toute action collective, pour se déployer dans l’étendue et

dans la durée qui lui sont nécessaires pour atteindre son objectif,
doit être organisée. Il serait illusoire de ne compter que sur la
« spontanéité des masses » ou sur le « charisme » d’un leader pres-
tigieux. Certes, il ne peut être possible de susciter une action col-
lective de grande ampleur sans prendre appui sur la spontanéité
de celles et de ceux qui se mobilisent eux-mêmes pour construire
une société plus juste et plus libre. Mais il faut organiser cette

spontanéité, c’est-à-dire l’ordonner. Loin de constituer un fac-
teur de dispersion et d’incohérence, la spontanéité devient alors
un ressort qui oriente l’action et lui donne sa force.

62



Pour être pleinement efficace, toute action collective exige
une discipline à la fois souple et rigoureuse de tous ceux qui y par-
ticipent. L'action non-violente ne saurait échapper à cette règle.
Mais, dès lors qu’elle ne peut compter que sur la libre adhésion de
chacun, la discipline qu’elle exige ne peut être que librement con-

sentie. Elle est fondée sur l’engagement volontaire de chacun et
non pas sur l’obéissance forcée de tous. À cet égard, toute analo-
gie avec l’organisation et la discipline militaires doit être écartée.

L'organisation d’un mouvement de lutte non-violente doit
permettre la concertation entre tous ses membres afin que les pri-
ses de décision concernant les orientations politiques et stratégi-
ques, la préparation et la coordination des actions engagées
soient les plus démocratiques possibles. Cela implique que l’orga-
nisation soit la plus autogestionnaire possible, c’est-à-dire qu’elle
permette à chacun de se sentir responsable. Etre responsable,
c’est d’abord être informé. L’une des tâches permanentes de l’or-
ganisation est donc d’assurer la circulation des informations.

La vie du mouvement doit être rythmée par des votes et des
élections qui restent les meilleurs moyens de régulation démocra-
tique d’une collectivité. On ne peut pratiquer la démocratie
directe pour chaque décision. Un centre unique de décision est
nécessaire à la cohésion d’un mouvement et à l’efficacité d’une
action. En même temps, l’organisation doit tendre à constituer un

réseau décentralisé qui s’étende à toute la société. Le plus sou-

vent, pour exercer une réelle contrainte sur les pouvoirs établis,
une action doit être organisée en profondeur dans toute la
société. Pour cela, elle doit être relayée par des groupes locaux
qui se soient eux-mêmes dotés des moyens organisationnels leur
permettant d’être opérationnels dans l’action. La force d’un mou-

vement provient, pour une part décisive, du nombre et de la qua-
lité de ces relais locaux.

Des rencontres « nationales » doivent être organisées réguliè-
rement, permettant aux différents responsables locaux de se ren-

contrer et de se connaître. La qualité des relations personnelles
qui peuvent ainsi se créer renforce la cohésion du mouvement.
L'organisation doit être la plus conviviale possible. On ne doit pas
négliger l’importance des liens affectifs qui doivent unir celles et

ceux qui luttent pour un même idéal de justice et de liberté. Les
réseaux d’une lutte non-violente doivent devenir des réseaux
d'amitié.

63



Certes, des conflits de personnes ne manqueront probable-
ment pas de surgir au sein d’un mouvement ; l’une des fonctions

de l’organisation doit être précisément de les gérer et de les

résoudre.

—> Leader
* Voir aussi Stratégie de l’action non-violente, p. 97-115.

Pacifisme
Les mots « pacifisme » et « pacifiste » ont dans notre langue,

dans notre culture et dans notre histoire une connotation essen-

tiellement péjorative. Le pacifiste est réputé vouloir la paix «à

tout prix », fut-ce au prix de la justice. C’est pourquoi il est accusé

de préférer n'importe quelle paix à n'importe quelle guerre et,

donc, d’être prêt à se soumettre à l’oppression plutôt qu’à se

battre pour la liberté. La collectivité nationale, au nom de l’idéo-

logie dominante, va donc jeter l’anathème sur les pacifistes en les

accusant d’être traîtres et parjures.
Il est vrai que la paix peut être honteuse et que le refus de la

guerre peut être lâche. Ce n’est pas la paix qui est le plus impor-
tant mais la justice qui permet la dignité et la liberté. Si le choix

n’était qu’entre la paix dans l’injustice et la guerre pour la justice,
alors, en effet, mieux vaudrait choisir la guerre. « Je préfèrerais
mille fois, affirmait Gandhi, prendre le risque de recourir à la vio-

lence plutôt que de voir émasculer toute une race ».

La thèse centrale du pacifisme, tel qu’il s’est expriméà diffé-
rents moments de notre histoire, peut se résumer ainsi : la guerre
est le mal absolu parce que les maux qu’elle engendre sont néces-

sairement plus grands que ceux auxquels elle prétend remédier.
Certes, les moyens de la guerre, c’est-à-dire ceux de la violence
destructrice et meurtrière, sont par eux-mêmes en contradiction
avec la fin qu’elle prétend poursuivre : la coexistence pacifique
des hommes et des peuples. La vérité de l’intuition pacifiste est de

proclamer l’inhumanité de la guerre et de récuser toutes les idéo-

logies qui justifient, honorent et sacralisent la guerre. Mais l’er-

64



reur du pacifisme est de dénoncer «les horreurs de la guerre »

sans proposer des moyens réalistes pour mettre un terme aux

«horreurs de la paix ». La guerre, en effet, ne mérite pas seule-
ment une condamnation, elle exige une alternative. La guerre est
une méthode d’action et sa finalité est juste lorsqu’elle vise effec-
tivement à défendre ou à rétablir les droits de l’homme. La
méthode de la guerre est sûrement détestable mais l’action n’en
demeure pas moins nécessaire. Si la condamnation de la méthode
entraîne l’inaction, c’est qu’il y a quelque part un vice dans la
démarche. Le pacifisme relève en réalité d’une morale de convic-
tion et il se trouve incapable de fonder une morale de responsa-
bilité face aux défis de l’histoire. Lorsqu'il a tenté de proposer
d’autres moyens que la guerre pour faire la paix, ils étaient large-
ment illusoires. Il fait alors appel à des vertus en un temps où
seule la force conditionne les rapports entre les hommes et les

peuples. Le pacifisme procède d’une vision idéaliste et moraliste
de l’histoire.

Le discours pacifiste se discrédite quand il laisse croire que les
armées et les armements sont les causes des guerres et qu’il pré-
sente leur suppression comme la condition nécessaire et suffi-
sante de la paix. Pour promouvoir une politique de désarmement,
il importe de concevoir des « équivalents fonctionnels de la

guerre » qui offrent aux nations les moyens de se défendre contre

une éventuelle agression.
Précisément parce qu’il est perçu de manière négative par

l’opinion publique, le mot « pacifisme » est souvent utilisé par les
discours dominants pour désigner les mouvements de paix qui
s’opposent à tel ou tel aspect de la politique militaire des Etats

(ceux, par exemple, qui dénoncent l’engrenage de la course aux

armements). L’un des plus sûrs moyens, en effet, de discréditer
un mouvement est de le disqualifier en le nommant. Le plus
souvent, cette appellation, qui veut être une accusation, concerne

des mouvements qui développent des analyses et choisissent
des objectifs qui diffèrent fondamentalement de ceux du
« pacifisme ».

— Défense civile non-violente

—> Désarmement

—> Transarmement
* Voir aussi Vous avez dit “Pacifisme” ?, p. 9-20.



Parole
Le premier temps d’une action non-violente est de prendre la

parole afin de dénoncer l’inacceptable. La résignation est faite

essentiellement de silence et la première complicité avec l’injus-
tice est de se taire devant elle. Dès lors, la première action de non-

coopération avec une injustice est de rompre avec la majorité
silencieuse en prenant la parole sur la place publique. Cette prise
de parole est déjà une prise de pouvoir. Elle brise le monopole de

la parole que les puissants tendent à acquérir. Car ce qui fait la

force des pouvoirs établis, c’est le silence des majorités.

Ainsi la stratégie de l’action non-violente s’efforce-t-elle de

mettre en œuvre la force subversive de la parole. Elle vise à créer

un débat public contradictoire qui mette à jour les sophismes et

les mensonges des discours qui cautionnent et justifient le

désordre établi.

Une manifestation publique organisée dans la rue est précisé-
ment une prise de parole collective par des citoyens qui entendent
exercer leur droit à la parole. Concrètement, cette prise de parole
publique peut s’exprimer par des tracts, des affiches — « faire par-
ler les murs » —, des banderoles, des pancartes et des slogans.
Pour l’efficacité même de la manifestation, il est essentiel que la

parole qui l’accompagne demeure non-violente. Le but d’une

manifestation est de convaincre ceux qui ne manifestent pas de la

justesse à la fois de la dénonciation et de la revendication qu’elle
veut exprimer. Or la réceptivité de l’opinion publique est beau-

coup plus forte à l’égard d’une manifestation qui s'exprime par
une parole non-violente plutôt que par des cris violents. Le lan-

gage de la révolte se complaît dans l’injure et l’insulte à l'encontre
de l’adversaire, mais le cri n’est qu’une parole inarticulée et par
conséquent incompréhensible. C’est une erreur de penser qu’une
parole est d’autant plus forte qu’elle est plus violente. Il existe
une contradiction radicale entre la parole et la violence. L'une
commence où l’autre cesse. Une parole qui devient violence com-

mence à se nier comme parole. La force de frappe d'une parole
vient de sa justesse et non de sa violence. C’est pourquoi l’une des

exigences fondamentales de la non-violence est la pacification de
la parole.

66



Dans une stratégie non-violente, la parole et l’action se ren-

forcent l’une l’autre, l’action soulignant la signification de la
parole et réciproquement. Au plus fort de la lutte, on peut dire
encore que la parole devient action et que l’action devient parole.

=Ainsi, les méthodes de l’action non-violente ont-elles, à

l’égard du public qui regarde et écoute, une puissance pédagogi-
que et éducative beaucoup plus forte que celle des méthodes de
l’action violente. Tandis que la manifestation violente risque fort
de n’être qu’un monologue bruyant et confus devant un public qui
reste étranger à l’action qui se déroule devant lui mais sans lui, la
manifestation non-violente peut devenir un véritable dialogue
avec le public qui, déjà, participe à l’action.

Pétition
Organiser une pétition consiste à recueillir le plus grand

nombre de signatures au bas d’un texte dénonçant une injustice
caractérisée et demandant aux autorités compétentes de prendre
les décisions qui s’imposent pour rétablir le droit de ceux qui en

sont les victimes. Ce texte est remis directement par une déléga-
tion ou, à défaut, envoyé à celui ou à ceux qui ont le pouvoir de
décision concernant la situation donnée.

Le recueil des signatures peut être organisé dans la rue ou

dans tout autre lieu public. Une pétition est d’abord un moyen
d'informer le public, de l’interpeller et de tenter de le mobiliser
pour intervenir et pour agir. Elle peut être le premier élément
d’une campagne de sensibilisation et de conscientisation de l’opi-
nion publique. Par elle-même, une pétition est rarement un

moyen de pression suffisant pour obtenir gain de cause. Cepen-
dant, si un nombre «impressionnant » de signatures peut être
recueilli en quelques jours, elle peut attirer l’attention des pou-
voirs publics et les amener à prendre conscience de l’enjeu du pro-
blème posé. Dès lors, ils peuvent estimer que la sagesse comme

leur intérêt leur commandent d’y apporter le plus rapidement
possible une solution appropriée.

67



Peur
L’action non-violente conduit souvent à descendre dans la rue

pour manifester publiquement la volonté de combattre l’inaccep-
table. Elle comporte alors le risque d’une confrontation directe,
physique, à ceux qui sont également dans la rue. Pour agir, il faut
oser affronter l’autre, les autres, tous les autres. Et cet affronte-
ment fait peur.

Nous avons peur de sortir pour mener dehors une action

publique qui nous fait remarquer et nous expose aux menaces des
autres. C’est ainsi que nos peurs nous retiennent dans le confort
de notre vie privée.

L’idéologie dominante voudrait nous imposer de taire nos

peurs : elles seraient coupables et par conséquent inavouables. Il
serait pourtant vain de prétendre les refouler, mieux vaut en

prendre conscience et les avouer, tenter de les maîtriser sans les
nier. Ce qui est honteux, ce n’est pas d’avoir peur — car la peur est
humaine — mais de se laisser vaincre par sa peur. Le courage, ce

n’est pas ignorer la peur mais la dominer. Et c’est précisément la

peur qui permet le courage. L'homme sans reproche n’est pas
celui qui se prétend sans peur mais celui qui surmonte sa peur.

La peur est mauvaise conseillère : devant l’injustice, elle con-

seille la passivité et devant le conflit, elle conseille souvent la fuite
et parfois la violence. Nous ne devons pas nous laisser conseiller
par nos peurs: nous devons conseiller nos peurs.

Nos peurs sont rarement proportionnées à la réalité des dan-
gers encourus. Pour une large part, les dangers sont imaginaires
et les plus grandes menaces se cachent dans l’inconnu. Nos peurs
sont souvent irrationnelles et nous devons tenter de les raisonner.
Cependant, même apprivoisées, il serait illusoire de penser que
nous puissions les faire disparaître totalement. Une peur avouée
est déjà à moitié surmontée; mais à moitié seulement. L’autre
moitié est largement irréductible. Il faut avoir la patience de vivre
avec elle, si désagréable que soit sa compagnie.

Mais nos peurs ne sont pas seulement naturelles. A des degrés
divers, les Etats engendrent et entretiennent de nombreuses
peurs parmi les citoyens afin d’obtenir d’eux la soumission et
l’obéissance dont ils ont besoin. Le plus souvent ils n’ont pas

68



besoin de recourir à la terreur pour faire peur aux citoyens. Il leur
suffit d’exercer discrètement une menace diffuse pour entretenir
une peur diffuse qui fera respecter «la loi et l’ordre ». Dans les
Etats totalitaires, l’ordre n’est établi que lorsque la peur est éta-
blie. Les citoyens finissent par intérioriser cette peur-là; pour
oser défier l’Etat en s’engageant dans des actions de dissidence et
de désobéissance, il leur faudra la surmonter.

L’Etat peut également manipuler les peurs des citoyens en

exacerbant la menace que l’ennemi fait peser sur leurs libertés. Là
encore, l’Etat peut d’autant mieux se faire obéir à l’intérieur de la
société qu’il aura su convaincre ses sujets qu’une menace exté-
rieure mortelle pèse sur eux. La société civile doit se libérer de
cette peur factice en déjouant la part de chantage contenue dans
cette propagande idéologique de l’Etat.

L’action non-violente exige que nous surmontions les peurs
qui nous paralysent. Pour les surmonter, il faut d’abord que nous

puissions les dire, nous les dire et les dire aux autres, et que nous

puissions également entendre les peurs des autres. Il faut ainsi
créer des lieux où nous puissions exprimer ensemble nos peurs.
Ainsi nous pourrons mieux les surmonter ensemble. Mais, en

définitive, c’est en agissant ensemble que nous pourrons être sûrs
de les avoir surmontées.

Police
Celles et ceux qui participent à une lutte non-violente sont

tout naturellement conduits à faire face aux policiers chargés de
«maintenir l’ordre » et de « faire respecter la loi». Cette ren-
contre, aussi inévitable qu’indésirable, doit aussi être négociée
selon les règles de la non-violence.

Un mouvement de lutte non-violente doit se garder de toute

déclaration d’hostilité à l’égard des forces de police. Mépriser par
principe les policiers, c’est faire injure à des hommes dont beau-

coup, selon toute probabilité, n’ont « choisi » leur métier que sous

les contraintes de leur situation sociale et dont un grand nombre

69



sont sincèrement convaincus de servir la démocratie et la paix
sociale. Leur responsabilité personnelle n’est pas directement

engagée dans le conflit en cours. La violence à l’encontre des poli-
ciers, qu’elle s’exprime par l’insulte ou par le pavé, est donc

injuste. Elle ne peut que les enfermer dans la logique de leur rôle

d’agents de la répression, alors que nombre d’entre eux pour-
raient s’interroger sur le bien-fondé de certains ordres qu’ils
reçoivent. Dès lors qu’ils se sentent menacés par la violence des
manifestants, qu’elle reste potentielle ou qu’elle devienne effec-
tive, ils n'hésitent pas à recourir eux-mêmes à la violence, ne

serait-ce que pour se défendre. Au demeurant, au sortir de cette

spirale de violence, force restera nécessairement à la loi.

Si, au contraire, les manifestants « affichent » clairement leur
détermination à garder une attitude non-violente, l’hostilité des

policiers à leur encontre peut alors se trouver désarmorcée et la
nature même de l’affrontement entre les uns et les autres peut
être modifiée. À cette fin, il convient d’entreprendre avant l’ac-
tion une campagne d’information à l’intention des policiers. Si
cela est possible, il est utile d’avoir des contacts personnels avec

eux, aussi bien parmi les simples exécutants que parmi les respon-
sables et de leur faire valoir la justesse à la fois de la fin recherchée
et des moyens employés. Il faut s’efforcer de les convaincre qu’ils
ne sont pas méprisés dans leur fonction de « gardiens de la paix »

et qu'ils ne seront nullement menacés par l’action des manifes-
tants. On peut ainsi chercher à obtenir leur compréhension et si

possible leur neutralité, voire, exceptionnellement, leur solida-
rité.

L'expérience des luttes non-violentes le montre : il n’est pas
vain d’inciter les policiers à désobéir à des ordres illégitimes,
sinon illégaux, qui leur commanderaient de recourir à la violence
contre des citoyens dans l’exercice de leurs fonctions, qui ne les
considèrent pas comme des ennemis et qu’ils n’ont aucune raison
de considérer comme leurs ennemis. Cependant, rien ne garantit
que le recours aux méthodes de l’action non-violente désarmor-
cera sûrement le processus de la répression policière. Mais alors il
sera clairement établi aux yeux de l’opinion publique que les pou-
voirs publics portent l’entière responsabilité de la violence.

Selon son sens étymologique, le mot « police » n’évoque nulle-

ment la nécessité de recourir à la violence pour maintenir l’ordre
social. « Police » vient du grec politeia (de polis : cité) et signifie :

70



l’art de gouverner la cité. Sa signification est donc très proche de
celle du mot « politique ». La visée de l’action policière, comme

celle de l’action politique, est de pacifier la vie sociale, c’est-à-dire
de construire une société libérée de l’emprise de la violence. La
fonction de la police est de concourir à garantir les libertés des

citoyens, à faire respecter leurs droits et à assurer leur sécurité.
Littéralement, les policiers doivent être des « agents de la paix »,
c’est-à-dire qu’ils doivent « faire la paix » entre les individus et les

groupes qui vivent dans la même cité. La police a pour fonction
essentielle de prévenir et, le cas échéant, de résoudre les inévita-
bles conflits qui surgissent entre les citoyens afin d’établir ou de
rétablir entre eux des rapports de justice. Pour cela, la police doit
neutraliser les fauteurs de violence afin de les mettre hors d’état
de nuire. La fonction de la police est fondamentalement une fonc-
tion anti-violence.

Certes, il existe des situations particulières où il est difficile,
voire impossible, de neutraliser, sans recourir à la violence, un ou

plusieurs individus armés qui menacent la vie d’autrui. Cepen-
dant, même en de telles circonstances, tout doit être tenté pour
désarmer et capturer le ou les malfaiteurs en évitant de les tuer.

Si, malgré tout, il y a mort d’homme du fait de la police, il s’agit
d’un échec qui doit interdire tout «communiqué de victoire ». Si
la police échoue à rétablir la paix sociale sans recourir à la vio-
lence meurtrière, la société tout entière partage la responsabilité
de cet échec. Une démocratie commenceà se nier elle-même lors-

qu’elle se refuse à reconnaître sa propre violence comme un

échec. Dire que la vie est «sacrée » ne peut vouloir dire autre

chose que même la vie d’un malfaiteur est sacrée. Sinon, la vie
n’est pas sacrée du tout.

La non-violence rencontre ici une de ses limites. Mais l’exis-
tence de cas-limites où s’impose la nécessité de recourir à la vio-

lence ne saurait servir de prétexte à réhabiliter la violence comme
moyen habituel d’assurer l’ordre public et de rétablir la paix
sociale. Pour que l’exception ne devienne pas la règle, il faut être,
au contraire, encore plus rigoureux dans le respect de cette der-
nière. Et la règle doit être de résoudre les conflits en recourant

aux méthodes non-violentes de prévention, de médiation, de con-

ciliation et d’interposition.

—> Etat

71



Politique
La politique est l’art du gouvernement des sociétés humaines.

La fonction de ce gouvernement est d’établir la justice et la paix
entre les individus et les groupes qui composent ces sociétés.
Toute cohabitation étant forcément conflictuelle, la politique
consiste essentiellement dans la gestion des inévitables conflits

qui surgissent entre les membres d’une même société et entre les
différentes sociétés. La résolution de ces conflits doit viser à faire

prévaloir les droits respectifs de tous les citoyens et de tous les

peuples.
Dans une société, la justice et la paix sont réalisées dans la

mesure où les diverses formes de violence se trouvent éliminées
des rapports entre les individus et les groupes. Le but de l’action

politique est de pacifier la vie sociale, ce qui implique non seule-
ment d’instaurer la paix sociale mais de l’instaurer par des moyens
pacifiques. Dès lors, dans sa finalité comme dans ses modalités,
l’action politique se trouve organiquement accordée à la non-vio-
lence. La politique est l’art de la gestion non-violente des conflits
qui surgissent au sein de la société.

La violence, dont la visée est toujours la mort, se trouve en

contradiction manifeste avec l’exigence fondamentale de la politi-
que qui est de construire une société libérée de l’emprise de la vio-
lence. Pourtant les idéologies dominantes ont constamment
affirmé le contraire : la violence serait inhérente à l’action politi-
que. Selon ces discours, le recours aux moyens de la violence est
inéluctable en politique et ce recours est légitime parce que lui
seul permet l’efficacité dans l’action. Renoncer à la violence, ce

serait renoncer à l’action politique elle-même. Certes, ils concè-
dent que la violence ne saurait être justifiée du point de vue de

l’éthique pure mais c’est pour mieux affirmer qu’elle ne saurait
être condamnée au nom de la politique même.

Mais dès lors que la violence se trouve légitimée au nom de la
raison d’Etat, elle peut se donner libre cours dans l’histoire. C’est
précisément ce que l’histoire aurait dû nous enseigner. Face à tout
ce que la violence commet d’irréparable lorsqu’elle devient le
moyen spécifique de la politique, il n’est pas nécessaire de faire le
détour des réflexions morales pour la récuser. C’est dans l’action
politique elle-même que se trouvent les raisons de le faire. Et elles

72



sont impératives.
Peut-être est-il nécessaire de recourir exceptionnellement aux

moyens de la violence pour établir ou rétablir l’ordre social
menacé par la violence de certains individus ou de certains grou-
pes. Mais nécessité ne vaut pas légitimité; car la nécessité ne

fonde pas le droit. Au sens strict de l’expression, la violence doit
être l’exception qui confirme la règle de la non-violence.

Tout acte de violence, surtout s’il est le fait de l’Etat, doit être

reconnu comme un échec de l’action politique dans sa tentative de

maîtriser les situations conflictuelles sans recourir à la violence.
Le fait même de n’avoir pas su résoudre un conflit autrement que
par la violence révèle un dysfonctionnement de la société ; il ne

doit pas être banalisé comme faisant partie de son fonctionne-
ment normal. Devant la nécessité de recourir à la violence, l’ur-

gence n’est pas de venir la justifier, mais de chercher les moyens
non-violents qui permettront à l’avenir, pour autant que faire se

peut, d’éviter qu’une telle situation se renouvelle.

Ainsi, dans une société démocratique, la violence doit-elle
toujours être considérée comme un désordre. L'ordre démocrati-
que n’est véritablement établi que lorsque les structures et les ins-

titutions économiques, politiques et administratives permettent
aux différents acteurs sociaux de mettre en œuvre une gestion
non-violente des conflits. C’est pourquoi la démocratie est moins
à défendre qu’à conquérir.

—> Autogestion
—> Etat

—> Police

Pouvoir
Toute lutte pour la justice et pour la liberté est une lutte pour

le pouvoir. Les relations entre les individus et les groupes sociaux

à l’intérieur d’une même société sont largement déterminées par
les situations objectives de puissance ou d’impuissance dans les-

73



quelles se trouvent les uns et les autres. Les victimes d’une injus-
tice sociale ne peuvent obtenir la reconnaissance de leurs droits

que s’ils parviennent à acquérir suffisamment de pouvoir pour
contraindre les pouvoirs établis à leur rendre justice.

La stratégie de l’action non-violente vise non pas la prise du

pouvoir pour le peuple mais l’exercice du pouvoir par le peuple.
Dans un premier temps, il ne s’agit donc pas de préparer une atta-

que frontale du pouvoir étatique mais d’organiser la société civile
afin de permettre aux citoyens d’exercer leur propre pouvoir.

Toute victoire ponctuelle d’une campagne d’action non-vio-
lente peut redonner espoir à ceux qui subissent des injustices
comparables à celle qui fut à l’origine du conflit qui vient de
s’achever. L’exemplarité de cette victoire peut créer une dyna-
mique des luttes populaires qui mobilise de plus en plus de

citoyens décidés à ne plus subir les pouvoirs qui leur sont imposés
d’en haut et à conquérir leur propre pouvoir. À travers ces luttes,
ils font l’expérience de la gestion de leurs propres affaires : ils font

l’apprentissage de l’autogestion.
Toute montée des luttes populaires crée les conditions qui

permettent au peuple de rassembler ses forces dans un mouve-

ment politique visant non seulement à lutter contre les pouvoirs
établis mais à prendre le pouvoir. S’il est vrai, selon l’expression
de Lanza del Vasto, que « révolution non-violente bien ordonnée
commence par soi-même », il est aussi vrai que révolution non-

violente bien ordonnée s’achève par la prise et l’exercice du pou-
voir politique. Un mouvement de résistance non-violente ne doit
pas rester enfermé dans sa fonction contestataire, il a vocation de
devenir gestionnaire. Le projet politique porté par la non-vio-
lence rejoint directement le projet autogestionnaire qui vise à

mettre en œuvre une alternative à la gestion étatique des conflits
sociaux.

Deux scénarios de prise du pouvoir sont possibles : l’un est
électoral et l’autre insurrectionnel.

Dans une société assez démocratique pour permettre une

réelle expression du suffrage universel, les élections sont le pro-
cédé normal par lequel une organisation qui a su conquérir la
majorité politique accède au pouvoir. Dans ce cas, l’alternance
démocratique ouvrirait la voie à une véritable alternative politique.

Dans une société où la voie démocratique se trouve obstruée,
un mouvement politique qui incarne l’espérance et la détermina-

74



tion du peuple doit rechercher une autre voie pour accéder au

pouvoir qui lui revient de droit. Il s’agira alors d'organiser à
l’échelle du pays la désobéissance civile systématique et d’appeler
le peuple à une véritable insurrection pacifique. Dès avant la prise
effective du pouvoir, les leaders du mouvement de résistance peu-
vent être considérés comme les représentants de l’autorité légi-
time du pays et sont fondés à constituer un gouvernement paral-
lèle et provisoire. Pris dans les réseaux d’un maquis politique
étendu à tout le pays, le gouvernement encore légal devra bien
finir par admettre qu’il n’est plus capable de contrôler la situa-
tion. Il faudra bien alors que, bon gré mal gré, il cède la place.

—> Autogestion
—> Etat

Prison
La sanction pénale qui prive le délinquant de sa liberté en le

détenant en prison a pour fonction de protéger la société. Elle a

pour finalité la prévention de nouveaux délits, d’une part, en

empêchant la récidive du délinquant et, d’autre part, en dissua-
dant les délinquants potentiels de passer à l'acte.

La société a en effet le droit et le devoir de se défendre contre

les individus qui troublent l’ordre public et d’exercer à leur
encontre une contrainte légale qui les mette «hors d’état de
nuire ». Il n’est pas possible d’organiser une société de droit sans

définir des délits et sans établir des sanctions. Mais en même

temps que la sanction pénale doit permettre à la société de se

défendre, elle doit permettre au délinquant de se réinsérer dans la
société. Si le délinquant perd certains de ses droits dans la société,
celle-ci ne perd aucun de ses devoirs à son égard. Il ne s’agit pas
de débattre pour savoir si le délinquant mérite d’être traité avec

humanité ; la société se doit à elle-même de le traiter avec huma-
nité. A l’inhumanité du délit doit répondre l’humanité de la

sanction.

75



Dans une société où la loi pénale s’inspire de la loi religieuse,
où les tribunaux des hommes prétendent rendre le jugement
même de Dieu, la sanction veut être un châtiment infligé au cou-

pable en expiation de sa faute. Mais il doit en être tout autrement

dans une société démocratique et, par conséquent, laïque où la loi
n’a d’autre fonction que d’instaurer la paix civile et d'assurer
l’ordre public. Dès lors, la fonction de la justice n’est pas de punir
une faute en fonction de critères moraux, elle est de juger un délit
en fonction de critères sociaux. La sanction pénale ne doit donc

comporter aucun châtiment à l’encontre du délinquant. Or, préci-
sément, la prison, telle qu’elle existe encore dans nos sociétés,
reste un châtiment (la prison n’est-elle pas encore considérée
comme un « pénitencier », c’est-à-dire, en rigueur de terme, un

lieu où l’on fait pénitence ?).
Même lorsque la peine de mort est supprimée, l’opinion publi-

que lui reste favorable. Elle continue à réagir vis-à-vis des « crimi-
nels » selon la logique qui justifie le châtiment suprême et réclame
l’application de la loi du talion : à tout le moins, œil pour œil et
dent pour dent. Elle crie vengeance et s’indigne dès qu’elle estime
que les délinquants bénéficient d’un traitement de clémence,
c’est-à-dire d'humanité. Cette réaction passionnelle est animée
par un véritable désir de violence qui fait échec aux proclamations
humanistes de la civilisation.

Le but de la sanction, notamment de la détention lorsque cel-
le-ci s'avère nécessaire, doit être la réinsertion du délinquant dans
la société, c’est-à-dire sa re-socialisation. Or, tout concourt à faire
de la prison un lieu d’exclusion sociale, c’est-à-dire de dé-sociali-
sation. Les conditions de détention en prison ont de multiples
effets pervers sur la personnalité du délinquant. En lui interdisant
toute communication avec autrui et en le privant de toute respon-
sabilité, on lui impose des comportements de régression qui ten-
dent à déstructurer et à désintégrer sa personne. La prison est
une structure inhumaine qui déshumanise le détenu. Lorsqu’il
sera remis en liberté, il aura le plus grand mal à retrouver sa place
dans la société. C’est un fait dûment prouvé par toutes les enquê-
tes et vérifié par toutes les statistiques : la prison est une école de
récidive. Il est donc démontré que la sanction carcérale n’a pas
l’effet dissuasif recherché. Au demeurant, il est assez naturel que
la prison impressionne surtout ceux qui ne sont nullement tentés

par la délinquance. Dès lors, s’il est incontestable que l’incarcéra-
tion des « petits délinquants » ne fait qu’augmenter les probabili-
76



tés de récidive, pourquoi donc les tribunaux continuent-ils à les
envoyer en prison ? Tout se passe comme si les juges eux-mêmes
étaient prisonniers de l’idéologie carcérale et qu’ils redoutaient
les accusations de laxisme que l’opinion publique est prête à bran-
dir à leur encontre.

Devant l’échec manifeste de la répression carcérale de la

délinquance, la société est mise au défi de mettre en œuvre son

traitement social. La détention ne doit être que le dernier recours

lorsqu’il est nécessaire de neutraliser les « grands délinquants »

dont la dangerosité publique est avérée. Pour de nombreux délin-

quants, il est certainement possible d’éviter l’engrenage du sys-
tème pénal par ce que les Anglo-Saxons appellent la « diversion
judiciaire ». Il s’agit non seulement d’éviter la prison mais égale-
ment le tribunal par la suspension de l’action pénale. Il revient
alors à des « médiateurs » de tenter de concilier les auteurs du
délit avec ceux qui en ont été les victimes. Ainsi, par exemple,
pour les infractions contre les biens (les vols ou les détériora-

tions), l’objectif à atteindre est leur restitution ou leur réparation
et un dédommagement pour les préjudices subis. Si la médiation
échoue, l’action pénale devient alors nécessaire mais, dans le plus
grand nombre de cas, des peines non privatives de liberté —

comme l’obligation de réaliser des travaux d’intérêt public — per-
mettent encore d’éviter l’incarcération.

|

Pour ceux dont la détention s’avère nécessaire, le but
recherché doit rester la réhabilitation sociale. Il convient certai-
nement de renoncer aux grandes prisons de plusieurs centaines de
détenus. Le seul critère retenu pour organiser de telles centrales
est l’efficacité de la surveillance et le seul but recherché et d’éviter
l’évasion. Dans ces conditions, toute la vie du détenu est soumise
à la logique de la répression et rien ne prépare sa réinsertion. Il
faudrait s’orienter vers la réalisation de petites unités qui permet-
traient d’accompagner les mesures de sûreté par des mesures de

sociothérapie. Mais un tel programme implique que les citoyens
ne démissionnent pas de leur responsabilité en demandant à

l’Etat de faire disparaître les délinquants derrière des murs les

plus hauts possibles, mais qu’ils acceptent de prendre en charge
leur réinsertion.

* Voir Alternatives non-violentes, n° 51.



Programme constructif
Lors d’une campagne d’action non-violente, le programme

constructif consiste, en même temps que l’on organise la lutte
contre une situation d’injustice, à commencer à rendre justice à
ceux qui en sont les victimes, sans attendre un règlement définitif
du conflit. Tout en organisant la non-coopération avec les lois,
institutions et structures qui engendrent l’injustice, il est essentiel
de proposer d’autres lois, d’autres institutions et d’autres structu-
res qui apportent une solution constructive aux différents problè-
mes posés et de commencer à les mettre en place afin d’apporter
la preuve de leur faisabilité. Plutôt que de s’en tenir à exiger du

pouvoir adverse une solution juste au conflit en cours, il s’agit
d’entreprendre soi-même d’inscrire cette solution dans la réalité.

La réalisation du programme constructif requiert la participa-
tion active de ceux-là mêmes qui sont victimes de l’injustice. Flle
doit permettre à ceux qui ont été jusque-là maintenus dans une

situation de mineurs à l’intérieur des structures économiques et

politiques de prendre en charge la gestion de leurs propres affai-
res. En outre, la mise en œuvre du programme constructif permet
à de nombreuses personnes qui ne sont pas prêtes à prendre les
risques de l’action directe de se mobiliser et de s’engager dans la
lutte.

Le programme constructif est le complément nécessaire des
actions de non-coopération. Sans lui, une lutte non-violente court
le risque de rester prisonnière de ses protestations et de ses refus.
Par lui, elle ne tient plus seulement sa consistance de ce à quoi elle
s'oppose mais aussi et surtout de ce qu’elle propose et réalise.

* Voir Stratégie de l’action non-violente, p. 79-86.

78



Réconciliation

Ce n’est pas à partir de l’idéal qu’il convient de parler de la
réconciliation mais à partir de la réalité. L’idéal de la réconcilia-
tion évoque les retrouvailles fraternelles d’hommes qui ont su

surmonter leur rivalité et faire taire leurs querelles pour établir
entre eux des relations de justice et d’amitié. On peut ainsi rêver
d’une humanité réconciliée avec elle-même vivant dans un monde
où tous les conflits et les antagonismes qui font obstacle à la ren-

contre fraternelle des hommes et des peuples auraient été sur-

montés. Ce rêve trouve en l’homme une résonnance profonde.
Mais il serait vain de s’y attarder quand la réalité nous montre un

peu partout dans le monde des hommes qui font violence à d’au-
tres hommes. Face à ces situations d’injustice et d’oppression, 1l
est inutile de formuler des vœux pour que ces hommes se réconci-
lient. Ce qui est requis de nous, c’est de lutter ici et maintenant
contre les injustices à notre portée.

Dans un conflit déclaré, la stratégie de l’action non-violente
vise à établir entre les adversaires des relations de justice fondées
sur la reconnaissance et le respect mutuels de leurs droits. Cepen-
dant, elle ne peut prétendre établir entre eux des relations d’ami-
tié fraternelle. Seul l’idéalisme peut prétendre que la lutte non-

violente doit obtenir la réconciliation des adversaires. L'action
non-violente cherche d’abord à concilier les droits et les intérêts
des individus et des groupes plutôt qu’à réconcilier les personnes.
Ainsi la réussite d’une grève ouvrière permet-elle d’établir davan-

tage de justice entre salariés et propriétaires d’une entreprise en

trouvant un compromis qui concilie leurs intérêts ; mais il serait
tout à fait abusif de prétendre qu’elle réconcilie les uns et les
autres.

Certes, par rapport aux moyens de la violence, les méthodes
non-violentes présentent un avantage décisif: elles n’élargissent
pas les divisions entre adversaires en accumulant de part et

d’autre les meurtrissures qui ne peuvent que rendre encore plus
difficile la conciliation. Mais l’objectif direct d’une lutte non-vio-

lente est de faire cesser l’inimitié et non pas de promouvoir l’ami-
tié. La résolution non-violente des conflits laisse ouverte la possi-
bilité, à terme, d’une réconciliation des personnes. Elle permet
au moins de ne pas l’exclure et ménage au mieux l’avenir. Mais ce

79



qu’elle recherche, c’est la justice, toute la justice et rien que la jus-
tice. On peut attendre de la justice qu’elle permette la réconcilia-
tion mais non pas qu’elle l’obtienne.

Il serait illusoire, et donc vain, d’espérer vivre un jour dans un

monde sans conflits, où les relations entre les personnes et entre

les peuples ne reposeraient que sur la confiance. Toute relation à

l’autre comporte un défi et nous devons d’abord l’affronter dans

la défiance. La politique a une consistance propre qui implique de

mettre l’accent non pas sur l’amour du prochain mais sur le res-

pect du lointain. La seule ambition que nous puissions avoir, et

elle est déjà démesurée, c’est d’organiser la société politique en

sorte que les rapports entre les citoyens soient fondés sur la jus-
tice, c’est-à-dire sur la liberté et l’égalité.

Des structures justes peuvent en effet organiser la justice
entre les hommes mais il serait vain d’attendre d’elles qu’elles
organisent la fraternité. Celle-ci est d’un autre ordre.

Reconversion
Une politique de reconversion a pour objectif global de réo-

rienter l’économie d’un pays en transférant les investissements
militaires vers des investissements civils. Une telle politique est

l’un des éléments essentiels du processus de transarmement qui
vise à civiliser la défense et à démilitariser la société.

Les complexes militaro-industriels qui se sont créés au sein
des sociétés modernes, en détournant de très importantes res-

sources à leur seul profit — il ne semble pas exagéré de parler d’un
véritable gaspillage —, ont de nombreux effets pervers sur l’écono-
mie des pays industralisés. C’est un fait dûment établi que la
recherche à des fins militaires occupe une place prépondérante
dans les budgets de recherche scientifique des Etats modernes. La

priorité accordée aux crédits de la recherche militaire oblige sou-

vent la société à faire la quête sur la place publique pour financer
la recherche nécessaire dans le domaine de la santé. De telles pra-
tiques impliquent un véritable « choix de société ».… Les scientifi-

80



ques tentent parfois de justifier leur collaboration à des projets
militaires en affirmant qu’il en résulte de nombreuses « retom-
bées civiles ». En réalité, il s’avère qu’elles sont beaucoup plus
limitées qu’ils veulent bien le prétendre. Au demeurant, il serait
certainement plus opérationnel d’investir directement dans la
recherche civile.

L’expérience des nombreuses reconversions qui furent néces-
saires à la fin de la Seconde Guerre mondiale, aussi bien en

Europe qu’aux Etats-Unis, montre qu’elles sont techniquement
possibles et qu’elles peuvent s’effectuer dans des conditions satis-
faisantes à la fois pour les hommes et pour l’économie.

La difficulté majeure généralement mise en avant est que la
reconversion des industries d’armement aurait pour effet assuré
d’accroître le nombre des chômeurs. « De telles conceptions,
affirment pourtant les experts des Nations-Unies, sont totalement
fausses ». « S’il est évident, précisent-ils, que les dépenses militai-
res créent des emplois dans les industries où s’approvisionnent les
forces armées, la part croissante des dépenses militaires qui est

consacrée aux techniques de pointe réduit leur capacité directe et

générale de création d’emplois. Actuellement, on a de plus en

plus de preuves que les budgets militaires élevés contribuent pour
une large part à aggraver le chômage global au lieu de le réduire ».

(Les conséquences économiques et sociales de la course aux arme-

ments et des dépenses militaires, Nations-Unies, New York, 1978).
La raison principale pour laquelle les dépenses militaires sont peu
créatrices d’emploi est que la production des armements moder-
nes exige une technologie extrêmement sophistiquée qui
demande de très importants investissements en capital fixe. Dès

lors, à investissement égal, la proportion d’emplois créés est

moindre que dans la plupart des industries civiles. Dans d’autres
secteurs que ceux de l’industrie, des investissements civils créent

également plus d’emplois que des investissements militaires com-

parables. Ainsi, les enquêtes réalisées jusqu’ici ont-elles montré
que les dépenses consacrées à l’éducation créent deux fois plus
d’emplois que les mêmes dépenses militaires.

Une politique de reconversion des industries d'armement
exige une planification rigoureuse qui définisse les différents

objectifs à atteindre dans le court, le moyen et le long terme. La
réussite d’un tel programme nécessite une large concertation

entre tous les partenaires sociaux directement concernés, tout

particulièrement entre les pouvoirs publics, les organisations pro-

81



fessionnelles et les syndicats de travailleurs de l’armement. Dans

le cadre de cette planification démocratique, il s'agira de définir à

la fois les finalités et les modalités du redéploiement des ressour-

ces libérées par la réduction des dépenses d'armements afin de les

réorienter vers la production de biens socialement utiles.

Dans un premier temps, il faudra conduire une étude de

marché pour déterminer quelles productions alternatives doivent

être retenues en fonction des besoins sociaux non satisfaits. Les

enquêtes déjà réalisées font généralement apparaître que la

reconversion pourrait être orientée vers un meilleur équipement
de plusieurs domaines sociaux déficitaires : les transports (notam-
ment les transports en commun), les machines-outils, les équipe-
ments médicaux, la protection de l’environnement, l’expérimen-
tation d’énergies nouvelles.

Pour chaque entreprise industielle concernée, un plan de

reconversion devra être établi en fonction de ses capacités tech-

nologiques spécifiques et des qualifications des travailleurs.

Compte tenu de la flexibilité relative de l’_équipement de nom-

breuses usines, la plus grande partie de la force de travail pourrait
être réemployée dans des activités exigeant des qualifications
comparables, voire identiques. Cependant, pour certains catégo-
ries de travailleurs, un recyclage professionnel de plus ou moins

longue durée sera nécessaire.

Ainsi, la faisabilité économique et technique d’une politique
de reconversion des industries d’armement semble établie. Reste
à en étudier et expérimenter les modalités concrètes en fonction
de la situation spécifique de chaque pays. Cela dépend en premier
et en dernier ressort de la volonté des décideurs politiques. Jus-

qu’à présent, c’est précisément cette volonté politique qui a man-

qué le plus.

— Ventes d’armes
* Voir aussi Alternatives non-violentes, n° 41.

82



Refus de l’impôt
Dans une démocratie, le refus de l’impôt ne peut se justifier

qu’exceptionnellement. On ne peut en effet s’opposer au principe
même de l’impôt : lorsqu’il est ordonné au bien commun, le paie-
ment de l’impôt est l’exercice pratique de la solidarité qui doit lier
les membres d’une même communauté politique. Mais c’est une

exigence de la démocratie que chaque citoyen soit responsable de
l’utilisation faite par le gouvernement de l’argent qui provient de
son travail quotidien. Chaque citoyen a donc non seulement le .

droit mais le devoir d’exercer un contrôle sur les dépenses publi-
ques de manière plus effective qu’en votant tous les cinq ou sept
ans pour l’un des candidats qui se proposent de diriger le pays. Il

est donc légitime de refuser de payer la part de l’impôt qui ali-
mente une grave injustice dont on refuse d’être complice et que
l’on entend dénoncer et combattre publiquement.

Le refus de payer tout ou partie de l’impôt peut se concevoir
dans deux perspectives différentes. Il peut s’agir, tout d’abord, de

faire cesser une injustice dont on est soi-même la victime. Lors-

que, par exemple, des impôts frappent de manière particulière-
ment injuste telle catégorie sociale ou telle activité profession-
nelle, il devient légitime pour ceux qui sont victimes de cet abus

de refuser de payer ces impôts afin d’obliger le gouvernement à

leur rendre justice.
En second lieu, il peut s’agir de s’opposer à une décision

injuste du gouvernement en n’acceptant pas que le financement
de cette injustice soit assuré par ses propres deniers et en mettant

en œuvre tout ce qui est possible pour contraindre les pouvoirs
publics à revenir sur cette décision. Lorsque les moyens de con-
trôle prévus par l’exercice légal de la démocratie s'avèrent insuffi-
sants et inopérants, ce moyen illégal permet aux citoyens d’exer-

cer un contrôle effectif sur l’action du gouvernement. Dans ce

cas, il convient de ne pas garder pour soi l’argent “économisé” sur

ses impôts mais de le verser à des organismes ou des associations

qui participent directement à la lutte contre l’injustice mise en

cause.

Certes, le gouvernement est généralement bien pourvu en

moyens de répression lui permettant, par des saisies opérées sur

les salaires ou sur les biens, de récupérer les sommes refusées,

83



sans compter les amendes, voire les peines de prison, qui peuvent
venir frapper les contribuables récalcitrants. Mais l’impact
recherché n’étant pas d’abord financier mais politique, cette

répression doit venir l’accroître. Là encore, c’est le nombre des

acteurs qui confère à l’action toute son efficacité.

* Voir Alternatives non-violentes n° 34.

Répression
L'action non-violente est un défi aux pouvoirs établis. De ce

fait, elle est souvent amenée à s’opposer directement au pouvoir
de l’Etat. Il est donc logique que ce pouvoir, dès lors qu’il se

trouve mis en cause, se défende par les moyens qui lui sont pro-
pres, c’est-à-dire ceux que la loi lui offre pour sanctionner les

citoyens récalcitrants.

Un mouvement de résistance non-violente doit donc faire face
à la répression par laquelle les pouvoirs auxquels il s'oppose ten-

tent de le neutraliser et de le briser. Contrairement aux idées

reçues, un mouvement non-violent est probablement mieux armé

qu’un mouvement violent pour l’affronter. Si nous utilisons la

violence, nous ne créons pas au sein de l’opinion publique un

débat sur l’injustice que nous combattons mais sur la violence que
nous commettons. Les médias ne parleront pas tant des motiva-
tions politiques qui ont inspiré notre action que des méthodes que
nous utilisons pour agir et, selon toute vraisemblance, elles en

parleront pour les condamner.

Recourir à la violence, c’est offrir à ses adversaires les argu-
ments dont ils ont besoin pour justifier leur propre violence. Le
recours aux méthodes de l’action non-violente opère un renverse-

ment des rôles : ceux qui utilisent la violence sont acculés à une

position défensive car ils doivent justifier leur propre violence
devant l’opinion publique qui leur demande des comptes. Or, la

répression mise en œuvre contre des acteurs non-violents qui
défendent une cause juste par des moyens justes apparaît dans

84



nt
ct
te
.)
/

ju

ne

1CE

qui
ans

toute sa brutalité et reste sans véritable justification. Elle a toutes

chances de discréditer ceux qui l’exercent et de renforcer l’au-
dience de ceux qui la subissent. Dans le contexte d’une lutte non-

violente, la répression met en évidence les véritables données du
conflit et ses véritables enjeux.

La répression s’inscrit dans la logique du développement
d’une campagne d’action non-violente ; il faut donc compter avec

elle. Il importe d’estimer le plus exactement possible à quelles
mesures de répression on s’expose en agissant. La prudence com-

mande de ne pas encourir des risques inconsidérés et de ne provo-
quer que la répression que l’on peut assumer. Il faut que le mou-

vement soit capable d’“encaisser” les coups de la répression sans

être détruit par elle.
Le mouvement pourra d’autant mieux supporter la répression

que ceux qui transgresseront l’ordre établi seront plus nombreux.
La répression perd d’autant plus de force qu’elle doit frapper un

plus grand nombre de résistants. Si une proportion significative
de citoyen(ne)s est prête à aller en prison, la répression peut
s’avérer inopérante et la résistance, alors, devient plus forte.

Cette proportion peut être d’autant plus faible que la société
est davantage démocratique, car elle est fonction de la capacité de

l’opinion publique à exercer une réelle pression sur les pouvoirs
publics.

Les militants qui subissent des sanctions financières perdent
leur emploi ou se retrouvent en prison doivent pouvoir compter
sur la solidarité agissante de l’ensemble du mouvement. Il est
nécessaire que ces militants et leurs familles puissent aussitôt
bénéficier d’une aide appropriée à leurs besoins.

Un mouvement de lutte non-violente ne doit pas seulement
affronter la répression de la loi, il doit également faire face aux

représailles qui peuvent s’exercer en dehors de la loi. Les adver-
saires du mouvement ne se contentent pas toujours des mesures

prises par le gouvernement et peuvent s’organiser pour le com-

battre directement. Dans certains cas, le gouvernement lui-même
ou des individus proches de lui peuvent favoriser ces représailles
ou même les organiser. Si l’“avantage” de la répression est qu’elle
s’exerce à visage découvert, au grand jour, l’inconvénient des

représailles est qu’elles s’exercent à visage masqué, dans l’ombre.
De ce fait, elles risquent d’être dangereuses pour le mouvement
et de mettre durement à l’épreuve sa détermination et sa capacité
de résistance.

85



Le moment où la répression devient la plus dure est décisif

pour l’avenir de la lutte. Si le mouvement ne parvient pas à sur-

monter la répression, s’il s’essouffle et ne parvient pas à

reprendre sa respiration, alors il peut mourir étouffé. En

revanche, s’il est capable de tenir tête aux forces de répression,
alors il est probablement tout près de la victoire. Car si la répres-
sion ne peut parvenir à briser le ressort du mouvement, les autori-

tés n’ont plus d’autre issue que de rechercher une solution négo-
ciée du conflit.

— Police.
* Voir aussi Stratégie de l’action non-violente, p. 206-234.

Résistance passive
C’est encore souvent l’expression de “résistance passive” qui

est employée pour désigner la résistance non-violente. Pourtant,
dès 1919, Gandhi affirmait : « Le terme ‘résistance passive

’ est

une erreur ». Le concept même de “ résistance passive
”

comporte
en effet une contradiction intrinsèque qui lui enlève toute perti-
nence. Une résistance ne peut pas être passive: la passivité se

caractérise précisément par le fait qu’elle n’offre aucune résis-
tance à quoi que ce soit.

L’expression
“ résistance passive

”

porte la marque des idéo-

logies dominantes selon lesquelles il ne peut y avoir d’action que
violente ; dès lors, le refus de la violence ne peut exprimer que la

passivité. C’est ainsi que la non-violence s’est trouvée longtemps
discréditée sous prétexte qu’elle ne pouvait que faire le jeu des

SpRrSs qu en désarmant les opprimés et en les condamnant à
inaction.

86



Sabotage
L’acte de sabotage a pour but d’empêcher le fonctionnement

normal d’une machine ou d’une installation et de les rendre ainsi
inutilisables. Par lui-même, le sabotage non meurtrier, qui vise à
mettre hors d’usage soit le matériel de l’adversaire, soit son

propre matériel, ne se situe pas dans la logique de la violence et

fait au contraire partie des moyens tactiques d’une résistance non-

violente. Toutefois, le recours aux armes lourdes du sabotage,
notamment aux explosifs qui peuvent causer d’importantes des-

tructions, est inopportun dans le cadre d’une lutte non-violente.
De telles destructions seraient probablement perçues comme des
actes de violence par l’opinion publique qui les condamnerait
comme tels. Dès lors, le mouvement tout entier risquerait d’être
atteint par cette condamnation et de se trouver discrédité. Même
si toutes les précautions étaient prises pour que ces actes de sabo-

tage ne tuent ni ne blessent personne, le fait même qu’ils aient la

capacité technique de blesser et de tuer pourrait entraîner un

dérapage de la lutte non-violente.

De plus, le risque serait trop grand d’offrir un prétexte à la

répression de l’adversaire, qui ne manquerait pas de dénoncer les
“actions terroristes” du mouvement de résistance. On créerait
ainsi un climat psychologique, opposéà celui d’une lutte non-vio-

lente, qui ne permettrait plus la mobilisation du plus grand
nombre d'acteurs.

Il peut cependant s’avérer opportun et nécessaire de mettre

hors d’usage certains équipements dont l’adversaire a besoin

pour mener à bien le projet contre lequel on se bat. Mais plutôt
que de détruire le matériel à l’explosif, il est plus approprié aux

conditions de la lutte non-violente de multiplier les sabotages dis-

crets dont l’effet paralysant peut être aussi important. Pour empê-
cher le fonctionnement d’une machine ou d’une installation, il

suffit parfois d’enlever une pièce ou de couper un fil. On peut
accumuler ainsi des pannes mineures dont les effets peuvent neu-

traliser des systèmes entiers.

87



Sanctions économiques
Une sanction économique est l’intervention directe d’un ou de

plusieurs Etats qui vise à faire subir à un pays des dommages éco-

nomiques pour le forcer à modifier sa politique. Les moyens utili-
sés sont économiques, mais l’enjeu et l’objectif de cette interven-
tion sont politiques. En cherchant à contrarier et à affaiblir l’éco-
nomie du pays-cible, le ou les Etats qui décident des sanctions

économiques cherchent à faire pression sur le pouvoir politique
de ce pays. L’exemple type de la sanction économique est l’em-

bargo. Etymologiquement, ce mot d’origine espagnole signifie
“embarras”. En décidant un embargo commercial partiel ou com-

plet, on cherche en effet à “embarrasser” le pays-cible en lui

imposant des restrictions dans les relations économiques qu’on
entretient avec lui.

Les sanctions économiques ne peuvent être prises que dans
une situation de crise entre les Etats concernés. Elles peuvent
être envisagées lorsqu’il apparaît, d’une part, que le dialogue
diplomatique ne permet pas de résoudre la crise et, d’autre part,
que l’action militaire serait totalement inappropriée. Les sanc-

tions économiques s’apparentent à des actions non-violentes de

non-coopération avec l’Etat-cible. On a fait parfois le procès des
sanctions économiques en faisant valoir qu’elles pouvaient faire

dégénérer une crise et entraîner la guerre. Cette argumentation
se trouve démentie par les faits. L’étude et l’analyse des cas histo-

riques de sanctions économiques — et ils sont nombreux — mon-

trentau contraire que la crise peut être contrôlée et que le pays
sanctionné ne réagit pas par une action militaire.

La décision de prendre des sanctions économiques n’implique
généralement pas la rupture des relations diplomatiques. Celles-
ci, au contraire, doivent permettre d’ouvrir des négociations qui
puissent élaborer un compromis autorisant la levée des sanctions.
Notons que la Charte des Nations Unies, en son article 41, prévoit
explicitement l’emploi de sanctions économiques : « Le Conseil
de sécurité, est-il affirmé, peut décider quelles mesures n’impli-
quant pas l’emploi de la force armée doivent être prises (.…) et

peut inviter les membres des Nations Unies à appliquer ces mesu-

res. Celles-ci peuvent comprendre l’interruption complète ou

partielle des relations économiques ».

88



Pour être efficaces, les sanctions économiques doivent géné-
ralement être sélectives et viser un objectif précis et limité. Le

plus souvent, il serait irréaliste de vouloir obtenir un changement
total de la politique d’un pays en organisant contre lui un

embargo commercial complet. En revanche, il peut être réaliste
de viser une modification partielle mais significative de la politi-
que d’un Etat en décidant telle ou telle sanction commerciale ou

financière qui l’embarrasse particulièrement.
Les sanctions ne doivent pas avoir pour objectif de punir. La

punition d’un Etat ne présente aucun intérêt politique et, en n’of-
frant aucune perspective d’avenir, ne permet pas la solution de la
crise. Certes, les sanctions économiques prises à l’encontre d’un

pays risquent d’accroître les difficultés, souvent déjà lourdes, ren-

contrées par sa population civile. Il est donc souhaitable qu’elles
soient prises en concertation avec les responsables de l’opposition
démocratique du pays concerné. Ceux-ci peuvent les juger utiles,
voire nécessaires, en estimant que la population est prête à sup-
porter des difficultés économiques accrues pour obtenir des gains
politiques.

Notons également que les pays qui prennent les sanctions
auront eux-mêmes à supporter les inconvénients qui en résulte-
ront sûrement. Mais le prix à payer est celui de la solidarité inter-

nationale. Ce coût doit être considéré en fonction de l’enjeu de la

Crise.

Les sanctions économiques sont particulièrement appropriées
lorsqu’il s’agit de faire pression sur un Etat afin qu’il mette un

terme à des violations flagrantes des droits de l’homme. Elles
peuvent alors avoir pour objectif la libération des prisonniers
politiques, le rétablissement de la liberté d’expression, le respect
du pluralisme syndical ou/et politique, la fin des persécutions tou-

chant telle communauté ethnique ou religieuse, l’abrogation de

lois fondées sur la ségrégation raciale…

On peut établir une distinction entre les sanctions commercia-
les et les sanctions financières. Les premières sont constituées
essentiellement par des restrictions sur les exportations à destina-

tion du pays-cible et sur les importations des biens produits par ce

dernier. Mais on peut également envisager l'augmentation des

droits de douane frappant les produits en provenance du pays
concerné, l’instauration de quotas pour ces produits, le refus du

droit d’escale pour ses avions et ses navires…

89



Parmi les sanctions financières, on peut envisager le gel des

avoirs bancaires, la suspension de toute aide financière, le refus

de rééchelonner la dette extérieure du pays-cible, le refus de tout

investissement dans ce pays…
Les sanctions économiques risquent de n’avoir qu’une effica-

cité limitée si elles ne sont appliquées que par un seul Etat. Le

pays sanctionné peut alors parvenir à les contourner en traitant

avec d’autres Etats. Il est donc nécessaire qu’elles fassent l’objet
d’une concertation et d’une coordination internationales avec

tous les Etats susceptibles de s’allier pour défendre la même

cause.

En certaines circonstances, il ne sera pas nécessaire d’appli-
quer effectivement les sanctions économiques envisagées ; la

seule menace de les appliquer peut dissuader le pays visé de

mettre à exécution tel ou tel projet ou de poursuivre telle ou telle

politique.

Sécurité commune

Les dissuasions militaires classiques, chimiques et nucléaires
sur lesquelles nos sociétés prétendent fonder leur défense peu-
vent être perçues comme une menace permanente par les armées
et les populations civiles de l’adversaire potentiel. Elles se présen-
tent donc comme des dissuasions agressives. Certes, l’intention
déclarée qui les justifie, les fonde et les anime est défensive, mais
les moyens mis en œuvre pour les préparer, les organiser et les
rendre crédibles ont pour fonction de donner au décideur politi-
que la capacité d’infliger à l'adversaire des dommages suffisam-
ment importants pour qu’ils lui apparaissent inacceptables. Ainsi,
le décideur se place-t-il délibérément dans une “posture agres-
sive”, afin de bien faire comprendre au décideur adverse qu’il a

non seulement les moyens mais également la volonté de lui faire
subir des destructions irréparables dès lors que ses intérêts vitaux
seraient menacés. Et l’adversaire entend procéder de même.

C’est ainsi que la paix, ou du moins ce qu'il est convenu d’ap-
peler la paix, repose depuis bientôt trente ans sur la menace d’une

90



“destruction mutuelle”. Mais cet équilibre des terreurs militaires
est fragile ; il pourrait être déstabilisé soit par un simple incident

technologique, soit par une crise politique majeure. Car, alors,
chacun des deux adversaires pourrait craindre une action préven-
tive de l’autre. Cette crainte réciproque est de nature à précipiter
un affrontement armé entre les Etats rivaux.

Face à ce risque déraisonnable et démesuré, les peuples et les
nations sont mis au défi de construire la paix non par la menace

d’une “destruction mutuelle” mais par la recherche d’une “sécu-
rité commune”. Celle-ci n’est pas fondée sur la confiance récipro-
que ; elle ne consiste pas à prétendre déjà faire de l’ennemi un

ami. Elle prend appui sur le fait que notre adversaire a autant

besoin d’être en sécurité que nous-mêmes et que, par-delà nos

défiances réciproques, nous avons le même intérêt vital à assurer

notre défense par des moyens qui n’impliquent pas le risque de
nous détruire ensemble.

Dans cette perspective, la sécurité commune nous amène à
faire reposer notre défense non plus par des dissuasions “agressi-
ves” mais “défensives”. Il ne s’agit plus de dissuader en menaçant
l’adversaire de destructions inacceptables mais en le persuadant
que nos moyens de défense feraient échouer toute tentative

d’agression de sa part et que son entreprise aurait toute chance
d’être largement déficitaire. Ainsi, une telle dissuasion permet-
elle au décideur de se tenir dans une “posture défensive” qui ne

peut susciter aucune crainte chez l’adversaire tant qu’il restera

chez lui. Dès lors, si une crise survient, les Etats rivaux se trou-

vent dans une position stratégique qui facilite grandement le
maintien du conflit sur le terrain politique où il doit trouver sa

solution. Il est possible d’imaginer certaines formes de défense
populaire armée qui permettraient d’organiser une force de dis-

suasion défensive. Mais c’est certainement la défense civile non-
violente qui est le mieux appropriée à l’objectif d’une sécurité
commune.

— Défense civile non-violente

91



Service d’ordre

Le déroulement pacifique d’une manifestation de rue à

laquelle participent plusieurs centaines, voire plusieurs milliers
de personnes, exige une organisation rigoureuse. Surtout si elle a

lieu dans un climat politique tendu, des incidents de toutes sortes

peuvent provoquer des affrontements violents avec les forces de

police, des contre-manifestants, des agents provocateurs ou des

spectateurs. Il revient aux organisateurs de prendre toutes les

précautions possibles pour prévenir ces incidents et, le cas

échéant, pour les maîtriser.

Tout d’abord, si la situation le permet, ils doivent prendre
contact avec les autorités locales qui ont la responsabilité du
maintien de l’ordre public, afin de les informer des modalités
retenues pour l’organisation de la manifestation. Dès ce moment,
il est essentiel qu’ils “affichent” leur détermination à faire en

sorte que la manifestation demeure non-violente. L’attitude des

pouvoirs publics va conditionner pour une large part le climat de
la manifestation. S’ils l’interdisent, il appartient aux organisa-
teurs de décider de l’opportunité de son maintien, en fonction,
d’une part, de son enjeu et, d’autre part, des risques encourus. Si
les pouvoirs publics autorisent la manifestation, il faut alors
tenter de négocier avec eux en envisageant les possibilités d’une
coopération technique sans toutefois accepter une quelconque
compromission politique.

Le cas de figure idéal est celui où les organisateurs sont en

mesure d'assurer l’“encadrement” de la manifestation par leur
propre service d’ordre et où les pouvoirs publics acceptent un tel
arrangement. Dans ce cas, il devrait être possible de convenir que
les forces de l’ordre seront concentrées en dehors du parcours de
la manifestation. Par ailleurs, un contact radio doit être maintenu
constamment entre les organisateurs et les autorités responsables
du maintien de l’ordre. Le service d’ordre ne doit pas être formé
au dernier moment en lançant un appel à la ronde parmi les mani-
festants, mais constitué plusieurs jours avant avec des militants
expérimentés. Ceux-ci doivent se réunir avec les organisateurs
pour mettre au point avec eux les consignes à donner aux manifes-
tants et pour envisager le plus précisément possible le comporte-
ment du service d’ordre en face des incidents prévisibles.

92



GA)
20
AA

VOA

As
sm

VW

XF

V0)

pes

MN
0
4

NV

NW

As
CS

I

ga

4

1

Il peut être extrêmement utile de rédiger un tract donnant aux

manifestants le maximum d’informations sur le déroulement de la
manifestation: son parcours exact, le lieu de sa dispersion, le
choix des slogans ou une consigne de silence, l’importance de ne

pas répondre aux éventuelles provocations verbales ou physi-
ques, le moyen d’identifier les membres du service d’ordre (bras-
sard de couleur ou tout autre signe distinctif), la nécessité de res-

pecter les consignes que ceux-ci peuvent donner afin que puisse
prévaloir le caractère non-violent de la manifestation…

L’une des tâches du service d’ordre est de régler la circulation
en informant les automobilistes à la fois sur les raisons de la mani-
festation et sur les possibilités qu’ils ont d’emprunter un autre iti-
néraire afin de ne pas se trouver bloqués trop longtemps. L’objec-
tif recherché doit être de les gêner le moins possible et de faire
preuve de la plus grande compréhension à leur égard.

Les membres du service d’ordre doivent être prêts à s’interpo-
ser pour désamorcer des incidents sans gravité (provocations ver-

bales d’un automobiliste impatient ou d’un spectateur énervé)
mais qui pourraient dégénérer. Ils doivent assurer la protection
de certains “points chauds” du parcours (bâtiments officiels, com-

missariats de police, etc.) en formant une chaîne humaine. Ils
peuvent également avoir à former un “cordon de de sécurité”
pour isoler des contre-manifestants et éviter ainsi qu’ils ne vien-
nent se heurter à la manifestation.

Des membres du service d’ordre doivent être munis de talkies-
walkies afin que les organisateurs puissent les informer à tout

moment des décisions qu’ils sont amenés à prendre. Ils doivent
également disposer de voitures munies de haut-parleurs, de
mégaphones ou de porte-voix portatifs afin de pouvoir se faire
entendre des manifestants. Ils pourront ainsi lancer les slogans
choisis et éventuellement les chants dont les paroles auront été
distribuées sur un tract.

Pour autant que la situation le permettra, il conviendra de
donner un: caractère festif à la manifestation. À cet effet, des
orchestres peuvent être intégrés dans le cortège. La musique et

les chants, voire les danses, sont susceptibles de dédramatiser la

situation, de détendre l’atmosphère et de permettre ainsi aux

manifestants de se décontracter et d’oublier leur peur. En outre,
le caractère festif d’une manifestation a toute chance de renforcer
son impact sur les spectateurs et sur l’opinion publique.



Sit-in
Le Sit-in (littéralement : être assis dedans) est une méthode

d’intervention directe qui consiste à s’asseoir sur la voie publique,
dans un édifice public ou un établissement privé et à rester le plus
longtemps possible sur les lieux. Il peut s’agir d’une manifestation
assise ayant pour objectif d’interpeller l’opinion et les pouvoirs
publics sur telle situation d’injustice. Le sit-in permet une occupa-
tion efficace du terrain qui devrait alors être difficile à « nettoyer »

par les forces de police.
Cette méthode peut être employée par les participants à un

défilé ou à une marche qui se heurte à un barrage policier. Les

manifestants, par cette posture physique collective, « affichent »

clairement leur volonté de refuser tout affrontement avec la

police. De ce fait, les pouvoirs publics doivent prendre l’initiative
de la violence et en porter l’entière responsabilité.

Devant une telle situation, il est possible que les forces de

police se trouvent dissuadées de «charger» des manifestants

pacifiques à coups de matraques et de bombes lacrymogènes.
L’ordre peut être donné de « démonter » la manifestation en enle-
vant un par un les manifestants. Ceux-ci peuvent alors refuser
toute coopération avec les forces de l’ordre en « devenant mou »,
c’est-à-dire en se laissant calmement « manipuler » par les poli-
ciers qui les emportent dans les fourgons destinés à les recevoir. Il
arrive que ce déménagement ne se fasse pas sans quelque bruta-
lité.

Mais il est possible aussi que les policiers reçoivent l’ordre de
donner l’assaut. Les premiers rangs des manifestants doivent être

composés de militants entraînés, à la fois psychologiquement et

techniquement, à affronter les charges de police. Ils doivent con-

naître en particulier les méthodes élémentaires de protection qui
doivent être prises à ce moment (il s’agit surtout de se protéger la
nuque avec les mains). Il est rarement possible de tenir très long-
temps face à une charge de police. Il appartient aux responsables
de la manifestation de donner l’ordre de repli au moment le plus
opportun.

Le sit-in peut être également une méthode d’occupation de
locaux appartenant à l’adversaire afin de s’imposer à lui comme

des interlocuteurs nécessaires.

94



daté

à

Il peut être encore une méthode d’obstruction dans le but

d’empêcher toute circulation sur une voie publique ou à l’entrée
d’un bâtiment ou d’un autre lieu.

‘

Une variante du sit-in est le die-in : il s’agit de faire le mort en

prenant la position allongée. [

— Obstruction

Stratégie
Etymologiquement, le mot «stratégie » signifie la conduite

d’une armée (du grec stratos : armée et agein : conduire) dans les
différents engagements qui l’opposent à l’ennemi. « Le combat,
écrit Clausewitz, consiste en un plus ou moins grand nombre d’ac-
tions distinctes qui forment un tout et que l’on appelle engage-
ments ». La stratégie « consiste à ordonner et diriger ses différents

engagements distincts, puis à les coordonner entre eux en vue de
la guerre ». Il établit une distinction entre tactique et stratégie et

l’exprime ainsi : « La tactique est la théorie relative à l’usage des

forces armées dans l’engagement. La stratégie est la théorie rela-
tive à l’usage des engagements au service de la guerre ».

« Au sens strict, la guerre est une lutte », écrit encore Clause-
witz après avoir précisé que la guerre était le moyen de parvenir à

une fin définie par la politique. Dès lors que, par la lutte non-vio-

lente, nous recherchons des « équivalents fonctionnels » de la

guerre pour atteindre un objectif politique, nous sommes fondés,
en opérant un transfert de sens par substitution analogique, à

parler de « stratégie de l’action non-violente ». Procéder ainsi, ce

n’est pas militariser la non-violence mais bien démilitariser la stra-

tégie.
Dans cette perspective, la stratégie consiste, après avoir

analysé la situation et évalué les forces et faiblesses des différents
protagonistes du conflit, à choisir et planifier différentes actions

non-violentes et à les mettre en œuvre de manière coordonnée en

vue d’atteindre un objectif déterminé. La visée de la stratégie de

95



la lutte non-violente est de contraindre l’adversaire afin qu’il se

trouve obligé, sinon de se rendre à nos raisons, du moins de nous

rendre justice.
La planification stratégique d’une lutte non-violente exige une

vue d’ensemble du déroulement des différentes actions à travers

une progression qui puisse conduire jusqu’à la victoire, c’est-à-

dire, en règle générale, jusqu’à l’application effective d’une solu-
tion négociée du conflit.

— Tactique

Tactique
Si la stratégie concerne la conception et l’exécution d’un plan

qui ordonne et coordonne les différentes actions d’une lutte non-

violente, la tactique concerne la conception et l’exécution de cha-
cune de ces actions. L’habileté tactique ou le sens tactique per-
mettent de tirer le plus grand profit d’une action particulière par
l’« optimisation » des moyens qui concourent à sa mise en œuvre.

La tactique s’applique dans un domaine déterminé, limité, connu
- et relativement stable. La stratégie, en revanche, s’applique dans
un domaine beaucoup plus vaste et complexe, difficile à appré-
hender parce qu’il est en continuelle évolution.

Plus concrètement, dans une lutte non-violente, la stratégie
consiste à prévoir, à planifier et à coordonner les différentes
manifestations publiques capables d’interpeller l’opinion, les
actions de non-coopération les mieux appropriées pour affaiblir
la partie adverse, les actions de désobéissance civile les plus
opportunes pour défier les pouvoirs publics, les réalisations qui
permettront d'accomplir le programme constructif correspondant
au programme de non-coopération et toutes les initiatives suscep-
tibles de changer le rapport de force, de déstabiliser l’adversaire
et de l’obliger à céder. La tactique consiste à organiser avec la plus
grande efficacité possible chacune de ces manifestations publi-
ques, chacune de ces actions de non-coopération et de désobéis-

96



Li

+
pd
<

22

Loue
à

L

A

et

ES
CEA
NS
À

sance civile et chacune de ces réalisations du programme cons-

tructif. Ainsi «la stratégie et la tactique sont deux activités qui
s’imprègent mutuellement dans le temps et dans l’espace, tout en

différant essentiellement l’une de l’autre » (Clausewitz).

—> Stratégie

Théâtre-tract

Le théâtre-tract consiste à jouer dans la rue une scène très
courte (3 à 4 minutes) qui puisse faire passer un message aussi

condensé, simple et clair que celui qui est exposé dans un tract

bien fait. Le théâtre-tract doit être joué par un nombre limité
d’acteurs (quatre à six) dans un lieu public très passager.

La scène tout entière doit être centrée sur une idée forte et

une seule qui soit susceptible d’interpeller les passants-specta-
teurs afin qu’ils réagissent à une situation particulière du désordre
établi. La scène doit se dérouler suivant une progression dramati-

que pour se terminer par un temps fort qui puisse créer un choc
émotionnel chez ceux qui regardent et écoutent. La finale peut se

présenter sous la forme d’une question posée directement au

public afin d’engager avec lui un dialogue.
Des tracts peuvent être distribués aux passants afin de leur

donner de plus amples informations sur la situation à propos de

laquelle la scène de théâtre a voulu les interpeller.



Transarmement
Face à la course aux armements, il ne s’agit pas tant de récla-

mer le désarmement que de créer les conditions qui le rendent

possible. Dans cette perspective, il semble préférable de se fixer
un objectif qui tienne compte de la réalité et de la nécessité de
créer une dynamique capable de la changer. Le concept de tran-

sarmement semble le mieux approprié pour désigner cet objectif.
Il exprime la nécessité d’une transition au cours de laquelle doi-
vent être préparés les moyens d’une défense civile non-violente

qui apportent des garanties analogues aux moyens militaires sans

comporter les mêmes risques. Alors que le mot « désarmement »

n’exprime qu’un rejet, celui de « transarmement » veut traduire
un véritable projet. Alors que « désarmement » évoque une pers-
pective négative, « transarmement » suggère une démarche essen-

tiellement constructive. Cependant, l’objectif du transarmement
ne s’oppose pas à celui du désarmement. Car l’une des finalités du

processus de transarmement est de rendre possibles des mesures

de désarmement effectives. Le désarmement n’est que l’aspect
négatif du transarmement. Son aspect positif est constitué par un

programme constructif qui permette à la société de gérer et de
maîtriser ses conflits internes et externes selon les principes et les
méthodes de la stratégie de l’action non-violente.

Le transarmement vise à créer une véritable alternative à la
défense militaire, c’est-à-dire à organiser une défense civile non-

violente qui puisse se substituer à la défense armée. Mais il ne

peut s'agir là que d’un objectif à long terme, puisque les condi-
tions concrètes qui permettraient de l’atteindre échappent
aujourd’hui à notre appréhension. Avant que la défense civile
non-violente puisse être considérée par la majorité de la popula-
tion et par les pouvoirs publics comme une alternative fonction-
nelle à la défense armée, la première tâche est d’établir sa faisabi-
lité et de lui faire acquérir une réelle crédibilité. Dans un premier
temps, dont la durée ne saurait être fixée à l’avance, il s’agira de
préparer et d'organiser la défense civile alors que, dans le même
temps, la défense armée sera maintenue.

Pendant cette période, si l’on envisage des scénarios concrets
de défense contre une agression effective, après échec ou

contournement de la dissuasion globale de notre pays, trois hypo-

98



XF

NF

4

XF

SES
SL
ARR
M

a
TORA
van

016
SLR
crpeti
lit
ven
nés»

thèses sont théoriquement possibles : la défense civile non-vio-
lente peut être considérée, par rapport aux différentes formes de
défense militaire, comme un complément, un recours ou une autre

option.
1) Le complément. Dans cette hypothèse, la défense civile

serait mise en œuvre en même temps que la défense militaire. Mais
cette complémentarité ne peut pas être envisagée de manière

symétrique. Dans une résistance globalement non-violente, des
actions armées ponctuelles seraient peu opportunes et même con-

treproductives. Elles viendraient contrarier l’efficacité de la résis-
tance non-violente. Celle-ci a sa dynamique propre qui ne peut
être pleinement efficiente que si elle est seule à s’exercer. En

revanche, si la résistance est essentiellement militaire, l’adjonc-
tion de formes de résistance non-violente ne pourrait que renfor-
cer l’efficacité globale de la résistance.

2) Le recours. La défense civile serait alors mise en œuvre

après l’échec ou du moins l’arrêt de la défense militaire. Cette

hypothèse est évidemment très défavorable. Cependant, en toute

hypothèse, la résistance non-violente serait alors la seule possibi-
lité de faire émerger au sein de la population une nouvelle volonté
de lutte avec l’espoir que «tout n’est pas perdu ».

3) L'option. La mise en œuvre de la défense non-violente
serait alors choisie à la place de la défense militaire. Après l’échec
de la dissuasion globale, il apparaîtrait alors aux décideurs politi-
ques que tout emploi des armes serait vain, voire suicidaire. Dès

lors que la stratégie de l’action militaire s’avérerait impossible ou

non souhaitable, la sagesse politique commanderait d’y renoncer

afin de donner les plus grandes chances de succès à la défense
non-violente. Compte tenu de la puissance destructrice des arme-

ments modernes, cette option serait probablement la plus raison-
nable pour nous permettre de nous défendre sans nous détruire.

— Défense civile non-violente

— Désarmement

—> Dissuasion civile
* Voir aussi Alternatives non-violentes, n° 55.

* Egalement, Vous avez dit: “Pacifisme” ?, p. 295-305.



Usurpation civile
Plutôt que de cesser toute activité, de faire la grève ou de

démissionner, il peut être plus efficace, pour mettre en échec un

pouvoir oppresseur — qu’il soit national ou étranger — de le sub-
vertir de l’intérieur en restant à son poste pour tenter de saboter
les instructions venues d’en haut. Dans le cadre d’un mouvement
de résistance organisée, l’usurpation civile consiste pour les fonc-
tionnaires des administrations et des services publics et, plus lar-
gement, pour l’ensemble des citoyens, à continuer d’occuper
leurs postes dans la cadre des institutions et des structures exis-
tantes pour tenter de les faire fonctionner contre le pouvoir en

place et au profit de la résistance. Chacun est ainsi invité à résister
sur son lieu de travail en profitant de tous les moyens que sa fonc-
tion met à sa disposition pour contrer le pouvoir illégitime.

Dans un premier temps, l’usurpation civile peut être une

méthode de non-coopération indirecte. Plutôt que de refuser
ouvertement d’obéir aux directives du pouvoir, on feint, par
devant, de s’y soumettre en faisant en sorte, par derrière, de ne

pas les exécuter et de les faire échouer. Du moins, on les exécute
en multipliant les erreurs volontaires; on les exécute littérale-
ment « de travers » en sorte qu’elles se trouvent détournées de
leur but. Il est ainsi possible d’organiser une non-coopération
effective qui se cache derrière une acceptation apparente de la
collaboration. Cette désobéissance indirecte présente deux avan-

tages : elle peut être mise en œuvre avec souplesse et elle évite de
provoquer ouvertement la répression. Cela rend possible à la fois
sa durée et son étendue.

En même temps qu’il s’agit de faire échouer les projets du
pouvoir illégitime que l’on combat, il s’agit de faire réussir les pro-
jets du mouvement de résistance que l’on soutient. Ainsi l’usurpa-
tion civile réalise en une même démarche le programme de non-

coopération par lequel on refuse de servir un système injuste et le
programme constructif par lequel on s’efforce de réaliser dans les
faits les solutions concrètes proposées par la résistance.

Si le rapport de force évolue en faveur de la résistance, l’usur-
pation civile peut venir défier ouvertement le pouvoir établi. Elle
devient alors une non-coopération directe. Les fonctionnaires ne

100



mr

KV

AT

a

dat
TR
FE
SR

sont plus alors obligés d’apparaître disciplinés, et peuvent procla-
mer ouvertement leur dissidence. L’ampleur d’une telle usurpa-
tion peut déstabiliser un régime et contribuer efficacement à sa

chute. D’autres scénarios peuvent être envisagés, dans lesquels
l’usurpation civile doit prendre d’emblée la forme de la non-coo-

pération directe.

Ventes d’armes
L’une des conséquences les plus lourdes de la militarisation de

la défense nationale est la militarisation de la recherche, de l’in-
dustrie et de l’économie des sociétés modernes. La production
d’armes entraîne le commerce des armes, par un processus qui
acquiert une logique mécanique dès lors qu’il est laissé à lui-
même.

Il importe d’abord de désensabler le débat sur les ventes d’ar-
mes de l’impasse où il se trouve inévitablement conduit tant qu'on
se complaît à faire s’entrechoquer les contraintes du réalisme

politique avec les exigences de l’idéalisme moral. Cet affronte-
ment vain et stérile repose sur une conception erronée du politi-
que et de l’éthique. Aucune réflexion n’est possible dès lors que
l’on s’en tient à l’un ou à l’autre de ces deux postulats idéologi-
ques : d’une part, la nécessité politique du commerce des armes

et, d’autre part, son immoralité intrinsèque. Pour comprendre la

réalité et tenter d’avoir prise sur elle, il faut la regarder autrement

qu’à travers le prisme déformant de ces deux principes absolus et
abstraits. Alors, peut-être sera-t-il possible d’élaborer une politi-
que réaliste qui rejoigne les exigences de l’éthique.

Du strict point de vue de l’analyse des faits, une constatation
s’impose : les ventes d’armes constituent un élément d'un système
fermé sur lui-même et dont la logique dominante est soumise aux

impératifs de la technologie beaucoup plus qu’aux besoins de la

défense du pays exportateur. Leur nécessité est le plus souvent
dictée aux pouvoirs publics par le complexe militaro-industriel

101



qui a acquis dans les sociétés modernes une large autonomie. La
course aux armements — dont les ventes d’armes sont un élément
constitutif — s’autoalimente en fonction de ses propres besoins.
Elle se développe par elle-même et pour elle-même. La technolo-
gie commande ainsi la fabrication d’armes que l’on voudra renta-
biliser par des exportations à l’étranger. C’est ainsi que la logique
commerciale finit par supplanter les considérations d’ordre politi-
que, diplomatique ou stratégique.

L'un des arguments majeurs invoqués pour justifier les ventes
d'armes est de prétendre qu’elles permettent d’acquérir un outil
industriel indispensable à la défense autonome du pays exporta-
teur. Celui-ci pourrait équiper au moindre coût ses propres
armées par l'allongement des séries industrielles qui permetl’amortissement des investissements. Ainsi, le commerce des
armes auquel se livrent les Etats modernes serait-il une exigence
de leur propre défense. Dès lors, mettre en cause la nécessité de
celui-là reviendrait à contester la légitimité de celle-ci.

En réalité, la rentabilité économique du commerce des armes
n'est pas aussi sûre qu’on le prétend généralement. Ainsi, de
nombreuses ventes d’armes à des pays du tiers monde sont finan-
cées par des prêts qui leur sont consentis par le gouvernement du
pays exportateur. Il arrive même que ce pays doive emprunter
pour prêter à des clients insolvables. Par ailleurs, de nombreux
pays du tiers monde qui sont déjà gravement endettés exigent la
pratique du troc : armements contre matières premières. Le plus
souvent, un tel arrangement est défavorable au pays exportateurd'armes car les prix des matières premières sont largement suré-
valués. Les contrats qui reposent sur de tels trocs ne peuventdéboucher que sur des opérations blanches qui n’ont aucune inci-
dence bénéfique sur la balance commerciale. En outre, lorsquecela leur est possible, les Etats-clients imposent souvent des com-

pensations industrielles : ils achètent des armes au pays qui veut
bien acheter des équipements de leur propre fabrication. De tel-
les conditions réduisent considérablement l’avantage financier
qui résulte des ventes d’armes.

Un autre argument avancé est que les exportations d’arme-
ments permettent aux Etats-clients d'assurer leur propre sécurité.
Ainsi les ventes d’armes seraient-elles un élément de la politiqueétrangère des pays exportateurs. En réalité, ce procédé de légiti-
102



mation du commerce des armes repose sur le postulat selon lequel
les conflits politiques qui surgissent entre les peuples, les nations

et les Etats ne peuvent être maîtrisés et résolus que par le recours

aux armes de la violence. L’efficacité la plus réelle des ventes d’ar-

mes est de provoquer l’accélération des courses régionales aux

armements et, par ce fait même, d'encourager, de privilégier et de

favoriser la recherche des solutions violentes des conflits. Analy-
sant les « conséquences internationales de la course aux arme-

ments », les experts de l'ONU soulignent ses effets pervers dans le

développement des conflits : « D’abord et au premier rang par
ordre d’importance, précisent-ils, il faut considérer l’aspect stric-

tement militaire: une série sans fin de guerres, dont certaines

sont extrêmement destructrices, rarement provoquées au sens

strict par la course aux armements mais très souvent enflammées

par elle » (Les conséquences économiques et sociales de la course

aux armements, Nations Unies, New York, 1978).
Le plus souvent, plutôt que de vendre des armes, il serait plus

utile pour la paix que les Etats-exportateurs se concertent pour
mener une action diplomatique d’envergure visant à ouvrir la voie

d’une véritable négociation entre les belligérants. Le réalisme

politique le plus attentif aux événements ne devrait-il pas con-

duire à mettre de plus en plus en doute les capacités des armes de

la violence destructrice et meurtrière à apporter une solution poli-
tique aux inévitables conflits qui opposent ici et là les hommes et

les peuples ? Vendre des armes, c'est exporter de la violence;
c’est injecter un peu plus de violence dans les interstices de la

société internationale qui en regorge déjà de partout. Point n’est

besoin d’agiter le spectre de l’holocauste nucléaire pour récon-

naître que les armes de la violence offrent davantage aux hommes
la possibilité de se détruire que celle de se défendre. Ce doit être

un impératif catégorique de la diplomatie de tout Etat soucieux de

promouvoir un ordre international fondé sur la justice et sur la

paix de tout faire pour éviter que les conflits dégénèrent en

violence.

Ainsi, la question centrale posée par les ventes d'armes, et

elle est éminemment politique, est-elle de savoir s’il existe des

méthodes alternatives aux armes de la violence pour résoudre les

conflits. Cette question concerneà la fois la politique de défense

du pays qui vend des armes et celle du pays qui en achète. Face

aux impasses auxquelles la course aux armements risque de con-

duire tous les peuples, il est raisonnable de penser que la réponse

103



à cette question doit être recherchée dans l’expérimentation des
stratégies de l’action non-violente. L’urgence est donc d’investir
dans cette recherche.

—> Défense civile non-violente
—> Reconversion

Vigilance
L'action de vigilance consiste à se tenir silencieusement en un

lieu public afin de protester contre une situation d’injustice et
d'interpeller à son sujet l’opinion et les pouvoirs publics. Elle
peut être entreprise par une personne seule ou par un groupe. Le
lieu doit être choisi en fonction de son lien significatif avec l’in-
justice que l’on veut dénoncer. L’importance de sa fréquentation
par le public doit être prise en compte, mais cet élément n’est pas
forcément décisif. Pour protester contre l’emprisonnement arbi-
traire d’opposants, il peut être plus efficient d’organiser une
action de vigilance devant la prison que dans un lieu plus fré-
quenté mais moins symbolique.

C’est le facteur temps qui donne toute sa force à une action
de vigilance. L'impact d’une présence immobile et silencieuse en
un lieu public dépend à la fois de sa durée et de sa régularité.
L'une et l’autre doivent être décidées en fonction de la gravité de
l'injustice dénoncée et de l’urgence de rendre justice à ceux qui en
sont les victimes.

Si les circonstances l’exigent, l’action de vigilance peut être
menée de façon permanente, de nuit comme de jour, en organi-
sant un relais de plusieurs groupes ou de plusieurs personnes.
Dans d’autres circonstances, elle peut être organisée toutes les
semaines, à la même heure et au même endroit, tout au long de
l'année. Des «heures de silence » peuvent être organisées au
même moment dans plusieurs villes, avec la même périodicité.

Pour informer le public, les manifestants peuvent porter des
panneaux ou des banderoles qui expliquent de la manière la plusclaire et la plus pédagogique les raisons de l’action et son objec-tif. D’autres manifestants peuvent distribuer des tracts et propo-
ser des documents plus importants sur une table de presse, tout

104



en se tenant prêts à un dialogue avec le public. Mais ces interven-
tions auprès des passants doivent rester discrètes, accompagnant
la présence de ceux qui assurent une vigilance silencieuse, sans la

supplanter. Pour combattre une injustice, il est parfois plus con-

vaincant de protester de tout son silence que par des paroles ou

des textes. Cette action simple n’est pas pour autant une action
facile. Elle demande beaucoup de détermination de la part de
ceux qui s’y impliquent de tout leur corps. Car, dans cette action

plus que dans tout autre, au-delà des paroles et des mots, c’est le

corps humain qui porte témoignage pour exprimer et communi-

quer les exigences de la justice. Le corps s’expose dans toute sa

vulnérabilité pour s’insurger contre l’injustice.
Dans la même perspective, peut être établie une « maison de

vigilance » à proximité d’un lieu qui symbolise une situation jugée
inacceptable, et sur laquelle on veut interpeller l’opinion publi-
que. Il s’agit alors pour ceux qui y vivent de déposer les germes
d’une résistance non-violente en témoignant quotidiennement
pour signifier que l’espérance est plus forte que la fatalité.

Violence
Toute violence est un viol de la personne : le viol de son iden-

tité, de ses droits, de son corps. La violence fondamentale est
celle des situations d’injustice qui maintiennent des êtres humains
dans des conditions d’aliénation et d’oppression. Le plus souvent,
c’est cette violence de l’injustice qui provoque l’action violente
par laquelle l’opprimé tente de se libérer du joug qui pèse sur lui.

Cependant, la violence n’est pas une fatalité.

Ni l’agressivité, ni la lutte, ni la force ne doivent être identi-

fiées à la violence. Si l’agressivité et la force qui s’exercent dans la

lutte permettent le règlement du conflit, la violence au contraire
est un dérèglement du conflit. La violence enraye le fonctionne-
ment du conflit et ne lui permet plus de remplir sa fonction qui est

d’établir la justice entre les adversaires.

105



Il y a violence lorsque, par un dysfonctionnement du conflit,
l’un de ses protagonistes met en œuvre des moyens qui font peser
sur l’autre une menace de mort. Toute violence est un processus
de meurtre, de mise à mort. Le processus n’ira peut-être pas jus-
qu’à son terme et le passage à l’acte n’aura pas nécessairement
lieu, mais le désir de meurtre envenimera désormais tout le conflit.
De l’humiliation à l’extermination, multiples sont les formes de la
violence et multiples les formes de mort. Porter atteinte à la
dignité de l’homme, c’est déjà porter atteinte à sa vie.

Quelle que soit sa forme, la violence ne doit pas être considé-
rée comme un processus inéluctable. À partir du moment où la
violence commande les rapports entre les adversaires, les méca-
nismes (juridiques, sociaux, éthiques...) de règlement des con-

flits se trouvent disqualifiés. Le conflit risque alors de ne plus être
le moyen de rechercher une solution juste mais l’élimination de
l’adversaire.

Au moment même où je prends conscience de la violence
comme d’un processus de mort qui pervertit radicalement ma

relation à l’autre, je suis amené à récuser toute justification de la
violence. L'éveil philosophique, c’est précisément la prise de
conscience de la violence comme d’un obstacle à la réconciliation
de l’homme avec lui-même et avec l’autre. C’est en rencontrant la
violence que j'apprends que « la vraie vie est absente » et c’est en

refusant tout accommodement avec elle que je peux espérer
« changer la vie ». La violence introduit un non-sens dans l’exis-
tence de l’homme et, pour autant qu’il pactise avec elle, il se fait
lui-même prisonnier d’un destin absurde.

Mais la violence est aussi une méthode d’action qui paraît par-
fois nécessaire soit pour défendre l’ordre établi lorsqu'il garantit
la liberté, soit pour combattre le désordre établi lorsqu’il main-
tient l’oppression. La violence en effet peut être employée au ser-

vice de causes justes ; mais elle n’en devient pas juste pour autant.
Même si elle se trouve légalisée par l’Etat ou légitimée par des
autorités morales, une violence n’en reste pas moins une vio-
lence, qui meurtrit l’humanité de l’homme,à la fois de celui qui la
subit et de celui qui l’exerce.

Mais parce qu’elle est aussi une méthode d’action sur laquelle
se fondent des stratégies, la violence ne mérite pas seulement une

condamnation, elle exige une alternative. Il est donc essentiel de
rechercher des « équivalents fonctionnels » de la violence. L’exi-

106



gence éthique qui récuse la violence a toute chance de se trouver

écartée, tant que la violence apparaîtra nécessaire à l’efficacité de
l’action politique. L’exigence éthique rejoint donc le réalisme

politique pour fonder la recherche de moyens d’action qui per-
mettent de résoudre humainement les inévitables conflits
humains autrement que par le recours à la violence destructrice et

meurtrière.

— Morale

—> Non-violence

— Politique

107



Pages
action directe 5

agressivité 6
anarchisme 7

antimilitarisme 8

autogestion 9
autoréduction 11

boycott 11

clandestinité 13

conflit 14
contrainte 15
défense civile non-violente 17
désarmement 20
désobéissance civile 21

dialogue 24
dissuasion civile 25

écologie 26

esprit de défense 27
état 29
force 33

grève 33

grève de la faim limitée 35

grève de la faim illimitée 36

grève générale 38
guerre 30
humour 40

interposition 41

jeu de rôles 43
jeûne 44
leader 45
lutte 46
lutte des classes 47
marche 48
morale 50
moyens 52

108

Table des matières

négociations
non-coopération
non-violence

objection de conscience
obstruction

opinion publique
organisation
pacifisme
parole
pétition
peur
police
politique
pouvoir
prison
programme constructif
réconciliation
reconversion
refus de l’impôt
répression
résistance passive
sabotage
sanctions économiques
sécurité commune

service d’ordre
sit-in

stratégie
tactique
théâtre-tract
transarmement

usurpation civile
ventes d’armes

vigilance
violence



Quelques livres sur la non-violence

1. - Ouvrages généraux
MULLER (Jean-Marie), Stratégie de l’action non-violente, coll. Points-Politi-

que, Seuil, 1981, 252 p., 44 F.

SEMELIN (Jacques), Pour sortir de la violence, Ed. ouvrières, 1983, 73 F.

LANZA DEL VASTO, Technique de la non-violence, Denoël, 1971, 246 p.

L'action non-violente, guide théorique et pratique, dossier n° 3 du mensuel

“Non-violence actualité”, 20, rue du Dévidet, 45200 Montargis, 1985,
50 F.

Lutter autrement, collectif de chrétiens pour l’action non-violente

(c/o B. Boudouresques, 88 bis, rue des Pyrénées, 75020 Paris), 1988.

2. - Exemples historiques, témoignages vécus

LASSIER (Suzanne), Gandhi et la non-violence, Seuil, 1970, 190 p.

KING (Martin-Luther), Combats pour la liberté, Payot, 1968, 244 p.

Gandhi, King, des combats non-violents, dossier de “Non-violence actualité”.

Jacques de Bollardière, compagnon de toutes les libérations, dossier de “Non-

violence actualité”, 156 p., 70 F.

TOULAT (Jean), Un combat pour l’homme, le général de Bollardière, Le

Centurion, 1987, 88 F.

KALMAN (Jean) et MULLER (Jean-Marie), César Chavez, un combat non-

violent, Fayard/Le Cerf, 1977, 326 p., 91 F.

Résistances civiles et défense populaire non-violente, dossier du mensuel

“Non-violence actualité”, 1983, 30 F.

Pologne, la résistance civile, dossier de la revue “Alternatives non-violentes”,

n° 53-54, 39 F.

Philippines, non-violence contre dictature, dossier de la revue “Alternatives

non-violentes”, n° 63, 28 F.

3. - Non-violence et défense

MULLER (Jean-Marie), Vous avez dit : “Pacifisme” ?, de la menace nucléaire

à la défense populaire non-violente, Cerf, 1984, 95 F.

MELLON (Christian), MULLER (Jean-Marie) et SEMELIN (Jacques), La

dissuasion civile, Fondation pour les Etudes de défense nationale, 1985,

206 p. 95 F.

Les stratégies civiles de défense, Actes du colloque organisé à Strasbourg par

l’IRNC (BP 19, 94121 Fontenay-sous-Bois), 256 p., 80 F.

109



Quelques adresses utiles

Mouvements

Mouvement pour une alternative non-violente (M.A.N.), 20, rue du Dévi-
det, 45200 Montargis. @ 38.93.13.73.

Mouvement international de la réconciliation (M.I.R.), 18, rue Bayard,
38000 Grenoble. & 76.51.16.01.

L’arche, La Borie Noble, 34260 Le Bousquet d’Orb.

Périodiques
Alternatives non-violentes (trimestriel), 16, rue Paul-Appell, 42000 Saint-

Etienne.
Cahiers de la Réconciliation (bimestriel), 18, rue Bayard, 38000 Grenoble.
Non-violence actualité (mensuel), 20, rue du Dévidet, 45200 Montargis.

Lieux de formation et de recherche

Institut de recherche sur la résolution non-violente des conflits (IRNC),
BP 19, 94121 Fontenay-sous-Bois. @ (1) 48.75.44.46.

Le Cun du Larzac, 12100 Millau. @ 65.60.62.33.
La Forge, 10, rue de Paris, 91310 LOngpont. @& (1) 69.01.99.81.
La Maison de vigilance, 134, route de Bethemont, 95150 Taverny.
@ (1) 39.95.68.28.

En Suisse

Centre Martin Luther King, avenue de Bethusy 56, CH-1012 Lausanne.
© (021) 32.27.27.

En Belgique
MIR-IRG, 35, rue Van Elewyck, B-1050 Bruxelles. @ (2) 648.52.20.

Au Québec
Centre de ressources sur la non-violence,

5770 Côte des Neiges, Montréal H3S IYO.

110



L’Institut de Recherche sur la résolution
Non-violente des Conflits (IRNC)

La non-violence est un mode de gestion des conflits qui exclut le
recours à la violence ; telle pourrait être la définition succincte du thème
central de recherche de l’IRNC.

La non-violence a déjà été expérimentée dans le monde et parfois en

France. Quelques auteurs, romanciers, journalistes ou essayistes l’ont

déjà abordée dans leurs écrits. Elle bénéfice d’un courant de sympathie
dans une opinion publique de plus en plus préoccupée par la violence (1).
Dans ces conditions, on peut considérer comme anormal, au moins dans
le contexte français, que la non-violence, pendant si longtemps, n’ait été

reconnue comme un thème de recherche scientifique, ni par le monde de
la recherche, ni par les pouvoirs publics français.

L’IRNC a été créé en 1984 pour combler cette lacune : porté à ses

débuts par des mouvements d’opinion, il peut aujourd’hui développer
une activité scientifique indépendante et prétendre donner la place
qu’elle mérite à l’hypothèse de la non-violence, aussi bien dans les scien-

ces sociales (histoire, sociologie, psychologie…) que dans des disciplines
d’application ou prospectives (économie, gestion de la société et des

sociétés…). Parmi ces dernières, il en est une qui a joué historiquement
un rôle prépondérant dans sa création : l’application de la non-violence
aux stratégies de défense d’un pays ; ce thème, déterminant pour l’ave-

nir, reste l’une des vocations premières de l’IRNC qui, cependant, a

élargi son champ de recherche.

L’IRNC ne prétend pas mener des recherches dans tous les secteurs :

il se propose seulement de développer des recherches pluridisciplinaires
dans quelques secteurs sélectionnés et d’encourager, par ailleurs, les

chercheurs qui, chacun dans sa spécialité, souhaiteraient prendre en

compte eux-mêmes l’hypothèse de la non-violence.

(1) Un sondage Louis-Harris/La Vie a révélé dès 1982 que 62 % des Français étaient favorables ou plutôt
favorables à un financement de la recherche sur les moyens de défense non-violents ; un autre sondage
IFOP-SGDN venait confirmer ceci en 1984, révélant que 59 % des Français estimaient tout à fait ou assez

nécessaire une formation de la population civile à la résistance non-violente.

IRNC, B.P. 19, 94121 Fontenay-sous-Bois Cédex, tél. (1) 48.75.44.46

111



ALTERNATIVES NON-VIOLENTES

Créée en 1973, la revue trimestrielle Alternatives non-violentes
est un outil précieux de recherche, d’information, de débat sur

toutes les questions de violence et de non-violence en un sens très

large. Elle vise à :
— comprendre les mécanismes de la violence (course aux arme-

ments, terrorisme, violences des individus, des peuples ou des

Etats) ;
— approfondir les fondements historiques, culturels psycholo-

giques, éthiques et politiques de la non-violence;
— informer sur les recherches menées en France et à l’étranger

sur les défenses et dissuasions non militaires;
— connaître les luttes non-violentes du passé et d’aujourd’hui.

Animée par une équipe qui fut à l’origine de la création de

l’IRNC, la revue entretient des rapports étroits avec cet Institut.
La co-publication par ANV et par l’IRNC du présent lexique
s’inscrit dans cette collaboration.

ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

16, rue Paul-Appell - 42000 SAINT-ÉTIENNE
Comité d’orientation: P. Arcq, B. Arnould, J.-Y. Bellay, L. Bonnet,
B. Boudouresques, P. Coulon, F. Delarge, O. Fressard, P. Giros. E. Gos,
A. Le Huérou, J.-M. Muller, H. Ott, B. Quelquejeu, I. Ranson, M. Tui-

ninga, J. Van Lierde, P. Virilio, P. Viveret.

Rédacteurs en chef: C. Mellon, J. Sémelin.

Directeur de publication: C. Delorme.

BULLETIN D’ABONNEMENT

Nom, prénom
Adresse :

Je m'abonne pour un an (4 numéros) à A.N.V.

Ci-joint: 110 F (tarif minimum)
165 F (tarif de soutien)
140 F (tarif étranger).

112



NON-VIOLENCE
Miefioriiné

UN MENSUEL - DES DOSSIERS

Philippines, Pologne, Nouvelle-Calédonie..

NVÀ la stratégie non-violente
à travers l'actualité quotidienne

Education, écologie, économie, défense.

NV les pratiques alternatives
dès maintenant

e Abonnement 1 an, 11 numéros : 170 FF
e Exemplaire gratuit sur demande

NON-VIOLENCE ACTUALITE
20, rue du Dévidet - 45200 Montargis - Tél. 38.93.67.22



« L’homme, dans ce monde de conflits et de tensions, n’a-t-
il de choix qu’entre une passivité résignée, un lâche renon-

cement à l’exigence impérieuse de libération qui constitue
son être, ou la dégradation de son agressivité naturelle en

une violence meurtrière qui détruit ce qu’il y a d’humain en

lui ?

La non-violence est une idée neuve qui perce une terre aride
et pousse à travers les décombres des espoirs ruinés avec

P’indomptable puissance de vie des jeunes plantes qui cher-
chent la lumière. Elle s’enracine dans l’espérance, se nour-

rit de la force de la justice. »

Jacques de BOLLARDIÈRE

Jean-Marie Muller est membre-fondateur du Mouvement pour une

Alternative Non-Violente (MAN). Il a publié plusieurs ouvrages
sur la non-violence, notamment : Stratégie de l’action non-violente

(Le Seuil, Col. Points Politique, 1981) et Vous avez dit: « Paci-
fisme » ?, De la menace nucléaire à la défense civile non-violente
(Le Cerf, 1984). Il est également co-auteur, avec Christian Mellon
et Jacques Sémelin, de La Dissuasion Civile (Fondation pour les
Etudes de Défense Nationale, 1985).
Jean-Marie Muller est actuellement chargé de recherches à l’Institut
de Recherche sur la Résolution Non-violente des Conflits (IRNC).

Numéro spécial- Directeur de publication : Ch. Delorme
Commission paritaire n° 54826 - Dépôt légal: 2° trimestre 1988
Imprimerie Reynaud, rue du Soleil - 42000 Saint-Etienne


