
LES DÉFIS +» |

vastroe se
td |

i à 083$ 3
\

cou
ca

—æs ‘
> ; cotate® 7

D=2 =»

7

Olivier MONGIN - Edwy PLENEL
Michel WIEVIORKA

69 sep 2i12 EVE trimestrielle | 30 F



 



ÉDITORIAL
breux pays depuis plus de quinze ans, est avant tout un

défi lancé à la démocratie elle-même, à l’Etat de droit.

Si, comme Alternatives non-violentes l’analysait dans son

numéro 66, la violence individuelle, sociale ou politique est

régulée, canalisée et maintenue à un niveau tolérable par l’Etat
de droit, il faut bien reconnaître que celui-ci se trouve désarmé
face à cette forme de violence politique et bien souvent impuis-
sant à lutter contre elle.

|
E défi du terrorisme, auquel sont confrontés de nom-

Mais c’est aussi parfois dans les lacunes, les brèches ou les
erreurs des démocraties que le terrorisme s’est engouffré et

qu’il a pu développer sa logique de terreur, cherchant à entraî-
ner les Etats dans une spirale de la violence, à affaiblir la démo-
cratie en la poussant à prendre des mesures d’exception, pour
ensuite mieux la dénoncer et la combattre.

À sa capacité à résister à cette dérive, on peut mesurer la
santé d’une démocratie. Ces dérives n’ont pas toujours été évi-
tées. Elles peuvent provoquer bien des dérapages car la défini-
tion de l’ennemi à combattre étant floue, l’Etat peut désigner
comme

“ terroriste ” qui bon lui semble.

Même s’il n’a pas réussi à faire vaciller la démocratie, le
terrorisme est devenu un enjeu de la politique des Etats, qu’il
s’agisse de la politique intérieure (débat sur la sécurité) ou de la

diplomatie (définition de la politique étrangère, remise en

cause de ses objectifs, pressions multiples, délicats rapports
avec des pays liés de près ou de loin à des mouvements terroris-

tes).

Le terrorisme est également un défi lancé au politique. II
est un refus de la lutte politique, une fuite en avant, souvent
déconnectée de ses origines et totalement coupée de la réalité
sociale. C’est aussi sous cet éclairage qu’il nous importait
d’analyser le phénomène. Pourquoi et comment cette “ vio-
lence extrême ” a-t-elle pu germer et s’imposer à notre société ?

S’agit-il d’un accident de l’histoire, lié à un état donné de déve-

loppement des sociétés, à une situation de crise ou à une con-

joncture internationale sur laquelle on peut multiplier les analy-
ses? Ou bien peut-on concevoir le terrorisme comme une

forme “ installée ” de la violence politique ? On ne peut s’em-

pêcher, à cet égard, de faire un rapprochement avec les analy-
ses du totalitarisme ou de cet autre forme de la violence
extrême qu’est le génocide, tous deux étapes ultimes d’un terro-
risme d’Etat érigé en système. Ces questions sont fondamenta-
les pour le citoyen qui veut comprendre et rester vigilant.

Au-delà de la condamnation éthique du terrorisme, il

importe de comprendre ce phénomène, d’en saisir les mécanis-
mes, de distinguer ses différentes formes historiques, ses finali-
tés politiques. Expliquer n’est pas justifier; comprendre n’est

pas admettre. Mais force est de constater que les tentatives

d’analyse en profondeur du phénomène terroriste ont bien sou-

vent été taxées de complaisance, tandis que les jugements som-

maires faisaient l’économie de la réflexion.

Terrorisme: de quoi parle-t-on ? C’est à cette question
préalable à toute réflexion que tente de répondre l’article de
Jean-Pierre Mille. Puis Christian Mellon nous renvoie à une

double interrogation: y a-t-il un discours éthique possible sur

les actes terroristes ? Quelle politique une société démocrati-
que peut-elle adopter pour se défendre sans se renier?

Edwy Plenel, journaliste au Monde, a répondu aux ques-
tion d’ANV sur les rapports complexes qu’entretient le terro-
risme avec les médias, ainsi que sur l’attitude de la police et de
la justice face au terrorisme.

Une distinction fondamentale est à faire entre le terro-
risme interne et le terrorisme externe : O. Mongin, rédacteur
en chef de la revue Esprit et Allan Dowes analysent ce terro-
risme importé, plus particulièrement les “ Etats terroristes ” du

Proche-Orient, dont la France a été la cible. Quant à Michel

Wievorka, auteur d’une thèse sur la violence politique, il

analyse pour ANV les raisons qui ont empêché l’extrême
gauche française de céder à la tentation terroriste et évoque en

contrepoint la stratégie d’Action Directe.

Enfin, reliant le phénomène terroriste aux problèmes de
défense et de sécurité internationale, J.M. Muller analyse le
terrorisme comme une forme d’agression permettant un con-

tournement de la dissuation.

Anne Le Huerou



Terrorisme:
de quoi parle-t-on?

Jean-Pierre MILLE

nition du terrorisme ? N’est-ce pas perdre son

temps en vaines querelles de mots ? Face à
certaine violences et à leurs effets, l’effort pour trou-
ver le mot juste peut paraître bien dérisoire…

Pas si dérisoire, en fait. Car le recours à l’adjectif
“ terroriste ”

pour caractériser tel ou tel acte, telle ou

telle organisation, est rarement sans arrière-pen-
sées… Derrière le choix du vocabulaire se cache sou-

vent un enjeu politique ou idéologique. On constate
tous les jours la tendance générale à utiliser le mot
“ terrorisme ”

pour caractériser les violences que l’on
condamne et à l’éviter pour celles qui servent des cau-

ses que l’on estime “ justes ”. Pour l’occupant nazi, les
résistants étaient des terroristes ; les membres de la
Contra sont des terroristes aux yeux du gouverne-
ment sandiniste, mais des «combattants de la
liberté » pour Mr Reagan. Bien des Américains d’ori-
gine irlandaise jugent avec une certaine indulgence les
attentats de l’'IRA mais fustigent le «terrorisme
palestinien ». On pourrait multiplier les exemples.

Il est normal que, face à des actes de violence,
nous éprouvions le besoin de porter des jugements de
valeur, tant du point de vue politique qu’éthique. En
effet, la violence n’est jamais un moyen moralement

, quoi bon s’attarder sur la question de la défi- neutre, sur lequel on ne pourrait porter que des juge-
ments d’oppotunuité : on ne décide pas s’il est juste
ou non de recourir à des moyens violents de la même
manière qu’on décide s’il est opportun d’utiliser un

marteau ou une pince pour tel geste technique. Le
terrorisme étant une forme de violence, il doit faire
l’objet de jugements de valeur (c’est d’ailleurs l’objet
d’un autre article du présent numéro). Mais, pour
pouvoir juger, il faut d’abord savoir de quoi on parle
exactement : la question de la définition du terrorisme
doit donc être traitée indépendammant de l’opinion
que l’on peut et doit avoir sur la justification ou la
condamnation de tel ou tel acte: une chose est de
savoir ce qu’est le terrorisme ; une autre de savoir s’il
existe ou non des situations où cette forme particu-
lière de violence peut être justifiée ou excusable.

Une définition du mot “ terrorisme ”

qui soit
politiquement et éthiquement neutre est également
nécessaire pour pouvoir analyser et interprêter les
phénomènes terroristes avec la lucidité souhaitable.
Un sociologue qui cherche à comprendre pourquoi la
consommation de drogue s’est répandue dans tel
groupe social n’éprouve pas le besoin de rappeler à
chaque page que cette consommation est nocive et
doit être combattue. Cela nuirait même à la rigueur



terrorisme: de quoi parle-t-on 3

scientifique de sa recherche, elle-même nécessaire à
l’efficacité des solutions thérapeutiques qu’il pourrait
proposer…

C’est enfin pour la simple clarté de la discussion

que nous avons beoin d’une définition objective du
terrorisme : comment réfléchir utilement sur le terro-

risme si l’on englobe sous ce mot aussi bien l’attentat
de la rue de Rennes que le guerilla afghane, l’assassi-
nat d’Olof Palme que le coulage du Rainbow
Warrior ?

Cette distinction entre les questions touchant
d’une part la définition et l’analyse des faits terroristes
et celles qui concernent d’autre part les jugements de
valeur à porter sur eux n’est pas facile dans la prati-
que, en raison notamment du climat très passionnel
créé par les actes terroristes eux-mêmes. Passion et

objectivité font rarement bon ménage.
Une première chose à noter pour

“ dépas-
sionner ” le sujet, c’est que peuvent être qualifiés de
“ terroristes ”, en rigueur de termes, seulement des

actes, des stratégies ou des politiques. Qualifier de
“terroristes” des personnes ou des mouvements, c’est

déjà une généralisation abusive, qui éloigne de la

rigueur souhaitable. Il est toutefois bien compréhen-
sible que, dans le langage courant, pour éviter de

pesantes périphrases, on dise “ les terroristes ”

pour
désigner les personnes qui accomplissent de tels actes.

Violence politique
Cette recherche d’objectivité se heurte à une

autre difficulté importante: il faut définir les actes

terroristes à partir de caractéristiques objectives, mais
sans oublier qu’ils se distinguent de la violence de
“ droit commun

”

par leur composante politique. Or,
dès que l’on prend en compte les objectifs politiques
d’une action, il est difficile d’être tout à fait neutre

dans l’analyse des moyens mis au service de ces objectifs.
Que la composante politique soit essentielle dans

la définition du terrorisme, c’est ce qu’a bien vu le

Parlement français quand il a entrepris de définir le
terrorisme dans la loi de septembre 1986. Il se heur-

‘tait à la difficulté suivante: dans leur matérialité

objective, les actes terroristes (assassinats, prises
d’otages, atteintes aux personnes ou aux biens, vols,
chantages, etc.) étaient, bien évidemment, déjà tous

prévus et réprimés par le code pénal existant !
Comme on voulait caractériser un délit spécifique de
“ terrorisme ” (pour lui réserver un traitement spécial
dans la procédure d’instruction et de jugement), il a

fallu chercher ce qui spécifiait ces actes dans autre

chose que leur matérialité : en quoi étaient-ils diffé-
rents d’un hold-up, d’une prise d’otage crapuleuse,
d’un assassinat “ ordinaire ” ? La caractéristique qui a

été mise en évidence, c’est justement le caractèrepoli-
tique des objectifs poursuivis à travers de tels actes. Le
texte de loi définit l’acte terroriste comme un acte

commis « en relation avec une entreprise individuelle
ou collective ayant pour but de troubler gravement la

paix publique par l’intimidation ou la terreur ».

L’expression « troubler la paix publique », ren-

voie à l’évidence au registre politique... Pourtant, les

responsables de l’Etat et de l’ordre public répugnent,
semble-t-il, à évoquer l’existence de telles motiva-
tions politiques derrière les actes de terrorisme.
Craindraient-ils que la seule mention de ces motiva-
tions soit perçue par l’opinion publique comme une

« circonstance atténuante », voire comme un début de

justification ? C’est là toute la difficulté d’une

approche objective des phénomènes terroristes :

reconnaître leur caractère évidemment politique,
sans entrer pour autant sur le registre des jugements
de valeur liés ordinairement à la sphère du politique.

On sait bien que la frontière entre violence politi-
que et violence de droit commun est parfois floue et

se franchit aisément. Il faut pourtant considérer le
terrorisme comme une des nombreuses formes de la
violence politique : guerres internationales ou civiles,
guerres de libération, révolutions, guérillas, putschs,
assassinats politiques, épurations, génocides… Le
terrorisme prend place parmi ces formes et se com-



jean-pierre mille

bine parfois avec certaines d’entre elles : des actes ter-
roristes peuvent être commis au cours d’une guerre
(civile ou internationale), d’une révolution, d’un
putsch ; ils peuvent ou non accompagner une guérilla,
etc.

Le problème de la définition du terrorisme peut
alors se préciser ainsi : parmi les différents types de
violence politique, qu’est-ce qui caractérise le terro-
risme ?

Le critère légal/illégal
Pour certains, il faudrait chercher la réponse en

partant du statut des acteurs de la violence : ont-ils ou
non le droit d’exercer la violence ? Bien entendu, on
entend ici “ droit” au sens du droit positif, non au
sens de “

légitimité ” (qui renvoie au registre éthi-
que). Puisque seuls les Etats ont le “ droit ” d’exercer
la violence, pourquoi ne pas définir le terrorisme sim-

plement comme « violence politique exercée par des
acteurs non étatiques ” ? Selon cette manière de voir,
il n’y aurait en somme que deux types de violence
politique : celles qu’exercent publiquement et ouver-

tement les Etats reconnus (opérations de « maintien
de l’ordre », guerres

“ déclarées ”, menées par des
soldats en uniforme); toutes les autres seraient du
terrorisme.

À y regarder de plus près, il ne semble pas pos-
sible d’utiliser cette distinction pour différencier le
terrorisme des autres formes de violence politique. Et
celà pour au moins trois raisons:

1. — La différence entre violence légale (exercée
par les Etats) et violence illégale (exercée par d’autres
acteurs politiques) est logique et claire dans l’abstrait,
mais peu opérationnelle dans l’analyse des faits con-
crets : un grand nombre de guerres civiles n’ont-elles
pas précisément pour cause un désaccord sur la léga-
lité de l’équipe au pouvoir ? l’enjeu du conflit est alors



terrorisme: de quoi parle-t-on 5

de déterminer quel camp sera
“ légal

” et quel autre

ne le sera pas ! Dans la plupart des guerres civiles,
seule la victoire finale rend “légal”. Menahem

Begin, Mao Tsé Toung, Hissène Habré et bien d’au-
tres ont été tenus pour

“ terroristes ” avant de deve-

nir, parce que finalement vainqueurs, des chefs d'Etat

respectables et respectés. Vaincus, ils seraient restés
des “ terroristes ”.

Il n’est, par ailleurs, pas tout à fait exact de dire

que, pour le droit positif, seuls les Etats auraient le
droit de recourir à la violence. Dans le cas de tyrannie
et d’oppression évidentes, plusieurs textes juridiques
faisant autorité internationalement reconnaissent aux

populations un certain « droit à l’insurrection ». « Le

droit de résistance à l’oppression » est inscrit dans la
déclaration des droits de l’homme et du citoyen de
1789.

2. — Inversement, toute violence pratiquée par un

Etat internationalement reconnu n’est pas pour
autant

“ légale ”, même au regard du droit internatio-
nal : il y a eu et il y a encore des « crimes de guerre » et

des «crimes contre l’humanité » accomplis par des
Etats. On sait que des gouvernements reconnus par la

communauté internationale “terrorisent” leur

propre population pour lui enlever la volonté de résis-
ter : pratiquées systématiquement, les tortures, dis-

paritions, exécutions sans jugement, internements

psychiatriques relèvent de politiques
“ terroristes ”.

3. — Enfin, le recours à cette distinction ré-intro-
duirait dans notre recherche d’une définition objec-
tive du terrorisme les jugements de valeur que nous

voulions précisément en éliminer. Il faudrait, par
exemple, qualifier de “ terroristes ” les actes de vio-
lence accomplis par des guérilleros contre la popula-
tion d’une région, et « maintien de l’ordre » des actes

de même nature accomplis contre la même popula-
tion par les soldats en uniforme de l’armée “ régu-
lière ”. Cela ne semble guère satisfaisant, du seul

point de vue du raisonnement logique.

Cette manière de définir le terrorisme, quoique
non pertinente à notre avis, est assez unanimement

partagée par les dirigeants des Etats. Il en résulte que
les actes terroristes sont généralement exécutés par
des organisations clandestines. Même quand des
Etats soutiennent ou commanditent des actes terro-

ristes, ils ne peuvent l’admettre ouvertement, puis-
que, de leur point de vue, est

“ terroriste ” toute vio-
lence autre que celle des Etats.

Le critère direct/indirect

On peut aussi tenter de définir le terrorisme en

partant de l’étymologie du mot, qui évoque la terreur.

Serait donc terroriste tout acte de violence ayant pour
objectif de faire régner la terreur pour récolter des
bénéfices politiques de ce climat de terreur. Or,
comme le moyen le plus efficace de faire régner un cli-
mat général de terreur est de faire en sorte que cha-
cun se sente menacé, l’acte terroriste par excellence
serait dont l’attentat dit “ indiscriminé ”

: frappant au

hasard, il transforme chaque citoyen en victime

potentielle d’une violence à la fois menaçante et non

repérable. L'expression « terrorisme aveugle » serait
en somme un pléonasme. En revanche, tout acte de
violence politique visant des personnes précises
devrait être exclu de la catégorie “ terrorisme ”.

Cette approche est plus pertinente que la pre-
mière. Sans être pleinement satisfaisante, elle met sur

la piste d’un trait caractéristique de la violence terro-

riste : son caractère indirect. On peut appeler directe
une violence dont l’objectif immédiat est d’éliminer
des personnes précises (ou des groupes précis de per-
sonnes) dont on estime qu’ils font obstacle à la réali-
sation des objectifs visés ; c’est le cas dans la guerre,
dans la guérilla, dans l’assassinat politique, etc. La

violence terroriste est indirecte en ce sens qu’elle ne

tue pas pour éliminer telle ou telle personne ou caté-

gorie de personnes, mais pour qu’on craigne qu'elle
tue à nouveau. L'efficacité majeure de l’acte terroriste
n’est pas en lui-même, mais dans la crainte qu’il sus-



jean-pierre mille

cite de sa réitération. Un acte terroriste qui serait
suivi d’une déclaration par laquelle ses acteurs pro-
mettraient de ne plus recommencer n’aurait aucune

efficacité.

La stratégie terroriste (c’est-à-dire la mise en

série d’actes successifs) vise autre chose que la des-
truction des personnes qu’elle tue. Son but est de
modifier un climat (social, psychologique, politique)
de telle manière que les objectifs politiques du groupe
acteur (ou commanditaire) soient plus facilement
atteints. Dans le cas de la violence directe, il faut,
pour atteindre ses objectifs, tuer des personnes appar-
tenant à une catégorie précise, spécifiée par une fonc-
tion liée au conflit : militaire, juge, policier, etc. Dans
la violence indirecte, il suffit de menacer n’importe
qui… Mais pour que la menace soit crédible, il faut la
mettre à “ exécution ” de temps en temps.

Cette distinction entre violence directe et vio-
lence indirecte semble essentielle pour définir le ter-
rorisme et pour analyser les mécanismes de son effica-
cité paradoxale (le fait que ses effets politiques et
sociaux soient tellement disproportionnés par rapport
à ses effets de destruction). Mais, ce serait une

approche trop puriste que de vouloir, sous prétexte
de fidélité à l’étymologie, réserver le qualificatif “

ter-
roriste ”

aux seuls actes violents visant à obtenir des
effets indirects par l’établissement d’un climat de

terreur. En effet, des actes de violence ciblée (qui
sont responsables de 80 % des victimes de la violence
politique en temps de “

paix ”) peuvent eux aussi con-

tribuer à modifier un climat socio-politique. Ainsi,
par des attentats “ ciblés ”

contre telle ou telle catégo-
rie de personnes (policiers, magistrats, grands
patrons, etc.), par des prises d’otages, par des atten-
tats non meurtriers (par exemple contre des pylones
électriques en rase campagne), on peut modifier un

climat politique, bien que de tels actes ne suscitent
guère la terreur généralisée. Il s’agit bien alors de vio-
lence indirecte, mais qui joue sur d’autres facteurs
que la terreur: l’effet de publicité, la prise de gages
pour un marchandage, etc.

Tentative de définition

À mi-chemin entre une définition trop large et
une définition trop étroite, on pourrait donc proposer
de définir ainsi les actes terroristes : actes de violence
accomplis pour faciliter la réalisation d’objectifs
d’ordre politique, moins par les effets directs de des-
truction de ces actes eux-mêmes quepar la maximisa-
tion de divers effets indirects: intimidation (par la
peur d’une réitération de l’acte), publicité pour une
cause (par la mise en scène de l’acte), prise de gages
pour un marchandage, etc.



Qu’est-ce qu’un
Etat terroriste ?

par Allan Dowes

Allan Dowes est un chercheur britannique qui se spécialise dans lesproblèmes du Moyen-Orient et du terrorisme.
Nous remercions les Cahiers de l’Orient de nous autoriser à reproduire ici l’article qu’il a écrit pour le n° 3 de
cette revue. Cahiers de l’Orient, 80, rue Saint-Dominique, 75007 Paris.

évidence, aujourd’hui encore plus qu’hier, le
dilemme des démocraties. Contraintes de se

battre sur le terrain de l’Etat de droit, elles affron-
tent un ennemi dit insaisissable qui n’hésite pas, quant
à lui, à user de toutes les armes et à recourir à la vio-
lence aveugle. Curieux retournement de situation : le
terrorisme n’est plus « l’arme des faibles » (1) dans la
mesure où la véritable fragilité se révèle être du côté
des Etats terrorisés. De plus, le terrorisme s’est inter-
nationalisé. Dans la structure actuelle du terrorisme
mondial, le terroriste n’est plus un homme seul (2). Il
est un être soutenu, assisté et armé, s'appuyant sur

des réseaux extérieurs ou des Etats. Même les terro-

ristes les plus isolés dans leurs milieux naturels trou-

vent des appuis efficaces à l’extérieur. Les terroristes
allemands de la Bande à Baader ou ceux de la Rote
Armee Fraktion comme ceux des Brigades Rouges ita-

liennes, ont suivi des entraînements dans les camps
palestiniens de Syrie ou du Liban. Ils bénéficient
d’une infrastructure de la terreur qui s’est érigée en

|
A montée du terrorisme dans le monde met en véritable bureaucratie de l’ombre, pour l’achemine-

ment des armes, l’établissement des filières, la falsifi-
cation des documents officiels, etc. C’est là, sans

aucun doute, le nouvel aspect du terrorisme. Son
label “ international ”

ne lui vient plus de l’aire qu’il
recouvre et qui se mondialise (3) mais des supports
logistiques qu’il est capable de s’assurer un peu par-
tout dans le monde. Il serait certes faux d’en conclure

qu’il existe une Internationale de la terreur au sens

d’une organisation structurée, groupant les terroristes
dans le monde et les dirigeant vers des cibles bien pré-
Cises.

La terreur internationale tient au fait qu’au-
jourd’hui, les objectifs poursuivis par le terrorisme
s’insèrent et se comprennent dans le cadre d’un sys-
tème international où les règles connues de la paix
entre les nations sont recoupées par des règles infor-
melles de guerre contre les Etats. Les difficultés d’ap-
préhension du terrorisme tiennent à cette ambiguïté,
à cette situation douteuse dans laquelle les « Etats-
cibles» du terrorisme font mine de croire que la



/

allan dowes

guerre qui est menée contre eux est le fait d’individus
ou de groupes alors qu’à la vérité, d’autres Etats, clai-
rement perçus et repérés, sont des maillons obligés
du processus de l’action terroriste. En l’absence de
preuves formelles cependant et soucieux de la légalité
instaurée par le Droit des gens, les démocraties se

trouvent en peine d’accuser les « Etats terroristes » et
de leur imputer la responsabilité des opérations san-

glantes de terreur. La situation est d’autant plus com-

pliquée que, contrairement au terrorisme des groupes
qui signent le plus souvent leur action, les « Etats ter-
roristes» récusent toute implication dans le terro-
risme et dénoncent la terreur qu’ils contribuent pour-
tant à répandre. Installés dans des zones de conflit et
de confrontation violente, ces Etats ont, depuis quel-
ques années, développé une stratégie de la terreur qui
apparaît comme une véritable diplomatie d’appoint
en vue de parvenir à leurs objectifs stratégiques.
L'idée que les Etats terroristes sont des Etats qui,
selon la formule de Clausewitz, poursuivent leur poli-
tique par « d’autres moyens », n’est valable que si l’on
ajoute: « par temps de paix ».

L'illustration la plus probante de cet état de
guerre en temps de paix est fournie, aujourd’hui, par
la pratique de certains pays du Moyen-Orient qui se

trouvent mêlés à des actions de terreur. Ainsi, dans le
contexte actuel de cette région du monde, la Libye,
l’Iran et la Syrie favorisent une confrontation avec

l’Occident et en escomptent un profit immédiat. Une
généralisation hâtive serait tentée d’inscrire la prati-
que politico-militaire de ces Etats dans un même
cadre conceptuel et d’inférer de l’autoritarisme qui
caractèrise leur régime politique l’explication du
recours à l’arme de la terreur. Or, à l’évidence, ces

Etats ne sont pas, dans la région, les seuls à connaître
une situation autoritaire. L’ensemble des pays du
Moyen-Orient reposent sur des constructions natio-
nales fragiles et aucun d’eux n’est une démocratie.
L’Etat terroriste n’est donc pas seulement un Etat
autoritaire. Et les difficultés internes, la nécessité
d’asseoir une dictature ou de renforcer, par des “ vic-

toires ” à l’extérieur, une légitimité défaillante ne suf-
fisent pas à faire d’un Etat répressif un Etat terroriste.
En réalité, la genèse du terrorisme d’Etat au Moyen-
Orient obéit à un tracé complexe dont les racines his-
toriques sont à la croisée d’évolutions singulières.

L’émergence de l’Etat terroriste

L'Etat terroriste ne surgit avec force qu’avec le
déclin de la résistance palestinienne. La stratégie de
violence mise en œuvre par cette dernière s’était éten-
due sur la scène internationale. Mais, ensemble com-

posite et éclaté, la résistance palestinienne sera pro-
gressivement récupérée par certains Etats qui sauront
habilement jouer de ses contradictions internes pour
implanter leurs propres groupes au sein du mouve-

ment et tenter de le récupérer, à leur profit. Au fil des
années, la déstructuration du mouvement palestinien,
sous le coup de ses défaites au Liban, ouvrira la voie à
une infiltration encore plus grande de la résistance
palestinienne par certains Etats arabes. C’est donc en

canalisant habilement la violence dégagée par le mou-

vement palestinien et sa stratégie d’opposition à
Israël et à ses alliés dans le monde, que « l’Etat terro-
riste » tentera de s’insérer dans le réseau des relations
internationales. Dans une certaine mesure, le terro-
risme soutenu par l’Iran peut même, partiellement,
être raccordé à cette voie originelle. Les divers grou-
pes intégristes musulmans qui se réclament de la réfé-
rence iranienne, tels le Jihâd islamique ou le Hezbol-
lah, sont aujourd’hui à l’avant-garde de la lutte contre
Israël dans les territoires désertés précisément par la
résistance palestinienne au sud Liban.

Héritier de la violence palestinienne, la couvant
et la couvrant, «l’Etat terroriste » reste, cependant,
un Etat. La violence qu’il secrète dépend de la nature
de son régime, de la représentation qu’il se fait de
l’ordre international et de la perception qu’il a de son
environnement. Les bénéfices qu’il retire de son
recours à la terreur renforcent sa position dans son
environnement et font de lui un interlocuteur obligé.



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 9

A la différence des groupes terroristes dont l’objectif
est de faire connaître l’existence d’une ethnie ou d’un

groupe marginal et de leurs revendications, le terro-

risme d’Etat vise moins à la reconnaissance d’une
existence (l’Etat terroriste est un Etat reconnu !) mais
d’un rôle spécifique. La politique de «l'Etat terro-

riste » consiste à pénétrer le système international, à y

peser de manière déterminante, soit en infléchissant
les flux de ce système en sa faveur, soit en tentant de
les neutraliser afin qu’ils n’agissent pas en sa défa-
veur. Car le terrorisme d’Etat est moins un terrorisme
de revendication ou de contestation qu’un terrorisme
de neutralisation et de dissuasion. Sa légitimité, il la

puise dans une raison d’Etat qu’il entend servir, en

poussant jusqu’aux extrêmes les considérations stra-

tégiques qui s’attachent à l’intérêt national. Son ins-

trumentalité politique est commandée par sa normati-
vité institutionnelle. Car la norme reste l’Etat et la

terreur n’est que l’instrument qui la sert. C’est pour-
quoi le terrorisme d’Etat, contrairement à celui des

groupes et des individus, est toujours « en situation »,

jamais totalement marginalisé et, bien qu’opérant à la

périphérie de la légalité internationale, il en escompte
un surcroît de reconnaissance de son rôle.

La réalité de l’Etat dans le système international,
les alliances qu’il peut nouer dans le cadre du monde

bi-polaire, la nécessité érigée au rang de principe de

traiter avec les Etats tels qu’ils sont, la Realpolitik,
permettent à «l’Etat terroriste» de se maintenir
comme Etat, même si par ailleurs il est condamné
comme terroriste. De ce fait, l’Etat terroriste jouit
d’une rente, extorquée, de situation. La déstabilisa-
tion contrôlée qu’il provoque, le renforce. Isolé ou

même attaqué — comme ce fut le cas lors du bombar-
dement américain de Tripoli — « l’Etat terroriste » fait

valoir, aux yeux de ses masses, son caractère révolution-
naire et son intransigeance politique qui expliquent
l’hostitlité et l’acharnement féroce du monde contre lui ;

victorieux car impuni et triomphant, il aura amené les

autres à reconnaître son indispensable nécessité et,
ainsi, justifié a posteriori, son recours à la terreur.

Bénéficiaire du climat de violence ambiant au

Moyen-Orient, «l’Etat terroriste» l’utilise de
manière purement fonctionnelle. Détournant cette

violence originaire qui s’était crispée en une revendi-
cation palestinienne symbolique, « l’Etat terroriste »

contrôle les organisations politiques du Moyen-
Orient et les utilise désormais à ses fins propres. Mon-
trer comment, à partir de ce détournement premier,
«l’Etat terroriste» apparaît au Moyen-Orient,
n’épuise qu’un des aspects du problème. Encore faut-
il savoir que le repérage de « l’Etat terroriste » ressor-

tit à des critères spécifiques qui le définissent et condi-
tionnent son recours à l’arme de la terreur.

Un détournement de violence

Le terrorisme palestinien, qui naît et se déve-

loppe à partir de la défaite arabe de 1967, marque un

tournant important dans l’évolution du Moyen-
Orient. L’une de ses caractéristiques majeures est sa

portée symbolique formidable ainsi que son réel

potentiel de mobilisation et de fierté rebelle. Dans un

monde arabe où les régimes politiques, défaits et

humiliés, ne peuvent opposer qu’un surcroît de

pesanteurs bureaucratiques à des sociétés à l’idéal

déçu, la force déployée par la résistance palestinienne
paraît comme une revanche sur les vicissitudes de
l’histoire. Le terrorisme palestinien se déploie dans
cet espace intermédiaire restreint, délimité d’un côté

par l’utilisation de la force brute, celle des armées,
pour éradiquer un mal jugé absolu: l’existence de
l’Etat d’Israël et, d’un autre côté, par le seul recours à
la protestation morale d’une conscience privée de ses

droits. Entre les deux, le terrorisme est une violence
non pas de substitution à celle, écrasée, des armées,
mais de restitution d’une personnalité décomposée et

annihilée. Cette caractéristique du terrorisme palesti-
nien a longtemps placé son action au niveau symboli-
que de l’affirmation de soi et d’une lutte pour l’obten-
tion d’une reconnaissance. En s’attaquant à des

objectifs israéliens et surtout internationaux, le terro-



10 allan dowes

risme palestinien accentuait sa dimension symbolique
et de revendication. Il prenait le monde à témoin de
son malheur en même temps qu’il s’en prenait à lui
comme complice et allié d’Israël. Tout en s’insérant
dans le cadre d’une stratégie politico-militaire de
récupération de la Palestine, c’était, cependant, la
dominante psychologique qui l’emportait. Terrorisme
d’affirmation de soi, de l’identité, et terrorisme de
dénégation des droits israéliens en Palestine. L’exten-
sion internationale de la terreur manifestait l’élargis-
sement de l’espace “

publicitaire ” offert à la cause

palestinienne. La mondialisation du champ d’applica-
tion de la terreur n’était voulue qu’en fonction de la
généralisation symbolique d’une opposition plus vaste
entre ceux qui, d’une part, sont privés de tout, même
d’une patrie, et ceux qui, d’autre part, possèdent à
profusion. La lutte politique n’a de cesse qu’à effacer
cette division et la terreur est le moyen de montrer

que le lieu de ceux qui n’ont pas de lieu est partout
dans le monde. Tout se passe, pour la résistance
palestinienne, comme si le fait de n’avoir aucun lieu
en propre justifie que nul dans le monde ne puisse
jouir paisiblement d’un lieu à lui. Stratégie de “ l’en-
vie”, pour reprendre les termes de Robert
Nozick (4). L’injustice, perçue comme absolue, ouvre

la porte à une violence voulue absolue, sans limite de
lieu ni de place: la terreur.

Outre sa dimension symbolique manifeste, l’ac-
tion de résistance palestinienne se manifestait, au

départ, par son extrême souci d’autonomie.

La mise en question des régimes arabes et le désir
de conduire une révolution résolument nationaliste
par la fraction dominante du mouvement de résis-
tance, le Fath, devait amener les Palestiniens à souli-
gner l'indépendance de leur Centrale. C’est ainsi que,
réuni en juillet 1968, le quatrième Conseil National
Palestinien modifiait la Charte nationale. L’infléchis-
sement à l’égard des Etats de la Ligue Arabe est
manifeste. Ainsi, l’article 24 de la Charte énonce que
«le peuple arabe palestinien revendique l’authenticité

de sa révolution nationale et son indépendance, et il
rejette toute forme d’ingérence, de mise en tutelle et de
satellisation ». L’allusion est claire : elle vise les pays
arabes; elle est, en fait, une dénonciation de toute
une pratique passée, considérée comme une véritable
prise en charge, par les Arabes, d’une question essen-

tiellement nationale palestinienne. Certes, les Palesti-
niens ne renient en rien leur appartenance à la nation
arabe (article 1 de la Charte) ; mais cette identité
nationale ne saurait éluder la question de la responsa-
bilité unique des Palestiniens quant à leur destin et à
la direction de leur lutte politique et de libération.

L'ingérence des pays arabes n’est pas pour autant
écartée. Les différents régimes arabes ne renoncent

pas à leur droit de regard. Autant l’Egypte de Nasser
que, surtout, la Jordanie du roi Hussein restent inti-
mement impliquées dans l’élaboration d’une solution
au problème palestinien. Cependant, l’objection
idéologique à l’autonomie palestinienne fut plus forte
que la manœuvre politicienne. Sur le terrain de l’idéo-
logie, l’autonomie de l’OLP est une menace directe à
la légitimité de certains régimes arabes. Si donc la
manœuvre politique est contournable, l’obstacle idéo-
logique, lui, ne l’est pas. En revendiquant l’autono-
mie d’action palestinienne, l’OLP se dressait, de
toute sa stature révolutionnaire, face à l’ordre idéolo-
gique arabe parcouru par une continuité conceptuelle
parfaite. Il ne pouvait y avoir de conflit, en effet,
entre la cause des régimes et la cause palestinienne,
toutes les deux se présentant comme les aspects d’une
même cause : la cause arabe. Les pouvoirs qui tiraient
leur légitimité du panarabisme ne pouvaient regarder
d’un œil favorable l’indépendantisme palestinien. Ils

ne pouvaient voir en lui qu’un avatar d’un “ chauvi-
nisme ” réactionnaire. Coup sur coup, les deux Baas
au pouvoir, en Syrie et en Irak, créèrent “ leurs ”

organisations de résistance palestinienne. La Saïka,
pro-syrienne, se constitue en juin 1967, et le Front de
Libération Arabe, pro-irakien est créé en avril 1969.
Le rôle que jouera la Saïka sera prépondérant. Fer de
lance du pouvoir syrien, elle s’attachera, notamment



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 11

dans la guerre du Liban, à faire prévaloir les buts

syriens de guerre plus que ceux d’une stratégie unio-
niste palestinienne. Assad parviendra cependant,
après la défaite palestinienne au Liban, à créer des
dissidents au sein même du Fath et fera surgir à leur
tête le colonel Abou Moussa. Abou Iyad, numéro
deux du Fath, notera que, dès le départ, « le gouver-
nement et le parti Baas au pouvoir nous considéraient
comme des “

séparatistes
” dans la mesure où nous ne

partagions pas leurs conceptions panarabes » (5). Les

régimes arabes n’auront alors de cesse de récupérer, à
leur profit, une violence qui les rendait vulnérables et

les exposait à des actions israéliennes de représailles
mais qui, aussi, sapait, progressivement, les fonde-
ments de leur légitimité. La guerre du Liban, venant

après la défaite palestinienne en Jordanie, allait offrir
aux régimes arabes l’occasion d’en finir avec l’autono-
mie de la résistance palestinienne.

L’exploitation de la guerre du Liban

Installée au Liban, bénéficiant d’un sanctuaire

qu’elle allait bientôt ériger en Etat, la résistance

palestinienne s’était peu à peu bureaucratisée. À la
tête d’une armée de combattants, secondée par une

administration civile efficace, l’Etat palestinien du
Liban tentera de protèger les fondements fragiles de
son autonomie. Sa participation à la guerre libanaise
lui offrira cette possibilité. Partie prenante du conflit
libanais, la Centrale palestinienne s’acharnera — tout

comme les autres parties à la guerre — à briser les
structures du Liban étatique. A Beyrouth, comme

bientôt au Sud, l’'OLP contrôlera un territoire qui
deviendra, tout à la fois, une aire à partir de laquelle
le harcèlement d’Israël se révèlera incessant et une

zone d’impunité et de refuge pour tous ceux qui, dans
le monde, mèneront une action violente contre les
intérêts d’Israël et de l’Occident.

A cet égard, la guerre du Liban sera un facteur
essentiel dans le cours pris par la terreur au Proche-
Orient. Désormais, dans le vivier fertile et confus

constitué par le Liban, il sera facile aux Etats, notam-

ment arabes, de participer directement à la déstabili-
sation de l’Etat libanais et de “ l’Etat ” palestinien en

même temps que de tenter de récupérer, à leur profit,
les morceaux du puzzle éclaté. La double consé-

quence pour la Centrale palestinienne sera la fin de
son autonomie, et le détournement, au profit des
Etats arabes, notamment la Syrie et la Libye, de la
violence qui avait pris racine au Liban. Le quadrillage
de l’espace géographique libanais par la Syrie facili-



12 allan dowes

tera le contrôle par Damas des points d’implantation
terroristes et des réseaux de violence constitués au

Liban. La Libye tentera, elle, par des moyens indi-
rects, d’exercer un contrôle sur la situation. C’est,
essentiellement, le financement de certaines organi-
sations communautaires libanaises, ainsi que des
groupes palestiniens qui lui permettra d’avoir une

prise sur le terrorisme.

Dans le tournant ainsi pris, la violence change
non pas de nature mais de fonction. Il ne s’agit plus
désormais de rendre manifeste le droit des Palesti-
niens, mais bien de faire en sorte que cette violence,
comprise par les masses arabes, tourne à l’avantage
des Etats qui se proclament ardents défenseurs de la
cause palestinienne. La “ fonctionnalisation ” de la
violence, son apport central au jeu des nations qui
essaient, à travers elle, de maximaliser leurs gains
diplomatiques, apparaît, désormais, comme un

rouage essentiel dans le comportement de certains
Etats.

La situation confuse qui règne au Liban autorise
à la fois l’utilisation de la terreur en même temps que
la dénégation courroucée d’y recourir. Car qui
prendra « l'Etat terroriste » en défaut ? A qui imputer
la violence qui secoue le Liban, sinon à l’incroyable
désordre objectif créé par une guerre qui apparaît
sans fin mais surtout sans but ? La guerre du Liban
permet le camouflage des acteurs terroristes qui, une

fois leurs opérations accomplies, peuvent se fondre en

toute impunité dans le marécage bouillonnant où les
réseaux terroristes se recoupent, se décomposent et
se recomposent pour mieux resurgir…

On pourra faire valoir, contre cette analyse, que
l’exploitation de la violence libanaise, de manière uti-
litaire et fonctionnelle par certains Etats, ne peut être
affirmée absolument. La situation de confusion qui
règne dans ce pays rend difficile un contrôle réel,
même de la part d’Etats qui, comme la Syrie, sont
intervenus pour tenter d’apporter une solution au

conflit libanais. On pourra ainsi faire valoir le carac-

tère inédit de la violence libanaise et défendre la thèse
selon laquelle la violence qui règne au Liban est d’un
type nouveau et qu’elle a donné naissance à un terro-
risme anonyme et international dans ses objectifs, une

terreur secrétée par un effet “ brownien ”
et désor-

donné plus que par une raison agissante et perverse.
Bien qu’une autonomie relative des organisations ter-

roristes, par rapport aux Etats qui les commanditent,
soit toujours possible, il faut cependant opposer à ces

arguments deux ordres d’évidences.
En premier lieu, on rappellera que, loin d’être

déstabilisés par la poudrière libanaise, les Etats fron-
taliers du Liban se sont accommodés durablement et
souvent au profit de la situation régnant au Liban.
Israël n’est intervenu de manière massive qu’en 1982,
sept ans après le déclenchement du conflit. Son objec-
tif n’était pas alors seulement sécuritaire mais essen-

tiellement diplomatique et politique. De même la
Syrie, loin d’être déstabilisée par la violence liba-
naise, a pu valoriser son rôle de seul gendarme pos-
sible du désordre libanais. Alors que les actions terro-
ristes ont pu amener à un infléchissement de la
volonté politique de certains Etats arabes et occiden-
taux au Liban, elles ont été sans effet sur la détermi-
nation syrienne à pacifier le pays. L’Iran, de son côté,
a pu profiter du désordre libanais pour affirmer, dans
ce pays, sa ligne révolutionnaire et intégriste. Ainsi,
le terrorisme exercé au Liban, à partir de lui ou en

fonction des luttes en cours dans ce pays, n’aura été ni
vain ni irrationnel ni inutile. Il a pu, au contraire,
bénéficier à un certain nombre d’Etats.

En second lieu, il faut noter qu’un phénomène
troublant surgit, à chaque fois qu’une prise d’otages a
lieu au Liban ou que se produisent des attentats
contre des objectifs occidentaux. Les groupes qui,
sous de multiples dénominations, agissent de manière
violente, ne sont jamais, en tant que tels, partie pre-
nante dans les négociations qui suivent l’acte terro-
riste. À leur place apparaissent des Etats qui, procla-
mant leur non-implication dans l’action terroriste
elle-même, se proposent d’assurer une médiation fon-



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 13

damentale. À l’anonymat des groupes terroristes cor-

respond la claire visibilité de l’Etat médiateur. Cer-
tes, on ne saurait en déduire la culpabilité de l’Etat
médiateur, mais on ne saurait, non plus, affirmer sa

méconnaissance des réseaux terroristes, son absence
de rapports avec eux et, dans le contexte des Etats

policiers du Moyen-Orient, son absence d’un contrôle
minimum sur eux.

Quoi qu’il en soit des données exactes sur les
réseaux de la terreur au Moyen-Orient, force est de
constater l’infléchissement de la violence à partir de
son cadre palestinien vers un cadre étatique plus
large. L’exploitation idéologique de la cause palesti-
nienne, la création de multiples groupes terroristes
issus de la guerre du Liban, l’apparition de revendica-
tions centrées sur la question libanaise elle-même,
notamment sur le refus de “ l’ingérence ” occidentale
dans ce conflit, ont rendu encore plus complexe la

configuration terroriste dans cette région du monde.
A présent, se trouvent superposés, outre les problè-
mes issus des conflits israélo-arabe et libanais, les ten-

sions découlant de la guerre irako-iranienne. La vio-
lence originaire, elle, reste inscrite au cœur du conflit
israélo-arabe. Son détournement n’est l’effet que
d’une idéologie dévoyée, extorquant au profit des
Etats ce qui était supposé

“ profiter” à un peuple.

Qu'est-ce qu’un Etat terroriste ?

Pour qu’un Etat recoure à « l’arme des faibles »,

qu’il s’approprie les outils d’une lutte considérée jus-
que là comme celle des « nationalités immergées », il
ne suffit pas qu’il soit lui-même bâti sur la terreur

interne ou la tyrannie. Dans le monde des Etats,
notamment ceux du Proche-Orient, un ensemble de con-

sidérations essentielles paraissent devoir être réunies

pour contribuer à l’émergence de l’Etat terroriste.

Lorsque l’on compare entre eux certains compor-
tements de ces Etats, on est frappé de constater que

ces conditions peuvent être ramenées à trois : l’isole-
ment diplomatique, une idéologie conquérante qui
autorise le passage de la scène politique interne au

monde externe et, enfin, la nécessité de recourir à des
relais organisationnels formellement “

indépendants
”

de l’Etat lui-même. Cet ensemble de caractéristiques
explique, non seulement la situation de crise qui con-

duit au recours à la terreur, mais il explique aussi la
relative impunité dont peut jouir « l’Etat terroriste »

qui se drape dans le manteau de l’honorable légalité
que lui confère son statut d’entité souveraine et

reconnue.

L’isolement diplomatique de l’Etat est soit le fait
de son encerclement régional par des Etats considérés
comme hostiles à sa politique, soit le fait de son rejet
par la communauté internationale qui voit dans son

comportement une atteinte aux normes reconnues

qui régissent les rapports entre les Etats.

L’idéologie conquérante et de continuité entre

les instances interne et externe de la scène politique
permet de prolonger la politique de l’Etat, d’imposer
ses valeurs et de défendre activement ses objectifs
stratégiques au sein de son environnement. Le “

pas-
sage

” à l’extérieur ne peut se faire qu’à la lumière
d’une idéologie qui permet la réduction du monde en

deux et la lisibilité univoque du monde en dépit de sa

structure protéiforme.

Enfin, les organisations qui se réclament de la
mouvance idéologique ou politique de chacun des
Etats concernés sont le bras armé, l’exécutant des

projets mis en œuvre par l’Etat. Leur indépendance
est toujours tactiquement affirmée et proclamée dans
tous les communiqués et discours politiques. Cepen-
dant, d’un point de vue stratégique, les objectifs qu’ils
poursuivent ne sauraient être séparés de ceux de
l’Etat qui les patronne, les arme et les encadre. Trois
cas d’espèce permettent d’illustrer ces caractéristi-

ques et de comprendre les liens qui unissent les grou-
pes terroristes aux Etats.



allan dowes

a — Le Héros contre le monde: le cas libyen
La Libye du colonel Kadhafi se veut l’héritière du

mouvement nassérien et de son panarabisme intransi-
geant. Mais cet héritage, fructifié par l’apport des
idées du chef de la révolution libyenne, va très vite se

dépasser en théorie universelle valable pour l’en-
semble de l’humanité.

L'originalité des idées du colonel Kadhafi peut
être contestée. Ses idées pour une troisième voie ne

sont que le renouvellement de tentatives intellectuel-
les anciennes de se frayer un chemin médian entre le
capitalisme et le socialisme. S’en tenir là serait cepen-
dant méconnaître l’apport de Kadhafi. Sa théorie est
tout autant une pratique. L’islam, force révolution-
naire mondiale, la théorie de la démocratie révisée à
l’usage des nations, l’opposition à l’agression et à
l'impérialisme et même, récemment, la remise en

cause de l'existence même du mouvement des non-

alignés et, par là, d’une certaine philosophie des rela-
tions internationales aujourd’hui, témoignent d’une
pensée vouée au bouleversement mondial. Au fond,
l'idéologie de Kadhafi est une philosophie de la
révolte teintée de pessimisme car, comme il l’écrit
lui-même dans le Livre vert à propos des
gouvernements: « dans la pratique, ce sont les plus
forts qui gouvernent ». Il reste cependant que c’est au

nom d’une mission qui ne connaît pas de frontière,
d’une pensée qui ignore les classifications et les limi-
tes que Kadhafi mène son action dans le monde.
Cette action reste profondément marquée par la pra-
tique et le style du colonel Kadhafi, c’est dire qu’elle
est soumise aux aléas de la conjoncture et de l’hu-
meur. Néanmoins, la propension du colonel à agir
dans les diverses régions du monde ne s’est jamais
démentie.

En tant qu'Arabe, Kadhafi a été pratiquement
présent sur tous les champs politiques et de conflit du
monde arabe. De la guerre du Soudan au soutien du
Polisario et à la guerre du Liban, l’aide militaire de
Kadhafi à différents groupes politiques a été perma-

nente. Ses tentatives d’union avec la Syrie, la Tunisie,
le Maroc, l’Egypte, etc., toutes marquées d’échecs ou

de déceptions, sont frappées du sceau d’un interven-
tionnisme actif au service de l’unité arabe. Cette poli-
tique devait aussi se confirmer en Afrique noire, au

Tchad notamment; le colonel occupe le nord de ce

pays et y vient en aide aux rebelles. De même, le sou-

tien de Kadhafi aux mouvements de rebellion, de l’Ir-
lande aux Philippines, manifeste sa volonté d’être
présent sur toutes les scènes du monde.

Cependant, l’action diplomatico-militaire de
Kadhafi ne lui a valu, jusque là, que des déboires. La
Libye s’est trouvée de plus en plus isolée dans le
monde. Lors du bombardement américain sur Tri-
poli, la Libye put mesurer l’étendue de son isolement.
Bien que bénéficiant de la condamantion de l’action
américaine, la Libye ne trouva à ses côtés que très
peu de pays. Peu de temps après, le roi du Maroc met-
tait fin à l’union de son pays avec la Libye. Dès lors,
l’on peut comprendre le cri lancé par Kadhafi à la tri-
bune des Non-Alignés à Harare : « Qu’avez-vous fait
pour me venir en aide, lorsqu’en avril dernier j'ai été
attaqué par les bombardiers américains ? ».

Idéologie conquérante et isolement diplomatique
expliquent l’utilisation par Kadhafi de tous les
moyens coercitifs pour manifester sa puissance.
Divers groupements sont inscrits dans sa mouvance,
notamment le groupe d’Abou Nidal, proche aussi de
la Syrie. Mais, fait remarquable, aucun groupe ne se

réclame directement du colonel Kadhafi. L’aide
financière et logistique constitue l’essentiel de l’ap-
port du colonel. Singulier échec pour une révolution
qui s’est voulue, de plus en plus, intellectuelle et de
réforme politique : Kadhafi n’a pu, jusque là, inspirer
aucun groupement qui se réclame de ses idées. La
chasse aux dissidents et aux opposants libyens montre
les limites auxquelles s’est heurtée une pensée qui, en

voulant s’opposer au monde pour le transformer, en

est réduite en priorité, à présent, à faire face à sa

propre opposition (6).



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 15

b — La terreur d’Allah : le cas iranien

La terreur exportée par la révolution iranienne
ressortit, elle aussi, au triple critère de l'isolement

diplomatique, de l’idéologie conquérante et du lien
“ diffus ”

avec les organisations prônant une action
violente.

L’isolement diplomatique de l’Iran est consécutif
à sa révolution qui, répudiant les puissances athées et

les puissances occidentales, s’est voulue porteuse
d’une nouvelle mission mondiale ou, plutôt, s’est

posée en force de renouveauà l’échelle planétaire. Le
soulèvement des masses iraniennes ne visait pas la
seule destitution du shâh. Dans l’esprit de ses diri-

geants, la révolution iranienne devait être un ferment
révolutionnaire pour le peuple islamique et un

exemple d’opposition à l’Occident pour tous les peu-
ples. L’isolement diplomatique n’était pas seulement
dû au rejet des alliances établies par l’ancien régime.
Il résultait bien plutôt d’une idéologie qui prenait ses

distances avec le monde, pour mieux se démarquer de
lui avant de l’affronter. Le refus du monde tel qu’il est

définit en effet les conditions de toute action politique.

L’idéologie de l’Iran révolutionnaire puise son

origine dans le retour à la division sacrée du monde.

L'opposition est élémentaire mais elle tire de la réfé-
rence aux textes saints sa force et sa capacité de mobi-
lisation. Akhond, Fagih et ayatollah sont les déten-
teurs d’une mission sainte. En face d’eux, Satan et le

pouvoir oppresseur qui le représente, Tâghout, sont

les impies, les mécréants, représentants de l’arro-

gance et du Mal. La pensée de Khomeini se meut

dans le cadre d’une topologie fondamentale. Sa force

réside, cependant, dans la traduction concrète qu’elle
fait du schématisme religieux: la topologie devient
une topographie, le monde de la Sainteté s'oppose au

monde du Mal en le désignant. L’Occident surgit
alors comme le pôle réactualisé du monde maléfique.
Cette opposition à l’Occident court dans toute

l’œuvre de Khomeini. Elle ne lui appartient pas
cependant en propre. Ali Shariati avait opéré une cri-

tique virulente de la pensée et de la civilisation occi-
dentales à la lumière de l’islam. La pensée khomei-
niste participe de ce rejet de l’Occident, spécifique de

l’intégrisme islamique. Khomeini pousse plus loin,
cependant, la logique de la lutte contre le Mal puis-
qu’il restitue à la pensée islamique l’idée d’une
« Commanderie du Bien », par le pouvoir institution-
nalisé du fagih. Car l’Occident n’a pas seulement
asservi les peuples de l’islam, il a aussi participé à
l’écrasement de leurs idées. Orientalistes et colonia-
listes, pensée et force, se sont, en somme, conjurés
pour subvertir l’idéal islamique. Khomeini redé-
couvre le Jihâd, mais non sans une profonde réforme
de la pensée politique de l’islam qui le rend alors opé-
ratoire au double plan de la praxis et de la théorie. La

mystique du sacrifice ne procède plus d’un retour

automatique au texte mais d’un travail plus subtil où
le Grand Satan prend progressivement les traits des
Etats-Unis et, par delà eux, ceux de l’Occident tout

entier. La politique extérieure de l’Iran en découlera,
de la prise d’otages à l’ambassade des Etats-Unis à
Téhéran à la lutte contre Israël dans le Sud libanais,
en passant par la guerre menée sous l’étendard de la

religion contre l’Irak.

L'activité de terrorisme spectaculaire conduite

par l’Iran sera menée au Sud-Liban. L'influence de la
révolution islamique y fut, en effet, déterminante.
Elle donnera naissance à de multiples groupes se

réclamant de l’Iran islamique et de la pensée de Kho-
meini (7). Hezbollah, Jihâd islamique et les autres

associations s’inscrivent profondément dans le sillage
de la politique iranienne. L'opposition à l’Occident y
trouve un terrain fertile. La présence de la Force mul-
tinationale devient le symbole concret du retour de
l’Occident. Cette force sera la cible d’attentats san-

glants, le 23 octobre 1983, et sera contrainte de partir.
L’opposition se concentrera alors sur Israël qui sera

harcelé jusqu’à son retrait du Liban. Jihâd et sacrifice
mènent les combattants de Dieu à l’assaut des troupes
occidentales et sionistes. Cependant, l’opposition à
l’Occident se transformera rapidement en une oppo-



16 allan dowes

sition quasi-exclusive à la France. Le terrorisme qui
frappe ce pays est, en fait, une réaction réfléchie aux

positions favorables à l’Irak prises par Paris. Cette
deuxième phase de l’action violente, menée par
l’Iran, vit la banalisation et la “ fonctionnalisation ”

du terrorisme “sacré”. Désormais, il n’était plus
question de s’en prendre aux forces du Mal mais de
les amener, plus prosaïquement, à négocier le chan-
gement de leur politique au Proche-Orient, ainsi qu’à
restituer le crédit d’un milliard de francs dû par Euro-
dif. Dans ce marchandage, la libération des otages
français n’est nullement spécifiée formellement. Les
groupes islamiques pro-iraniens ne sont pas, en effet,
« sous les ordres » de l’Iran. Même s’ils reconnaissent
son

“ autorité ”

symbolique et morale…

c — Le terrorisme marchand : le cas syrien
Dans le cadre des conflits du Moyen-Orient, la

Syrie d’Hafez el-Assad a émergé comme un acteur
essentiel. Les analystes ont longtemps considéré que
la prise du pouvoir, par le chef actuel de la Syrie, par-
ticipait des multiples soubresauts de la vie politique
syrienne et que le nouveau coup d’Etat révisionniste
d’Assad ne serait qu’un jalon dans le cycle incessant
des changements politiques en Syrie. Cependant,
force est de constater que le maintien au pouvoir
d’Assad déroge à cette règle. Généralement attribué
au génie de l’homme, à sa capacité à louvoyer et à
négocier dans toutes les situations, le maintien au

pouvoir du génefal Assad ne peut cependant s’expli-
quer par ses seules qualités individuelles.

La politique d’Assad repose, avant tout, sur la
claire perception que, dans le contexte des règlements
diplomatiques en cours dans la région depuis le
second désengagement du Sinaï en 1975, la Syrie se

retrouve fatalement isolée. Dès lors, l’objectif de la
politique syrienne fut, constamment, de briser un

éventuel encerclement qui l’isolerait pour mieux la
faire céder. Cette politique fut bâtie sur la dissuasion :

dissuasion des Palestiniens de s’engager seuls dans un

règlement pacifique du conflit israélo-arabe ; dissua*
sion du roi Hussein et du Fath de suivre la pente des
négociations directes (8) ; dissuasion des Libanais de
parvenir à une entente inter-libanaise sous un patro-
nage occidental. Cette dissuasion n’était pas, on s’en
doute, purement politique ; elle reposait sur le
recours à une violence extrême destinée à imposer la
loi syrienne, au nom d’une idéologie de la fermeté et
de l’intransigeance.

L'idéologie du Baas, ses ambitions nationalistes
et sa politique d’union arabe ont toujours amené les
dirigeants de ce parti à pratiquer une politique d’ingé-
rence active dans les affaires des autres pays arabes.
Le monde arabe, considéré comme une unité et le
Baas comme son fédérateur ont permis au Parti de
justifier cette intrusion. La question palestinienne
demeure, à cet égard, l’aune fondamentale à laquelle
sont mesurées les politiques et jugés les comporte-
ments. Ardent défenseur de cette cause, la Baas en

Syrie trouve normal de faire prévaloir son point de
vue à la Centrale palestinienne, au nom même des
intérêts du mouvement palestinien (9). Au Liban,
outre « l’unité de destin » avec les Palestiniens, Assad
a pu arguer du fait que Libanais et Syriens forment
«un seul et même peuple », raffermissant ainsi sa

tutelle sur ce pays. C’est pourquoi la Syrie baassiste
n’a jamais toléré une présence autre que la sienne au

Liban. La présence de troupes occidentales dans le
pays n’a jamais paru justifiée. Le ministre syrien des
Affaires étrangères, Abdel Halim Khaddam ne décla-
rait-il pas, en 1983, que le rôle de la France au Liban
«a rappelé (aux Syriens) les croisades » ? (10).

Isolée dans le monde arabe, alors que toute

l'idéologie du régime tend à son plus grand rassem-

blement, la Syrie se trouve acculée à affronter ses

ennemis avec la plus ferme détermination. Le pro-
blème n’est pas d’abord de s’imposer aux peuples de
la région : il est de faire reconnaître une autorité jugée
essentielle. C’est pourquoi la violence sert de-mon-
naie d'échange dans le processus de la reconnais-



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 17

‘sance. L’économie politique de la terreur suppose
que l’on négocie une contrainte contre un bien réel ou

symbolique. La violence sert, tout à la fois, d’instru-
ment et de terme d’échange. C’est ainsi que la Syrie
s’est imposée comme un médiateur essentiel dans le
conflit libanais et qu’elle a pu amener l’Occident à dis-
cuter avec elle des affaires du Liban. De la même

manière, lors des prises d’otages, la Syrie joue un rôle
de médiateur entre des ravissseurs “ insaisissables ”

et

les puissances occidentales. C’est à Damas que se

négocient, en coulisse, les libérations d’otages, c’est
entre les mains de Damas qu’ils réapparaissent. Le
contrôle par Damas de larges portions du territoire
libanais, au Nord (où s’est constituée la cellule de
base des FARL), à la Bekaa (où se trouvent Amal

islamique et le Hezbollah) à Beyrouth (où sont pré-
sents ses observateurs), facilite la “ recherche ” des
autorités syriennes. La négociation qu’entreprend la

Syrie lui vaut une reconnaissance continue de son rôle
dans la région et même des remerciements sembla-
bles à ceux exprimés par le président Reagan, lors de
la libération du vice-président de l’Université Améri-
caine de Beyrouth, M. Dodge, après une disparition
“ mystérieuse

” de plus d’un an. Ainsi l’échange reste

égal. L’utilité fonctionnelle de la violence consiste

précisément à le maintenir en l’état ; à empêcher, en

fait, la dégradation des termes de l’échange.

La signification du terrorisme d’Etat

Comment comprendre, en dernière analyse, le
terrorisme d’Etat au Moyen-Orient ?

Pour apporter un début de réponse à cette ques-
tion, il faut distinguer plusieurs niveaux de significa-
tion. Il est évident tout d’abord qu’un régime enclin à
user de la terreur à l’intérieur de ses frontières n’aura

pas de difficultés insurmontables à la prolonger vers

l’extérieur. Cependant, nous le notions plus haut, si
cet argument explique l’absence d’un interdit idéolo-

gique à recourir à la violence, il ne saurait pour autant

expliquer le recours effectif à la terreur. Des condi-
tions spécifiques ayant trait à l’environnement de
l’Etat, à son idéologie de base ainsi qu’à l’utilisation
de réseaux parallèles mais contrôlés doivent être réu-
nies. L’Etat terroriste peut alors être défini comme

celui qui, diplomatiquement isolé, recourt à un usage
non déclaré de la terreur en vue d’arracher la recon-

naissance de son rôle par les autres Etats, de parvenir
à la réalisation de ses objectifs stratégiques et d’affir-
mer la supériorité de ses valeurs. Ainsi défini, l'Etat
terroriste relève cependant d’un phénomène plus
large : celui de la difficile insertion dans les relations
internationales contemporaines des Etats du tiers
monde. Comme tout terrorisme, le terrorisme d'Etat
est, d’abord, une protestation, le refus de l’ordre
établi et la volonté têtue et aveugle de déstabiliser.
Mais en tant qu’il est le fait d’un Etat, ce terrorisme
ne peut se comprendre que dans un contexte inter-

étatique dominé par les rapports de forces. Dès lors,
le terrorisme d’Etat apparaît comme la volonté de
déstabiliser en vue de recueillir les fruits du désordre
et de rééquilibrer des rapports jugés désavantageux
ou inégaux. La précarité des frontières issues de la
décolonisation et l’émergence d’idéologies trans-

nationales, comme l’islamisme ou le baasisme, per-
mettent alors la remise en question de l’équilibre créé

par l’Occident dans cette région du monde.

Car c’est bien de l’Occident qu’il s’agit, en défini-
tive, dans le terrorisme d’Etat moyen-oriental. Si
l’Occident est aujourd’hui pris pour cible, c’est qu’il
apparaît, vu du Moyen-Orient, comme le garant d’un
ordre politique désuet. De plus, sous les effets per-
vers de l’intransigeance israélienne et de son utilisa-
tion brutale de la force au Moyen-Orient, s’est
reconstituée progressivement l’image, jamais totale-
ment effacée, de l’ennemi. Khomeini attribue les
malheurs de son pays à “ l’infection ” de la société
musulmane par l’Occident, une

“ westoxication ”

(gharbzadegi). Assad voit dans l’Occident, « l’exécu-
tant des décisions israéliennes ». Kadhafi annonce du
haut de la tribune des Non-alignés que « la Méditerra-



18 allan dowes

née est pleine de cadavres américains… ». Vision de
guerre! Si tant est que la guerre est dans les faits
parce qu’elle a d’abord été dans ls mentalités. L’op-
position entre les mondes paraît brutale. L’Occident
n’a plus d’ennemis, du moins le croit-il. Mais
l’Orient ?

C’est en reprenant à son compte l’idée d’un anta-

gonisme fondamental que «l’Etat terroriste» est

parti à l’assaut de l’Occident. Car l’Occident n’est

plus une forteresse. L’Etat terroriste l’a mis à nu. Le
meurtre de ses ambassadeurs et le retrait de ses trou-

pes sont le signe de sa retraite de la région et de l’his-
toire. « L'Etat terroriste » plaide pour l’inversion de
la force et des concepts. L’Occident a été ébranlé par
l'Etat du “

fagih
”

qui, lui, est une forteresse spiri-
tuelle : « le fagih est la forteresse de l’islam » dit Kho-
meini. « L’Etat terroriste » a compris que la stratégie
de la violence vise tout autant à dissuader qu’à per-
suader. Dissuader c’est interdire et persuader c’est
contraindre (11). Le recours à la violence ou la
menace d’y recourir connote cette double significa-
tion. Le bombardement des Quartiers généraux de la
Force multinationale au Liban fut dissuasif : il interdi-
sait le territoire à « l’ingérence étrangère » ; le chan-
tage aux otages et les explosions urbaines se veulent
persuasifs : ils commandent un changement de politique.

Face à «l’Etat terroriste », l’Occident doit-il se

convaincre qu’il a, en définitive, des ennemis ? Ques-
tion cruciale. Car elle est non seulement susceptible
de mettre en branle une dynamique de guerre, mais
elle renvoie aussi au rapport des moyens et des fins
dans l'Etat de droit. La réponse à une telle question
est double. Elle dépend à la fois de la compréhension
du piège terroriste et de la perception du rapport à
l’autre.

Répondre au terrorisme par le terrorisme, c’est
prolonger la logique de la terreur et l’enfermer dans
un cercle sans fin. Quand, face à « l’Etat terroriste »,
l’Etat de droit se fait terroriste, il tombe dans le piège
de ses adversaires, se rallie lui-même aux méthodes

qu’il combat et se suicide comme Etat démocratique.
Comme l’écrit D. Fromkin, « le terrorisme est une stra-

tégie indirecte dont la réussite ou l’échec dépend de la
manière avec laquelle on lui fait face… Le terrorisme
triomphe lorsqu'on y répond de la manière souhaitée
par les terroristes eux-mêmes. Ce qui veut dire que le
sort final du terrorisme est entre nos mains et non entre
celles des terroristes ». Cependant, ne pas utiliser les
armes de l’adversaire, ce n’est pas oublier qu’il en

existe un. Mais simplement refuser que le choix des
armes ne touche au sens même du combat… Quant à
l’ennemi, comment oublier que sa figure est constitu-
tive de l’altérité ? Et qu’elle est permanente. Dans Ex
captivitate salus, Carl Schmit écrit: « L’autre est un

frère. L'autre se trouve être mon frère et le frère se

trouve être mon ennemi. Adam et Eve avaient deux
fils : Caïn et Abel. Ainsi commence l’histoire de l’hu-
manité. C’est ainsi qu'apparaît le père de toutes choses.
Telle est aussi la tension dialectique qui maintient l’his-
toire du monde en mouvement et cette histoire n’estpas
encore parvenue à terme. Prends garde et ne parle pas
à la légère de l’ennemi » (12).

(1) Selon la définition de Brian Crozier, The Rebels, Lon-
don, Chatto and Windus, 1960. p. 159.

(2) Sur la figure du terroriste solitaire, révolutionnaire
romantique du début du siècle, cf. le personnage de Malraux,
Chen : « Il fallait que le terrorisme devint une mystique. Solitude,
d’abord : que le terroriste décidât seul, exécutât seul… », in La
Condition humaine, éd. Folio, 1976, p. 197.

(3) Cf. la définition du terrorisme international par T. Frank
et B. Lockhead comme le fait que la violence « soit délibérément
étendue à des pays ou touchent les citoyens innocents de pays qui ne

sont pas directement engagés dans le conflit qui a donné naissance à
cette violence », American Journal of International Law, n° 68, jan-
vier 1979, p.81



qu’est-ce qu’un état terroriste ? 19

(4) R. Nozick y voit la définition même du terrorisme. In

Anarchy, State and Utopia, New York, Basic Books, 1974, p. 239. À
cet égard, la même tonalité se retrouve dans l’une des lettres du
Comité de Soutien aux Prisonniers Politiques Arabes et du Proche
Orient (CSPPA), responsable d’attentats à Paris : « Il n’y aura pas de

paix sur terre, ni de repos pour les peuples du monde, ni de sécurité

pour les Etats-Unis et l’Europe tant que nos peuples ne jouiront pas
de la paix, de la tranquilité et de la sécurité », Libération, 15-9-1986.

(5) Abou Iyad, Palestinien sans patrie, Fayolle, 1978, p. 81.

(6) Pour une liste non exhaustive des actions imputées au ter-

rorisme d’Etat libyen (assassinats d’opposants et mises à sac des
ambassades occidentales) cf. Le Monde, Dossiers et Documents
n° 134, juin 1986.

(7) Sur tous ces groupes, voir les Cahiers de l’Orient, n°2,
Documents.

(8) Cf. « Comment la Syrie se sert d’Abou Nidal », Libéra-
tion, 22 février 1985.

(9) Cf. la déclaration d’Assad « C’est la Syrie qui sert de base
et de point de départ à la résistance palestinienne. Elle y sera tou-

jours unifiée. Il n’y a aucune crainte à avoir quand à une division de
la résistance. nous lui assureront tout le soutien nécessaire », Le

Monde, 2 août 1984.

(10) In Le Monde, 28 septembre 1983.

(11) Nous empruntons l’expression à L. Poirier qui précise
cette distinction propre à la stratégie nucléaire, de la manière sui-
vante : « Le dissuasion est un mode de la stratégie d’interdiction, la

persuasion est un mode de la stratégie de contrainte ou de
coercition ». In Les stratégies nucléaires, Paris, Hachette, 1977,
p.133.

(12) Kôlhn, Greven, 1950.



Etat terroriste,
terrorisme d’Etat

Leçons proche-orientales
par Olivier MONGIN

Philosophe, particulièrement intéressépar la philosophie politique, Olivier Mongin est rédacteur en chef de la
revue Esprit. Il nous livre ici quelques réflexions sur la notion de “ terrorisme d’Etat ”, à la lumière des événe-
ments du Proche-Orient qu’il connaît bien.

“

pax syriana ”
au Liban — qui s’accompagne

d’un reflux du mouvement des hezbollahs dans
le sud du pays —, l’accalmie plus ou moins surprenante
du colonel Kadhafi. La conjoncture récente pourrait
nous laisser croire que le terrorisme d’Etat et les Etats
terroristes ne sont plus au premier plan de l’actualité.
Mais, au moment même où l’Irak engage des négocia-
tions avec l’Iran grâce à la médiation de l'ONU, l’ar-
mée irakienne intervient avec une extrême violence
contre la minorité kurde, en usant d’armements chimi-

ques particulièrement redoutables.

L.
fin du conflit armé entre l’Iran et l’Irak, la

Il n’est donc pas si aisé de décider si la phase terro-
riste qui a cruellement secoué le Proche-Orient est
désormais parvenue à son terme. Mais à un moment où
les médias, comme les hommes politiques, continuent à
user à tort et à travers des notions d’Etat terroriste et de
terreur politique, il n’est certainement pas inutile de
suggérer quelques distinctions pertinentes. Dans l’es-

prit d’Allan Dowes (cf. article précédent), nous nous

contenterons ici de quelques remarques en vue

d'éclairer tant notre histoire que notre langage.

Violence militaire et violence terroriste

Il faut d’abord se demander si le réflexe consis-
tant à assimiler Etat terroriste et terrorisme d’Etat ne

doit pas être critiqué, ce qui revient à considérer la
nature même de la violence terroriste. Toute violence
étatique, toute violence politique doit-elle être assi-
milée à une violence terroriste potentielle ? Bref, est-
il possible de spécifier la relation terroriste elle-
même ?

Si l’on suit les analyses classiques de Clausewitz
sur la violence armée, il apparaît que celle-ci s’inscrit
dans le cadre d’un champ de bataille où les adversaires
prennent position symétriquement. Dans cette pers-
pective, il y a une visibilité de la relation armée; et



état terroriste, terrorisme d’état 21

c’est justement ce caractère qui rend possible l’action

politique susceptible de freiner le conflit armé, voire

d’y mettre un terme. Selon Clausewitz et les célèbres
formules qui ont tissé la légende de ses réflexions, la

guerre (et la violence qu’elle suscite) demeure aiman-
tée par l’action politique ; il y a donc une gradation de
la violence armée, dont les deux extrêmes sont d’une

part la non violence, d’autre part la violence pure con-

duisant à la destruction réciproque des ennemis.

En comparaison de cette relation militaire indis-
sociable de la visibilité du champ de bataille, la rela-
tion terroriste se manifeste d’abord par une forme de
violence où les adversaires ne se voient pas et ne peu-
vent donc parvenir à une reconnaissance. La violence
terroriste peut constituer une déclaration de guerre,
mais elle n’est jamais un acte guerrier au sens de Clau-

sewitz, puisqu’aucune des règles du champ de bataille
n’est alors respectée. En effet, le terroriste ne se

montre pas ; il se cache d’autant plus qu’il veut sur-

prendre son adversaire, lui faire le “

coup du lapin
”

en le prenant à revers, afin qu’il ne puisse pas réagir.
Première caractéristique : la violence terroriste est

une violence qui interdit toute réaction à l’adversaire.
On peut alors risquer l’hypothèse que la guerre terro-

riste exerce une violence prémilitaire puisqu’elle
intervient en-deçà du champ de bataille. Deuxième

caractéristique : à la différence du conflit militaire, où
les ennemis appartiennent au corps armé auquel
l’Etat et la société civile donnent le droit d’agir sur le

plan militaire, l’attaquant de la relation terroriste n'a

pas de cible particulière et peut s’en prendre aussi
bien à un haut responsable de l’Etat qu’à un individu

anonyme perdu dans la foule. D’où la peur panique,
la terreur que suscite la violence terroriste… Mais il

peut y avoir une gradation, dans la mesure où tel

groupe terroriste peut élaborer une stratégie plus ou

moins “ ciblée ”
: ainsi l’'ETA militaire, décidant de ne

cibler, pour un temps donné, que les policiers, repré-
sentants de l’Etat espagnol au pays basque.

Mais le troisième facteur est décisif, puisqu'il
indique paradoxalement que l’absence d’un ennemi

déclaré (visibilité de l’ennemi, personnification de la

cible) n’en reste pas moins liée à un message. Message
qui peut être plus ou moins perceptible, c’est-à-dire

plus ou moins politique. Si la relation guerrière, telle

que Clausewitz l’interprête, ne dissocie pas le mili-
taire du politique, la relation terroriste, qui rejette
toute règle, tout code de guerre, n’en demeure pas
moins reliée à l’action politique d’un groupe ou d’un
Etat.

Glissements du terrorisme d’Etat

C’est ici qu’il faut comprendre que le terrorisme
vient pervertir l’action politique et n’est pas séparable
d’une certaine conception dégradée de celle-ci. Les
cas de figure sont nombreux:

a) les services secrets. Si ceux-ci ne sont pas des

groupes terroristes potentiels travaillant pour le

compte d’un Etat, leur caractère discrétionnaire et

leur “ invisibilité ” (qui les coupe de la vie politique et

leur épargne de justifier leurs actions) peuvent favori-
ser des glissements progressifs aboutissant à des
actions terroristes ponctuelles (voir l’affaire du Rain-
bow warrior), voire à des stratégies à court terme

intégrant l’action terroriste (les services secrets israé-
liens, ou le KPD soviétique en Afghanistan actuelle-

ment).
b) le terrorisme d’Etat. Au nom d’une lutte enga-

gée en vue de poursuivre une politique donnée, des
Etats comme l’Afrique du Sud n’hésitent pas à recou-

rir à une politique de terreur, voire à l’instituer.
Moins un Etat respecte les règles démocratiques de la
vie politique en son propre sein, plus il sera prêt à jus-
tifier l’action terroriste. L’exemple récent de l’Iran est

le plus flagrant : afin de favoriser une politique d’ex-

pansion nationaliste et d’élargir sa zone d’influence —

à la fois au nom de l’idéal révolutionnaire anti-occi-
dental et de l’internationale chiite (1) — le régime kho-
meiniste a passé des alliances avec des groupes terro-

ristes locaux susceptibles d’organiser des actions ter-



22 olivier mongin

roristes à son propre bénéfice. Il l’a fait particulière-
ment avec le Jihâd islamique, dans la région de Baal-
beck d’abord, puis dans la banlieue sud de Beyrouth.
La Libye se rapproche du modèle iranien, même si les
déclarations de Kadhafi sont avant tout de grandes
proclamations oratoires. Les prétentions impériales
de Tripoli (par exemple au Tchad) sont en effet assez

limitées, et la stratégie terroriste se limite le plus sou-

vent à soutenir des groupes indépendantistes ou révo-
lutionnaires. Ce qui tend souvent à renverser la situa-
tion : ainsi le FLNKS est-il devenu “ terroriste ”

pour
certains médias du jour où l’on a appris qu’il bénéfi-
ciait d’un soutien financier de Tripoli et que certains
de ses militants avaient été invités à y bénéficier d’une
formation.

Mais le terrorisme d’Etat, tout comme le recours
à des groupes terroristes, ne permet pas pour autant
de parler d’“ Etat terroriste ”.

c) l’Etat terroriste. Il n’est pas, à ma connais-
sance, de meilleure compréhension des ressorts terro-
ristes d’un Etat que les analyses de Michel Seurat (2)
appliquées à la Syrie, d’autant qu’elles contribuent à
nous éclairer sur la substance même de la relation ter-
roriste. Au risque de brutaliser une argumentation
fine et complexe, il apparaît essentiellement qu’un
Etat terroriste est un Etat qui s’institue contre toute
forme de vie démocratique, Plus encore, l’Etat terro-
riste exerce la terreur en son sein pour perdurer — et

simplement pour perdurer — car il ne repose sur rien
d'autre que cette violence qui lui permet de tenir. En
ce sens, pour Michel Seurat, il n’y a justement pas
d’Etat terroriste, puisque l’exercice de la terreur est la
contrepartie de l’impossibilité de la constitution d’un
Etat et d’une scène politique digne de ce nom. Michel
Seurat montre comment le président Hafez El Assad
fait reposer son pouvoir sur l’absence de tout ressort
effectif au sein de la société comme de l’appareil
d'Etat : c’est une erreur de croire que le pouvoir
d’Assad repose alors sur une ethnie (les Alaouites),
un parti (le Baas), l’armée… Au sein de chacun de ces

groupes, il fait régner la division afin qu’aucun d’entre

eux ne puisse prétendre à un monopole. C’est pour-
quoi le régime syrien n’est pas un régime militaire,
nationaliste ou baassiste, car il ne s’appuie sur aucune
force ; il ne joue de la force entre les institutions que
pour tenir, se maintenir. C’est donc un pouvoir extrê-
mement fragile, et qui ne jouit d’autre légitimité que
d'exercer une action au niveau de la région elle-même
au point d’être un « partenaire diplomatique » obligé
pour toutes les grandes puissances désireuses d’inter-
venir dans la région. Le paradoxe est vertigineux : ce

régime qui tire sa force d’un terrorisme interne finit
par passer pour le grand pacificateur régional.
Comme si la pax syriana au Liban n’avait pas été ren-

due possible par l’expansion du terrorisme interne en

un terrorisme externe qui pouvait lui aussi, à l’occa-
sion, passer des alliances avec des groupes locaux.



état terroriste, terrorisme d’état 23

Il faut savoir déchiffrer le message du président
syrien, derrière des actions terroristes que, bien
entendu, il ne revendiquera pas. Ce message est

clair: « Moi, Assad, je veux exister; et comme je
n’existe que par mon pouvoir, celui-ci doit durer ; et

comme je n’ai d’autre légitimité que régionale,
comme je suis le plus grand ennemi du sionisme, je
serai toujours votre partenaire obligé ».

Ce message s’adresse à la fois aux asabiyyas qui
essaiment dans la région (Maronites, Druzes, Chiites,
et surtout Palestiniens dans la mesure où ceux-ci met-

tent en cause de facto le monopole syrien dans la lutte
contre Israël), aux Etats riverains (Irak, Jordanie),
mais aussi aux puissances internationales (Etats-Unis,
France). En dépit de l’arrestation de militants chiites

prétendûment à la solde de l'Iran, les journées terro-

ristes de septembre 1988 semblent bien être un mes-

sage de la Syrie à la France qui commençait à s’inté-
resser d’un peu trop près à l’Iran, aux dépens du rôle
de la Syrie, le médiateur obligé.

Phénomène conjoncturel ou structurel?
>

Ces indications destinées à relativiser l’usage
abusif de l’expression « Etat terroriste » permettent
par contrecoup de mieux comprendre la relation ter-

roriste.

Elle intervient en effet par défaut d’une scène

politique et contribue à en précipiter la dégradation.
Si le terrorisme est souvent le signe d’une défaillance
de la vie politique dans le cas d’un combat minoritaire

(exemple: l'ASALA pour les Arméniens), il n’est
alors qu’un signe, qu’un message… le choix du terro-

risme se retournant après coup contre la possibilité
même d’instituer une vie politique. Le terrorisme qui
désigne le creux du politique en augmente paradoxa-
lement la profondeur. C’est ce que montre bien

l’exemple de la Syrie, dans la mesure où ce régime ne

perdure qu’en sciant toutes les branches susceptibles
de porter la scène politique. On comprend mieux

après coup la distorsion complète, dans le cas de la
relation terroriste, entre la violence et le message: s’il

y a toujours message politique, lien avec le politique,
celui-ci n’a d’autre sens que de justifier la perpétua-
tion de l’action terroriste elle-même. Dès lors que le

message est coupé des ressorts de l’action, il devient
très difficile d’y mettre un terme, ce qui apparaît net-
tement avec l’exemple syrien. L’Etat terroriste réa-
lisé, c’est l’Etat totalitaire, celui qui ne tire sa force

que de l’anihilation de toute vie politique.
Un autre enseignement peut être tiré, qui con-

siste à rapprocher la relation terroriste de l’âge
nucléaire, plutôt que de l’expliquer par des racines
culturelles. En effet, le constat que le terrorisme fut,
cette dernière décennie, avant tout proche-oriental a

parfois conduit à mettre en rapport l'émergence du

phénomène terroriste avec certaines caractéristiques
de l’Islam: rejet de l’idée de représentation et de

délégation ; soupçon envers le politique ; représenta-
tion utopique de l’Histoire; prévalence de l’Umma

(la grande nation musulmane) sur l’Etat particulier ;
velléités impériales se traduisant par le soupçon
envers les frontières (cf. la Libye et le Tchad, la Syrie
et le Grand Liban) ; éléments historiques comme l’an-
cienne secte des haschischin, souvent mise en avant …

Il nous paraît plus opportun de résister à la pente
des explications culturalistes — ce qui ne veut pas dire

que certains éléments n’aient pas interféré — et de
constater simplement la convergence de deux fac-
teurs :

a) d’une part le lien entre le nucléaire et ce qu’on
peut appeler la diplomatie terroriste. Alors que la vio-
lence nucléaire n’est pas sans rapport avec la violence
terroriste (absence de champ de bataille, invisibilité
de l’attaquant, incertitude sur la cible), il ne faut pas
s’étonner que le “ gel ” de certains conflits provoque
l’émergence de formes perverses de la guerre. Avec
le terrorisme, ce sont les conditions mêmes de la

guerre qui tendent à se pervertir. Et une situation

paradoxale finit par devenir loi : les partenaires diplo-



24 olivier mongin

matiques susceptibles de négocier autour d’une table
sont les mêmes qui vont préciser leur message — appa-
remment non recevable dans ces conditions — en

recourant à des actions terroristes;

b) d’autre part, l’âge terroriste, qui redouble

l’âge nucléaire, n’est pas séparable d’un moment his-

torique où les nouveaux Etats parviennent difficile-
ment à se stabiliser, à prendre forme, à rendre pos-
sible une vie politique. On assiste trop souvent à
l’avortement de la modernisation politique, et cet
échec se solde par le recours à des formes de violence
de plus en plus redoutables. Il ne nous est pas si facile
de nous y retrouver. Prenons l’exemple de la Syrie : la
tendance fut longtemps de soutenir le régime d’As-
sad, aux apparences rationnelles et laïques, contre les
assauts des Frères Musulmans. Or, voilà que l’on
découvre que ceux-ci ne sont pas nés par hasard et

que leur ennemi principal est la barbarie d’un régime
qui recourt aux pires violences tout en se faisant pas-
ser pour un Etat moderne. La Syrie n’est qu’un avor-

ton de la modernité politique, un Etat terroriste… qui
suscite en retour le terrorisme des Frères Musulmans.

Il ne faut jamais oublier que le terroriste est sou-

vent un déçu de la modernité. C’est ce que nous

apprennent les meilleurs travaux sur l’islamisme radi-
cal, ceux de Michel Seurat, Gilles Kepel, Olivier Roy
-et Bruno Etienne.

(1) Sur tous ces points, voire les contributions d’Olivier Roy,
dans le numéro spécial « Terrorismes » (2° édition) de la revue

Esprit : 212, rue Saint-Martin, 75003 Paris.

(2) L'ensemble de ses études sera prochainement publié au

Seuil. Je me permets de renvoyer à ma présentation d’ensemble
de l’œuvre de Michel Seurat dans Cahiers de l’Orient, n° 4.



La tentation terroriste
pourquoi l’extrême-gauche française

y a-t-elle résisté?
entretien avec Michel WIEVIORKA

Sociologue, Michel Wieviorka est maître de conférences à l’université Paris-Dauphine et chercheur au CADIS
(centre d’analyse et d’intervention sociologiques). Il a publié, avec Dominique Wolton, Terrorismes à la une

(Gallimard, 1987). I nous livre ici les grandes lignes de ’ouvrage qu’ilpublie cesjours-ci, Sociétés et terrorisme
(Fayard).

A.N.V. — Nous pouvons commencer par une question
historique. À quel moment situez-vous le glissement qui
s'opère à l’intérieur de la mouvance maoïste, notamment la
Gauche Prolétarienne (G.P.), vers la tentation du terro-

risme ? On cite souvent l’assassinat de Pierre Overney ; mais

y avait-il des tendances plus profondes ?

M. Wieviorka — Il s’agit d’un problème complexe. Dès
la fin du mouvement de mai-juin 68, on observe une cer-

taine tension vers la violence. Il y a, chez certains, le senti-
ment diffus qu’il aurait fallu se préparer à une éventuelle
intervention de l’armée et penser en terme d’organisation
structurée face à la violence de l’Etat. L'idée est donc peut-
être en germe dès la fin des événements de mai 68.

D'autre part, il faut bien savoir de quoi l’on parle. Il

n’y a jamais eu, on pratiquement pas, de terrorisme
maoïste en France. Toute la question est donc de savoir si
ce que l’on observe peut être décrit, étape après étape,
comme un processus qui aurait pu aboutir au terrorisme.
La dérive vers la clandestinité signifiait-elle qu’une violence

sociale, spontanée et diffuse, était susceptible d’être retra-

vaillée à l’intérieur d’une organisation pour aboutir à une

violence organisée, structurée et clandestine de type terro-

riste ? À ce titre, on ne peut pas dire que l’assassinat de P.
Overney ait été une étape vers le terrorisme, au contraire :

des manifestations violentes avaient été prévues pour le
jour où on a appris la mort de P. Overney. Malgré toute
leur colère et leur rage (qui s’étendent bien au-delà de la
G.P.), les dirigeants vont tout de suite s’efforcer de « cal-
mer le jeu », transformant presque en protestation non-vio-
lente les manifestations qui s’annonçaient. Il s’est agi pour
eux, ce soir-là, de canaliser la colère et non pas de franchir
une étape vers la violence terroriste.

A.N.V. — A-t-on cependant pris conscience, à ce

moment-là, qu’un pas avait étéfranchi et qu’il fallait réagir et

s'organiser autrement ?

M. Wieviorka— D’une certaine manière, oui. Effecti-
vement, un pas était franchi, qui consistait à apprendre à
contrôler la violence sociale et politique qui existait à l’épo-
que.

A.N.V. — On peut sans doute établir un rapproche-
ment avec un épisode de mai 68 : le soir où les manifestations
se sont terminées à la Bourse de Paris, certains voulaient
investir les armureries afin de s’emparer des armes ; ce sont



26 michel wieviorka

les Jeunesses Communistes Révolutionnaires qui ont calmé
les manifestants et empêché cette action…

M. Wieviorka—Il faut, je crois, souligner de manière

plus générale que le mouvement de mai 68 n’est pas centré
vers la prise du pouvoir d’Etat ni vers la violence. Lors de la
soirée que vous évoquez, les ministères étaient vides et les

manifestants, s’ils l’avaient voulu, auraient pu pénétrer
dans bien des institutions ou des lieux symboliques du pou-
voir; or, ils ne l’ont pas fait…

Pour terminer sur ce premier aspect, je voudrais insis-
ter sur le fait que la violence organisée, terroriste, est le
contraire de la violence sociale diffuse et qu’il est donc

important d’analyser les conditions d’une éventuelle trans-

formation de la seconde vers la première.
A.N.V. — Est-ce vraiment consciemment, par choix

délibéré, que les maoïstes français n’ont en définitive pas
franchi le pas du terrorisme ?

M. Wieviorka— On est en train actuellement de cons-

truire une sorte de “

saga” des maoïstes français sur ce

thème : ils auraient su s’arrêter “juste à temps”, ils
auraient compris qu’ils mettaient le doigt dans un engre-
nage, etc. En réalité, tous ceux qui ont parlé le plus sérieu-
sement de ces questions, et en particulier d'anciens respon-
sables “ maoïstes ”, ne disent pas exactement cela. Et si l’on

analyse les faits et les discours de l’époque, on s'aperçoit
que le problème n’était pas tant pour eux de savoir s’ils
allaient construire une organisation terroriste que de savoir
s’il fallait construire une organisation marxiste-léniniste
clandestine ou non. Ce n’est pas tout à fait la même chose !

A.N.V. — Certains anciens responsables déclarent

aujourd’hui très fermement que c’est tout à fait volontaire-
ment que le passage au terrorisme ne s’est pas produit : ils

soulignent, par exemple, le fait que leurs armes n'étaient pas
chargées, pour éviter tout dérapage. Que pensez-vous de cet

argument qui met en avant l’aspect purement symbolique du

passage à la violence ?

M. Wieviorka — Chacun peut reconstruire à sa façon ce

qu’il a vécu. Mais ce que l’on peut dire de façon générale,
c’est que, très souvent, dans les groupes qui passent à la
lutte armée ou au terrorisme, on trouve au départ un dis-
cours de ce type, consistant à dire : « nous n’utiliserons pas
les armes, jamais nous ne tirerons les premiers… ». En fait,
ces groupes sont à mi-chemin du terrorisme. Cela signifie

que le passage au terrorisme n’est, la plupart du temps, pas
entièrement conscient. C’est un engrenage et une logique
qui se déploient et qui sont en bonne partie non directe-
ment perçus comme tels. Imaginons qu’on envoie un

groupe en armes pour une action, tout en lui demandant de
ne pas s’en servir ; si quelque chose d’imprévu et de mena-

çant se produit, inévitablement les armes vont sortir. Dès

lors, se produit une sorte d’enchaînement (fusillade provo-
quant des blessés ou même des morts, fuite, puis entrée
dans la clandestinité.) qui, même non prévu au départ,
met en branle un processus menant inéluctablement au

déchaînement d’une certaine violence. Si, pour d’autres rai-
sons que l’on évoquera plus loin, les choses n’avaient pas
pris un autre tour en France, je suis persuadé qu’un jour ou

l’autre les armes auraient été chargées.
Je ne dirai donc jamais, même si eux le disent, que les

maoïstes français possédaient une grande force éthique qui
les a empêchés de faire couler le sang. C’est en fait toute

une série de facteurs qui est intervenue et qui a favorisé une

réorientation des attitudes politiques de leur mouvement.

A.N.V. — Quels sont ces différents facteurs ? Comment

analyser cette réorientation ?

M. Wieviorka— Tout le problème théorique est de
savoir s’il faut simplement juxtaposer ces facteurs ou bien

essayer de les hiérarchiser en distinguant les éléments les

plus fondamentaux qui permettent de comprendre « ce qui
ne s’est pas passé ». Il est d’ailleurs très difficile d’expliquer
quelque chose qui n’a pas eu lieu: on est vite dans le
domaine de l’interprétation et de la supputation. Je crois,
pour ma part, qu’il est nécessaire de hiérarchiser les élé-
ments d’explication. À mon avis, l’élément le plus central
est constitué par les transformations de la scène sociale en

France.

Si le mouvement maoïste a pu un moment être tenté

par le terrorisme, c’est parce que c’est lui qui, psychologi-
quement, paie le plus cher la retombée du mouvement de
mai 68. De plus, c’est un mouvement qui colle aux luttes
sociales, en particulier aux luttes ouvrières. Or, à cette épo-
que, elles sont décomposées, effritées et les maoïstes vivent
très mal cette situation; une telle décomposition est tou-

jours une condition favorable à l’émergence du terrorisme.
En même temps, on voit apparaître d’autres mouvements

sociaux, de nouveaux conflits, avec d’une part le mouvement



la tentation terroriste 27

des femmes — la mouvance maoïste dans son ensemble a

toujours été sensible au féminisme — et avec, d’autre part,
Lip qui a véritablement fasciné les maoïstes. En allant sur

place, en participant à la lutte des Lip, ils s’aperçoivent que
des gens sont capables, sans avant-garde structurée, de

s’engager dans des pratiques et des conflits très forts. Lip a

donc fait naître chez les maoïstes le sentiment, non pas qu’il
fallait éviter la violence, mais qu’il n’était pas nécessaire de

passer dans la clandestinité et d’y préparer une action

d’avant-garde. Il y a des témoignages très précis d’anciens
maoïstes qui insistent sur ce point.

A.N.V. — N'’y a-t-il pas aussi la prise de conscience que
l’on peut pratiquer l’illégalité, ce que Lip a fait bien des fois,
sans pour autant recourir à la violence politique organisée et

au terrorisme ?

M. Wieviorka—-Tout à fait. Je me souviens avoir
entendu d’anciens dirigeants maoïstes expliquer que,
quand ils pratiquaient l’illégalité ou même une certaine vio-

lence, c’était finalement une fin en soi, alors que Lip c’était
tout le contraire; les ouvriers y avaient des projets, un

objectif. S’ils étaient dans l’illégalité, si même il se produi-
sait parfois quelque violence, ce n’était pas la violence pour
la violence, mais simplement le recours à un moyen néces-

saire, et non recherché spécialement. L'ordre de la fin et

des moyens est donc tout à fait différent chez Lip et les
maoïstes l’ont bien compris. Ils se sont rendus compte que
ceux au nom de qui ils voulaient agir — la classe ouvrière —

pouvaient mener des luttes éventuellement illégales sans

pour autant recourir à un bras clandestin, et qu’ils avaient
une base sociale importante et une légitimité indiscutable.

Or, le terrorisme commence presque toujours quand le pro-
tagoniste de la violence se sépare d’une base réelle; les
maoïstes ont bien compris que là était le grand danger.

Le deuxième élément d’explication se situe au niveau
des transformations du système politique français, en parti-
culier du système des partis. Dans d’autres situations, l’ex-

trême-gauche tentée par la violence a l’impression que la
situation politique se ferme ; c’est le cas notamment en Ita-
lie où, à partir de 1973, le PCI se rapproche de la Démocra-
tie chrétienne pour former ce que l’on a appelé le « compro-
mis historique ». On a alors l’impression que de nombreu-
ses demandes sociales ne peuvent plus transiter par une

organisation qui est devenue un parti d’ordre et de gouver-

nement; il en va de même lorsque les syndicats s’institu-
tionnalisent, fonctionnent de plus en plus comme des partis
et se tournent vers la cogestion… La situation est alors
favorable au passage à la violence ou au terrorisme. Mais
en France c’est, à la même période, le Programme Com-
mun, c’est-à-dire une alternative de gauche qui se dessine.
Le paysage politique n’est pas du tout le même que celui de

l’Allemagne ou de l’Italie.

A-N.V. — Qu'en est-il de l’influence de l'Etat en tant

que tel ?

M. Wieviorka— C’est en effet le troisième élément.
Mais je crois qu’il faut faire preuve d’une extrême pru-
dence ; on ne peut jamais, à mon avis, prévoir ou expliquer
le terrorisme en faisant intervenir fortement l’Etat comme

variable explicative. Que peut-on dire de l’Etat français
pendant cette période ? Est-il fort ou faible ? Il est difficile
d’avoir un jugement solide sur ce point. D’une part, c’est un

Etat répressif — le côté Raymond Marcellin — capable de
mobiliser les forces de police, la justice. Mais c’est aussi un

Etat qui a véritablement vacillé pendant les événements de
mai 68. C’est un Etat à la fois fort et faible ; on ne peut donc

pas faire jouer cet élément comme variable explicative.
Ce qui est en revanche plus explicatif, mais aussi plus

complexe, c’est la légitimité de l’Etat-nation dans les diffé-
rents pays confrontés au problème. L’Etat italien a toujours
été déprécié ; la nation italienne s’est formée tardivement,
maladroitement et les Italiens, notamment les intellectuels,
ont toujours eu une image très médiocre de leur Etat.
L’Etat allemand est le fruit de la guerre et d’un passé pas si
lointain. Les terroristes allemands ont, d’une certaine

façon, reproché à leur parents d’avoir été ce qu’ils ont été.
La situation de la France est assez différente car l’Etat fran-

çais, et notamment l’Etat gaulliste, ont une réelle légitimité
dans la société. On a souvent fait remarquer que le terro-

risme d’extrême-gauche s’était développé dans les trois

pays occidentaux qui avaient perdu la Deuxième Guerre
mondiale, c’est-à-dire l’Allemagne, l’Italie et le Japon, pays
avec un Etat et un régime politique au passé lourdement

chargé. On pourrait aussi évoquer une culture politique qui
aurait été moins favorable en France que dans d’autres pays
au développement du terrorisme. Mais, pour terminer sur

ce point, je voudrais répéter qu’à mon avis il faut être très

prudent avec ce type d’explication tournée vers l’Etat.



michel wieviorka

A.N.V. — Quels sont alors les autres éléments qui sont
intervenus ?

M. Wieviorka— Incontestablement, un facteur qui a

beaucoup joué, c’est le rôle des intellectuels. Les anciens
dirigeants maoïstes disent qu’à l’époque, quelques grands
intellectuels avec lesquels ils ont pu discuter — Sartre, Cla-
vel, Foucault. peut-être même Lacan — les ont aidés à ne

pas se sentir complètement isolés et à ne pas dériver vers

des formes extrêmes de violence. Je dirais, quant à moi, les
choses un peu différemment : dans la plupart des mouve-

ments terroristes, des intellectuels mettent la main à la
pâte, et se trouvent en position à la fois de dire le sens et

d'organiser la pratique. Or, en France, ceux qui donnaient
le sens — ou en tout cas ceux avec lesquels on pouvait discu-
ter du sens des choses — n’étaient justement pas ceux qui
mettaient la main à la pâte. Il a donc subsisté, entre les
intellectuels qui dirigeaient le mouvement maoïste et le
reste de la société, un lieu avec des intellectuels perçus
comme des interlocuteurs légitimes ; l’organisation maoïste
n’avait pas le monopole du sens de son action. Ce dernier
point est encore plus important à souligner que le simple
fait qu’il y ait eu un dialogue.

Il faut maintenant rappeler d’autres éléments plus
conjoncturels qui ont eu une influence, et tout d’abord le
contexte international de l’époque. Au début des années 70,
c’est la période où le mouvement palestinien, après avoir
connu une forte croissance, juste après la guerre de six
jours, vit les drames de l’expulsion de Jordanie. En sep-
tembre 1970, l’armée jordanienne se heurte de front aux

organisations palestiniennes, lesquelles vont se réfugier au

Liban. C’est donc l’époque où se développe l’idée qu’il faut
aller aider le mouvement palestinien, celui-ci acquiert une

forte valeur symbolique, surtout aux yeux de gens qui sont
en perte de sens dans leur propre société. En Allemagne et
au Japon, certains vont rejoindre les organisations palesti-
niennes. Les Italiens ont beaucoup résisté à ce phénomène.
En France, les contacts existent ; mais les maoïstes, parce
qu’ils ont eu une base sociale très forte et ont encore leur

propre sens, vont
“ résister ”

aux propositions qui leur sont

faites de rallier d’une façon ou d’une autre les organisations
palestiniennes. Cependant, un des éléments importants de
la base sociale des maoïstes est constitué de la population
maghrébine, qui est très importante en France et qui est

moins bien prise en charge par les organisations ouvrières
classiques que d’autres populations. Les maoïstes se sont
vite rendus compte que le thème de la Palestine rencontrait
chez elle un fort écho. Avec tous ces éléments, on s’aperçoit
qu’il y avait un risque non négligeable de voir l’organisation
maoïste dériver, non plus vers un simple soutien à la cause

palestinienne, mais bien vers le terrorisme. L’OLP elle-
même à l’époque y est bien engagée avec

“

Septembre
Noir ”

qui perpètre le massacre des athlètes israéliens pen-
dant les Jeux Olympiques de Munich en 1972. On a donc à
la fois une base sociale très sensible à la cause palestinienne
(dans une conjoncture où celle-ci a recours au terrorisme de
façon centrale), le sentiment chez les dirigeants de la
Gauche Prolétarienne qu’il faut rester autonome et, au

moment de Munich, une sorte de répulsion, le sentiment
très net que ces gens-là sont allés trop loin : on ne massacre

pas des civils comme on s’en prend à des militaires. Pour

plusieurs responsables de la G.P., qui sont juifs même s’ils
s’affirment peu comme tels — le thème de la judéité viendra
plus tard — cet acte prend une dimension dans l’inaccep-
table, d'autant plus importante que, dans l'imaginaire des
maoïstes, la référence à la Résistance, à l’anti-nazisme est
très forte. Il va donc se produire un coup d’arrêt.

En Allemagne, en revanche, un certain nombre de
ceux qui passent au terrorisme aux côtés des Palestiniens
disent à peu près ceci : « Nos parents se sont comportés de
façon scandaleuse, soit par ce qu’ils ont fait, soit par ce

qu’ils ont laissé faire. Nous, génération suivante, nous ne

devons pas faire comme nos parents: or, le problème
aujourd’hui, c’est que les Juifs d’hier sont les nazis d’au-
jourd’hui ; Israël est aux Palestiniens ce que les nazis ont été
aux Juifs ». Ces gens-là ont donc dérivé vers l’antisionisme
et l’antisémitisme. Ceci n’était pas possible en France pour
la Gauche Prolétarienne, qui s’identifiait à la Résistance.
Le thème de la cause palestinienne est donc un thème
important, mais qui n’a pas toujours été traité politique-
ment comme tel.

Il y a donc un ensemble hiérarchisé d’éléments explica-
tifs : le rapport au social, au système politique, aux intellec-
tuels, le rapport complexe à la question palestinienne et au

terrorisme proprement dit lorsqu’il existait. Cette conjonc-
tion d’éléments a amené la Gauche Prolétarienne, non pas
à éviter le passage au terrorisme, mais à se dissoudre. Et il
faut tirer un coup de chapeau à ceux qui ont mené la disso-



la tentation terroriste 29

lution à son terme. Il n’est pas facile de dissoudre une orga-
nisation de ce type, avec des milliers de militants et de sym-
pathisants ; c’est d’autant moins facile qu’on le fait dans un

contexte où l’on sent que, si on ne dissout pas, on va aller
vers des choses inquiétantes. De plus, dans tout mouve-

ment de ce type, la base est toujours plus dure que le som-

met: il y avait le risque de voir se former des sous-groupes
sur des bases très dures. C’est donc un long travail qui est

nécessaire, une fois la décision prise, pour dissoudre toutes

les molécules. Cette dissolution a été rendue possible par le
renouveau des luttes sociales : Lip, puis le Larzac, la mon-

tée du féminisme, de l’écologie politique et de la lutte anti-
nucléaire, les mouvements régionalistes dans lesquels se

sont reconvertis bien des militants maoïstes… Des lieux
existaient où il était possible d’agir, la société bougeait, ce

qui a permis à beaucoup de gens de s’en sortir et de ne pas
s’enfermer sur eux-mêmes en dehors de toute réalité
sociale. En Allemagne, le mouvement ouvrier était complè-
tement institutionnalisé, les nouveaux mouvements sociaux
— Verts, Alternatifs — n’existaient pas encore.

Voilà donc la façon dont j’interprète cette trajectoire.
Elle est en extériorité presque complète avec le terrorisme

d’extrême-gauche, qui n’apparaît en France que beaucoup
plus tard, en 1978 ou 1979, avec Action Directe.

A.N.V. — On ne peut pas parler de “ résidu ” du mou-

vement maoïste, à propos d’Action Directe.

M. Wieviorka— Il est vraiment très difficile de tracer

une continuité entre la Gauche Prolétarienne (et, plus géné-
ralement, le gauchisme du début des années 70) et Action
Directe. Cependant, on ne peut pas non plus introduire une

rupture absolue : il y a d’abord quelques personnes qui réé-

mergent — qui ont donc refusé la dissolution — et, en plus, il

y a des réglements de compte à l’égard de certains gauchis-

tes qui auraient “ trahi”. Le commando d’Action Directe

qui a assassiné le général Audran s’est appelé
“

groupe P.

Overney ”
: ses membres ont voulu marquer ainsi, symboli-

quement, qu’ils maintenaient le flambeau… Mais, entre les
milliers de sympathisants de la mouvance maoïste et la
dizaine de personnes qui a formé Action Directe, il n’y a

guère de continuité. Le cas d’Action directe est l’exemple
même d’une dérive terroriste sans aucune assise sociale. La
seule base sociale d’Action Directe, ce sont les squatts dans

lesquels elle est partie prenante à ses débuts, alors que la
Gauche Prolétarienne s’est dissoute depuis cinq ou six ans.

A.N.V. — N'est-ce pas aussi le moment où tous ces

mouvements sociaux sont en train de retomber, au début des
années 80 ?

M. Wieviorka — Effectivement. Mais aussi, un tel écart
s’est déjà creusé entre ce groupuscule et l’ensemble de la
société qu’il lui devient impossible de redescendre. Dans le
cas d’Action directe, le dérapage a eu lieu et il est trop tard

pour revenir vers d’autres lieux de sens. Ensuite, tout est

possible : les liens internationaux, la manipulation par des
centres lointains, les actes les plus aveugles, mais aussi les

plus médiatiques, tout devient possible, dans la mesure où
les actes ne sont plus ancrés dans aucune réalité concrète,
où ils n’ont pas à être soumis au jugement d’une population
de référence. On est alors à la fois celui qui agit et celui qui
juge l’action ; on s’identifie à l’Histoire et l’on n’a plus à se

préoccuper de ce que pense réellement la classe ouvrière ou

la nation que l’on prétend représenter. À partir du moment

où on ne tient sa légitimité que de soi-même, toutes les déri-
ves deviennent possibles.

Propos recueillis à Paris,
le 30 juin 1988

par Anne Le Huerou et Alain Refalo



Juger le terrorisme
Christian MELLON

U lendemain d’attentats terroristes, les
médias sont remplis de déclarations où revien-

ent régulièrement des adjectifs comme
“ injustifiable ”, “criminel”, “ abominable ”, etc.
Certains esprits cyniques ironisent sur ces réactions
indignées, sous prétexte que le registre moral est sou-

vent celui de l’hypocrisie et que certaines indignations
apparaissent comme trop stéréotypées pour être sin-
cères. Mais peu importe, au fond, la sincérité des
“ personnalités ”

qui s’indignent. Le fait même qu’el-
les éprouvent la nécessité de se placer ainsi sur le
registre moral manifeste que, dans l’opinion publi-
que, existe un vif sentiment que certaines formes de
violence sont particulièrement injustifiables: les
excuser, les tolérer, ce serait se déshumaniser.

Il est pourtant assez difficile d’argumenter ration-
nellement cette réaction instinctive ; car, pour la plu-
part des gens, ce n’est pas foute violence en général
qui est criminelle, mais bien ce type particulier de vio-
lence qu’on appelle terrorisme. Les mêmes personnes
admettent en effet que d’autres types de violence sont

tolérables, excusables, parfois même justes et néces-
saires. Alors sur quoi fonder une condamnation spé-
ciale de la violence terroriste ? En quoi l’attentat de la
rue de Rennes, par exemple, est-il plus “ abo-
minable ”

qu’une action de l’IRA contre les soldats

britanniques ? Poser une telle question, c’est déjà per-
cevoir, comme instinctivement, que « ce n’est pas tout
à fait la même chose » : même ceux qui n’approuvent
pas l’'IRA sont portés à condamner ses attentats un

peu moins sévèrement que celui de la rue de Rennes,
comme s’il y avait des degrés dans l’inacceptable.

De fait, à moins de professer que toutes les vio-
lences sont condamnables exactement de la même
façon (ce que même les militants non-violents ne pro-
fessent pas), force est bien de constater que nous

introduisons des différences dans nos manières de
qualifier moralement les actes de violence. Nos juge-
ments varient en fonction du contexte, de la nature
des objectifs poursuivis, de la légitimité de la cause

défendue, du type de violence utilisée, du genre de
personnes prises pour cibles, etc. Mettre de l’ordre
dans ces critères d’appréciation, clarifier les raisons
que nous avons de juger différemment les divers types
de violence, tel est l’objet d’une réflexion visant à por-
ter un jugement moral sur les actes terroristes.

L’exposé même d’un tel projet suscite chez cer-

tains une réaction de “

scepticisme éthique ”: une

réflexion de cet ordre leur paraît aussi vaine que le
serait un jugement éthique sur la peste ou les tremble-
ments de terre. Notons pourtant que les auteurs d’ac-
tes terroristes ne montrent pas, eux, un tel scepti-



juger le terrorisme 31

cisme ; il leur importe au plus au point de se justifier,
non seulement sur le plan politique, mais aussi sur le

plan éthique ; ils invoquent la justesse de leur cause,
le sacrifice qu’ils font de leur vie pour servir quelques
grandes valeurs nobles : justice, défense des pauvres
et des faibles, résistance à l’oppression, etc. Cette

argumentation relève souvent de l’hypocrisie, parfois
de l’auto-illusion, mais pas toujours. Le problème est

donc réel.

Que le débat moral sur le terrorisme représente
un véritable enjeu, on le voit bien aussi par le souci

que manifestent les acteurs d’actes terroristes de nier

précisément que leur acte puisse être nommé ainsi. Si
vraiment le jugement éthique était sans enjeu, pour-
quoi ce refus général de se voir appliquer l'adjectif
“ terroriste ”? Et pourquoi, inversement, les pou-
voirs en place se donnent-ils tant de peine pour coller

l’étiquette
“ terroriste ” à toutes les luttes qu’ils veu-

lent disqualifier, même si ce sont des luttes violentes
sans terrorisme, et parfois même des luttes non vio-
lentes ?

Contre le scepticisme éthique, il faut donc affir-
mer que l’effort de discernement visant à élaborer des

jugements différenciés sur différents types de vio-
lence ne constitue pas un exercice abstrait pour mora-

liste en chambre; il a des enjeux très précis, y compris
dans le débat politique. N’oublions pas enfin qu’une
réflexion éthique sur le terrorisme ne consiste pas
seulement à qualifier les actes terroristes, mais aussi à

s’interroger sur les politiques de résistance au terro-

risme. Dès que s’élève un débat autour de la vieille

question «la fin justifie-t-elle les moyens ? », on est

dans le registre éthique, qu’on le veuille ou non.

Le terrorisme au crible
de l’éthique classique

Pour ceux qui adoptent une doctrine condamnant
toute forme de violence de façon absolue et univer-

selle, sans aucune exception, il n’y a guère de pro-
blème : tout acte terroriste est condamnable à leurs

yeux, mais ni plus ni moins que n’importe quel autre

acte de violence. Une telle position n’est guère parta-
gée que par quelques esprits abstraits et doctrinaires ;
elle revient en effet à mettre « dans le même sac »

l’agression armée d’un envahisseur ou d’un dictateur
et la résistance armée des victimes de ces agressions ;
elle revient à identifier dans une même réprobation
l’attentat contre Hitler et celui de la gare de Bologne.
Telle n’est pas la position, nos lecteurs le savent bien,
des partisans de l’action non-violente : c’est précisé-
ment parce qu’ils distinguent entre violences d’agres-
sion et violences de résistance qu’ils veulent résister
aux premières en cherchant des alternatives non-vio-
lentes aux secondes. Et tant que ces alternatives ne

sont pas opérationnelles pour contrer efficacement
toutes les violences d’agression et d’oppression, ils se

rangent à l’avis de Gandhi : « Si le choix n’est qu’entre
la lâcheté et la violence, mieux vaut choisir la vio-
lence ». Ce qui signifie très précisément — n’ayons pas
peur des mots — que, dans ces cas-là, la décision de
recourir à la violence est moralement juste, au sens où
elle doit prévaloir sur la décision contraire.

Si l’on admet donc que certaines formes de vio-
lence, dans certains cas, sous certaines conditions,
peuvent se justifier (ou du moins être “ tolérées ”

comme
“ moindre mal ”), la question de la violence

terroriste se pose dans les termes suivants: entre-t-

elle, oui ou non, dans cette catégorie de violences que
l’on peut justifier (ou tolérer) dans certaines circons-
tances ?

Il n’existe certes pas de consensus universel sur

les conditions de légitimation de la violence dans le
domaine politique, On peut cependant affirmer que
certains points sont assez généralement acceptés
comme normatifs, tant par les grandes traditions éthi-

ques (religieuses notamment) (1) que par le droit
international. Ces points peuvent se regrouper sous

deux rubriques:



christian mellon

a. dans quelles conditions une collectivitépeut-elle
légitimement recourir à la violence ? C’est le problème
du droit de recourir à la violence :

b. même si ces conditions sont réunies, toutes les
formes de violence sont-elles acceptables ? C’est le pro-blème des limites à respecter dans la mise en œuvre de
la violence justifiée.

Le droit de recourir à la violence

En ce qui concerne le droit de recourir à la vio-
lence, on considère généralement qu’il existe dans
deux types de situation, définissant ce qu’on appelletraditionnellement une

“ juste cause
”

:

— la légitime défense d’un peuple victime d’une
agression menaçant gravement son identité et son

indépendance. C’est le cas de l’agression militaire évi-
dente, mais aussi celui d’une situation coloniale qui se

prolongerait contre la volonté manifeste des popula-tions colonisées;
-— l'insurrection visant à renverser un pouvoir

tyrannique, totalitaire, qui violerait de manière grave
et durable des droits humains fondamentaux (2).

Encore faut-il, même dans ces cas-là, que le
recours à la violence apparaisse vraiment comme

l’unique moyen permettant de mettre fin à cette
agression ou à cette tyrannie. On ne saurait souligner
assez l'importance de cette notion d’ultime recours

pour le problème qui nous occupe ici. Elle disqualifie
d'emblée toutes les justifications de la violence politi-
que dans une société vraiment démocratique: en

effet, là où existent des moyens politiques pour porter
remède à des injustices, comment pourrait-on présen-
ter la violence comme un “ultime recours

” ? En
revanche, dans les régimes totalitaires et dans les pays
ou régions occupés par l’armée d’un autre pays
(même si ce pays a lui-même un fonctionnement
interne démocratique), la légitimité d’un recours aux

moyens violents ne peut être récusée a priori (3).

C’est le cas, par exemple, en Cisjordanie et à Gaza :
totalement irrecevable est l’argument selon lequelIsraël aurait raison de s’y maintenir parce que ce pays
est une démocratie et que ses voisins arabes ne le sont
pas. Un pays qui en occupe militairement un autre n’a
pas le droit pour lui, même s’il est démocratique.

Outre la notion, si importante, d’ultime recours,la légitimité de l’usage de la violence pour une
“ juste

2 39cause
”

dépend aussi de la “

proportionnalité ” entre
l'injustice subie et les malheurs de tous ordres provo-



juger le terrorisme 33

qués par la violence qui prétend faire cesser cette

injustice. Le réalisme politique, certes, mais aussi la
morale exigent que l’on veille à ne pas provoquer,
pour porter remède à une situation d’oppression
grave, un processus de violence dont le résultat prévi-
sible serait une situation plus grave encore. Là où

règne une situation injuste, qu’aura-t-on gagné si l’on
se trouve dans une situation tout aussi injuste, avec en

plus une guerre civile qui n’en finit pas ?

Naturellement, ceux qui prennent les armes pré-
tendent toujours qu’ils ont moralement le droit de le
faire. Pour cela, ils affirment qu’ils défendent une

“juste cause ”, qu’ils ne disposent d’aucun autre

moyen efficace pour défendre cette cause et que,
dans leur cas précis, le recours à la violence est tout à
fait “ proportionné

” à la gravité de la situation. Il
arrive que ces affirmations soient exactes (exemple
évident : la résistance militaire au nazisme). Mais il
arrive aussi qu’elles soient objectivement fausses,
fruit d’une analyse de situation qu’un observateur

impartial estimera sommaire, peu respectueuse de la

complexité des faits, faussée par des passions ou des

préjugés. Or, malheureusement, pour la paix du

monde, les décisions de recourir à la violence ne sont

pas prises par des observateurs impartiaux ; elles sont

prises par des gens eux-mêmes engagés dans des
situations de violence qui leur pré-existent et qui leur
laissent rarement la lucidité nécessaire pour analyser
les données sans passion. C’est pourquoi, même dans
des cas où objectivement, d’après les critères rappelés
ici, la violence n’est pas justifiable, on ne saurait trai-
ter comme des criminels de droit commun ceux qui,
de bonne foi, ont cru qu’elle l’était. Seulement, on ne

saurait non plus, dans ces cas-là, refuser à ceux qui
sont victimes de cette violence injustifiable le droit
moral de s’y opposer et de chercher à y mettre un

terme.

Le conflit d’Irlande du Nord illustre bien la com-

plexité du jugement moral dans des situations où, des
deux côtés, les acteurs estiment, de bonne foi, avoir le

droit moral de recourir à la violence. À supposer

même que la cause défendue par l’IRA soit “ juste ”

(affirmation qui mériterait d’être nuancée, car la

perspective d’une Irlande unifiée suscite chez les pro-
testants d’Ulster des craintes dont certaines sont fon-

dées), il est clair que la violence n’est pas justifiée
dans ce cas: elle ne constitue pas un

“ ultime
recours

”
et elle provoque des malheurs sans propor-

tion avec ceux dont l’IRA prétend délivrer la popula-
tion catholique de la région. Sans doute peut-on en

dire autant de la violence de l’ETA au pays basque
espagnol. Pourtant, on ne saurait ni traiter les com-

battants de l’IRA et de l’ETA comme des criminels
de droit commun (la plupart se croient dans leur droit
en recourant à la violence) ni refuser aux

“ forces de
l’ordre ” le droit de chercher à les mettre hors d’état
de nuire.

Moralité des moyens violents

Dans les cas où le recours à des moyens violents

apparaît justifié, dira-t-on pour autant que tous ces

moyens sont acceptables ? Une fin reconnue légitime
justifie-t-elle tous les moyens efficaces pour l’at-
teindre ? Evidemment non. Il n’y a plus d’éthique si
l’on admet que «la fin justifie les moyens ». Certains
actes sont donc interdits de manière inconditionnelle,
c’est-à-dire quelles que soient les circonstances, la
nature de l’agression et la cause défendue.

Parmi ces actes toujours interdits, même pour
une “juste cause ”, figurent les actes de violence

(meurtre, privation de liberté, ou autre) commis déli-
bérément contre des personnes qui ne jouent aucun

rôle objectif dans l’agression ou la tyrannie à laquelle
on résiste.

Ce principe de l’immunité des “ non-combat-
tants

” (et non pas des “ civils ”, car des civils peuvent
être “ combattants ”

au sens défini ici) ne se fonde pas
sur l’idée qu’ils seraient “ innocents ”

; ce serait sup-
poser que les combattants, eux, sont moralement
“ coupables ”. Or, un homme qui monte au front avec



34 christian mellon

la conviction que sa cause est
“ juste ” n’est pas plus

“ coupable ”

que l’enfant victime d’un attentat dans la
rue. Le fondement de ce principe est autre : si l’on dit
que tout être humain doit être respecté dans sa vie et
dans sa dignité, les éventuelles exceptions à cette exi-

gence générale doivent être non seulement réservées
à des situations très graves (celles précisément où sont
en jeu des valeurs fondamentales pour la dignité
humaine), mais encore limitées aux seules personnes
dont la mise hors de combat est absolument nécessaire

pour mettre fin à l’agression ou à la tyrannie qui
bafouent ces valeurs essentielles: les personnes qui
jouent un rôle actif dans l’agression ou la tyrannie en

question.
Par exemple, les Timorais qui, depuis douze ans,

luttent contre l’agression dont est victime leur peuple
ont le droit moral de s’en prendre aux soldats indoné-
siens ou aux agents du régime d’occupation. Mais ils
commettraient un crime injustifiable s’ils se mettaient
à jeter des bombes au hasard dans les rues de Dja-
karta (4).

Ces précisions permettent d’approcher avec quel-
ques points de repère le jugement moral des actes

appelés “ terroristes ”. Mais on voit précisément que
ce n’est pas l’étiquette “ terroriste” qui compte.
Déclarer que tel acte est

“ terroriste ”
et tel autre non,

c’est un jugement de fait, par lequel on définit un

mode spécifique d’action violente (cf. article de Jean-
Pierre Mille dans ce même numéro). Il y a des actes
de violence politique qui sont totalement condamna-
bles au plan moral bien qu’ils ne relèvent pas, techni-
quement, du “ terrorisme ” (exemple : le coulage du
Rainbow warrior) et il y a des violences moralement
justifiables que certains appellent “ terrorisme ”

(exemples : certaines actions de l’ANC en Afrique du
Sud). Mais sur les actes de violence politique perpé-
trés ces dernières années dans les rues de notre pays,
on peut dire qu’aucun ne peut recevoir la moindre jus-
tification éthique. Non pas parce que seraient injustes
toutes les “ causes” que prétendent défendre les
auteurs de ces actes (certaines “ causes” — par

exemple arménienne, basque ou palestinienne — ne

sont pas sans quelque légitimité) ; mais parce que les
actes dont il s’agit sont précisément de ceux qu’au-
cune cause — fut-elle “ juste ”

— ne peut justifier.

Riposter au terrorisme
sans se renier

Qu'en est-il maintenant de l’attitude des citoyens
confrontés à la violence politique, terroriste ou non ?
Leur premier devoir éthique consiste à essayer d’en
connaître les causes. C’est nécessaire pour tenter d’y
porter remède, dans toute la mesure du possible. Cela
suppose un effort pour comprendre les motivations
(psychologiques, sociales, politiques) qui animent les
auteurs d’actes violents.

Cet effort se heurte souvent à une difficulté:
beaucoup de gens confondent comprendre et excuser.

Tenter de comprendre pourquoi des groupes recou-

rent à la violence, c’est s’exposer au soupçon de vou-

loir les excuser! Regrettable confusion entre le
registre des jugements de valeur et celui des analyses et

explications. La réflexion éthique amène à porter un

jugement radical de condamnation sur des attentats
comme celui de la rue de Rennes. Mais elle invite
aussi — ne serait-ce que pour chercher les moyens
d’éviter la réitération d’un tel acte — à tenter de savoir
quel groupe (où quel Etat derrière lui) a eu intérêt à

accomplir ce type d’acte à ce moment précis et pour
quelles raisons.

S'il est nécessaire de “

comprendre ” le terro-

risme, c’est aussi pour le resituer à sa place dans l’en-
semble des problèmes de notre société et de la pla-
nète. C’est un problème dont les enjeux sont graves,
et dont les conséquences sont douloureuses pour bien
des gens ; mais il faut résister au discours qui en fait /e
grand problème de nos démocraties. C’est aussi un

devoir éthique que de rectifier les chiffres
excessifs (5), de montrer la stupidité de certaines
“

explications ”

paranoïaques (par exemple celle d’un



juger le terrorisme 35

“ grand complot
” mondial contre les démocraties) et

de dénoncer les amalgames injustes et faux, comme

celui qui identifie terrorisme et Islam.

Prévention et répression
Si l’on affirme que les actes de violence politique

ne se justifient pas (en tout cas pas en démocratie), on

ne peut contourner la question de la lutte anti-terro-
riste comme devoir politique et moral. Dire que le
traitement des causes est nécessaire, c’est affirmer
une priorité, mais ce n’est pas résoudre le problème
qui se pose dans le court terme aux responsables d’un

pays où sévit le terrorisme. Il est rare, en effet, qu’un
gouvernement soit en mesure de mettre en œuvre

rapidement une solution politique à un conflit qui
entretient un foyer de violence politique. En outre, il

y a des terrorismes dont on peut dire qu'ils sont sans

aucune solution politique, tant ils relèvent d’une logi-
que délirante : Action directe chez nous, par exemple.

Contre les auteurs de violence, terroriste ou non,

des actions préventives (policières) et répressives
(judiciaires) sont

“ incontournables ”

pour protèger
des vies et des libertés et pour prévenir la réitération
d’actes analogues. De plus, il importe de protéger la

confiance des citoyens dans l’Etat de droit. Cette con-

fiance pourrait être fragilisée s’il apparaissait à l’opi-
nion publique que, par la violence, on peut obtenir
facilement des résultats.

Un anti-terrorisme sans terrorisme

Un consensus semble s’être établi, dans nos

sociétés démocratiques, sur la nécessité de maintenir
l’action policière et judiciaire dans les limites de l’Erar

de droit. C’est heureux, car toute société traumatisée
est tentée d’adopter le principe, terroriste par excel-

lence, selon lequel « la fin justifie les moyens ». Cer-

tes, on ne peut pas accuser a prioritoute mesure anti-

terroriste de mettre en danger l’Etat de droit : des cir-

constances exceptionnelles peuvent légitimer des

mesures exceptionnelles. Mais il faut se méfier de
toutes les justifications qui invoquent le caractère
“ exceptionnel

” d’une situation, car les risques d’une
dérive vers des pratiques contraires à l’Etat de droit
sont alors grands. On a entendu récemment un

ministre de l’Intérieur, Charles Pasqua, déclarer que
les droits de l’homme s’arrêtent là où commence la
raison d’Etat.

Certains prétendent que des mesures contraires
au droit sont légitimes, sous prétexte que «le terro-

risme, c’est la guerre ». Ils laissent entendre ainsi

qu’en guerre, on n’a plus à respecter aucun droit. Il
faut pourtant rappeler que même l’état de guerre
n’autorise pas tout et n'importe quoi. Des “ crimes de

guerre ”, comme la torture, l’exécution de prison-
niers, les représailles contre des populations civiles,
sont reconnus comme injustifiables en toutes circons-

tances, même à l’égard de personnes qui auraient
commis elles-mêmes de tels crimes: torturer un

homme sous prétexte qu’il est lui-même tortionnaire
ne se justifie pas.

D’un usage dangereux, l’expression est égale-
ment erronée : le terrorisme n’est pas la guerre (cf.
l’article d’Olivier Mongin). Y ont recours des groupes
ou des Etats qui ne peuvent ou ne veulent pas faire la

guerre. D'ailleurs, si l’on pensait vraiment que «le

terrorisme, c’est la guerre », il faudrait logiquement
traiter en

“ prisonniers de guerre
”

tous les terroristes
arrêtés.

Le dilemme du chantage
L’attitude à adopter face au chantage constitue

un difficile problème éthique. Les responsables politi-
ques sont en effet pris dans un douloureux dilemme :

ne rien céder, c’est mettre en danger la vie d’êtres
humains ou prolonger la détention d’orages. Céder,
c’est encourager le renouvellement de tels actes dans
l’avenir. On ne peut sans doute pas, dans le cadre
d’une “éthique de responsabilité”, établir des



36 christian mellon

critères de décision qui permettraient de trancher
dans chaque cas. Le choix ne sera souvent qu’entre la
moins mauvaise des solutions, dont aucune n’est
“ bonne ”.

Cependant, si l’on tranche le dilemme dans le
sens

“

négociation ”, on doit maintenir que toutes les
concessions ne sont pas moralement équivalentes:
verser une rançon financière, par exemple, c’est tout
de même moins grave que de livrer des opposants à
leur gouvernement ou de violer le droit d’asile,
comme dans l'affaire des Iraniens expulsés par la
France au Gabon. Si l’on choisit de négocier, il est
inévitable que de telles négociations exigent une part
de secret sur leur contenu et leur déroulement. En
revanche, il vaut mieux admettre publiquement que
l’on a choisi de négocier, plutôt que de proclamer ver-

tueusement qu'« il n’est pas question de négocier avec

des terroristes », quand tout le monde sait bien que
c’est faux. L’évidence du mensonge des autorités
n’est jamais saine pour le civisme…

Responsabilité
du consommateur de médias

La réflexion sur l’attitude de résistance au terro-
risme ne concerne pas seulement les instances politi-
ques, policières et judiciaires. Les simples citoyens
aussi ont à s’interroger, notamment à propos de leur
rapport aux médias.

On sait en effet qu’une large “ médiatisation ”

des actes terroristes est nécessaire à leur efficacité.
Caractérisé par une

“

stratégie indirecte ”, le terro-
risme reste inefficace s’il n’est pas relayé vers les vrais
destinataires de son

“

message ”. Si le terrorisme a
des effets indirects hors de proportion avec ses effets
directs, c’est uniquement à cause de l’amplification
médiatique dont il bénéficie. C’est la raison pour
laquelle certains proposent parfois, pour lutter contre
le terrorisme, d'imposer aux médias des formes de
censure. Grave infraction à l’Etat de droit et à la

démocratie, ce
“ remède ” serait sans doute pire que

le mal, à supposer même qu’il soit possible de le
mettre en œuvre. Il vaut mieux que les citoyens s’in-
terrogent sur leur propre fascination à l’égard des
images de violence. C’est là la véritable cause de l’im-
portance donnée par les médias au terrorisme, car ils
servent ce qu’ils savent plaire aux consommateurs:
n’a-t-on pas dit que Paris-Match aurait doublé son

tirage avec les photos des attentats terroristes de sep-
tembre 1986 ?

Défi pour la démocratie ?

On dit souvent que le terrorisme constitue « un

défi pour la démocratie ». Au sens militaire et politi-
que, c’est faux : nos démocraties ont suffisamment de
cohésion et de détermination pour résister, sans trahir
leurs valeurs essentielles, à une violence aussi margi-
nale. Mais il est vrai que l’attitude à adopter face aux
actes terroristes, les arbitrages à rendre entre divers
types de politiques anti-terroristes renvoient à des
débats fondamentaux sur les fondements d’une
société démocratique : privilégier plutôt la sécurité ou

plutôt la liberté, accepter des risques plus ou moins
importants, aller plus ou moins loin dans les « mesu-
res d'exception », cela relève d’options véritablement
politiques et éthiques. Tant qu’une démocratie en

débat sereinement, même si des actes de terrorisme
continuent à se produire sur son territoire, on peut
dire qu’elle relève avec succès le « défi terroriste ».

(1) Sur la tradition chrétienne, et plus particulièrement
catholique, je me permets de renvoyer à mon livre, Chrétiens
devant la guerre et la paix, Le Centurion, 1985.

(2) C’est notamment la position de l’Eglise catholique. Le
pape Paul VI a déclaré en 1967, dans son encyclique Populorum
propressio, que les moyens violents sont justifiés s’ils constituent
«l'ultime remède pour mettre fin à une tyrannie évidente et pro-
longée qui porterait gravement atteinte aux droits fondamentaux
de la personne et nuirait dangereusement au bien commun d’un



juger le terrorisme 37

pays ». Cette formule a été reprise récemment par le cardinal Rat-

zinger, à propos du débat sur la « théologie de la libération », dans
son Instruction sur la liberté chrétienne et la libération, $ 79.

(3) Opinion résumée par le politologue Maurice Duverger :

«Il y a résistance quand la violence est exercée contre un régime
fondé sur elle: tyrannie politique ou occupation militaire. Il y a

terrorisme quand la violence est dirigée contre un régime démo-

cratique où les citoyens ont les moyens de résister pacifiquement »

(Le Monde, 18 octobre 1984).
(4) Cette distinction entre guérilla armée (contre des soldats)

et terrorisme (contre des civils) est perçue par des acteurs eux-

mêmes. Ainsi le leader kurde Abdul Rahman Ghassemlou écrit-il,
à propos de la lutte qu’il mène contre le régime iranien : « Au Kur-
distan iranien, la férocité d’un régime despotique de type moyenâ-
geux nousa contraints à prendre les armes. Les crimes commis par
le régime des ayatollahs sont innombrables. Plus de 40 000 civils
sans défense tués, des milliers de jeunes gens exécutés, des dizai-
nes de villages rasés et leur population massacrée… À de telles

barbaries, à un régime aussi inhumain, la violence n’est-elle pas la
seule réponse ?

Cela dit, a-t-on le droit d’utiliser les mêmes moyens que le

régime honni ? Est-il possible de lutter pour la liberté et de massa-

crer la population civile sans défense ? Est-il acceptable de se

battre pour les droits de l’homme et en même temps de pratiquer
la torture, d’exécuter des prisonniers de guerre et de recourir au

terrorisme ? Nous croyons que cela n’est pas inévitable. Notre

expérience de huit ans de guérilla au Kurdistan, contre un des

régimes les plus barbares et les plus sanguinaires de l’Histoire,
montre que l’on peut lutter contre la violence par la violence, sans

pour autant fouler aux pieds la démocratie et les droits de
l’homme. »

(L’Etat du tiers monde, La Découverte, 1987, p. 166)

(5) « Sur le plan militaire, le bilan du terrorisme est extrême-
ment faible. Même en comptant les victimes américaines et fran-

çaises au Liban, le nombre des morts entre 1968 et 1985, à l’échelle
de l’ensemble des terrorismes internationaux, est de moins de
4 000 selon la Rand Corporation. »

(Gérard Chaliand, Le Monde, 26 mai 1986).



Médias et police
face au terrorisme

Entretien avec Edwy PLENEL
journaliste au Monde

Médiatisation inévitable mais excessive

A.N.V. — Le terrorisme se manifeste surtout dans les
pays où les médias sont libres et puissants. Certains en con-

cluent qu’il y aurait une sorte de connivence entre terrorisme
et médias, chacun “

profitant
” de l’autre. Partagez-vous cette

manière de voir ?

Edwy Plenel — Elle contient à la fois du vrai et du
faux. Elle est fausse car on ne peut dire que le terrorisme ait
absolument besoin d’être “ médiatisé”. On sait par
exemple que, même là où l’information est contrôlée,
comme en URSS, il y a eu des détournements d’avions.

Pourtant, l’argument contient une bonne part de
vérité. Le terrorisme (comme action minoritaire, se distin-
guant des actions de “

guerre ”) existe depuis longtemps,
avec des techniques différentes. Ce qui est nouveau, c’est
l’apparition d’une médiatisation du terrorisme. Gérard
Chaliand situe ce tournant au moment du premier détour-
nement d’avion par les Palestiniens, en 1969. Désormais,
les actes terroristes sont choisis de manière à ce que leur
impact médiatique soit disproportionné par rapport à l’acte
même. Il est clair que les démocraties seront davantage
visées puisque c’est là que l’impact médiatique est le plus
fort.

Cette nouveauté est donc indéniable. Mais, si la straté-

gie des terroristes maîtrise très bien ce phénomène, on voit
bien que les médias savent eux aussi jouer ce jeu dans leur

propre intérêt. Cela a été particulièrement évident lors du
détournement de l’avion de la TWA, à l’aéroport de Bey-
routh en juin 1985. Les grands réseaux américains d’infor-
mation ont pratiquement “

sponsorisé ”
ce détournement !

On a même pu parler d’une “

co-production ”
entre les ter-

roristes et les médias. A l’époque, en effet, l’aéroport de
Beyrouth n’était pas contrôlé par les Syriens, mais par les
milices. Les journalistes américains ont payé ces miliciens
pour avoir l’accès à l’aéroport et pour prendre des images,
par exemple, celle où l’on voit le pilote interwievé dans son

cockpit, alors qu’un des pirates le menace de son revolver…
Les médias ont

“

joué le jeu
” des terroristes en les payant

pour avoir des images de leurs actes.

Autre exemple intéressant: le récent détournement
d’un Boeing de la Koweit Airline à Alger. Tout le monde a

pu voir les images : la négociation, les Koweitiens qu’il faut
faire céder, les pirates qui ont l’air très déterminés, les trois
journalistes qui sont en fait les porteurs de leurs communi-
qués. Grande émotion dans la troupe journalistique pour
savoir qui irait! Petite guerre entre médias concurrents:
une agence de presse a glissé un micro dans la poche du
journaliste du New York Times, pour être sûre d’être la
première à prendre connaissance de la déclaration des ter-
roristes…

Or, tout cela masque l’essentiel. En fait, l’excès de
médiatisation se traduit par une sous-information du public.
On montre la scène, mais les journalistes ne

“ travaillent ”

pas l'information. Montrer des images, rapporter des faits,



médias et police face au terrorisme 39

c’est se dispenser d’interpréter ce qui se passe derrière la
scène.

A.N.V. — Comment jugez-vous la manière dont la

presse et les médias français traitent les problèmes de terro-

risme ?

Edwy Plenel — Les journalistes sont dans une situa-
tion difficile, celle du “ double bind ”, de la double con-

trainte, qui fabrique des schizophrènes. En effet, en cas

d’attentat terroriste, ils doivent donner la plus grande place
à l’information, “ couvrir” l’événement, alors que cette

information est infime ! Il faut faire la Une de l’édition du

lendemain, alors qu’on ne sait pratiquement rien: qui a

posé la bombe ? Comment ? Pourquoi ? Quelles vont être
les conséquences ? Quelle puissance est derrière cet acte ?
Etc. Nous courons donc après l’information apparente
(l’acte lui-même, les victimes, les secours, les déclarations,
etc.) tout en sachant que nous n’avons pas la possibilité de
donner l’information “ travaillée ”. Cela est vrai pour tous

les médias, mais avec une différence importante entre

presse et télévision : le “ texte
” d’un journal télévisé repré-

sente moins du quart d’une seule page du Monde/ La

presse audiovisuelle ne peut donc pas donner d’information

élaborée, pour de simples raisons techniques.
Par rapport au reste de l’Europe, la presse française se

distingue sur certains points. J'ai eu l’occasion de me rendre
en Allemagne et aux Pays-Bas à l’occasion de réunions
entre ministres sur le terrorisme. Ce qui m’a frappé, c’est

que la mise en scène policière autour de ces réunions et la

façon dont on en parlait dans la presse étaient bien moins

importantes et spectaculaires que dans la presse française.
A.N.V. — Avez-vous une explication à cette différence ?

Edwy Plenel — J’ai au moins une explication partielle :

en France, le terrorisme est devenu un enjeu politique. Il

est manifeste que, sous le premier septennat de Mitterrand,
à travers le terrorisme on parlait d’autre chose. Jusqu’en
1986 en tous cas, l’opposition a joué sur les symboles de

peur. Rappelons-nous cette manchette du Figaro à propos
des assassinats de vieilles dames à Paris: «La France a

peur » !

En Allemagne, la situation est différente. Le gouver-
nement a créé une sorte de conseil de crise où sont repré-
sentées toutes les grandes formations politiques du Bundes-

tag. Résultat : loin de constituer un enjeu politique contre le

gouvernement, le terrorisme est “ dépolitisé ”. C’est un élé-
ment de consensus. En France les succès comme les échecs
de la lutte antiterroriste, les arrestations comme les atten-

tats, sont “ mis en scène ”, exploités politiquement pour ou

contre le gouvernement du moment. C’est en tout cas vrai

pour le comportement de l’opposition avant 1986, quand
certains allèrent jusqu’à faire de Robert Badinter, le “ bouc
émissaire ” de l’insécurité.

A.N.V. — Personne ne propose sérieusement qu'on
limite la liberté des médias pour enlever aux actes terroristes
une partie de leur efficacité politique. Mais ne pourrait-on
souhaiter que les journalistes eux-mêmes s'imposent une sorte

de retenue et de sobriété dans la manière de traiter ces ques-
tions ?

Edwy Plenel — La seule question qui se pose n’est pas
celle de l’autocensure, mais bien plutôt celle de la “ mise en

scène ” des actes terroristes. Je n’aime pas qu’on mette en

scène un attentat. Prenons l’exemple d’Action Directe. Ce

groupe a tué des gens et fait la manchette des journaux.
Mais quand on a arrêté le noyau dur d’Action Directe, on

s’est aperçu que ce que nous avions écrit, au Monde, était
exact : il s’agissait de quatre personnes sans aucun impact
sur la société, sans relais, sans assise sociale, sans

“
mou-

vance porteuse ”, contrairement à ce que d’autres avaient

prétendu. La mise en scène de leurs actes avait beaucoup
exagéré le danger.

En revanche, les journalistes ont fait campagne contre

un projet d’amendement présenté par M. Devedjian lors du
débat sur la loi anti-terroriste de 1986. Cet amendement —

qui n’a finalement pas abouti — visait à nous interdire de
faire écho à « la propagande terroriste ». En clair, cela signi-
fiait que nous pouvions publier les communiqués de victoire
de l’Etat sur les terroristes, mais que nous ne pouvions pas
tenter d’analyser ce qu’il y avait derrière. C’est une dérive
très dangereuse. Car qui va décider que tel ou tel groupe est

ou non
“ terroriste ” ? C’est une étiquette fourre-tout, con-

joncturelle, à géométrie variable. Si cet amendement était

passé, on aurait pu nous interdire de publier les prises de

position de FLNKS par exemple ! N’oublions jamais que,
sous l’occupation, les résistants étaient appelés
“ terroristes ”

: il faut faire très attention à la manière dont
ce terme est utilisé.



edwy plenel

1
cit

Hi Pa Peel i|
jèa |

En démocratie, il faut faire confiance à la presse.
Même dans le cas d’Action Directe, je crois qu’il était utile,
je dirais même “ civique ”, de commenter ses communi-

qués. Rien que par l’analyse de ces textes, on pouvait
mettre en évidence que ce groupe était déconnecté du
monde réel. Les individus de ce groupe étaient dangereux,
mais ils ne menaçaient ni le corps social, ni son équilibre.
Rien de tel dans les communiqués de l’Organisation de la
Justice Révolutionnaire ou du Djihad islamique. On y
trouve des choss fort embarrasantes pour «notre raison
d’Etat». Dans certains communiqués de l’O.J.R., par
exemple, on lit : «Le gouvernement français est tombé de

plus en plus bas en nous proposant ceci ou cela… ». Je suis
convaincu qu’ils ne mentent pas quand ils livrent des détails
sur ce que le gouvernement leur a proposé, en échange de
la libération des otages, entre 1986 et 1988. Il y a eu des

marchandages, bien entendu. Faudrait-il le taire sous pré-
texte que cela montre l’hypocrisie du gouvernement et que
cela correspond à un aspect de la stratégie de l’Iran ? De

fait, c’est bien l’Iran qui, par l’intermédiaire d’un journal
contrôlé par une faction pro-iranienne au Liban, a révélé

l’Irangate dans le but de mettre en lumière l’hypocrisie des

gouvernements occidentaux.

Je trouve très saine la bataille menée par Joelle Kauff-
mann, en s’appuyant notamment sur l’argument suivant: il

n’y a pas de raison pour que des individus paient le prix de
la politique de nos Etats. Mais cet argument, en lui-même
très juste, évite de poser froidement une autre question,
terrible : un Etat, pour un profit purement électoral, doit-il
modifier sa politique étrangère pour sauver quelques ota-

ges ? Car c’est bien ce qui s’est passé: l’Iran a réussi à sortir
de son isolement diplomatique, à obtenir une marge finan-

cière, à se faire livrer des armes. C’est le rôle du journaliste
de constater cela, d’en parler, de poser ces questions déran-

geantes, même si la réponse est peu évidente, loin s’en faut.

Les services de police
A.N.V. — Venons-en au problème de la police. Elle

n’étaitpas spécialementpréparée à affronter ce genre de situa-
tion. Confrontée au phénomène terroriste, s’est-elle bien

adaptée, ou bien peut-on constater certains effets pervers sur

l’institution policière elle-même, sur les rapports entre police
et justice ?

Edwy Plenel — Les effets pervers se sont manifestés

plus du côté de la justice que de la police. La police a évité le

dérapage majeur qui aurait consisté à créer en son sein des
unités totalement spécialisées dans la lutte antiterroriste.

Pandraud a défendu ce choix, contre certains membres de
la majorité parlementaire de l’époque (RPR-UDF). On a

simplement créé, en 1984, une unité de coordination,
l'UCLAT : deux ou trois personnes coordonnent les infor-
mations en provenance des différents services. En somme

la police traite le terrorisme comme un problème de crimi-
nalité. Face à des crimes et à des délits, elle emploie ses

moyens normaux.

Notons pourtant une évolution préoccupante : celle de
la DST. Théoriquement chargée du contre-espionnage, ce



médias et police face au terrorisme 41

service de police était surtout focalisé sur mes activités des

pays de l’Est. Il s’est soudain trouvé en première ligne dans
la recherche de renseignement en matière de terrorisme.

Pourquoi ? Essentiellement parce que la DGSE, en raison
de son histoire, de son caractère militarisé, de son manque
d’ouverture, n’était pas opérationnelle pour le renseigne-
ment. La DST est un service de police, devenu une sorte

d’instrument policier de la diplomatie, allant parfois jusqu’à
faire sa propre diplomatie… C’est Pasqua qui a accéléré ce

processus, mais il avait commencé avant. Etant rattachée à
la Police, non à l’armée, la DST peut aller voir les policiers
d’Algérie ou de Syrie et leur dire : « Nous ne sommes pas
des militaires ; ce que vous faites chez vous ne nous con-

cerne pas. Mais, entre collègues policiers, nous pouvons
échanger des informations. Aidez-nous à nous informer sur

les groupes terroristes et nous pouvons vous rendre service
à propos des activités de vos concitoyens chez nous ».

Il faudra bien revenir un jour sur l’assassinat en France

d’Ali Mecili, cet opposant algérien de nationalité française.
Bien des questions se posent à ce sujet. Mais il y a eu

aussi plusieurs mesures prises par la France contre l’opposi-
tion algérienne : interdiction de journaux, expulsions,
livraisons d’informations, et surtout champ libre donné aux

services algériens vis-à-vis de cette opposition. On est là
dans un rapport classique de police à police. De plus, il y a

derrière cette attitude une analyse politique assez simple,
selon laquelle le danger principal serait celui du fondamen-
taliste islamique ; en conséquence, tous les pays se référant
au nationalisme arabe ou aux partis Baas seraient plutôt de
notre côté…

D’un point de vue strictement policier, cette dérive
s’est avérée opérationnelle puisqu’elle a procuré du rensei-

gnement précieux. Mais elle s’est avérée déstabilisatrice en

remplaçant le jeu diplomatique normal par le jeu policier.
De plus, elle a compliqué ce jeu, car la DST est ambiguë
dans sa définition même : elle est à la fois service de rensei-

gnement et service de police judiciaire, ce qui me paraît très

malsain. En effet, quand elle obtient un renseignement
opérationnel permettant d’arrêter quelqu’un, la logique
démocratique exigerait, dans un Etat de droit, qu’elle ne

puisse l’exploiter elle-même. Normalement, c’est au servi-
ces de police judiciaire qu’il revient d’exploiter un tel rensei-

gnement. La DST, en raison de son double statut, peut être

à la fois juge et partie. En tant que service de renseigne-

ment, son jeu consite à faire des “

coups
” politico-diploma-

tiques, à infiltrer des réseaux, à retourner des agents, etc.

elle est donc amenée à mentir, y compris aux juges si néces-
saire. La tâche d’un service de police judiciaire est tout

autre : constituer un dossier qui puisse tenir devant un tri-
bunal, en respectant toutes les procédures requises. Du fait

qu’elle a ces deux missions, la DST ne peut qu’embarquer
la Justice dans le double jeu, dans l’ambiguïté de la raison
d’Etat. Dans l’affaire de l’ambassade d’Iran, en 1987, on a

bien vu combien la Justice a peu d’autonomie par rapport à
la DST.

Le terrorisme n’a pas provoqué de “ dérive ” dans la

police, mais a mis en lumière l’ambiguïté et les divisions des
services de renseignement : la DGSE, trop liée à l’institu-
tion militaire, est peu performante ; la DST, avec sa double

casquette, peut être efficace, mais aussi déstabilisatrice

pour l’Etat de droit. Je crois qu’il faut réorganiser profon-
dément nos services de renseignement. On pourrait avoir
un seul service, avec deux branches : espionnage et contre-
espionnage. Pour sortir du corporatisme, il devrait être rat-

taché au Premier Ministre et recruter des gens d’origine très
diverses (ingénieurs, universitaires, policiers, militaires).

La justice troublée

A.N.V. — Vous disiez que, finalement, l’institution

judiciaire a été davantage malmenée par le terrorisme que la

police elle-même ?

Edwy Plenel — Oui, je crois que la lutte anti-terroriste
a suscité des effets pervers dans la Justice française, notam-

ment avec la création d’une section anti-terroriste au par-
quet de Paris, centralisant tous les dossiers de “terrorisme”
sur le territoire national. On a ainsi créé, au sein de l’appa-
reil judiciaire, un lieu purement politique : les magistrats de
cette section sont nécessairement amenés à traiter dans une

logique politique les dossiers judiciaires concernant les actes

terroristes. Il y a là une importante entorse au principe de
l’autonomie du judiciaire par rapport aux pouvoirs législatif
et exécutif.

Ce qui m’a choqué, dans l’affaire de l’ambassade
d’Iran et de Wahid Gordji, ce n’est pas qu’on ait marchandé
« otage contre otage », mais c’est qu’on ait fait sanctionner
ce marchandage par l’institution judiciaire : on l’a décrédibi-



42 edwy plenel

lisée en lui demandant son aval. Patrick Viveret s’interro-
geait récemment, par une formule volontairement provo-
cante : « Faut-il supprimer le ministère de la Justice ? ». De
fait, nous sommes dans une situation aberrante, mais typi-
quement française: théoriquement, il y a séparation des

pouvoirs, mais pratiquement le pouvoir politique exerce,

par le biais du parquet, une forte influence sur la machine
judiciaire.

A.N.V. — Par-delà les problèmes de la justice et de la
police, pensez-vous que le terrorisme risque, comme on dit,
de « déstabiliser les démocraties » ?

Edwy Plenel — Le terrorisme ne déstabilisera les
démocraties que si celles-ci s’affolent, c’est-à-dire si elles en

viennent à penser qu’elles doivent être moins démocrati-
ques pour résister au terrorisme. Tel est le véritable défi
lancé par le terrorisme aux démocraties: « Etes-vous

capable de faire face au terrorisme en restant pleinement
une démocratie, avec une presse libre, une justice indépen-
dante, une police qui respecte le Droit, une opinion publique
qui ne cherche pas des boucs émissaires ? ». Le terrorisme a

réussi quand un pays commence à penser qu’il faut contrô-
ler la presse, politiser la Justice, sortir du droit commun.

Parce qu’il met en scène, de façon spectaculaire, l’in-

terrogation sur l’insécurité, le terrorisme nous fait relativi-
ser les autres insécurités : les accidents du travail, l’insécu-
rité routière, la misère sociale, etc. Par ailleurs, le terro-
risme a facilité une sorte de régression du débat intellectuel.
En raison du fort consensus sur la nécessité de faire face au

terrorisme, certaines idées moins consensuelles, plus
dérangeantes, n’ont pas été avancées. Moi même, en tant

que journaliste, je me sens un peu piégé. Parfois, au lende-
main d’un attentat, j'aurais eu envie de faire un papier
disant : « Il y a eu hier dix morts dans cet attentat, mais les
statistiques des accidents du travail donnent tel chiffre d’ac-
cidents mortels par jour ; de même pour les statistiques sur

les accidents de la route. Et il n’y a pas eu d’enquête
sérieuse sur les retombées de Tchernobyl ». Au lendemain
de la libération des otages du Liban, j'aurais pu écrire:
« Bravo ! Mais, étant donné la façon dont la négociation a

été menée, la France n’a plus de marge de manœuvre, sa

diplomatie est l’otage d’un jeu qu’elle ne maîtrise pas, celui
de l’Algérie, de la Syrie et de l’Iran, etc. ». Evidemment, je
n’ai pas écrit cet article. Quand il y a émotion, tension, cer-

taines idées ne passent pas.
A.N.V. — Comment expliquez-vous que le terrorisme

international ait pris la France pour cible ? Pouvons-nous
tirer de tout ceci quelques leçons concernant le statut de la
France au niveau international ?

Edwy Plenel — Si la France a été prise comme cible du
terrorisme proche-oriental, c’est bien parce qu’elle a des
prétentions dans cette région, une histoire, une ambition.
N'’est-il pas logique que les [raniens nous aient considérés
comme leurs ennemis puisque nous sommes — avec l’Union
Soviétique — le principal fournisseur d’armes de l’Irak ? Si
nous-mêmes étions en guerre avec un pays, nous nous sen-

tirions aussi en conflit avec ses fournisseurs d’armes. Le ter-
rorisme nous oblige donc à une réflexion de fond sur les
objectifs de notre politique au Proche-Orient : que voulons-
nous ? Où voulons-nous être présents ? De quoi sommes-

nous les garants ? Avons-nous les moyens d’une politique
globale ?

Il me semble que nous avons les moyens de rappeler
quelques principes et d’agir diplomatiquement pour la paix
dans la région ; mais, sur le terrain, nous n’avons pratique-
ment les moyens de rien ou presque. Nos déboires au Pro-
che-Orient nous rappellent que nous ne sommes plus une
“

grande puissance ”. Et alors ? Ne peut-on vivre sans cette

prétentionà la grandeur ? Ou, plutôt, ne faut-il pas lui cher-
cher d’autres horizons qu’un budget militaire élevé, qu’une
position de troisième exportateur mondial d’armements,
qu’une traduction en termes de puissance ? La grandeur, ce

pourrait être aussi de retrouver les chemins de valeurs
unvierselles, hors du carcan étroitement nationaliste : l’Eu-
rope, les droits de l’homme, la paix, le désarmement…
Mais pour que la France prenne ce chemin, il faudrait
d’abord qu’elle s’admette comme elle est. Sinon, Le Pen
continuera à faire son miel de nos nostalgies d’empire, de

pouvoir, de force.

Propos recueillis à Paris le 6 mai

par Anne Le Huerou et Christian Mellon



Au-delà de la dissuasion,
mais en-deçà de la guerre

par Jean-Marie MULLER

plus souvent une réaction émotionnelle qui
tend à évacuer toute réflexion rationnelle. Cel-

le-ci est donc d’autant plus nécessaire pour parvenir,
au-delà des idées simplistes, à quelques idées simples
qui puissent constituer autant de points de repère.

RP pus
ou même du mot

“ terroriste ” suscite le

Le discours dominant veut isoler la violence ter-

roriste des autres formes de violence pour lesquelles il
sait se montrer compréhensif. L'action terroriste est

alors dénoncée comme le crime de la violence pure
dont l’illégitimité absolue ne doit pas être discutée. La
seule affirmation qu’un acte est

“ terroriste ” doit suf-
fire pour imposer à tous sa condamnation immédiate
et définitive. Certes, nous en sommes bien convaincu,
le terrorisme ne mérite aucune complaisance ; pour-
tant, un tel discours nous semble suspect. La rigueur
et l’intransigeance dont il entend faire preuve à l’en-
contre de la violence terroriste s’accordent assez mal
avec les multiples accommodements complices dont il
sait faire preuve à l’égard de violences dont le carac-

tère meurtrier n’est pas plus aimable.

Une méthode d’action violente

A la question : « Qu’est-ce que le terrorisme ? »,

il faut répondre simplement: le terrorisme est une

technique d’action violente. Certes, cette technique
s’inscrit dans une stratégie qui a ses particularités et

celles-ci la différencient des autres stratégies. Mais la
différence des stratégies suffit-elle à modifier le juge-
ment éthique que nous portons sur la violence qu’elles
mettent en œuvre ? Ou, au contraire, les critères fon-
damentaux qui doivent guider le jugement éthique
que nous portons sur le terrorisme ne doivent-ils pas
être ceux-là même auxquels nous nous référons pour
juger habituellement la violence ?

Certes, le terrorisme est une méthode sangui-
naire, mais n’est-ce point la caractéristique de toute

violence meurtrière de faire couler le sang ? Certes, le
terrorisme tue des innocents, mais les hommes et les
femmes qui meurent à la guerre seraient-ils donc tous

des criminels ? Certes, le terrorisme est « hors la loi »,
mais n’est-il pas largement illusoire de prétendre sou-

mettre la violence aux exigences du droit ? La vio-
lence, en réalité, peut-elle se soumettre à d’autres lois

que les siennes propres? Certes, le terrorisme est

aveugle, mais n’est-il pas fort imprudent de recon-

naître une quelconque lucidité aux autres formes de
violence ? On peut évidemment établir des distinc-
tions entre l’action terroriste et d’autres formes d’ac-
tion violente mais il ne nous semble pas qu’on puisse
établir entre elles une séparation.



jean-marie muller

Il faut que Paul Valadier, qui est jésuite de son

état, n’ait appris l’histoire qu’à travers les manuels de

théologie qui dissertent sur les conditions d’une

guerre juste pour pouvoir encore prétendre que la

guerre classique « distingue le civil du personnel mili-
taire » tandis que le terrorisme, lui, serait une guerre
« sans personnel spécialisé reconnaissable » (1). Paul
Valadier « se refuse à entrer dans des débats scolasti-

ques» à propos de la violence terroriste. Il écarte
« des distinctions logiquement spécieuses et pratique-
ment meurtrières » et récuse les « complicités intellec-
tuelles » par lesquelles « le crime » se trouve justifié.
Soit. Mais une telle disposition intellectuelle perd
toute cohérence en restant étrangement sélective
dans sa condamnation de la violence. Pour être quel-
que peu crédible, il faudrait aussi refuser d’entrer
dans tous ces « débats scolastiques », écarter toutes
ces « distinctions logiquement spécieuses et pratique-
ment meurtrières » et refuser toutes ces « complicités
intellectuelles » qui ont toujours permis aux Etats de

justifier leurs crimes en s’arrogeant, avec la caution
des clercs, le monopole de la violence légitime.

Une indignation faite d’impuissance
Pour comprendre le surcroît d’indignation avec

lequel le discours dominant condamne la violence ter-

roriste, il convient d’aller regarder ailleurs que du
côté des valeurs essentielles de l'humanité et des prin-
cipes intangibles de la démocratie. Si les Etats con-

damnent avec autant de véhémence la violence terro-

riste, c’est parce qu’elle leur échappe et qu’ils se trou-
vent impuissants à la combattre. Leur indignation est
à la mesure de leur impuissance. La caractéristique de
la stratégie terroriste est de permettre, par les moyens
techniques les plus simples, de contourner et de
mettre en échec les dissuasions militaires dont les

moyens techniques sont les plus sophistiqués. Alors

que les grandes puissances industrielles prétendent
détenir l’arme absolue qui rend inviolable leur sanc-

tuaire national, l’arme artisanale des terroristes vient

porter la violence, la peur et l'insécurité au cœur

même de leurs villes. Alors que les Etats modernes,
qui s’enorgueillissent de leurs gigantesques complexes
militaro-industriels, cherchent à établir entre eux

l’équilibre de leurs forces de destruction massive en

affirmant que celui-ci est la meilleure garantie de la

paix, la stratégie terroriste permet au plus petit
groupe armé de conduire une agression contre un

pays en tirant avantage du plus total déséquilibre des
forces qui existe à son détriment. Le terrorisme vient

prendre complètement à revers la défense des socié-
tés modernes en sorte que les armes les plus puissan-
tes s'avèrent inutiles et vaines entre les mains des
décideurs politiques et militaires. Car, en réalité, le
terrorisme n’est pas la guerre. Sa stratégie, au con-

traire, pose comme postulat le refus de la guerre.

Une déflation subite du discours

Le 8 septembre 1986, le Premier Ministre fran-

çais, Jacques Chirac, déclare, après l’attentat commis
dans le bureau de poste de l’Hôtel de Ville de Paris :

« Chacun sait bien qu’il y a recrudescence de cette
véritable lépre qu’est le terrorisme et que nous

devons sans merci engager contre lui une véritable

guerre ». Mais lorsqu’il s’agit de préciser concrète-
ment ce qu’il attend des Français pour entreprendre
cette guerre sans merci, le chef du gouvernement
demande seulement de regarder « les comportements
et les objets suspects » et de prévenir immédiatement
la police. Le 14 septembre, rendant compteà la radio
des mesures décidées le matin même par le Conseil de
sécurité, le Premier Ministre déclare : « Ceux qui
manipulent les terroristes doivent bien savoir qu’ils
seront l’objet de rétorsions draconniennes, que nous

serons sans pitié, quelles que soient les consé-
quences ». Mais, en guise de mesures concrètes, il se

contente d’envoyer un millier de militaires patrouiller
pour surveiller les frontières dans les Alpes et les
Pyrénées et de donner à plusieurs centaines d’autres
soldats la mission de renforcer la sécurité des aéro-



au-delà de la dissuasion, mais en-deçà de la guerre 45

ports. Le 18 septembre, au lendemain de l’attentat de
la rue de Rennes qui avait fait cinq morts et plus de
cinquante blessés, le Premier Ministre exprime à la
télévision se détermination de « tout mettre en œuvre

pour châtier impitoyablement les assassins et ceux qui
les manipulent », mais il est bien obligé de préciser
auttitôt que lorsque «les assassins » seront arrêtés,
c’est «la justice» qui fera son œuvre. Ainsi, après
avoir haussé le ton pour affirmer qu’il est déterminé à
relever le défi des terroristes en les menaçant de leur
faire la guerre, le Premier Ministre est aussitôt obligé
d’en rabattre pour annoncer des mesures qui ne sont
rien moins que guerrières. Ses menaces ne sont que
des déclarations d’intention condamnées à rester
lettre morte, elles ne sont point des déclarations de

guerre. La mobilisation générale à laquelle il appelle
tous les Français se réduit, par une subite déflation, à
un appel à la vigilance envers les « objets suspects ».

L’impossibilité de faire la guerre

Et, en effet, les décideurs d’une société frappée
par le terrorisme se trouvent dans l’incapacité de

répondre coup pour coup à un adversaire sans visage
qui se dérobe. Aucune cible, aucun objectif ne se pré-
sente à eux. Il est dans la nature même de l’action ter-

roriste qu’il n’est pas possible d’atteindre l’acteur.
Certes, comme toujours, cette règle comporte des

exceptions. Il peut arriver que le terroriste soit arrêté
ou même tué. Il en prend le risque et il le sait. Mais

généralement il prend aussi toutes les précautions
nécessaires pour y échapper et, sauf accident, erreur

ou malchance, il peut apprendre par les journaux le
bilan exact de son action. Au demeurant, le fait
d’abattre un terroriste n’est aucunement une action
de guerre mais simplement de police.

Quand bien même les décideurs du pays victime

d’agressions terroristes auraient identifié l’Etat qui les

commandite, ils ne sauraient prétendre combattre
efficacement le terrorisme en menant contre lui des

représailles militaires. Celles-ci, bien au contraire,

SNseraient davantage de nature à alimenter le terro-
risme plutôt qu’à l’affaiblir. Le 22 septembre 1986,
dans une déclaration à la télévision américaine, Jac-
ques Chirac déclarait lui-même : « La riposte militaire
n’est pas une bonne réponse pour lutter contre le ter-
rorisme ».

Selon Clausewitz, la guerre est une suite
d’« actions réciproques continuelles ». Ce qui caracté-
rise ainsi la guerre, c’est la réciprocité des actions
décidées et entreprises par chacun des deux adversai-
res. Or, précisément, face à l’action des terroristes,
aucune action réciproque ne peut être entreprise par
les décideurs adverses. C’est pourquoi, contrairement
aux assertions du discours rhétorique dominant, le
terrorisme n’est pas la guerre.

Au-delà des phrases, les faits

Pour faire face avec efficacité au terrorisme, il
convient d’abord de renoncer à toute condamnation
sommaire et de s’efforcer d’en comprendre les causes

et les objectifs. L’indignation contre la méthode dis-
pense le plus souvent d’analyser les raisons de l’ac-
tion. Il serait en quelque sorte interdit de chercher à

comprendre le terrorisme sous prétexte que ce serait
déjà commencer à le justifier. Les faits montrent

pourtant que l’indignation est totalement inopérante.
Il importe donc de comprendre le terrorisme en

recherchant quelles sont ses racines historiques,
sociologiques, idéologiques et psychologiques. Car le
terrorisme, comme toute stratégie d’action violente,
peut avoir sa propre rationalité politique. Et il ne sert
de rien de la nier en brandissant son immoralité. Ce
ne serait que perte de temps. Dès lors que la demen-
sion politique du terrorisme sera reconnue, il
deviendra possible de rechercher la solution politique
qu’il exige. Pour cela, il sera vraisemblablement
nécessaire de négocier avec les terroristes. Là encore,
le discours rhétorique dominant affirme qu’on ne

négocie pas avec les terroristes. Mais au-delà des

phrases, il y a les faits. Combien de gouvernements



46 jean-marie muller

ont-ils dû contredire leurs phrases pour reconnaître
les faits, c’est-à-dire faire taire leur indignation pour
accepter la négiciation ?

Le respect du droit

Ainsi le terrorisme n’est-il pas la guerre et ne

peut-on le combattre en faisant la guerre. La riposte
immédiate ne peut être constituée que par des mesu-

res de police qui doivent éviter toute dérive policière
et, pour cela, respecter scrupuleusement les normes

du droit. Pour l’essentiel, il doit s’agir de mesures de
surveillance. Dans ce cadre, il peut être fait appel à la

vigilance des citoyens qui doivent en effet être atten-
tifs aux

“ objets suspects ”. Il s’agit également d’inten-
sifier, tant au niveau national qu’au niveau internatio-
nal, les mesures de renseignement qui peuvent per-
mettre d’identifier les terroristes, leurs commanditai-
res et leurs complices. Ceci étant, il restera toujours

possible aux terroristes de contourner ces mesures de
surveillance. Il n’existe pas de véritable protection
sociale contre le terrorisme. La meilleure défense
d’une société contre lui se trouve dans la cohésion et
la solidarité sociales.

Le terrorisme est un défi aux démocraties qu’il
vise à déstabiliser. C’est précisément la raison pour
laquelle elles doivent le combattre selon une stratégie
qui soit cohérente avec leurs propres exigences et
leurs propres normes et qui n’'emprunte rien aux inco-
hérences des terroristes. Elles doivent se défendre en

se plaçant résolument sur le terrain qui est le leur,
c’est-à-dire celui du droit, et refuser de se laisser
entraîner sur le terrain ou voudrait les attirer le terro-

risme, celui de l’arbitraire qui nie le droit.

(1) Un défi à la démocratie, Esprit, n° 94-95, p. 230.



Les points sur les “ i ”

« Si j’en attrape un, je le tue,
mais avant je l’écrabouille » !

Cette exclamation lâchée par
l’un de nos jeunes enfants face
aux auteurs d’attentats terroris-

tes, habite un recoin de notre

esprit. Elle eut le mérite de lancer
un débat familial autour de la

question: «Que voulons-nous
défendre? notre peau, celle des

autres, nos idées, nos manières de

vivre, l’Espérance ?». Ne serait-il

pas urgent et utile de reprendre
cette interrogation, en classe, en

famille, en église?
Tout a été dit et écrit sur le

caractère criminel de tels actes et

sur l’évidente nécessité de nous

organiser pour nous défendre.

Aujourd’hui je ne retiens qu’un
point. Toutes les déclarations
officielles précisent, à juste titre,
que notre pays doit se défendre et

qu’il doit le faire par tous les

moyens. L’on ajoute aussitôt à
voix plus basse: « dans la cadre
de la démocratie et de l’Etat de
droit ».

L’on comprend facilement ce

que signifie l’expression «par
tous les moyens ». A-t-on expli-
qué la suite: «admis par le res-

pect de la démocratie et de l'Etat

de droit»? Il me paraît urgent
que des voix autorisées s’élèvent

pour illustrer une formule parfai-
tement incompréhensible pour

nombre d’entre nous. Il faut
mettre les points sur les “i”. À

défaut, nous prenons le risque de
voir se commettre des actes qui
non seulement sont inadmissibles
mais encore qui donneraient rai-
son aux agresseurs. Ge qui carac-

térise l’humanité, par rapport à la

bestialité, c’est le refus que nous

nous imposons d’utiliser certains

moyens.
Dans un Etat de droit, les

autorités chargées de la paix
publique et de notre sécurité sont

soumises aux interdictions que la
société a admises. Il est des gestes,
des ripostes absolument interdits,
sans exception possible, que l’on
soit en état de guerre, en état de

siège, ou autres situations drama-

tiques.
Certains textes énumèrent

les principes ainsi applicables. Il
nous revient de les compléter et

de vérifier qu’un consensus existe
sur de telles interdictions abso-
lues. Je ne puis qu’en souligner
quelques aspects.
e Jl est toujours interdit de tortu-

rer. Je souhaite vivement qu’une
autorité responsable le rappelle
publiquement. Cela Ééviterait
toute tentation tortionnaire quel-
que peu facilitée par les déclara-
tions précisant que, si l’on attra-

pait un terroriste, « il parlerait ! ».

Nous serions bien hypocrites d’in-

criminer les forces du maintien de
l’ordre qui auraient torturé si l’on
ne leur rappelle pas explicitement
la prohibition de telles pratiques.
e Chaque coupable doit être jugé
avec la possibilité d’être librement
défendu. Se trouvent ainsi bannis
le recours à des mesures de justice
expéditive, à des expulsions sans

aucun contrôle extérieur, ou plus,
à des assassinats programmés par
des services secrets.

e Refus de la délation généralisée
et rémunérée. Le risque est grand
de voir une société glisser du
devoir évident de participer aux

recherches policières, à l’exécu-
tion d’actes de justice privée. Ce
d’autant plus que l’amalgame est

fait entre Arabes et terroristes.
e Les autorités politiques légale-
ment élues détiennent seules le

pouvoir. La tentation existe de
nous décharger des « sales beso-

gnes » sur des institutions spécia-
lisées auxquelles nous donne-
rions les pleins pouvoirs. L’hon-
nêteté et le courage de ces forces
ne sauraient être mises en cause.

Mais les responsables politiques
ne peuvent abandonner le con-

trôle et la direction effective de
tels pouvoirs.

Guy AURENCHE

président de l’A.C.A.T.
internationale

Septembre 1986



Gandhi, toujours actuel
interview de RAM JEE SINGH

Ram Jee Singh est un philosophe indien. Auteur de nombreux ouvrages sur Gandhi et la pensée hindoue, il est le

vice-président de la Société Indienne des Etudes Gandhiennes. Ex-parlementaire dans les années 70, il a pris
part dès son plus jeune âge aux campagnes de désobéissance civile menées par Gandhi. A.N.V. a profité de son

passage à Paris pour le rencontrer.

A.N.V. — Pour commencer, pouvez-vous nous donner

quelques indications biographiques sur vos expériences pas-
sées et sur le contexte historique qui a vu naître votre entre-

prise ?

Ram Jee Singh — Je suis né dans une famille de très
modeste condition, dans un village d’une région rurale.
C’était l’époque du combat le plus intense contre l’impéria-
lisme britannique, J’étais encore un écolier, mais déjà empli
de l’esprit de liberté. J’ai donc été mêlé dès le début à ce

combat, participant activement en 1942 à la campagne
“ Quit India ”. Pétais alors un petit garçon de 13 ans. J'ai
abandonné l’école à l’appel du Mahatma Gandhi pour me

joindre au mouvement de désobéissance civile. Quelques
mois plus tard, lorsque le mouvement s’est tassé, j'ai dû

rejoindre une autre école. J'ai dû changer mon nom pour ne
=

pas avoir à renier ma participation à cette campagne.

Tout le mouvement de libération de l’Inde se trouvait
sous la profonde influence de Gandhi. Rejoindre ce mouve-

ment, c’était pour moi me tenir aux côtés de Gandhi. J’ai

adopté le port du khadi, le vêtement prescrit par Gandhi,
parce qu’il était filé et tissé par le petit peuple. Je n’ai pas
cessé de le porter depuis 1946.

Plus tard, je me suis plongé dans les lectures. L'histoire
des révolutions, la Révolution française, la révolution russe

et la guerre d’indépendance en Amérique m’étaient très
chères. En tant que participants au mouvement

“ Quit

India ”, nous nous intéressions très naturellement aux mou-

vements de libération, que ce soit en France, en Amérique
ou ailleurs.

A.N.V. — En quoi a consisté précisément votre partici-
pation au mouvement

“

Quit India ” ?

Ram Jee Singh — J'ai été à la tête d’une manifestation
d’écoliers. Je portais une casquette de Gandhi et je criais
des slogans comme « l’Inde est libre » ou « Révolution, vive
la Révolution». L’armée britannique était stationnée à

peine à un mille de chez moi.

A.N.V. — Où viviez-vous à cette époque ?

Ram Jee Singh — Je vivais à Jamalpur, un district de

Bombay. Une grande quantité de forces britanniques
étaient installée là. Mais je ne les craignais absolument pas.
Lors de cette manifestation, nous étions allés à l’école et

nous brandissions le drapeau à trois couleurs qui est le dra-

peau national. Je suis fier d’avoir fait cela mais je ne pou-
vais, en raison de mon âge, participer beaucoup plus.

A.N.V. — Vous avez rapproché la révolution indienne
des révolutions française, américaine et bolchévique. Ne pen-
sez-vous pas que le mouvement de libération de l'Inde est tout

à fait différent des autres révolutions en ce qu’il a été la pre-
mière révolution non-violente dans l’Histoire ?

Ram Jee Singh — C’est vrai. Mais la lutte pour la
liberté est toujours la lutte pour la liberté. C’est un point
commun avec la lutte contre l’Apartheid en Afrique du Sud



gandhi, toujours actuel 49

ou la lutte des Palestiniens au Moyen-Orient, qui ne sont

pas des luttes non-violentes. Même dans le mouvement de
1942 en Inde, il y avait une petite minorité partisane d’une
lutte armée. Il y avait deux traditions dans le mouvement

de libération de l’Inde, l’une de lutte armée, l’autre de lutte

non-violente, même si cette dernière dominait massive-
ment. Il y eut des jeunes gens patriotiques qui prirent part à
une lutte armée. Durant l’année 1942, Jaya Prakash Nara-

yan lui-même était le leader de cette lutte armée. Si le mou-

vement fut néanmoins largement non-violent, c’est que le

Congrès National Indien avait accepté la non-violence
comme stratégie politique. La non-violence était pour
Gandhi une question de credo, pour le Congrès une ques-
tion de politique.

A.N.V. — La non-violence a-t-elle été la grande contri-
bution de Gandhi à l’histoire moderne de l’Inde ?

Ram Jee Singh — Tout à fait. Mais ce n’est pas Gandhi

qui a inventé la non-violence. Elle a été pratiquée depuis
très longtemps dans l’Histoire par Socrate, par Jésus-

Christ, par Mansour Halladj et bien d’autres encore. Ils
sont innombrables en Inde. Ce qui est la contribution

propre de Gandhi, c’est la non-violence collective, la non-

violence organisée, la non-violence sociale.

A.N.V. — Avez-vous connu Gandhi personnellement ?

Ram Jee Singh — Je ne lui ai jamais parlé ni ne l’ai

jamais vu. C’est mon plus grand regret. Mais j'étais sous son

charme, sous son emprise…
Je me souviens qu’en 1940 la session du Congrès

National Indien s’était tenue dans mon Etat et que mon

oncle y était allé. Jai pleuré de ne pouvoir y aller. J’ai man-

qué une autre occasion de le voir en 1946; il était venu,

alors qu’il y avait tant d’affrontements entre hindous et

musulmans, à côté de mon village. Mais si je n’ai jamais
côtoyé Gandhi physiquement, il me reste toujours présent
affectivement, intellectuellement et spirituellement. En ce

sens, il est pour moi une présence permanente.
Plus tard, j'ai connu étroitement son disciple Vinobâ

Bhâve. J'ai travaillé avec lui pendant des mois dans le cadre

d’une mission de partage des terres dans différentes régions
d’Inde, principalement dans le Bihar. J’ai eu le grand privi-
lège de jouir de son extrême affection et de sa bénédiction.
Pai travaillé aussi avec le grand gandhien, Jaya Prakash

Narayan. J’ai été son collaborateur dans les années 60 pour

organiser des brigades de paix et des camps de la paix.
C’était dans les zones rurales du Bihar. En 1967, il m’a

chargé du comité d’aide sociale du Bihar. En 1974, c’est
encore à son appel que j’ai rejoint un mouvement contre la

politique d’Indira Gandhi. J'ai alors été mis en prison, ainsi

qu’en 1975-76. C’est enfin à cause de Narayan que je suis
devenu membre du Parlement. Je n’y aurais pas postulé par
moi-même. Je n’étais membre d’aucun parti et je n’avais,
avant 1977, pris part à aucune élection. Mais si le Sarvodaya
(mouvement de Narayan) est mieux à même ainsi de lutter

pour les droits de l’homme et la démocratie et contre la cor-

ruption, alors cela va tout à fait dans le sens de Gandhi.
C’est ainsi que, recommandé par Narayan, je me suis pré-
senté aux élections et ai été élu dans la circonscription de

Bhagalpur. Ma victoire, celle d’un gandhien, n’est pas à
mettre à mon crédit. C’est le peuple qui l’a voulue. Elle est

une expression de son pouvoir non-violent.

A.N.V. — Comment cela s'est-il passé au Parlement

après tant d'années passées en dehors de la politique ?

Ram Jee Singh — Je suis allé au Parlement non pas en

tant que politicien mais en tant que professeur. En deux ans

et demi, j'y ai pris la parole plus qu’aucun autre député. J'ai
défendu quelques 36 projets de lois et de nombreuses réso-
lutions. Je siégeais tous les jours, de 11 heures du matin jus-
qu’à 6 heures du soir, pour pouvoir préparer mes interven-
tions. Ma discipline et mon entraînement universitaires
m’ont beaucoup aidé. Cela a été l’occasion d’apprendre
beaucoup de choses sur les problèmes nationaux et interna-
tionaux. Je n’ai pas pu malheureusement rassembler mes

discours sous la forme d’un livre. Il faudrait pour cela que je
les traduise car, par principe, je faisais mes discours en

hindi. Je pense que l’emploi de la langue nationale est un

symbole de la fierté nationale. En cela, je m’inspire une fois
de plus de Gandhi, qui ne voulait pas attendre pour intro-
duire la langue nationale indienne comme instrument d’ins-
truction.

A.N.V. — Enseigner la non-violence est-il plus impor-
tant pour vous que de la mettre en œuvre dans la pratique
dans l’Inde contemporaine ?

Ram Jee Singh — Enseignement et action non-vio-
lente sont tous les deux importants. Mais c’est le sens moral

qui doit déterminer, selon les circonstances, le choix de l’un
“

ou de l’autre. C’est ce qu’on appelle en Inde le “ sor-



50 ram jee singh

harma ”, le devoir par rapport à soi. Ainsi, en tant que pro-
fesseur, j'ai un devoir propre. De même le journaliste,
l’homme politique, etc., ont un devoir propre. C’est le
devoir primaire. Mais j'ai d’autres devoirs par ailleurs qui,
dans certaines circonstances, doivent me faire abandonner
mon devoir primaire. S’il y a par exemple la guerre, mon

devoir n’est pas de continuer à écrire des romans, mais de
me porter au secours des affligés et des blessés. C’est la dis-
tinction fondamentale entre les devoirs primaires et les
autres devoirs.

A.N.V. — Vos premiers contacts avec la pensée gan-
dhienne étaient bien plus pratiques que théoriques ?

Ram Jee Singh — Les deux. J'ai travaillé à l’éradica-
tion de l’intouchabilité dans mon propre village, comme j'ai
participé à la campagne contre l’analphabétisme. Je suis allé
vivre parmi les pauvres et jai travaillé à l’unité des hindous
et des musulmans. J’ai ainsi vécu pendant un mois dans une

famille musulmane de mon village pour qu’elle ne soit pas
victime de la fureur et de la folie. C’est donc par la pratique
que j'ai été entraîné vers Gandhi. Mais j'ai étudié aussi très
tôt. Cependant, Gandhi sans l’action, ce n’est rien. Sans
action sociale, sans combat contre l’exploitation, il n’y a pas
de gandhisme. Le gandhisme n’est pas un rituel; ce n’est

pas un slogan. C’est une lutte contre toute forme d’injus-
tice.

A.N.V. — Comment en êtes-vous venu à vous intéresser
à la philosophie?

Ram Jee Singh — Je me suis donné depuis très long-
temps quatre buts dans la vie. Le premier est le service
social désintéressé et non la préoccupation égoïste pour
moi-même et pour ma famille. Le second est d’être profes-
seur. Le troisième d’être journaliste et le quatrième d’être

juriste. Quand j'ai rejoint le collège, j'ai été attiré par la phi-
losophie. J’avais une sorte d’inclination inconsciente pour la

spiritualité. J'avais lu beaucoup de livres sur la religion et la

spiritualité. De là à la philosophie il n’y avait qu’un pas. J'ai
fait mon doctorat sur le jaïnisme, qui a tant influencé
Gandhi, et j'ai étudié la pensée de l’hindouisme ancien.
Puis j’ai rédigé un doctorat de science politique sur L’actua-
lité de Gandhi.

A.N.V. — Et qu'en est-il de la Société Indienne des
Etudes Gandhiennes dont vous êtes membre par ailleurs ?

Ram Jee Singh — Elle a été fondée il y a 27 ans à Alla-
habad. C’était jusqu’à présent une société modeste, qui
n’avait pas les moyens de faire grand chose. Mais elle a pu
développer son action récemment. Elle se réunira en con-

grès cette année dans mon université. C’est essentiellement
une association d’intellectuels universitaires et non pas de
militants. Mais on s’efforce de réunir ces deux catégories de

gandhiens parce que la théorie sans la pratique est boîteuse
et la pratique sans la théorie est aveugle. Il faut que les mili-
tants du gandhisme étudient aussi la doctrine de Gandhi.
Les écrits de Gandhi sont rassemblés dans 93 volumes de
500 pages chacun ; c’est une œuvre gigantesque. Dans mon

département d’études, 60 thèses ont déjà été rédigées sur la

pensée de Gandhi. Mais l’idéal est d’aller à la source et de le
lire dans le texte afin d’éviter toutes les représentations
faussées qu’on en a données.

A.N.V. — Quelles sont les principales activités de la
Société Indienne d’Etudes Gandhiennes ?

Ram Jee Singh — La plus importante consiste dans les
conférences qu’elle tient annuellement. Ensuite, elle publie
le Journal des Etudes Gandhiennes. Enfin elle organise des
séminaires. Son objectif est d’encourager les études sur

Gandhi et le gandhisme en général. Elle ne reçoit aucune

subvention du gouvernement pour cela.

A.N.V. — Gandhi ne refusait-ilpas toujours le terme de

“ gandhisme
” ?

Ram Jee Singh — Oui, c’est exact. Il disait à propos du
“ gandhisme ”

que quelque chose de tel n’existait pas et

qu’il ne voulait pas laisser derrière lui une secte. Certains

remplacent ce terme par celui de “

pensée gandhienne
”

ou

celui de “

satyagraha ”. Mais le terme de “ gandhisme ”

reste le plus populaire, comme le fut celui de “ marxisme ”.

A.N.V. — Y a-t-il, à votre avis, un écart entre ce qu’on
appelle aujourd’hui

“

gandhisme
”

et ce que Gandhi pensait
être son action et sa pensée ?

Ram Jee Singh — Ce que Gandhi aurait rejeté dans le
“

gandhisme ”, c’est le système clos. À la différence de l’hé-

gélianisme ou du marxisme, la pensée de Gandhi était une

théorie ouverte. Certes Gandhi soutenait des positions sur

le nationalisme, sur la politique, sur l’économie. Mais l’es-
sentiel n’est pas là. Gandhi a avant tout indiqué une voie.
Et pour l’emprunter il n’y a pas de conditions dogmatiques ;
il suffit d’être véridique et non-violent.



gandhi, toujours actuel 51

A.N.V. — Beaucoup pensent aujourd'hui que, si
Gandhi a été un grand leader et un saint, ses idées sur la poli-
tique, l’économie, l'éducation et les problèmes sociaux sont

désuètes et sans pertinence pour notre monde de sciences et de

techniques qui se transforme sans cesse. Quelle est à votre

avis l'actualité de Gandhi, 40 ans après sa mort?
Ram Jee Singh — Je pense qu’après 40 ans, Gandhi et

ses idées sont plus actuelles que jamais. Nous sommes

aujourd’hui sous la menace d’une guerre nucléaire. Soit
cette guerre atomique éclatera, soit la non-violence s’impo-
sera. Seule la non-violence peut nous permettre d’échapper
à l’idéologie nucléaire. Il n’y a pas d’autre alternative. Etant
donné que la perspective de la guerre est désormais celle du
suicide de l’humanité, la pensée de Gandhi nous est plus
nécessaire que jamais.

La non-violence n’est pas seulement nécessaire au

niveau international où même les nations les plus pauvres
se dotent de l’arme nucléaire. elle est nécessaire aussi au

niveau national pour contrer le terrorisme qui s’est répandu
un peu partout sur la planète. En Inde, par exemple, où les
conflits entre communautés hindoue et musulmane som-

brent souvent dans la violence.

Il ne s’agit pas, bien entendu, d’éviter seulement la
violence. Il faut encore lutter contre l’injustice, contre

l’Apartheid, contre toutes les formes de discrimination.
Gandhi a montré comment, en combattant l’injustice politi-
que et en faisant accéder l’Inde à l’indépendance. Martin
Luther King a suivi son exemple aux Etats-Unis en mon-

trant comment lutter contre des lois civiles injustes. Danilo
Dolci en Italie, l’abbé Pierre en France et bien d’autres
encore ont suivi cette voie.

On dit souvent que Gandhi n’a été victorieux que
parce que son adversaire était un gouvernement civilisé.

Mais, par exemple, récemment Walesa a montré en

Pologne comment on pouvait lutter contre la loi martiale
d’un régime communiste. Walesa s’inscrit tout à fait dans la

lignée de Gandhi. Un livre tout à fait intéressant, De

Gandhi à Walesa, a d’ailleurs paru, en anglais, allemand et

polonais. On pourrait citer également Sakharov en URSS
et les jeûnes qu’il a tenus pour protester contre son gouver-
nement. La non-violence n’est donc pas seulement possible
dans les régimes démocratiques.

A.N.V. — À propos de démocratie, quelle est votre avis
sur la contribution de Gandhi à la démocratie indienne ?

Ram Jee Singh — C’est une question très pertinente.
Si la démocratie est toujours vivante aujourd’hui en Inde en

dépit de la grande misère, du fondamentalisme et de nom-

breux autres maux, c’est grâce à l’héritage non-violent

légué par Gandhi. Partout ailleurs en Asie, sauf au Japon,
la démocratie est morte. Je crois que nous en sommes rede-
vable à Gandhi et son enseignement.

A.N.V. — Mais n’y a-t-il pas un fossé entre la légende
de Gandhi et la réalité de la politique indienne contempo-
raine ?

Ram Jee Singh — Tout à fait. Les hommes politiques
en Inde aujourd’hui non seulement ne sont pas gandhiens
mais sont même, je dirais, anti-gandhiens par leur politique
et leur comportement. Si Gandhi était encore vivant, il

appellerait à lutter contre les gouvernants d’aujourd’hui.
Quarante ans après sa mort, les deux tiers de la population
vivent toujours dans la plus grande misère et sont analpha-
bètes. Il y a beaucoup de corruption. Même les opposants
au gouvernement sont rarement crédibles. Dans son der-
nier testament en 1948, Gandhi en avait appelé à la dissolu-
tion du Congrès. Mais les dirigeants du Congrès s’y sont

refusés pour pouvoir utiliser l’image attachée à ce nom. Ils
n’ont pas non plus poursuivi dans la voie tracée par Gandhi,
qui est celle de la spiritualisation de la politique, de la politi-
que fondée sur l’éthique. Tous les hommes politiques
indiens ont cependant reconnu l’importance de Gandhi
d’une façon ou d’une autre. Même le parti fondamentaliste
hindou a repris dans son manifeste le socialisme gandhien.
Mais ce n’est pas une reconnaissance authentique et sincère
des principes gandhiens.

A.N.V. — Les leaders indiens n’ont donc pas su pour-
suivre l’œuvre et la pensée de Gandhi depuis l’indépendance ?

Ram Jee Singh — S’ils l’avaient fait, l’Inde d’au-

jourd’hui ne serait pas ce qu’elle est. Il n’y aurait plus d’af-
frontements entre hindous et musulmans, plus d’analpha-
bétisme, plus d’intouchables, plus de misère et de chômage.
Nehru, lui, a suivi les principes gandhiens sur la scène inter-
nationale. Il a su inscrire dans les faits la doctrine du non-

alignement. Il a poursuivi le combat de Gandhi contre le

pouvoir colonial. Il a travaillé à la sécularisation de la



52 ram jee singh

société dans l’esprit de Gandhi. Mais il n’a pas suivi Gandhi
dans les affaires intérieures, la politique, l’économie, la vie
sociale. Là, la politique de Nehru a échoué.

A.N.V. — Et que pensez-vous de la politique de Rajiv
Gandhi ?

Ram Jee Singh — Sa mère, Indira Gandhi, parlait de
démocratie et, dans le même temps, décrétait l’état d’ur-

gence, nous arrêtait et nous jetait en prison. Mais c’était
une femme très courageuse et j’ai été affligé par son assassi-
nat. Rajiv Gandhi, lui, est le pire premier ministre que
l’Inde contemporaine ait jamais eu. Il n’a aucun sens politi-
que. La situation économique et sociale s’est détériorée

depuis qu’il est au pouvoir. Il a tout gâché au Sri Lanka et il
a aggravé la situation au Penjab en faisant usage de la vio-
lence alors qu’il fallait instaurer un dialogue politique. Rajiv
Gandhi n’a pas la maturité nécessaire pour être à la tête
d’une grande nation comme l’Inde.

A.N.V. — Pensez-vous que l’ahimsa prêchée par
Gandhi, et qu’il a mise en œuvre avec tant de succès durant sa

vie, soit toujours vivante dans l'esprit des Indiens d’'au-

jourd’hui ?

Ram Jee Singh — Elle est présente, mais de façon sou-

terraine. Les explosions de violence qui se produisent ici et

là ne correspondent pas à la nature profonde du peuple
indien qui est au fond d’un tempérament pacifique. C’est la
misère abjecte qui est la cause de ces violences. Etant
donné les conditions dans lesquelles vit le peuple indien, il
devrait normalement y avoir bien plus de violence encore.

L’âme indienne est non-violente.

A.N.V. — Dans quelle mesure la non-violence et la
désobéissance civile sont-elles encore pratiquées en Inde

aujourd’hui ?

Ram Jee Singh — Tous les partis politiques (déjà), jus-
qu’au parti marxiste-léniniste, ont accepté le système parle-
mentaire et le principe de la revendication pacifique. Mais
cela, c’est la non-violence des faibles. La non-violence de

Gandhi, elle, fait appel au courage. Gandhi a dit: «Si

j'avais à choisir entre la violence et la lâcheté, je choisirais la
violence ». Je pense que les hommes politiques indiens
devraient se saisir de la pensée de Gandhi, car, sans la non-

violence, la démocratie périra.
A.N.V. — Concrètement, y a-t-il des groupes politiques

qui pratiquent la non-violence en Inde aujourd’hui ?

Ram Jee Singh — Oui. Il y a des milliers de petits
groupes, partout en Inde, qui essayent de faire des choses
avec les moyens de la non-violence, même si c’est peu en

comparaison de l’immensité de la population et du terri-
toire indiens. Nous nous efforçons d’arriver à une coordina-
tion de tous ces petits groupes. J’espèce qu’il en sortira

quelque chose.

A.N.V. — Comment contribuez-vous vous-même à
cela dans votre travail ?

Ram Jee Singh — A l’Université, j'encourage mes étu-
diants à s’engager, à entreprendre des actions sociales radi-
cales, à combattre l’alcoolisme et la drogue. Pour ma part,
j'essaye de combiner le travail académique et la pratique
sur le terrain. Je prends part fréquemment à des actions
sociales, même si je ne suis pas un militant à plein temps.

A.N.V. — Quelles bonnes raisons pourrait-on donner

aujourd’hui à un occidentalpour qu’il se tourne vers la philo-
sophie de la non-violence ?

Ram Jee Singh — L'Inde n’est pas la seule à avoir la
non-violence pour héritage. La non-violence appartient
aussi à la tradition occidentale par l’enseignement de Jésus-
Christ. Il n’y a pas de plus grand symbole de la non-violence

que Jésus. Malheureusement, la civilisation occidentale est

devenue sourde à cet héritage à partir de la révolution
industrielle. La séparation de l’Eglise et de l’Etat était une

bonne chose, mais elle a débouché sur la séparation de la
vie éthique et spirituelle et de la vie moderne industrielle.
C’est pourquoi cette civilisation est en crise. Il n’y a pas
d’autres pays au monde qui se soient autant combattus que
les pays européens et qui en aient autant souffert. Ces pays
ont besoin plus qu’aucun autre de la non-violence.

Si l’Occident s’engageait dans la voie de la non-vio-
lence, il deviendrait, avec son sens de l’organisation et son

efficacité, supérieur à l’Orient. Mais il ne s’agit pas de con-

fronter l’Occident et l’Orient ; il faut les unifier. Il ne s’agit
pas de rejeter la science ou de rejeter la religion et la spiri-
tualité mais d’arriver à une synthèse des deux. Si nous y
réussissions, l’humanité aurait un avenir radieux. Je suis un

optimiste né ; je ne crois pas que l’homme puisse dépérir.
Propos recueillis à Paris, le 2 septembre 1988

par Ramin Jahanbegloo
Traduction : Olivier Fressard



Nous avons lu.
Jean-Michel MAGNIN

François NAGELEISEN
Visage, parole pour la dignité de
Phomme

Salvator, Mulhouse, 1988

Un livre précieux, inclassable.
Pas du genre de ceux qu’on lit pour
s’instruire ou discuter. Composition
de poèmes, de photos, de témoigna-
ges, de prières, de citations, de
récits... Non-violents convaincus, les
auteurs veulent communiquer une

expérience à leurs yeux essentielle : le

visage de l’autre invite au respect
absolu de tout être humain. Défigurer
l’homme, c’est se défigurer soi-même.
Conviction étayée aussi bien par la

philosophie d’un Emmanuel Lévinas

que par la méditation de l’Evangile.
A commander chez les auteurs,

pour 60 F (+ 10 F de port) : Nagelei-
sen, 10, rue Ch.-Peugeot, 25400
Audincourt.

Les droits d’auteur de l’ouvrage
seront remis intégralement à Mgr
Grégoire Haddad, membre d’Em-
maüs International, qui travaille au

Liban à la réconciliation entre chré-
tiens et musulmans.

GRIP
Memento Défense-Désarmement
1988
Bruxelles GRIP, 264 pages

Toujours aussi précieux, le

mémento annuel publié par nos amis

Belges du Groupe de Recherche et

d’Information sur la Paix! Sous une

forme à la fois concise et précise, tout

ce qu’il faut savoir sur les armements,
les rapports de forces militaires, les

négociations Est-Ouest, le commerce

des armes, les projets de défense

européenne, les forces nucléaires

françaises.
Le livre est diffusé en France par

NVA, 20, rue du Dévidet, 45200

Montargis. Prix : 83 F (port compris).

Jean-Marc LAVIFILLE
Construire la paix (2 vol.)
e Les armements détruisent l’hu-

manité, 237 p.
e L’humanité détruira les arme-

ments, 239 p.
Chronique sociale, Lyon, 1988,

130 F chaque volume.

Militant pour la paix et chercheur
universitaire, Jean-Marc  Lavieille
fournit ici à la fois un outil pédagogi!-
que et une analyse

“ engagée ”. Le

registre
“ militant” s’affiche par les

titres même des deux volumes, qui en

donnent bien et la thèse générale et le
ton: objectivité dans l’exposé des

faits, mais pas de neutralité dans

l’analyse et les options. Le premier
volume fournit un grand nombre d’in-
formations sur la course aux arme-

ments, notamment sur ses
“

mo-

teurs” économiques et technologi-
ques. Le deuxième passe en revue les

divers moyens de freiner et d'arrêter

la course à l’abîme, insistant sur les
mouvements pour la paix, les défen-
ses

“ alternatives”, le contrôle des

citoyens, l’éducation à la paix, etc.

Un ensemble fort utile, qui l’au-
rait sans doute été davantage sous

une forme plus concise, distinguant
mieux le détail de l’essentiel. Sans
doute peut-on aussi craindre que son

ton trop ouvertement militant et son

prix élevé ne nuisent à la diffusion que
mérite cette œuvre.

Gyôrgy KONRAD
L’antipolitique
préface de Daniel Cohn-Bendit et

Bernard Dréano
La découverte, 1987

Romancier hongrois, essayiste,
sociologue, Gyôrgy Konrad médite ici
librement sur l’état de l’Europe, sur

les moyens de sortir de Yalta, sur la
société civile face à l’Etat, sur la
course aux armements. Son aversion

pour le régime que subit son pays ne

l’amène pas à idéaliser l’Occident.
D’où une pensée inclassable, anti-
conformiste, riche en aperçus chers
aux partisans de la «détente par le
bas ». Entre le politique, perçu comme

hypocrite jeu de l’arbitraire étatique, et

l’illusoire apolitisme, l’antipolitique se

veut recherche d’une alternative

souple, ouverte sur l’éthique.
Konrad explique pourquoi « une

société armée d’une stratégie est plus
forte qu’un Etat armé ». Approuvant



54 nous avons lu…

une bonne partie des objectifs des
mouvements de paix de l’Ouest, il
annonce l’émergence de mouvements

analogues à l’Est, et leur propose de

prendre comme objectif commun:
« Soldats de tous pays: rentrez chez
vous et restez-y». Il rappelle que
même la libération de l’Europe de
l’Est ne vaut pas une guerre nucléaire,
parce que les habitants de cette partie
de l’Europe aimeraient bien « être là »

quand on les libérera!
Bref, un livre à lire par tous ceux

qui veulent construire une Europe
démilitarisée, démocratique et libérée
de l’affrontement des blocs.

Teofilo CABESTRERO
Le cri du Nicaragua, un jeûne
pour la paix
Préface de Jean Toulat

Cerf, 1988, 136 p., 80 F

Un ministre menant une action
non-violente, voilà qui n’est pas fré-

quent ! D’où l’intérêt de ce petit livre :

il raconte la grève de la faim de

Miguel d’Escoto, prêtre et ministre
des Affaires étrangères du Nicaragua,
du 7 juillet au 6 août 1985. Cette
action non-violente avait pour but de

protester contre l’agression menée
contre le Nicaragua par le gouverne-
ment américain.

Autre intérêt de ce témoignage,
traduit de l’espagnol par Solange Fer-
nex: il montre l’ampleur et la diver-
sité des réactions suscitées par l’action
de Miguel d’Escoto, présentée
comme une “insurrection évangéli-
que

”
et non-violente.

Jean-Paul HEBERT
Les ventes d’armes

Collection “ alternatives économi-

ques ”, Syros, 1988, 184 p., 59 F

Les lecteurs d’ANV connaissent
déjà l’auteur de ce précieux petit
livre: il en a exposé la thèse essen-

tielle dans un article de notre n° 66.
Avec toute sa rigueur d’économiste,
sans faire intervenir ni indignation, ni
condamanation morale, l’auteur
détruit efficacement l’argument le

plus souvent avancé pour justifier les
ventes d’armes: elles seraient essen-

tielles à l’équilibre du commerce exté-
rieur de notre pays. En fait, si l’on

prend en compte toutes les données,
on voit qu’il n’en est rien, ou du moins

que les “ bénéfices ”

économiques ne

sont pas si déterminants qu’on le pré-
tend.

Jean-Paul Hébert n’en conclut

pas qu’il faille cesser toute exporta-
tion d’armements, mais qu’il faut
décider cas par cas, à partir d’évalua-
tions politiques. Son livre est indis-

pensable à tous ceux qui font cam-

pagne pour instaurer un contrôle des

citoyens sur les exportations d’arme-
ments et, plus largement, sur les déci-
sions en matière de défense.

Martin LUTHER KING
”Je fais un rêve ”

textes choisis
Le Centurion, 1987, 206 p., 79 F

Les éditions du Centurion
avaient publié, en 1985, une excel-
lente biographie de Martin Luther
King (cf. ANV n° 59 p. 57). Elles nous

donnent maintenant un ouvrage qui
sera très utile à tous ceux qui, sans

être des spécialistes de King, veulent
se familiariser avec sa pensée. Il s’agit
d’un recueil rassemblant dix des prin-
cipaux textes du leader noir améri-
cain: articles, discours ou sermons.

Bien choisis, ces dix textes cou-

vrent toute la période militante de la
vie de King. Le premier, « non-vio-
lence et justice raciale », est un article

qu’il publia en février 1957, juste
après la conclusion victorieuse de la

première grande campagne du mou-

vement pour les droits civiques (le
boycott des bus de Montgomery). Le
dernier est le sermon qu’il prononça à

Memphis le 3 avril 1968, veille de son

assassinat: «Je vois la terre

promise ». Autres textes essentiels : la
fameuse «lettre de la prison de Bir-

mingham » (si importante pour toute

réflexion sur la désobéissance civile),
et le long entretien accordé en 1965 au

journal playboy, où King expose les
motivations personnelles de son enga-
gement. Sans oublier, bien entendu,
le texte du fameux discours de la

grande Marche sur Washington (août
1963), « Je fais un rêve », qui donne
son titre au recueil et que l’éditeur a

eu la bonne idée de donner aussi dans

l’original anglais.
Cet ouvrage ne fait pas double

emploi avec les livres de King déjà tra-



nous avons lu. 55

duits en Français. Il apporte donc un

précieux complément à la documenta-
tion disponible sur un grand acteur et

penseur de la lutte non-violente. On
fNe. peut manquer, à le lire

aujourd’hui, d’être frapppé par l’ac-
tualité de ses idées et de ses analyses,
par la proximité de ses intuitions avec

celles qui animent les courants non-

violents contemporains dans nos

pays. Pour notre réflexion, tant éthi-

que que stratégique, sur l’action non-

violente, King nous apparaît ainsi plus
directement utilisable que Gandhi.
Souhaitons que ce modeste recueil
contribue à mieux faire connaître

l’apport essentiel du pasteur noir
américain et la fécondité de son héri-

tage.
Christian Mellon

Olivier COLOMBANI
Paysans du Brésil

La Découverte, Paris,
1987, 212 p., 89 F

Olivier Colombani, responsable
à Frères des Hommes du réseau Soli-
darité Brésil, connaît bien la face

cachée de ce pays immense, devenu le
troisième exportateur mondial de

produits alimentaires, alors qu’au
moins 60% de la population ne dis-

pose pas du minimum nutritionnel.
Cette face cachée, négligée par les
médias, c’est aussi le courage, le

dynamisme, la détermination des très

pauvres qui luttent pour leurs droits
élémentaires. Reconnus par la Cons-
titution, promis et re-promis par la
réforme agraire de 1985, ces droits
ont été sans cesse combattus et foulés
aux pieds par toutes les formes de vio-
lences. Le retour à la démocratie n’a
encore rien résolu. Si la terreur n’ap-
paraît presque plus en uniforme, elle
sévit autant, sinon plus, par l’action
des milices privées. Les lobbies des

grands propriétaires s’efforcent, à
tous les niveaux de l’Etat, de bloquer
les mesures qui leur sont défavora-
bles. Malgré les expériences découra-

geantes et les menaces perpétuelles,
les mouvements sociaux — sans-terre,
petits paysans, communautés de base
— refusent la violence et continuent

d’opposer une stratégie de la « légalité
révolutionnaire ». Leur multiples ini-

tiatives mériteraient « que les analys-
tes et les autres experts internatio-
naux s’y attardent au moins autant

que sur les capacités des industriels et

des banquiers de Sao Paulo ». Si ces

derniers ne cessent d’augmenter la
dette extérieure par de gigantesques
et ruineux projets élaborés par des

technocrates, sans considérer leurs

conséquences sociales néfastes, et en

méprisant l’expérience et le savoir-
faire du peuple, le Brésil restera « une

des plus parfaites illustrations de la

tragique absurdité de cette notion de

développement ».

L’auteur montre qu’il existe une

conception alternative du progrès,
d’un progrès qui ne profiterait pas
uniquement à une minorité mais qui
serait au service de tous et auquel tous

participeraient activement. Sans

négliger l’apport des enquêtes chif-
frées, il décrit principalement la lutte

pour ce progrès à travers le récit de
ses multiples rencontres, avec des

sans-terre, des paysans, des prêtres et

des hommes politiques.
Ina Ranson



NOUVELLES DE L’LR.N.C.

(Institut de Recherche sur la Résolution Non-violente des Conflits)

L’IRNC a souffert de l’alternance politique de
1986 (suppression de son programme de recherche
subventionné par le ministère de la Recherche), mais
il a pu poursuivre l’ensemble de ses activités (recher-
ches, commission avec le SGDN, contacts divers en

France et à l’étranger). Il a pu ainsi résister, grâce
notamment aux soutiens financiers privés dont il
bénéficie (refuseurs d’impôts 3 % , mécénat d’entre-

prise; dons privés divers) ; on peut espérer que la
nouvelle alternance politique lui sera toutefois plus
favorable.

Activités de recherche

La FEDN (Fondation pour les Etudes de
Défense Nationale), vient de confier à l'IRNC un

important contrat de recherche portant sur « les pers-
pectives pour la mise en œuvre concertée de stratégies
civiles de défense dans plusieurs pays d’Europe de
l’Ouest, en vue d’accroître la sécurité en Europe ».

Financièrement, ce projet bénéficie également d’une
subvention complémentaire de la CEE. Ces travaux,
qui ont démarré au printemps 1988, sont dirigés par
Jean-Marie Muller et confiés principalement, pour la

partie française, à Hugues Colle ; ils sont menés avec

deux partenaires européens en Belgique et en RFA ;

pour la Belgique, c’est Robert Polet qui en assure la

responsabilité avec le soutien financier du « Centre
d’Etudes de Défense » ; pour la RFA, ce rôle devrait
être tenu par Roland Vogt et la « Hessische Stiftung
Friedens und Confliktforschung ».

L'idée de base de cette recherche repose sur le
fait que la concertation sur des moyens de résistance
non armée en Europe devrait rencontrer beaucoup
moins d’obstacles que n’en rencontre l’idée d’intégra-
tion des défenses militaires nationales ; de tels prépa-

ratifs ne pourraient apparaître comme des facteurs de
déstabilisation de l’équilibre géostratégique et mili-
taire mondial ; ils ne feraient pas obstacle à une trans-
formation positive des rapports Est/Ouest et permet-
traient de s’engage sereinement dans un processus de
désarmement concerté avec les pays de l’Est.

Depuis longtemps, l’IRNC veut entreprendre des
travaux de recherche sur le rôle de l’administration
dans une défense civile; un premier volet est

aujourd’hui en cours de réalisation sur « L’application
du concept de dissuasion civile aux collectivités loca-
les» ; le SGDN (Secrétariat Général à la Défense

Nationale) s’intéresse à ces travaux; un accord de

principe pour leur financement est acquis. Les tra-

vaux sont actuellement commencés avec Eric Macé

qui est par ailleurs chargé de recherche à l'ALDEFA

(Agence de Liaison pour le Développement d’une
Economie Alternative) ; le choix de ce thème doit se

comprendre de deux façons : d’une part, les collectivi-
tés locales sont un secteur beaucoup moins
“ sensible ”

que celui de l’administration d'Etat. Il
nous est donc apparu prudent de commencer parlà ;
d’autre part, les collectivités locales représentent un

pouvoir (les élus locaux) et une administration (les
fonctionnaires locaux) particulièrement sensibles aux

conditions de la démocratie et donc de la dissuasion
civile.

L’IRNC chez les sandinistes

En septembre dernier, Jean-Marie Muller a par-
ticipé à une mission internationale au Nicaragua.
Patronée par les « Brigades de Paix Internationales »

et organisée par l’Université de Paix du Costa-Rica,
cette mission avait pour but de sensibiliser les respon-
sables politiques et de défense du Nicaragua aux pos-



nouvelles de l’IRNC 57

sibilités de la défense civile. La menace permanente
d’invasion nord-américaine sur ce pays et ses options
politiques contestées, mais plutôt favorables à la
démocratie, sont des conditions favorables pour la
mise en place d’une défense civile (bien sûr dans le
cadre d’une «dissuasion globale» intégrant des

moyens armés); cette mission fera l’objet d’un

compte rendu détaillé, disponible à l’IRNC (1).

Projet sur les conflits dans l’entreprise
A la suite de sa démarche de “ mécénat ”, l'IRNC

envisage de s’intéresser aux résolutions de conflits
dans les entreprises et souhaiterait élargir ses parte-
naires sur ce dossier (entreprises intéressées, syndica-
listes, chercheurs (1).

Publications
Marie

L’IRNC a publié en association avec ANV, le
« Lexique de la non-violence ».

« L’application du concept de “ dissuasion civile ”

au secteur de l’énergie en France », par O. Serret et

F. Marchand, 90 pages, 50 F franco à l’IRNC (1).
A la fin 1988, l’'IRNC publiera le rapport de

recherche d’A. Refalo sur « Dissuasion civile et asso-

ciations » ; les lecteurs d’ANV seront informés de sa

parution.

Nouvelles

Jacques Sémelin, après deux ans en détachement
à l’Université de Harvard, est rentré en France cet

été; il poursuit ses recherches sur le rôle des médias
dans les rapports Est-Ouest. Il recherche actuelle-
ment des informations, des contacts et des finance-
ment sur ce thème (1).

(1) Ecrire ou téléphoner à :

IRNC — BP 19 — 94121, Fontenay-sous-Bois Cédex
Tél. : (1) 48.75.44.46

|

LUMIÈREûVIE; 187,

| PROCRÉATION ET ACTE CRÉATEUR

Éditorial“engendrernvest Ç
pas

€
créer

Pierrede Locht
créativité etresponsabilité humaine

-LouiseLamau
. paroles defemmes

eFeldman-Desrousseaux
… ledésir c'entantau risque du progrès
; - scientifiique .

Roger d'Orazio
- la génération
Christian Duquoc

procréation et dogme de la création

Francis Rollin
[

l’éthique de la procréation à travers trois

- documents

LUMIÈRE & VIE
. 2

>

piece Gailleton, 69002 Lyon

Le numéro : 42 =

CCP 3038 78 A Lyon



OFFRE SPÉCIALE AUX LECTEURS D’A.N.V.

le numéro:

(36 p.)

15F

au lieu de

20 F

Au sommaire :
e Les propositions Gorbatchev
e Les accords déjà réalisés et ceux en débat
e Le scandale des ventes d’armes
e Les conséquences économico-sociales de la course

aux armements
e L’évolution de la « défense » nucléaire aux U.S.A. et en

France

par Antoine Sanguinetti, Paul-Marie de La Gorce, Albert Samuel,
Bernard Lacombe, Jacques Gaillot, François Vaillant, Daniel Ciréra.

Nom,prénom ......
se.-s

eee ee eee een 1 Seee

Adresss .........….....…..…..….{.….…{î…î.….…..….…A…A........\eeeeee

Codepostal ........… ville ........…............ ensee ee

— commande .……. ex. du n° « Désarmement»
 Q

— commande .…… ex. du n° « Droits de l'Homme »
..

— verse la somme de ……………. F (CCP 3092.209 M La Source).

Poissonnière, 75009 Paris.
À renvoyer, avec votre règlement, à ÉCHANGES, 49, rue du Fg-

NON-VIOLENCE
ACTUALITÉ

POUR UNE ÉDUCATION
NON-VIOLENTE

e DOSSIER
“Pour une éducation non-violente”

Recherche de l’autonomie, apprentissage de la
résolution positive des conflits, développement de la
comunication… les enjeux d’une éducation non-vio-
lente y sont présentés et illustrés de nombreux témoi-
gnages. Rédaction coordonnée par Bernadette
Bayada, Anne-Catherine Bisot, Patrice Coulon et Ina
Ranson. 128 pages - 80 F port compris.
e FICHIER “Jouons ensemble”

Un fichier de 40 jeux où la coopération l’emporte
sur la compétition. Réalisé par le groupe de Nancy du
Mouvement pour une alternative non-violente.

Ce fichier est édité en complément du dossier.
48 fiches - 40 F port compris.

TARIFS POUR COMMANDES
GROUPÉES (port compris)

1 dossier: 80 F - 1 fichier: 40 F
1 dossier + 1 fichier: 100 F.

5 dossiers: 340 F - 5 fichiers: 160 F
5 dossiers + 5 fichiers: 400 F.

Pour les diffuseurs (groupes, centres, librairies,
etc.) réductions supplémentaires à partir de 10 exem-

plaires. Nous contacter à :

NON-VIOLENCE ACTUALITÉ
20, rue du Dévidet, BP 10 - 45202 Montargis cédex.

Tél. 38.93.67.22



| COLLOQUE DU CDRPC |
Le Centre de Documentation et de Recherche sur la

Paix et les Conflits, qui édite la revue Damoclès, organise
les 20 et 21 janvier, à Lyon, un colloque sur: Défense de

l’Europe ou défense européenne? Le cas de la France —

Comment cela nous concerne-t-il ?

Renseignements : CDRPC, BP 1027, 69201 Cédex 01.

[FESTIVAL EDUCATION A LA PAIX|
Les 11, 12 et 13 novembre aura lieu à Saint-Etienne le

3° Festival Education à la paix, organisé par le MDPL et

animé par Danielle Le Bricquir.
Renseignements:MDPL, 142, rue des Alliés, 4200

Saint-Etienne.

| SESSION KANAKY
Les 26 et 27 novembre, dans la région lyonnaise, A.

Bensa, ethnologue (Paris V), présente « Les Kanaks : His-

toire de la colonisation et du développement ».

Inscriptions : Centre Thomas More, La Tourette, BP

105, 69219 L’Arbresle.

OBJECTION DE CONSCIENCE
GUIDE PRATIQUE

La nouvelle édition, mise à jour, du « Guide pratique
de l’objecteur de conscience » vient de sortir. Indispensable
à tout objecteur ou candidat objecteur!

Prix : 50 F (+ 7,40 F de port). Commander à : MOC,
24, rue Crémieux, 75012 Paris.

DOSSIER SUR L’OUTRE-MER
FRANÇAIS

La commission française Justice et Paix vient de

publier un excellent dossier sur « L'avenir de l’outremer

français ». Chacun des DOM et TOM est passé en revue,

présenté dans son histoire et sa situation présente. Don-

nées chiffrées, cartes, informations factuelles, analyse de la

situation, exposé des principaux problèmes qui se posent ;

l’essentiel est dit clairement et brièvement…
Un précieux outil d’information et de travail, à com-

mander, pour 50 F (+ 7,40 F de port) à : Justice et Paix, 71,
rue N.-D.-des-Champs, 75006 Paris.

Abonnez-vous,
Abonnez vos amis

BULLETIN
D’ABONNEMENT

à envoyer à: A.N.V.
16, rue Paul-Appell

“

42000 SAINT-ETIENNE

Nom : Prénom :

Adresse :

Je souscris un abonnement d’un an (4 numé-

ros), à partir du numéro ......….

Je commande ..……….……. tracts de présentation de

la revue (gratuits).

Tarif minimum: 115 F

étranger: 150 F

soutien: à partir de 180 F

* Pour maintenir un tarif minimum assez bas, nous

invitons tous ceux qui en ont les moyens à s’abon-
ner au tarif de soutien: c’est une forme de péré-
quation entre nos lecteurs. Merci.



Je commande les numéros suivants :......…..…..….

Je verse donc la somme de ..…..…..…..….…..…..…..….…. Ë
par chèque à l’ordre de

ANV - CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V.:

Voici l’adresse d’une librairie qui accepterait peut-
être de vendre régulièrement A.N.V.:

Vous pouvez encore vous procurez les numéros suivants:
N°

N°

N°

N°

N°

N°

N°

N°

N°

41:

42:

44:

45:

46:

47 /:

TRAVAILLEURS FACE A L’ARMEMENT (12 F)
Désarmer, est-ce se condamner au chômage ? Des économis-
tes disent non. Exemples de plans de reconversion. Table
Ronde entre Syndicats et mouvements de paix.

GRÈVES DE LA FAIM (12 F)
Avril 1981 : à LYON, une grève de la faim obtient l’arrêt des
expulsions de jeunes immigrés. Au même moment des Irlandais
commencent une grève de la faim qui échouera tragiquement :

pourquoi le succès dans un cas, l'échec dans l’autre ? Des
analyses, des témoignages.

LES VOIES DU DÉSARMEMENT (12 F)
L’ONU invite le monde à désarmer pour survivre. Mais que
peut-on espérer des différentes voies proposées : les négocia-
tions, les marchandages Est-Ouest, les initiatives régionales,
les mouvements de paix ? Pour les juger, il faut connaître ces

voies: ce numéro vous les présente.

TERRORISMES (14 F)
Il faut « démystifier le terrorisme». Non pour l’excuser, mais
pour l’analyser dans ses ramifications et montrer ses impasses.
À partir des exemples Italien, Allemand, Irlandais et Basque, ce

dossier illustre la diversité du fait terroriste.

LA GAUCHE NUCLÉAIRE (14 F)
Comment, et pourquoi, le PC et le PS se sont ralliés, en 1977, à
l’arme atomique. Témoignages de Patrick Viveret, Yvonne Qui-
lès, Pierre-Luc Séguillon. Dossier complété par un historique
de l’opposition à la force de frappe (1945-1965) et par des
documents de l’époque.

DOSSIER  PALESTINE-DÉFENSE PAR  RÉSIS-
TANCE CIVILE - DÉSOBÉISSANCE CIVILE (14 F)
Palestine et Israël peuvent-ils vivre en paix ? Propositions pour
une défense de la Grande-Bretagne par résistance civile. Etude
historique de la naissance et du développement de la notion de
« désobéissance civile ». L’itinéraire de Jacques de Bollardière,
de l’armée à la non-violence.

48 / GUERRES SAINTES, GUERRES JUSTES (14 F)
Le sacré et le guerrier: pourquoi ce lien permanent? —- La
guerre sainte aujourd’hui, de l'Iran à l’idôlatrie nucléaire — His-
toire des attitudes des Chrétiens face à la guerre — Vraies et
fausses guerres saintes en Islam — Quelles images de Dieu
favorisent la sacralisation de la guerre ?

50 / DÉFENSE NUCLÉAIRE NON-SENS MILITAIRE (14 F)
Un officier anglais, Stephen KING-HALL fait le procès de toute
défense reposant sur les armes nucléaires. II préconise l’adop-
tion d’une défense non armée.

51 / L’AGRESSIVITÉ EN QUESTION (16 F)
Du génétique au social, quatre thèses sur l’agressivité: Karli,
Laborit, Wilson et Bunge.
Sortir du pénal: la pensée de Louk Hulsman.
Les évêques et la bombe.



N° 52: L’ESPRIT DE DÉFENSE (16 F)
Comment le définir? Le mesurer? Pour quoi sommes-nous

prêts à prendre des risques ? Entetiens avec Jean GATEL, Paul
VIRILIO. Le protocole Hernu-Savary. L'esprit de défense en

Suisse.

N° 53-54: POLOGNE: LA RÉSISTANCE CIVILE (39 F)
Peut-on parler d’une stratégie non-violente en Pologne ?
Un numéro exceptionnel où des historiens, des philoso-
phes, des syndicalistes polonais cherchent à analyser les

rapprochements possibles entre la stratégie de l’action
non-violente et le combat de Solidarnosc. Un texte inédit
en français de Kolakowski. Une interview de Milewski,
président de Solidarnosc à l'étranger.

N° 55: MARIER ARMÉE ET NON-VIOLENCE? (25 F)
Défense non militaire: le rapport suédois.
Peut-on combiner résistance non violente et lutte armée ? La
Non-Violence au service de la cause palestinienne ? Pologne :

les sanctions économiques.

N° 56: TECHNOLOGIE:COMME UN CAMION FOU... (25F)
La course technologique, comme la course aux armements,
semble totalement incontrôlable. Une analyse de Louis PUI-
SEUX sur la guerre et la technique. Savoir faire un usage créatif
de son temps quand on est au chômage ou quand on a décidé
de travailler à temps partiel ? L'informatique au service de la

pédagogie ?

N° 57:EXTRÉME-DROITE: LA COTE D’ALERTE (25 F)
Connaître l’extrême-droite pour mieux lui résister. Construire
une France pluri-ethnique.
Albert JACQUARD dénonce le cancer nucléaire. Premières

analyses du rapport sur «la dissuasion civile ».

N° 58: NI ROUGES NI MORTS (25 F)
Le point sur le mouvement de paix en RFA, après les déploie-
ments des euromissiles. Théodor EBERT réfléchit sur les

moyens d’introduire la “ défense sociale” dans son pays.
L’éducation à la paix en RFA.

N° 59: LA DISSUASION CIVILE (25 F)
Donnent leur opinion sur le livre «la dissuasion civile»: Ch.

Hernu, B. Stasi, Y. Lancien, les généraux Le Borgne, Buis,
Copel, l’amiral Sevaistre, des évêques, des stratèges. Le débat
s’amorce avec les auteurs du livre. Compte rendu détaillé du

Colloque de Strasbourg sur les stratégies civiles de défense.

N° 60: GENOCIDES (28 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont un

défi à ceux qui veulent réduire la violence: il faut analyser et

connaître les génocides pour mieux empêcher leur retour.

Léon POLIAKOV, F. PONCHAUD, Y. TERNON, J.L. DOME-

NACH, W. BERELOWITCH réfléchissent sur les génocides des

Juifs et des Arméniens et sur les massacres au Cambodge, en

URSS et en Chine.

N°

N°

N°

N°

N°

N°

N°

61: URSS (28 F)
Un éclairage sur la société soviétique entre dissidence et con-

sensus. Peut-on encore parler de “totalitarisme” ? Les pres-
sions économiques sont-elles efficaces ? Une étude frappante
sur la formation militaire des jeunes en URSS.

62 : RÉSISTANCES CIVILES EN AMÉRIQUE LATINE (28 F)
Guatémala, Bolivie, Uruguay, Brésil : des luttes non-violentes

pour les droits de l’Homme et la démocratie. Dans le même
numéro, une réflexion de fond sur le rapport entre éthique et

technique dans l’action non-violente (J.M. MULLER).

63 : PHILIPPINES : NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE

(28 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février
1986. Récit et analyse de la révolution non-violente qui a

chassé Marcos. Nombreux témoignages des acteurs directs
de ces événements. Dossier illustré de nombreuses photos.

64:RELIGIONS ET VIOLENCE (28 F)
Violence et non-violence dans le Bouddhisme, l’Islam, le
Judaïsme. Eglises chrétiennes et peine de mort. Athéisme et .

non-violence. Non-violence: attitude éthique plus que reli-

gieuse.

65: L'ÉCONOMIE, RUSE DE LA VIOLENCE (28 F)
Appliquée à l’économie, la pensée de René GIRARD est éclai-
rante : l’économie est le nouveau

“ sacré ”

de notre société. La
crise actuelle, analysée à travers Attali, Radkowski, Aglietta,
Orléan, Lipietz, est la crise d’une régulation de la violence.

66: LA NON-VIOLENCE ET LE DROIT (28 F)
Un recours contre la violence: la défense des Droits de
l'Homme. Quels sont les fondements philosophiques et histori-

ques de ces Droits ? Quand le Droit couvre l’injustice, la déso-
béissance civile est-elle légitime ? L’objection de conscience
est-elle un droit ? Que peut le Droit contre la “ raison d’Etat ” ?
En annexe : une réflexion sur les ventes d’armes, moins renta-

bles qu’on ne le croit.

67: LA PAIX, VUE DE L’EST (28 F)
Mouvements pour la paix et l’écologie en Tchécoslovaquie,
Hongrie, R.D.A., Pologne, Yougoslavie.

68: LEXIQUE DE LA NON-VIOLENCE (38 F).
Jean-Marie MULLER propose les définitions d’une soixantaine
de mots couramment utilisés dans la recherche sur la non-vio-
lence. Toutes les formes d’action sont passées en revue ainsi

que quelques notions-clé. Un outil pratique et éclairant.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal: 4° trimestre 1988 / Imp. Reynaud, 10, rue du Soleil / 42000 St-Etienne



ALTERNATIVES
NONVIOLENTES
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Revue associée à l'Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LR.N.C.).

COMITÉ D’ORIENTATION :

Pierre ARCQ
Béatrice ARNOULD

Jacques-Yves BELLAY

Lydie BONNET
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Frédéric DELARGE
Olivier FRESSARD
Patrick GIROS

- Etienne GOS
Anne Le HUÉROU
Jean-Marie MULLER
Hervé OTT
Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Marlène TUININGA
Jean VAN LIERDE
Paul VIRILIO
Patrick VIVERET

Directeur de Publication :

Christian DELORME

Rédacteurs en chef :

Christian MELLON

Jacques SEMELIN

egs sommaire NE

LES DÉFIS DES TERRORISMES

Editorial

Terrorisme: de quoi parle-t-on?
Jean-Pierre Mille

Qu’est-ce qu’un Etat terroriste ?
Allan Dowes

Etat terroriste, terrorisme d’Etat,
leçons proche-orientales
Olivier Mongin

La tentation terroriste. Pourquoi l’extrême-gauche
française y a-t-elle résisté ?
Entretien avec Michel Wieviorka

Juger le terrorisme
Christian Mellon

Médias et police face au terrorisme
Entretien avec Edwy Plenel

Au-delà de la dissuasion mais en-deçà de la guerre
Jean-Marie Muller

Les points sur les “i”

Guy Aurenche

Gandhi, toujours actuel
Entretien avec Ram Jee Singh

Nous avons lu

Nouvelles de l’IRNC

NOVEMBRE 1988


