
Interview de Paul RICŒUR

30
|

revue trimestrielle 35 F



Où en est Alternatives Non-Violentes ?
Alternatives Non-Violentes est une revue qui marche bien. Chaque numéro est imprimé en moyenne à 1 600 exem-

plaires. Le numéro 77, “Violences, les enfants aussi” a connu un deuxième tirage, car ilcontinue, comme le “Lexique de (a
non-violence’, d'être très demandé à la vente au numéro.

Par ailleurs, ilfaut se réjouir qu'ANV ait réussi à augmenter, en un an, de 20 % Le nombre de ses abonnés. Plusieurs

campagnes de promotion ont été réalisées pour obtenir ce bon résultat que de nombreuses revues nous envient. Ces cam-

pagnes ont coûté cher, très cher, mais le budget d'ANV demeure encore équilibré.
Ces quelques indications font comprendre que le travail de réflexion et de recherche réalisé par ANV intéresse un

nombre grandissant de personnes (étudiants, acteurs sociaux,
cadres, chercheurs…). ANV a acquis, au fil des années, une

réputation de sérieux, en faisant appelpour chaque numéro

auxmeilleurs spécialistesfrançais et étrangers.
Chacun voit bien quANV est une revue unique en son

genre. Nous désirons la développer, en l'améliorant encore.
Aussi, le Comité d'Orientation tient à remercier chaleureuse-
ment les lecteurs qui écrivent à la revue, pour donner Leurpoint
de vue et suggérer parfois des pistes de travail. Ce lien entre

tous est précieux. Nous répondons toujours au courrier reçu.
Nous faisons aujourd hui appel à chaque lecteur pour

aider à développer ANV. Vous en conviendrez, une fois nest

pas coutume. Dans ce numéro, vous allez trouver une feuille
que vous êtes invité à remplir !

La marche à suivre est simple.Vous dégagez dix minutes
dans votre emploi du temps. Vous feuilletez votre carnet

d'adresses, et vous notez sur la feuille ci-jointe les coordonnées
de parents et amis qui seraient susceptibles de s'intéresser à la
lecture d'ANV. Vous postez ensuite cette feuille sans tarder.

Nous adresserons un courrier aux personnes que vous nous aurez indiquées. Nous leur proposerons de recevoir,

gratuitement et sans engagement de leurpart, un numéro d.‘ANV de Leur choix. Libres à elles de sabonner ensuite si elles
le désirent.ANVs'engage à détruire cesfeuilles d'adresses, après cette seule utilisation.

Grâce à vous, ANV est capable de beaucoup augmenter son nombre d'abonnés. Du moins, nous l'espérons très

fort. N'attendez pas pour ouvrir votre carnet d'adresses. D'avance, merci !
François Vaillant

NB : ANV tient à remercier ses lectrices et lecteurs qui soutiennent la revue en sabonnant au tarif de soutien. Ceci
permet d'abonner grauitement des personnes et des associations qui nen ont vraiment pas les moyens. Parmi elles, se
trouvent plusieurs bibliothèques de Centres établis dans le Tiers Monde.



ÉDITORIAL
N en parle peu. Mais on en fait tous
les jours, discrètement. Le compro-
mis n'a pourtant rien de peccami-
neux. Il manifeste au contraire une

grande sagesse pratique. Bâti comme un

contrat provisoire entre deux ou plusieurs par-
ties en conflit, le compromis s'avère être un

moyen typiquement non-violent, capable de
favoriser à terme une conciliation.
La dynamique du compromis n'a pas

échappé à Gandhi, lui qui se disait toujours
prêt à en établir un, pour faire avancer la
cause qu'il défendait.

Quand un compromis n'est pas possible, il
vaut mieux alors l'affrontement, non-violent il
va sans dire, qu'une compromission. Il n'y a

rien de plus laid, de plus destructeur d'huma-
nité, qu'une compromission. Peu importe sa

taille!
Pour s'opposer aux hommes du coup d'Etat

survenu le 19 août en URSS, des citoyens de
plusieurs grandes villes soviétiques ont réagi
très vite, descendant dans les rues, manifestant
leur volonté de désobéissance civile. L'exemple
est flagrant: quand un compromis n'est pas
acceptable, le choix est entre la compromission,
la violence ou l'affrontement non-violent. Les
aléas de l'Histoire ont fait que c'est ce dernier
qui a déboulonné de leurs piédestals les der-
niers staliniens d'URSS. Oui, sans arme !

F.V.

==

——



Pour une éthique
du compromis

interview de Paul RICŒUR*

ANV souhaitait depuis longtemps rencontrer le philosophe Paul Ricœur. Loin des pièges des modes et

des écoles de philosophie, la pensée de cet homme libre ne peut qu'intéresser ceux qui aiment réfléchir
sur le sens de l'action humaine

ANV : Comment définir le compromis ?

Paul Ricœur : La notion de compromis intervient

lorsque plusieurs systèmes de justification sont en

conflit. Cette définition se trouve dans le livre De la

justification de Luc Boltanski et Laurent Thévenot, les-
quels consacrent toute la fin de leur ouvrage au pro-
blème du compromis. Je crois que c'est le seul texte

important, en sciences humaines, qui s'intéresse au

compromis.
L'hypothèse de base est qu'aucune société ne dis-

pose d'un système unique de justification de ce qui est
juste ou injuste. Il y a partout des inégalités : dans la

répartition du pouvoir, dans celle des revenus. Et
comme disent les auteurs pré-cités, personne n'est

grand dans toutes les dimensions de la vie. Ils montrent

que dans une économie qui serait uniquement définie
par le rapport marchand, la grandeur est liée à

l'échange des richesses. Or, dans nos sociétés, nous
avons d'autres appréciations de la grandeur. La loyauté
ou l'allégeance, par exemple, apparaissent comme des

grandeurs dans le domaine domestique distinct de
l'ordre marchand. Il existe différents ordres de gran-
deur. L'idée vient de Pascal. Il y a, selon lui, les gran-
deurs de la chair, les grandeurs de l'intelligence et

celles de la charité.

* Philosophe, ancien doyen de la Faculté des Lettres de Nanterre;
auteur de nombreux ouvrages, le dernier étant Soi-même comme un

autre, Paris, Seuil, 1990.

Le problème du compromis est qu'on ne peut pas
atteindre le bien commun par une justification unitaire,
mais seulement par la mise en intersection de plusieurs
ordres de grandeur. Le compromis est donc essentielle-
ment lié à un pluralisme de la justification, c'est-à-dire
aux arguments que les gens mettent en avant dans les
conflits. Il n'existe pas de super-règle pour résoudre les
conflits, mais on résout les conflits à l'intérieur d'un
ordre homogène où les gens se reconnaissent. Les mar-
chands et les acheteurs se situent dans l'ordre commer-

cial, et les règles qui régissent cet ordre sont diffé-
rentes de celles qui apparaissent, par exemple, dans
l'ordre familial.

ANV : En quoi le compromis se distingue-t-il de la
compromission ?

Paul Ricœur : Le compromis, loin d'être une idée
faible, est une idée au contraire extrêmement forte. Il y
a méfiance à l'égard du compromis, parce qu'on le
confond trop souvent avec la compromission. La com-

promission est un mélange vicieux des plans et des
principes de références. Il n'y a pas de confusion dans
le compromis comme dans la compromission. Dans le

compromis, chacun reste à sa place, personne n'est

dépouillé de son ordre de justification. Prenons un

exemple où l'on vit sans cesse en faisant des compro-
mis, je pense à l'entreprise. Elle a une stratégie produc-
tiviste, mais elle a aussi affaire à des gens qui sont céli-
bataires ou mariés, lesquels sont aussi des citoyens,



pour une éthique du compromis 3

ayant des droits, comme celui de se syndiquer. Le
compromis, dans la vie d'une entreprise, est précisé-
ment l'art de combiner différents plans de référence,
sans les confondre.

« Travaillez bien, parce que nous sommes une

grande famille », dira un patron paternaliste à ses

employés. Ici, l'entreprise capte sournoisement la
valeur familiale de soumission de l'enfant au père, si
caractéristique de la famille patriarcale. Un tel patron
dérobe une valeur familiale pour tenter de mieux faire
marcher son entreprise. C'est une compromission.

Le compromis n'est pas de la même veine. Prenons

par exemple les discussions qui existent actuellement
sur l'ouverture des magasins le dimanche. Il y a conflit
entre l'intérêt du commerce et, d'autre part, les droits
familiaux et les droits du citoyen au sujet du repos. La
recherche du compromis est ici délicate. J'ignore sur

quoi elle débouchera, mais nous n'avons pas affaire à
une compromission ou à un consensus. Le consensus

supposerait, dans ce cas, le nivellement de tous dans
un magma.

Le compromis est toujours faible et révocable, mais
c'est le seul moyen de viser le bien commun. Nous

n'atteignons le bien commun que par le compromis,
entre des références fortes mais rivales.

ANV : Est-ce par exigence ou par nécessité que,
selon vous, les institutions sociales et politiques sont

conduites à trouver des compromis ?

Paul Ricœur : Le problème que vous soulevez est

celui de la paix civique. Comment empêcher que les

différends, les litiges, les conflits ne dégénèrent en vio-
lence ? En ce sens, le compromis est une barrière entre

l'accord et la violence. C'est en absence d'accord que
nous faisons des compromis pour le bien de la paix
civique. Nous pourrions même dire que le compromis
est notre seule réplique à la violence dans l'absence
d'un ordre reconnu par tous, et en sorte unique dans ses

références. Comme nous n'avons que des références

fragmentaires, c'est entre ces références-ci que nous

sommes obligés de faire des compromis.

Comme toute personne appartient à plusieurs ordres
de grandeur, c'est en les prenant tous en compte qu'un
compromis peut être trouvé. Nous sommes tous mesu-

rés à des aulnes différentes ; nous sommes des

citoyens, des consommateurs, des travailleurs, des
amateurs d'art… Le compromis est ce qui empêche la
société de tomber en morceaux. Le conflit majeur
résulte, selon moi, de ce que tout actuellement appar-
tient à l'ordre marchand. Est-ce que tout peut être
acheté ? Il y a des biens qui ne sont pas des marchan-
dises, comme la santé, l'éducation, la citoyenneté… Le

compromis s'inscrit entre les exigences rivales venant

de ces ordres différents.

ANV : Mais ne faut-il pas toujours, chez les parties
adverses, le désir et la volonté de parvenir à un com-

promis, pour qu'il advienne au terme d'un conflit ?

Paul Ricœur : L'intransigeance rend malheureuse-
ment impossible toute recherche de compromis. L'in-
transigeance est incompatible avec la recherche de
nouveaux systèmes de références. Le compromis exige
la négociation.
ANV : Il semblerait qu'au cours de l'histoire, les

sociétés n'ont pas su donner beaucoup de place au

compromis pour résoudre les problèmes de violence,
ne voyant le plus souvent que l'ordre policier et l'ordre
militaire pour tenter de susciter la paix ?

Paul Ricœur : La première carence est partout la
carence de l'imagination. Nous avons toujours du mal à
admettre que d'autres personnes puissent vivre avec

d'autres références que les nôtres, ou que nous puis-
sions avoir un autre rôle que celui que nous tenons.

Notre société occidentale est contrainte actuelle-
ment d'inventer une civilisation du compromis, parce
que nous vivons dans une société de plus en plus com-

plexe, où il y a partout de l'autre. Nous n'allons pas
vers une société qui serait forcément plus pacifique,
nous allons vers une société où les rôles tenus par les
uns et les autres sont de plus en plus nombreux et

interdépendants. Les travaux d'Edgar Morin montrent

fort bien cela. Les conflits de rôles vont en se multi-

pliant, or la seule issue demeure le compromis. Je parle



4 paul ricœur

toujours du bon compromis, du compromis honnête,
c'est-à-dire de celui qui ne camoufle pas les conflits.

ANV : Dans Alternatives Non-Violentes, nous
aimons à distinguer la non-violence du pacifisme, car
trop souvent le pacifisme, à la différence de la non-vio-
lence, refuse de prendre en considération les motifs
d'un conflit. Le pacifisme, c'est un peu la paix à tout

prix, c'est-à-dire à n'importe quel prix, alors que la
non-violence permet bien souvent de gérer des conflits
par des moyens efficaces qui ne doivent rien à la vio-
lence. Qu'en pensez-vous ?

Paul Ricœur : Cette distinction me paraît fonda-
mentale. Permettez-moi de faire ici une parenthèse. Je
suis heureux de parler avec vous du compromis et de la

non-violence, car je ne pourrai jamais oublier que j'ai
été accueilli, à mon retour de captivité, dans le milieu de
la non-violence, au Chambon-sur-Lignon, où je fus pro-
fesseur de philosophie au Collège Cévenol, de 1945 à
1948. Durant les cinq années de guerre, des habitants du

Chambon-sur-Lignon ont été des résistants non-vio-

lents, protégeant et cachant de nombreux Juifs, avant de
les faire passer en Espagne ou en Suisse. Je demeure
très reconnaissant aux pasteurs Trocmé et Theis de la
visée morale et spirituelle qu'ils m'ont léguée.
ANV : Les moyens d'action, tels que le boycott,

l'embargo, la désobéissance civile, lorsqu'ils s'inscri-
vent dans une véritable stratégie non-violente, ne sont-

ils pas franchement opportuns pour que soient trouvés
de vrais et bons compromis ?

Paul Ricœur : Oui, mais avant d'y arriver, ces
moyens d'action sont d'abord des révélateurs de conflit.
Ces moyens d'action peuvent être une preuve de

sagesse. Je n'en dirai pas autant de la séquestration
d'un patron, par exemple.

L'idéologie qui sera le plus contraire à la non-vio-

lence, qui refusera de voir son utilité sociale et sa

fécondité spirituelle, sera toujours une idéologie totali-
sante. Je crois que l'on commence à entrer dans la pers-
pective de la non-violence lorsqu'on reconnaît qu'il y a

toujours un pluralisme dans les jeux sociaux tenus par

Paul Ricœur (photo ARM)

les citoyens, c'est-à-dire lorsqu'il n'y a pas de principe
unifiant. Le compromis est recherché et trouvé lors-

qu'on accepte l'idée qu'il n'y a pas un tel principe
unifiant.

S'il est vrai qu'une véritable sagesse est requise
pour l'action non-violente, je dirai que c'est la même

sagesse qui doit animer ceux qui ont le monopole de la
violence. Je m'explique. L'histoire de l'Etat est l'his-
toire de la confiscation progressive de la violence
publique retirée aux individus. De ce fait, intervient la
question du bon usage de la violence. À partir de quel
moment, et sous quelle forme, la police doit-elle inter-
venir dans les quartiers chauds ? Il y a violence poli-
cière lorsque la police abuse de son monopole, mais
pour le reste, elle se doit d'intervenir, selon les règles
qui sont les siennes.

ANV : Diriez-vous comme Eric Weil que le choix
entre violence et non-violence est un choix entre non-

sens et raison ?



pour une éthique du compromis 5

Paul Ricœur : Eric Weil a abordé ce problème à

partir du discours. Pour lui, parler, c'est entrer dans une
relation d'argumentation, et donc, si je discute avec

quelqu'un, je ne peux pas le frapper durant ce temps.
Le choix, chez Eric Weil, est d'abord entre la violence
et le discours, et comme le discours est le lieu du sens

et de l'intelligibilité, la violence apparaît comme le

refus du sens et de l'intelligibilité. Cette perspective est

en fin de compte rationaliste. Il n'est pas certain que le

problème de la violence se résolve seulement par le
discours. Vous savez cependant combien j'ai aimé Eric

Weil, et je crois rejoindre son propos que vous énon-

ciez lorsque je parle du compromis, parce que lui-
même — dans la construction de sa “Logique de la phi-
losophie” — dégage une multiplicité de catégories. Il
n'y a pas chez lui une super-catégorie. Nous rencon-

trons, au contraire, le refus de totaliser.

Je pense pour ma part que la violence n'est pas seu-

lement dans le fait de frapper, mais qu'elle peut aussi
se loger dans celui de parler. Les dictateurs les plus
violents parlent ! C'est Platon qui faisait remarquer que
le tyran a besoin des sophistes. Hitler a eu besoin de

Goebbels. L'un parlait pour que l'autre puisse frapper.
La violence a besoin du discours.

ANV : Mais le discours n'est-il pas nécessaire dans

la recherche du compromis ?

Paul Ricœur : Oui, certainement. Mais je pense
aussi que la violence s'accompagne d'une perversion
du langage. La sophistique est alors requise, elle
emploie des arguments pervers, par les moyens de l'in-

timidation ou de la séduction. Toutes les formes de dis-

cours violents passent par l'un ou l'autre de ces deux

moyens, parfois par les deux. Le philosophe Patocka

auquel je fus très lié, et dont Havel est un disciple,
insistait toujours sur les deux armes de la dictature

communiste : la peur et le mensonge.

ANV : Comment se fait-il, qu'après avoir mis en

évidence le bien-fondé éthique de la non-violence,
dans votre livre Histoire et vérité (Seuil, 1955), vous
n'ayez pas ensuite entretenu cette préoccupation dans

vos écrits ?

Paul Ricœur : C'est vrai que je ne l'ai pas entrete-

nue, si ce n'est quelquefois de biais. Il y a deux ans, à

Tübingen, je suis intervenu sur le thème “Amour et

justice”. J'ai dû alors reprendre la question du “Aimez
vos ennemis”. J'ai essayé de refaire un peu le travail

exégétique sur l'apparente contradiction qui existe
entre ce segment du Discours sur la montagne et la

Règle d'or qui se trouve un peu plus loin dans le texte

(« Ne fais pas à autrui ce que tu n'aimerais pas qu'il te
soit fait »). En résumé, la logique de la surabondance
met en défaut la logique de la réciprocité. La justice,
comme règle d'équivalence, ne rompt pas complète-
ment avec la loi du talion, “Œil pour œil, dent pour
dent”. Dissocier l'amour des ennemis de la règle de

réciprocité, c'est entrer dans “l'économie du don”. La
difficulté est de faire passer cela dans les institutions !

L'économie du don ne peut pas s'institutionnaliser.
Si l'on prend par exemple la règle « Si vous prêtez, ne
demandez pas que l'on vous rende », on ne peut pas
faire marcher une économie marchande. L'économie
du don ne peut opérer que de l'intérieur de l'économie
de l'équivalence, de l'échange, de la réciprocité. Mais
elle n'est pas tout ! Une économie interne ne peut
jamais être totalisante. Nous ne pouvons qu'introduire
à dose homéopathique dans nos institutions quelque
chose de cette économie du don.

Par exemple, la dette du Tiers Monde ne peut pas
être traitée sous le seul angle juridique. J'ai beaucoup
d'admiration pour ce qu'a écrit Annah Arendt lors-

qu'elle disait que parmi les concepts politiques, il faut
citer le pardon. Il n'en demeure pas moins que le para-
doxe de la non-violence est dans le fait que, selon moi,
on ne peut pas institutionnaliser ce qui est la mise en

question de l'institution elle-même. La non-violence
est seulement capable de faire des brèches subversives.

ANV : Pourquoi la non-violence a-t-elle été occul-
tée par les religions ?

Paul Ricœur : Je pense que cela vient de la perma-
nence de ce que j'appellerai “le principe hégémo-
nique”. Il y a toujours eu de la part des religions la ten-

tation de vouloir être tout. La prétention à totaliser va
de pair avec l'exclusion, la violence.



paul ricœur

ANV : Dans le livre de John Rawls Théorie de la
justice (Seuil, 1987), plus d'un douzième de l'ouvrage
est consacré à la désobéissance civile comme moyen
de pression pour résoudre des conflits. Pourquoi,
d'après vous, la désobéissance civile est-elle en

France si souvent déconsidérée ?
Paul Ricœur : John Rawls est américain. En

France, nous sommes encore dépendants de la longue
tradition jacobine qui estime que tout progrès dans la
société se fait en obéissant aux lois. La preuve en est

que nous n'avons même pas inscrit dans notre Consti-
tution le droit à manifester dans la rue, alors qu'il
existe dans la Constitution allemande. La désobéis-
sance civile est chez nous mal considérée parce que
nous la mettons à tort du côté de la rébellion. Le sou-
venir de la Terreur continue de peser sur la Répu-
blique, c'est une partie refoulée de l'histoire de notre

pays.
ANV : Peut-on dire que la philosophie n'a pas été

assez courageuse au cours de l'histoire pour récuser
l'idéologie de la violence ?

Paul Ricœur : Il y a tout d'abord des philosophies.
Il est certain, toutefois, que la philosophie hégélienne a
favorisé l'idéologie de la violence. Pour cette philoso-
phie, ce qui compte, c'est la réalisation historique de
grands Etats-Nations, au prix de destructions et de
massacres, en écrasant les faibles, afin de créer la gran-
deur. Derrière cela, il y a chez Hegel le modèle de
l'Etat romain et de sa grandeur. D'une certaine façon,
l'Occident est l'héritier de cette grandeur-là.

Puisque la non-violence n'équivaut pas à la “belle
âme” selon Hegel, elle a toujours à rechercher le sens
de la responsabilité. Ceci est difficile et extrêmement
rare à mon avis. Mais il faut aller dans ce sens.

ANV : Par exemple, l'embargo, qui a été décrété
par les Nations-Unies pour tenter de contraindre Hus-
sein d'évacuer le Koweït, aurait-il permis, d'après
vous, d'obtenir un bon résultat s'il avait été pour-
Suivi ?

Paul Ricœur : Certainement ! Je regrette seulement
de ne pas l'avoir dit avec insistance en France. Lors

d'un voyage en Italie, j'ai eu l'occasion de préciser que
j'étais pour le maintien de l'embargo, et non pour une
opération militaire. L'Unità, un journal communiste
italien, a aussitôt répercuté mon propos.

Au sujet de la crise du Golfe, je me suis toujours
senti très proche des analyses de Claude Cheysson. Les
chefs d'Etats occidentaux ont confondu la défense du
Droit avec la défense de leurs intérêts pétroliers.
ANV : Quelles sont, selon vous, les conditions qui

permettent d'engendrer une éthique du compromis. ?

Paul Ricœur : La paix civique, dans un lieu déter-
miné, me semble être le meilleur endroit où l'on peut
observer une éthique du compromis, car les personnes
sont ici traversées par des jeux de rôles différents et
repérables. Il est alors possible de mieux aborder les
conflits. L'avancée de la paix civique, interne à une
communauté historique déterminée, est une condition
pour faire avancer la paix internationale.

Je voudrais faire ici une remarque. Le droit interna-
tional a un grand retard par rapport au droit interne. De
même que les Etats ont retiré l'exercice de la violence
à leurs citoyens, nous sommes à la recherche de nou-
velles institutions politiques qui pourront faire à l'égard
des Etats ce que chaque Etat a fait à l'égard de ses

propres membres.

La solution n'est pas de créer un super-Etat, mais
des institutions d'un type nouveau qui, d'une certaine
façon, marqueront la mort de l'Etat. Or, aujourd'hui,l'Etat est loin d'être mort ! Aux Nations-Unies, nous
avons affaire à la logique de 160 Etats qui s'entrecho-
quent. La notion d'Etat-Nation est si forte que les
minorités écrasées n'ont pas d'autre façon de rêver que
de revendiquer un Etat, d'entrer donc dans la logique
de leurs oppresseurs. Les Palestiniens veulent un Etat
comme les Israéliens. Il est très difficile de briser la
logique de l'Etat, parce que l'Etat a été au cours des
âges un grand pacificateur de la violence privée.

ANV : N'apprend-on pas à faire des bons COMmpro-
mis grâce à une éducation qui fait droit à la sagesse
pratique, ce qu'Aristote appelle la phronésis ?



pour une éthique du compromis 7

Paul Ricœur : Vous faites ici allusion à mon livre
récemment paru, Soi-même comme un autre (Seuil,
1990), où j'ai lié la sagesse pratique à la résolution des
conflits. Les conflits ne sont pas tous chargés de vio-
lence, mais tous ont besoin, pour être résolus, de
sagesse pratique.

Dans mon ouvrage, je montre que le conflit est une
structure de l'action humaine. Il ne faut pas rêver d'une
vie naturellement pacifiée. La société n'est pas un

Eden. Nous avons à prendre en charge nos conflits,
comme nous l'enseigne la tragédie grecque, où nous

voyons surgir des conflits entre les hommes et les
dieux, entre les enfants et les vieillards, entre les frères
et les sœurs. Dans la tragédie grecque, c'est à la
sagesse pratique que fait appel le spectacle du désastre.
ANV : Quelles remarques feriez-vous pour

conclure ?

Paul Ricœur : Je ne suis pas certain que la ques-
tion du compromis et celle de la non-violence se
recouvrent absolument. Je ne sais pas laquelle enve-

loppe l'autre. Traiter du compromis, ce n'est pas tou-

jours traiter de la non-violence, c'est avant tout élabo-
rer un protocole d'accord entre des parties rivales, pour
lesquelles on n'a pas trouvé de principe supérieur à
celui que revendique chacune des parties. Chacune des
parties a un argumentaire, mais il n'y a pas de super-
argumentaire qui engloberait les deux argumentaires.
La non-violence apparaît ici, me semble-t-il, en ce sens

que si on ne trouvait pas un compromis, on irait vers la
violence.

Tous les compromis sont faibles, parce qu'ils ont des
principes moins forts que les principes qui s'opposent.
Un compromis est honnête s'il reconnaît la force de la
revendication de part et d'autre, mais en même temps il
est créateur, car il ouvre la voie vers la recherche de
nouveaux principes plus vastes. Pour le dire autrement,
il me semble que le bien commun se définit par le com-

pris entre des règles rivales qui couvrent des secteurs
divers d'activité, des mondes d'action.

Propos recueillis par
Jean-Marie Muller et François Vaillant



la peur de perdre
son identité

par Isabelle FILLIOZAT *

La réussite d'un bon compromis dépend d'abord de soi-même. Les enjeux d'une négociation devien-
nent vite existentiels lorsque le sentiment d'identité estfragile, lorsqu'il repose sur une image.

Une véritable négociation nécessite le respect et
l'écoute mutuelle des revendications des deux parties.
Il n'est jamais facile de s'aventurer hors de ses propres
conceptions. Lorsque le sentiment d'identité est fragile,
lorsqu'il repose sur une image, les enjeux d'une négo-
ciation deviennent vite existentiels.

L'humain déteste le désordre, le chaos, qui l'insécu-
rise. Pour se rassurer, il cherche partout à instaurer de
l'ordre, il détermine des lois et les généralise. Il aime
que le monde, les sociétés, les autres hommes, les
virus. que tout fonctionne comme il l'a prévu.

Tout conflit menace cet ordre. Alors l'humain
déteste le conflit comme il déteste tout ce qui ne cadre
pas avec ses croyances. Même Einstein, pourtant nova-
teur, n'est pas arrivé à remettre en cause certaines de
ses conceptions. Convaincu que l'univers ne pouvait
être que statique (on accepte maintenant partout qu'il
est en expansion), plutôt que de faire confiance jus-
qu'au bout aux prédictions de sa géniale théorie de la
Relativité Générale, il chercha un compromis. Com-
ment à la fois conserver l'idée d'un univers statique et

accepter les résultats de la théorie de la Relativité
Générale ? Il a préféré modifier la théorie que de
remettre en cause ses croyances. Par l'introduction
d'une constante cosmologique, il réalisa le compromis.
* Psychothérapeute. Auteur des livres Le Corps Messager, Ed. LaMéridienne, 1988 et Trouver son propre chemin, Ed. L'âge du Ver-
seau, 1991

;

Einstein n'était pas le seul, tous les autres physiciens
de l'époque s'évertuaient comme lui à trouver les
moyens d'éviter la prédiction de la Relativité Générale
d'un univers non statique. Un seul homme (Alexandre
Fridmann, précurseur de Hubble) a accepté de mettre
de côté son modèle du monde pour écouter ce que
disaient les résultats, pour en saisir la signification. Il
émit alors l'hypothèse, depuis confirmée et partout
admise, d'un univers en expansion. On se demande
même maintenant pourquoi personne n'y avait pensé
plus tôt! Les signaux ne manquaient pourtant pas,
mais qu'il est facile de rester aveugle quand on est sûr
de quelque chose! L'histoire des sciences fourmille de
ce genre d'aventures.

Nous avons énormément de mal à remettre en cause
nos conceptions, énormément de mal à admettre que
nous ayons pu nous tromper dans le passé. Nous cher-
chons par tous les moyens à rester fidèles à nos
anciennes croyances, même si la vie, l'expérience,
nous montrent qu'elles sont obsolètes.

Plutôt que d'accepter la réalité du chaos, d'avouer
son ignorance, sa compréhension partielle — le monde
réel est rarement aussi simple que nos schémas le pré-
voient — plutôt que d'accepter même que deux per-
sonnes puissent avoir des points de vue divergents, et
cependant avoir raison tous les deux (dans leurs cadres
respectifs), plutôt que de chercher à comprendre, à
accéder à un niveau de conscience plus vaste englobant



la peur de perdre son identité 9

les deux points de vue, l'Homme préfère souvent asser-
vir l'autre qui le dérange, nier le problème ou trouver
des compromis plus ou moins conscients, plus ou

moins adroits… pour se justifier, pour conserver ses

croyances.

La carte du monde

Depuis sa naissance, l'enfant intègre les informa-
tions qu'il reçoit du monde. Il les mémorise. Il
construit son cadre de référence. Sur le plan physiolo-
gique, les expériences, les informations sont imprimées
dans le cerveau. Une stimulation de l'environnement
provoque un influx nerveux. Des protéines sont syn-
thétisées et “codent” les synapses (connexions entre les
neurones, cellules du cerveau) par lesquelles l'influx
est passé. Une stimulation analogue à la première aura

alors tendance à suivre cette même voie nerveuse

codée. C'est ainsi que nous mémorisons, que nous

acquérons des automatismes, que nous dessinons nos

modes de réaction à l'environnement.

Nous appelons cadre de référence la somme de nos

automatismes innés et acquis, de nos croyances et pré-
jugés, de nos systèmes de valeur. Notre cadre de réfé-
rence élaboré au contact de nos parents, de notre

famille, de nos professeurs, lors des multiples expé-
riences que nous avons vécues, définit notre attitude au

monde, notre personnalité (du grec persona = masque
de théâtre), l'identité sociale que nous endossons
(oubliant trop souvent que ce n'est qu'une très petite
partie de notre véritable identité). Il dessine l'image
que nous nous faisons de nous-mêmes, des autres et du
monde. Notre cadre de référence est une construction
mentale, il est notre carte du monde, celle à laquelle
nous faisons confiance pour nous diriger dans la vie.

Une carte sur laquelle tout est écrit est bien plus
rassurante qu'un territoire réel à explorer. Nous préfé-
rons de loin les règles, les lois (quitte à nous y opposer
avec virulence) à l'autonomie. Le réel est toujours inat-
tendu, sur la carte, il n'y a jamais de surprises. Pour
nous sécuriser, nous réduisons le monde à sa carte, et

nous nous dépéchons d'oublier que ce n'est qu'une
carte…, or comme l'a si bien énoncé Korzybski, « la
carte n'est pas le territoire ».

Nos défenses
Tout ce qui risque de remettre en cause notre cadre

de référence, tout ce qui nous dérange, nous le refou-
lons bien vite dans l'inconscient grâce à ce que la psy-
chanalyse appelle nos mécanismes de défense (déni,
projection, identification à l'agresseur, isolation, for-
mation réactionnelle…). Refusant ainsi tout ce qui n'est
pas sur sa carte, l'homme finit par vivre dans un monde
imaginaire, un monde qu'il s'est construit. Mais il ne
veut pas le savoir. Il est prêt à tout pour ne pas lézarder
le bel édifice de ses conceptions.

C'est le stress permanent, il doit sans cesse se pré-
munir contre la réalité. Il lui faut justifier ses

croyances, monter des barrières de plus en plus solides.
Il devient rigide, de plus en plus rigide. Il a des
conceptions bien arrêtées sur les choses. Il est rempli
de préjugés, de croyances fermes.
Il lui faut se défendre. ou plus exactement

défendre l'idée de lui-même qu'il s'est jusqu'ici forgée,
avec son image du monde et des autres.

Très peu sûr de lui, il choisit plus volontiers la com-
pétition (« toi ou moi »), l'évitement (« il n'y a pas de
problème »), ou la destruction (« ni toi, ni moi ») pour
résoudre ses problèmes de coopération (« toi et moi »).

La résolution d'un conflit nécessite une véritable
négociation entre les parties en présence, et donc en

premier lieu une écoute réelle et attentive de l'autre de
façon à saisir son besoin.

Mais beaucoup refusent d'envisager le point de vue

de l'autre, de peur d'y souscrire… de changer ses

conceptions. de se perdre, de perdre son identité.
Nous avons si peu confiance en nous! Mais à bien y
réfléchir, est-ce que ça vaut vraiment le coup de s'ac-
crocher à des arguments si peu solides, au point de
refuser de les mettre à l'épreuve ?



10 isabelle filliozat

Le sentiment d'identité

Dans notre société occidentale, le sentiment d'iden-
tité de la plupart des gens est si fragile qu'il repose sou-
vent presqu'entièrement sur un ensemble d'habitudes
comportementales et d'habitudes de pensées. Nombre
de gens s'identifient à ce qu'ils appellent leur caractère.
« Ça, c'est bien moi », « je suis un colérique », « je suis
un timide ».…., comme si ces habitudes de réactions
étaient des définitions de leur identité. Ils vont même
souvent la revendiquer, et si vous leur proposez de
changer d'attitude, pour améliorer leurs relations aux

autres, ils risquent de vous dire qu'ils veulent rester
« eux-mêmes », méconnaissant que ce qu'ils appellent
Être eux-mêmes est en fait un automate. Car, osons
regarder les choses en face, si votre entourage peut
prédire vos réactions, vous n'êtes pas un être libre,
vous êtes un automate. Ne nous identifions pas à ce
soi-disant caractère. Ce que nous appelons notre per-
sonnalité n'est qu'une somme d'habitudes de réactions
apprises depuis l'enfance par adaptation à l'environne-
ment dans lequel nous étions.

Nous ne sommes pas seulement cela, nous sommes
bien plus grands que cela. Ne réduisons pas notre capa-
cité d'humain, nous sommes capables d'évoluer, d'ap-
prendre. Nos neurones établissent sans cesse de nou-
velles connexions et notre néocortex nous permet une
liberté comportementale bien plus importante que nous
ne l'imaginons souvent. Seuls dans la création, nous
pouvons inhiber nos réflexes, inhiber nos réactions
automatiques et diriger notre comportement selon
notre volonté. Nous pouvons choisir d'être celui que
nous avions envie d'être.

Plus quelqu'un a de peurs, moins il sera sûr de lui,
plus il tiendra à son image (s'il n'est sûr d'Etre, il veut
au moins Paraître), plus il sera rigide et tiendra à son

“identité”, à son caractère, à ses automatismes, refu-
sant de remettre en cause ses habitudes, « je suis
comme ça ! », dira-t-il.

Plus il manque de sécurité intérieure, plus il tente
de prouver aux autres que sa carte du monde est

meilleure que celle du voisin. Il a besoin d'être
confirmé dans ses croyances.
Il a besoin d'avoir toujours raison pour se rassurer.

Quelqu'un qui a confiance en lui est très heureux lors-
qu'il découvre une faille en lui, lorsqu'il découvre qu'il
à tort, car il va pouvoir apprendre quelque chose, accé-
der à une conscience plus vaste. Mais cette maturité est
encore rare, surtout en France, où la culture s'étale plu-
tôt qu'elle ne se cultive. Et pourtant, les erreurs, les
ratés, les échecs sont souvent bien plus porteurs d'in-
formation que les réussites! Ils nous permettent d'ap-
prendre et d'évoluer.

Réussir une négociation
Réussir une négociation ne veut pas dire gagner aux

dépens de l'autre, mais concilier deux exigences.
Le premier travail est sur soi. Pour s'asseoir à la

table de négociation, nous avons besoin d'une bonne
dose de sécurité intérieure pour rester très en contact
avec soi-même et avec l'autre, pour ne pas dépendre du
regard des autres, pour ne pas dépendre d'une image.

Un médiateur est souvent le bienvenu, il sera le
garant du processus.

Les étapes de la négociation :

Accord. Expression de l'objectif de la négociation.
Non pas en termes « je veux. », mais en termes d'ac-
cord : « Nous menons cette discussion pour trouver un
accord qui satisfasse les besoins des deux parties (les
besoins réels et non les prises de pouvoir). En rassurant
l'autre sur notre ferme intention de respecter ses
besoins, il aura moins besoin de se défendre.

- Définition de la procédure et des règles de la
négociation, du rôle et du pouvoir du médiateur.

* Analyse du problème, écoute des besoins de cha-
cun et des solutions de chacun pour résoudre le pro-blème.

Si vous êtes sûr de ce que vous pensez, si vous êtes
certain que votre solution est la meilleure, il n'y a pas



la peur de perdre son identité 11

de risque à la mettre de côté momentanément pour
analyser le problème avec l'autre… puisque vous arri-
verez ensemble aux mêmes conclusions !

e Recherche de solutions (ne pas s'arrêter à la pre-
mière bonne solution, il peut en exister une meilleure).

e Choix d'une solution.
e Contrat et engagement mutuel. Définition de cri-

tères d'appréciation de la validité de la solution au long
terme.

e Planification d'une date de vérification de la satis-
faction des deux parties et de la validité à l'usage de la
solution établie. Modalités d'une renégociation éven-
tuelle.

e Congratulations !

Lorsqu'on ne trouve pas d'accord, un compromis
peut être établi. Un compromis est un contrat provi-
soire qui, s'il ne permet pas véritablement de résoudre
le problème — parce que les deux parties acceptent une
frustration — permet, s'il est respecté, de construire la

confiance mutuelle… et de favoriser à terme une véri-
table conciliation.

Tout au long de la procédure, il est important d'être
attentif à d'éventuels enjeux secrets de la négociation.
C'est le rôle du médiateur.

Autre règle fondamentale :

On négocie sur les moyens de résoudre un pro-
blème, on ne négocie pas sur les valeurs ou sur les
émotions. Mais on en fait cas bien sûr, car si les
valeurs et/ou les émotions ne sont pas reconnues, elles
déplaceront les enjeux, rendant impossible toute conci-
liation ou même tout compromis. Les valeurs de cha-
cun sont à respecter, les émotions sont à écouter.

Tout ceci est bien idéal, difficile à réaliser, presque
impossible à l'échelle des nations, lorsque les enjeux
de pouvoir sont trop importants. Mais il est important
d'avoir un idéal pour s'en rapprocher toujours plus.
Etablir ce modèle dans notre vie quotidienne nous per-
mettra de croire en sa validité.



Le compromis
dans le couple

par Jeannine MARRONCLE *

Les difficultés qui surgissent dans la vie conjugale ne disparaissent pas si les partenaires font seule-ment des arrangements ou des concessions. Ilfaut beaucoup plus.

Il ne peutpas y avoir de compromis
si l'autre n'existe pas

Faire couple, ce serait en permanence se considérer
comme étant DEUX. Or, l'expérience nous apprend
que, bien souvent, cette réalité s'efface insensiblement
de la conscience et chacun (des deux) d'envisager les
choses selon lui seul.

Oh ! Sans malice, sans intention aucune, je dirais
tout naturellement. Et il arrive ainsi que l'un dispa-
raisse au bénéfice de l'autre jusqu'à ce que cela
devienne insupportable. Alors, il est grand temps de
réajuster les positions.

C'est au moment où sont éprouvés rancœur et amer-
tume qu'apparaît la trace d'une violence qu'on n'aurait
jamais cru présente ici. Mais celui (ou celle) qui se
replie sur lui-même sait-il très bien qu'il le fait ? Et
souvent c'est au nom d'une idéalisation totalisante. La
révolte gronde, mais elle ne peut tout à fait se recon-
naître. Pendant ce temps règne le mutisme.

Des attentes démesurées

Il faut dire que le couple est aujourd'hui recherché
pour être l'inverse de certaines structures sociales où

* Thérapeute de couples, auteur du livre Reprendre souffle, Paris,Ed. Nouvelle Cité.

les désirs sont contrariés, où les besoins d'expression,les tendances naturelles de l'individu peuvent être
contraints. Alors les attentes reportées sur le couple
deviennent d'autant plus démesurées.

Le couple se veut le lieu clos où chacun cherche la
plénitude. Chacun veut être compris et même deviné :
sentiments et émotions étroitement mêlés, agressivité
masquée, priorité donnée à l'instant sur l'histoire…
Lorsque cette plénitude ne peut être maintenue, le
couple craque.
Il est bon de pointer ce qui flotte dans la culture

contemporaine à propos des couples qui, théorique-
ment, devraient se maintenir en permanence sur le
registre de l'intensité amoureuse. L'on voit des couples
se former, puis se défaire et se refaire ailleurs à partirde ce degré d'intensité amoureuse comme si c'était le
seul critère.

L'autre est attendu comme la source de tous les
biens, comme devant me procurer tous les bonheurs
que j'espère, une sorte de dû. l'autre est considéré
comme fait pour moi. Ainsi chacun de s'emprisonner,
soi-disant ‘“par amour” dans le couple cocon. L'instant
est privilégié par rapport à la durée. La notion de plai-sir prime. La pulsion sexuelle joue comme pulsion par-
tielle, isolée du reste de la personne. C'est comme si,
étranger à lui-même, chacun ne pouvait pas tout à fait
assumer ce qui caractérise sa sexualité, c'est-à-dire,
comme le disait Françoise Dolto, la différence.



le compromis dans le couple 13

L'autre-qui-dérange
L'état amoureux, nous le savons, est une efferves-

cence de l'imaginaire. Comment chacun peut-il, pour
vivre une relation qui ne soit pas seulement fantasmée,
non pas éliminer, mais se distancier de son imagi-
naire ? Car se forgent constamment des images dont il
faut sortir, sans cesse reconstituées puis perdues et
ainsi de suite tout le long de la vie. Chacun change,
évolue, se modifie, mais il continue de projeter sur
l'autre ses nouvelles attentes.

Il faudra chaque fois se déloger de l'imaginaire pour
rencontrer l'autre dans la réalité de ce qu'il est. Et nous
allons vite être amené à dire que l'autre dérange. Car il
ne coïncide pas avec l'idée que chacun s'en fait ou bien
de l'idée qu'il se fait du couple. Chacun n'en a pas la
même conception ni la même représentation.

Une idéalisation du couple est cependant à l'œuvre
et nous en voyons les traces se glisser subtilement dans
certains sentiments. Le sentiment de honte, en particu-
lier. « J'ai honte d'être agressif » ou « j'ai honte
d'éprouver des sentiments de regret » (que mon mari,
ma femme, ne m'accompagne pas dans les démarches
que je juge essentielles). J'ai honte ? Cela se réfère à
un phénomène d'idéalisation qui n'a pas été décelé
comme tel.

Autre aspect : voici une femme qui dit : « Je porte
tout sur moi, tous les fardeaux de la famille (le frère
homosexuel dont l'ami a le sida, ma mère si fragile
qu'il faut ménager à tout prix, mon père qui a eu un

infarctus, etc.), je réponds à tous les appels, je
m'oublie ». Sous-entendu, je veux être parfaite. Ce qui
signifie dans l'inconscient, je veux fout maîtriser et
personne ne peut se passer de moi.

La culpabilité est aussi un effet de ce « vouloir être
tout à soi tout seul ». Cet homme, par exemple, qui
veut être le premier partout, qui veut « faire le bien »

(sans s'occuper de savoir s'il est quelqu'un de bien) et
qui se sent constamment coupable de n'être pas « à la
hauteur ». Quelle hauteur ? C'est souvent la trace d'un
désir inconscient de toute-puissance.

Par ailleurs il peut y avoir une culpabilité liée au

désir des parents qui auraient voulu ceci ou cela : qu'il
ait beaucoup d'enfants — ou le contraire — qu'il continue
dans la branche paternelle investie comme absolu. Peur
d'être rejeté sinon. Peur et culpabilité vont ensemble.

Comment quitter ces positions internes pour parve-
nir à communiquer avec l'autre ? Chacun peut alors
devenir pour l'autre un lieu d'accueil salutaire. Lieu
d'accueil qui permettra de parvenir à l'entente.

Une condition : écouter sans a priori
Pour se mettre d'accord, il faut parler. C'est la

parole qui fonde la relation, puisque parler c'est
s'adresser à l'autre, se dire à l'autre. En parlant, les
émotions peuvent mieux se mesurer, et il est possible
de percevoir les déformations qu'elles apportent à la
réalité.

La parole balbutiante permet de vivre ses senti-
ments et de dire le désarroi sans qu'il soit jugé comme

une faiblesse. Le non-jugement est indispensable. Car
il ne s'agit pas d'argumenter, d'expliquer ou de se justi-
fier, mais seulement de partager. Et ceci est loin d'être
évident.

Très souvent les couples, pourtant pleins de bonnes
intentions et désireux de dialoguer, butent sur l'impos-
sibilité de l'un à écouter la plainte de l'autre. « Je suis
éreinté, j'ai trop de travail, le chef est tout le temps sur

mon dos ».

Si celui ou celle qui écoute à ce moment-là ne

cherche rien, ni satisfaction, ni possession, le parte-
naire peut alors prendre appui ici pour regarder en face
ce qui le fait souffrir dans son existence, sans le fuir.

Ce qui tue le dialogue, c'est la sanction, le verdict
ou « la condamnation » qui tombe d'une bouche aimée
ou encore d'une bouche dont est attendue l'appréciation
ultime, primordiale de soi-même.

Certains préfèrent se taire plutôt que de risquer sa

parole, ils préfèrent « naviguer à vue » et parfois même
faire comme si de rien n'était. Mais nous retrouvons là
l'attitude d'isolement qui détruit le couple au lieu de le



14 jeannine marroncle

construire ; la parole ne sert à rien parce qu'elle refuse
de toucher à ce qui pourrait bouger.

Parce que parler, c'est aussi risquer de faire souffrir.
Mais souffrir de quoi ? Et souffrir comment ? Oser dire
à l'autre son désappointement n'est pas nécessairement
l'offenser. Dire par exemple « J'aimerais que tu me

parles comme tu parles aux autres, que tu t'occupes de
moi, comme tu t'occupes d'eux » c'est, peut-être, se

compromettre, mais c'est ouvrir une perspective.
L'expression de soi-même est indispensable à la vie

du couple, et il ne s'agit pas de confondre cela avec
une agressivité de mauvais aloi. S'exprimer, dire ses

souhaits, ses attentes, c'est évidemment le contraire de
l'immobilisme et de la paralysie. S'autoriser à exister
en présence de l'autre, est indispensable à toute vie de
couple.

Cela peut être pris, de l'autre côté, pour une cri-
tique. Et alors ? La belle affaire ! Si l'on ne peut souf-
frir d'être critiqué, mieux vaudrait en effet, vivre en

célibataire. Non il ne s'agit pas de s'effacer ni pour l'un
ni pour l'autre.

Arrangements et concessions
Les fonctions du couple ont à subvenir non seule-

ment aux besoins affectifs et érotiques, mais aussi tout
bonnement matériels.

Les fonctions du couple dans leur aspect écono-
mique ne sont pas à rejeter sous peine de voir s'écrou-
ler comme château de cartes les belles constructions
idéalisées. Se soutenir l'un l'autre dans l'existence quo-
tidienne, partager les tâches, assurer la gestion du bien
commun, cela provoque un “bénéfice” qui est loin
d'être secondaire.

Mais ici, gare à la routine. Lorsque l'un et l'autre se

maintiennent dans les rôles qu'ils se sont attribués
(celui qui tient les comptes, celle qui remplit le frigo) il
est temps parfois de revoir ces attributions et de se

demander au nom de quoi elles subsistent.
La vie bouscule nécessairement les partenaires du

couple, et les renvoie, au fur et à mesure que sont à

prendre des décisions ou de nouvelles orientations, à
l'origine de leur choix. Le choix est toujours une mise
en accord. Et la relation, par la suite, va être, en chaque
occasion, une remise en accord.

Pour négocier, il est nécessaire de reconnaître
l'autre comme autre. Ce qui suppose l'usage de la
parole à la première personne du singulier (Je pense,
Je trouve, Je désire, Je souffre), plutôt que la projec-
tion, forcément très mal reçue du tu : « Tu vois bien
comment tu es. Tu ne réponds pas. Tu te dérobes, Tu
négliges, fu oublies », etc.

Parler à la première personne, c'est parvenir à se dis-
tancier, c'est se reconnaître en soi-même et donc per-
mettre la rencontre qui ne peut être acquise une fois
pour toutes. Chacun évolue, change, se modifie à la
faveur des circonstances, des événements et aussi des
décisions prises.

Nous savons combien sont pernicieuses pour le
couple ces décisions unilatérales. Exemple : la femme
qui veut un enfant et arrête la pilule sans en parler à
son mari. L'arrivée d'un enfant, surtout aujourd'hui
avec l'emploi des méthodes contraceptives, doit, par
excellence, être l'objet d'une décision à deux. Et pour
cette question délicate, il ne suffit pas de peser le pour
et le contre, mais d'évaluer ensemble la transformation
de la vie que cela va provoquer et les capacités d'ac-
cueil de chacun.



le compromis dans le couple 15

Distance et autonomie

D'autres décisions, moins importantes, jalonnent la
vie quotidienne, dont dépend l'harmonie. Mais ce seraient
plutôt, à proprement parler, des arrangements et des
concessions. Si l'on veut que la maison soit « un havre de
paix », cela ne peut se produire sans la participation de
chacun, et si l'un souhaite se reposer, l'autre n'ira pas, à ce
moment-là, passer bruyamment l'aspirateur à côté.

De même les bons rapports s'entretiennent aussi au
moment de la retraite, où chacun doit trouver la dis-
tance et la part d'activité qui lui revient en propre,
selon ses goûts et ses centres d'intérêt, sans que cela
vienne porter ombrage à l'autre. Ce qui n'empêche nul-
lement d'avoir des entreprises communes pour, par
exemple, acquérir de nouvelles connaissances ou se

rendre utile à l'entourage familial et social.
Quant à l'art et la manière de prendre des vacances

ensemble, cela n'est pas aussi évident qu'on le pense
habituellement, et nous voyons souvent les consulta-
tions conjugales se remplir au retour parce que ce

temps n'a pas été celui des échanges. Alors ils revien-
nent comme chien et chat, pleins de reproches à propos
de « ce qui aurait pu être »… et n'a pas été ! Ils n'ont
pas fait attention. Ils ont manqué des occasions de se

rapprocher ou de faire une escapade seul à seule. Ils
ont bourré le temps de rencontres avec des amis et puis
voilà ! Ils n'ont pas su créer un accord sur le moment et
maintenant, ils le regrettent.

Parfois, à force de vouloir que « tout baigne dans
l'huile », on aboutit à l'effet inverse, c'est-à-dire au blo-
cage où l'on se piège dans la répétition des attitudes

déjà prises. Et le « Je vais en vacances dans son pays
pour lui faire plaisir » devient, à la longue, un « sacri-
fice » qui se fait payer très cher.

La vie devient un cauchemar perpétuel lorsque l'un
se souvient de tout (les manquements) et s'entend dire
par l'autre qui s'efforce d'oublier : « Tu as une mémoire
colossale ». Les hantises de l'un provoquent générale-
ment la fuite de l'autre quand n'arrive pas la rupture
pure et simple. (Jamais simple d'ailleurs, la rupture,
notre métier est là pour en témoigner).

Un peu de douceur et de mansuétude peuvent éviter
d'étaler devant les yeux de l'autre toutes les blessures
considérées comme étant infligées par lui. Cela parasite
le moment présent. Pour arrêter le flot des griefs, il fau-
drait à la fois de la fermeté et de la tendresse. Comment
vivre le moment présent sans l'embarrasser de tous les
motifs d'accusation venus des insuffisances passées ?

Le présentpeut se suffire à lui-même,
mais il aura toujours fallu négocier

Négocier permet à chacun de se dégager d'une
emprise souvent inconsciente et de « reprendre sa

liberté » au sens strict, non point pour s'en aller vivre
ailleurs mais pour préserver la liberté d'être soi-même
dans la façon de sentir, d'appréhender le monde ou de
penser. Lorsque la communication est bloquée entre les
deux partenaires, « le vouloir se dire » s'étiole, et le
repliement sur soi gagne du terrain de jour en jour.

Parfois 1l semble impossible de maintenir distance et
autonomie sans mettre en place le mur des défenses. Le
travail de négociation permet de garder et même de sauve-

garder cet espace pour chacun, cette solitude irréductible.
Cela produit un effet d'apaisement, une détente et

chacun peut cesser soit de fuir, soit de s'emparer du
pouvoir ou d'un vouloir détruire qui ne sait pas, mais
opère cependant des ravages inconscients en annulant
l'autre, en le faisant disparaître à la fois de la pensée et
du discours. Il est possible de ne pas attendre “tout” de
la vie conjugale (et cela va, parfois, jusqu'à faire exis-
ter chacun des partenaires).

Si l'on en attend pas “tout”, cela indique que la dis-
tance est suffisante et la relation possible. Ils sont bien
DEUX en effet et non pas noyés dans la confusion de
l'amalgame. Chacun peut être accueilli. « Je te prends
comme tu es, aussi différent sois-tu, aussi étrange ».

Une sorte d'autorisation à être simplement ce qu'on est
se profile. Chacun l'admettant pour lui-même peut plus
aisément l'admettre pour l'autre. Certes, il ne restera

pas sans demande de satisfactions affectives ou éro-
tiques, mais il lui deviendra possible de supporter les
maladroites réponses.



Avec les enfants
par Bernadette BAYADA et Anne-Catherine BISOT *

« Je ne vais quand même pas me faire avoir par un enfant de six ans! ». Que l'adulte qui n'a jamais
éprouvé ce sentimentpar rapport à un enfant lève le doigt.
En éducation, la recherche du compromis demande imagination et bon sens.

Le moindre problème de soupe à terminer, ou de
refus d'aller se coucher, se transforme rapidement en
rapport de force d'où il faudrait absolument que
l'adulte sorte vainqueur. Mais l'enfant recrache la
soupe enfournée par contrainte; les hurlements persis-
tent de l'autre côté de la cloison de sa chambre. La per-
suasion douce ne permet pas forcément d'obtenir de
meilleurs résultats: par sentiment d'injustice, ou pour
tester la résistance de son interlocuteur, l'enfant ne veut
pas entendre raison.

La meilleure issue lors d'un différend avec un

enfant n'est-elle pas que de part et d'autre quelques
concessions soient acceptées? « Tu manges la moitié
de ta soupe et tu peux avoir ton dessert ». L'essentiel
est de savoir ce que l'on concède, jusqu'où on est prêt à
aller. Le compromis contrôlé en quelque sorte.

La sieste impossible
Dans ce centre de vacances, la “sieste” est obliga-

toire: 10 minutes de silence, allongé-e-s sur le lit, puis
les enfants peuvent s'adonner à des activités calmes.
L'objectif est clair: permettre à ceux qui en ont besoin
de s'endormir, ne pas imposer aux autres une sieste
inutile. Pourtant, avec Fatima, 12 ‘ans, il n'y a jamais
* Respectivement institutrice spécialisée et éducatrice spécialisée;
animatrices de la Commission éducation et non-violence du Mou-
vement pour une Alternative Non-Violence (MAN).

10 minutes de silence dans le dortoir, mais une heure et
demie de pitreries, de course-poursuite entre les lits…
Au bout de deux ou trois jours, c'est insupportable
pour tout le monde.

Le problème peut être posé de deux manières : com-
ment faire plier Fatima?Comment faire respecter la
règle du centre de vacances, pour le plus grand bien de
chacun-e ?

Proposition est faite à Fatima d'être dispensée des
fameuses 10 minutes. Elle ira dans une autre pièce où
elle aura le droit de faire des activités manuelles dont
elle rafole, à condition de ne plus troubler la “sieste”.

Tout le monde y trouva son compte: les autres
enfants qui supportaient mal d'être privé-e-s d'activités,
Fatima qui est rassurée de ce qu'on ne la rejette pas une
fois de plus, les animateurs et animatrices pour qui la
sieste n'est plus un pugilat.

Rien d'exceptionnel dans ce petit compromis. C'est
un exemple parmi d'autres, mais il permet de souligner
quelques conditions d'un bon compromis en éducation.

Le compromis tient compte à la fois des besoins de
l'enfant (de s'affirmer, de jouer, ou pour Fatima, de lut-
ter contre l'angoisse que réveille le silence et la non-

activité) et de ceux de l'adulte, garant de la bonne santé
de l'enfant, de l'équilibre d'un groupe, ou du respect de
certaines normes sociales. Et au bout du compte, il n'y
aura ni vainqueur ni vaincu.



avec les enfants 17

L'enfant, autant que l'adulte, est reconnu comme

personne à part entière. Le respect dont il bénéficie
contribue à lui donner une image positive de lui-même.
En retour, il se montrera capable de tenir compte des
besoins des autres. L'efficacité immédiate se double
d'une approche éducative à plus long terme. On
retrouve ici le principe cher aux non-violents du lien
entre la fin et les moyens. L'un des principaux objectifs
de l'éducation, l'apprentissage de la vie sociale, du res-

pect de l'autre est déjà en germe dans le moyen utilisé
qu'est le compromis.

Le compromis est éducatif
Mais il y a bien sûr de bons et de mauvais compro-

mis. Quels sont les éléments qui laissent présager un
bon compromis ?

Tout d'abord, il n'y a pas de compromis possible s'il
n'y a pas eu confrontation. Et cette confrontation peut
être plus ou moins vive. Nous savons toute la richesse
que l'enfant peut tirer, pour son développement person-
nel, d'un conflit bien géré avec son père, sa mère, ou
un autre adulte (1). « L'enfant se pose en s'opposant »
disait Montaigne. Cette confrontation, surtout chez les
plus jeunes et à l'adolescence, est liée à la recherche
d'identité. D'elle dépend aussi l'apprentissage de la loi.
Car si l'enfant doit être respecté comme une personne à
part entière, il doit aussi être considéré comme un être
en formation qui doit apprendre à se conformer à des

règles de sécurité, de vie en groupe, à des lois
sociales…

Or tout n'est pas possible, ni pour les adultes ni

pour les enfants. L'élaboration du compromis passera
par le rappel des limites, des contraintes, mais aussi
par l'évaluation par l'adulte des enjeux réels de la
confrontation: est-ce que je cherche à imposer mon
autorité, ou à respecter une règle nécessaire? La pro-
position que je ferai pour résoudre le conflit sera fonc-
tion de la réponse à cette question. Fatima aurait pu
être expulsée manu militari, afin qu'elle comprenne
qu'un adulte a toujours raison. Mais n'était-ce pas la
renforcer dans son rôle d'enfant insupportable ?

Un compromis ne peut être imposé. Il est le fruit
d'une démarche réciproque. Ce qui ne signifie pas que
chacun fait des concessions d'égale importance, en
apparence du moins. Dans l'exemple cité plus haut,
Fatima semble ne pas faire de concession, puisqu'elle
échappe à la règle commune. En réalité, elle fait un pas
important pour elle, en acceptant une partie de la règle,
la seule qu'elle soit, à ce moment-là, capable de respec-
ter: le calme durant la sieste. De plus elle renonce à
son rôle de perturbatrice.

Dans ce cas comme dans d'autres, l'un des enjeux
du compromis, dans une perspective non-violente, sera
de montrer que « la loi est faite pour l'Homme et non
l'Homme pour la loi ». Il y a une façon “intelligente”
d'utiliser la loi, une loi qui ne peut être appliquée doit
sans doute être changée (2).

Le compromis s'appuie sur la recherche imaginative
de solutions qui tiendront compte des besoins expri-
més. Trop souvent, face à un groupe, l'enseignant,
l'éducateur, imposent un rythme unique, une activité
identique pour tous et toutes. Pourtant il est possible,
en responsabilisant les enfants ou les jeunes, d'aborder
un même sujet d'histoire ou de français par des moyens
différents, de proposer deux activités simultanées.

Pour que le compromis puisse s'établir sur des
bases claires, et se révéler positif, il faut souvent qu'il
soit limité à deux antagonistes (ou deux groupes anta-

gonistes). L'intervention d'une tierce personne est rare-
ment la bienvenue: « Laisse-le donc cet enfant s'il ne
veut pas finir son assiette » intervient la grand-mère.
« Les miens ne se lèvent pas de table avant d'avoir tout
fini » insiste la tante. Il est difficile d'arriver à un com-

promis quand le message est brouillé par d'autres.

Rappelons pour terminer que le compromis est bien
souvent la seule solution efficace; surtout si l'on se

refuse à employer des moyens de contrainte physique,
ou le chantage affectif, si courant en éducation, mais
qui déstabilise l'enfant en lui faisant craindre de perdre
l'affection de ses parents.

Le bon usage du compromis est sans doute ce qui
permet de mettre en pratique le vœu exprimé par



18 bernadette bayada et anne-catherine bisot

Gérard Mendel: « Il convient d'instaurer, écrit-il, un
rapport d'égalité entre l'enfant et l'adulte qui permette
le développement du phénomène-conflit comme
consensus social nouveau succédant au phénomène-
autorité et comme nouvelle valeur » (3).

(1) Cf « Pour une éducation non-violente », Ed. Non-
Violence Actualité 1988; à commander à NVA, B.P. 10,
45202 Montargis Cedex.

(2) Lire « Obéir sans se soumettre » in « Pour une éduca-
tion non-violente », op. cit.

(3) PBP 1979, 6° édition, Gérard Mendel, « Décoloniser
l'enfant », PBP, 1979, 6° édition.



Compromission
et compromis

dans la vie de l'entreprise
par Henri VACQUIN *

La vie de l'entreprise est aujourd'hui beaucoup plus faite de compromissions que de compromis, car la
question essentielle du contenu du travail est trop souvent négligée.

Même lorsqu'arrive un accord entre acteurs

capables de négocier, on trouve, bien souvent et pas
très loin, des femmes et des hommes sur le dos duquel
il s'est établi. Alors de quelle compromission de cha-
cun avec soi-même relève le fait qu'il y ait trois mil-
lions d'exclus du travail ? Une compromission qui n'ex-
clut pas d'ailleurs les exclus eux-mêmes, tant il est vrai
que les circonstances, aussi atténuantes soient-elles,
n'éliminent jamais totalement la responsabilité.

On s'est beaucoup compromis en France dans les

rapports sociaux institutionnels et quotidiens, tellement
compromis, qu'aujourd'hui la légitimité du politique ne

pèse plus bien lourd, que le syndicalisme se meurt, et

que les patrons — privés ou publics — ont perdu le sens

de leurs responsabilités d'employeurs. Cela vient de
loin et se développe de mal en pis depuis 10 ans, où

l'espoir investi sur l'alternative de gauche s'est mué en

impuissance et en désespoir.
Heureusement, en démocratie, demeure le droit au

conflit, de telle façon que, lorsque les régulations

Ÿ* Sociologue d'entreprise, directeur d'un cabinet d'experts interve-
nant à la demande des directions ou des syndicats; auteur du livre
Parolesd'entreprises, Paris, Seuil, 1986.

défaillent, la colère vienne informer du mal-être. Cela
dit, les conflits ne produisent que du symptôme, ils
n'informent pas sur les causes, tandis que les sorties de
conflits n'ont été et ne sont encore le plus souvent,
qu'un traitement du symptôme. En France, depuis que
patrons et syndicats cohabitent, on sait très bien reven-

diquer et donner une prime, mais on sait beaucoup
moins bien analyser les causes des nuisances du tra-
vail.

La faillite du syndicalisme traditionnel
Pour faire l'économie de l'analyse des causes, et

pour faire taire les vraies questions, on a très bien su

signer mille mauvais compromis. Depuis plusieurs
générations, les syndicats sont parvenusà obtenir des
contreparties à la nuisance du travail. Hélas, pour le
salariat et pour eux-mêmes, la contrepartie d'une alié-
nation n'est pas une désaliénation. Et c'est là que, peu à
peu, contre-pouvoir et contrepoids syndicaux ont
creusé leur propre tombe, à laquelle il ne manque plus
aujourd'hui que l'épitaphe.

Le conflit est tout à la fois un échec de la parole et
un moment de libération de parole. Mais progressive-



20 henri vacquin

ment, les porte-parole qui savaient trop bien fournir de
bonnes réponses a priori aux questions des salariés
qu'ils ne savaient pas entendre, ont fini par tuer la
richesse de révélation des conflits.

Aujourd'hui, c'est la « grève de grève » qui est le
conflit majeur, le symptôme le plus révélateur du degré
d'impuissance et de renoncement dans lequel vivent
l'individu et la collectivité au travail. Il n'y a plus que
dans la Fonction publique que le conflit remplit encore
un peu son rôle, et encore: en effet, qui peut dire
aujourd'hui, ce qu'ont appris des conflits, syndicalistes
et patrons des Finances, de la Santé et de l'Education
nationale ?

Les grèves ne remplissent plus qu'une fonction exu-

toire de colère. Ce faisant, elles restent bien un outil de
régulation sociale, mais elles ne sont pour personne un

moment d'apprentissage, la parole ne s'y libère que
pour se perdre. L'irresponsabilité politique, patronale
et syndicale est en train d'assassiner la parole par le
moyen le plus sûr qui soit: la rendre inutile, inutile
pour énoncer les choses, inutile pour les faire exister,
inutile à celui et à ceux qui parlent. C'est la pire des
atteintes qui soit. Les conflits ne font plus aujourd'hui
que du bruit dans un univers du travail réduit au
silence.

Le vieil attirail conceptuel des porte-parole n'est
plus qu'un filtre hermétique à la parole des mandants.
La « novlangue de bois » syndicale n'est plus capable
de lire sur les bouches des mandants devenues muettes
à force de ne pas être entendues.

Or, la fonction du porte-parole n'est pas seulement
de parler pour les autres. Il s'agit avant tout d'offrir aux
acteurs la capacité de comprendre ce qui se joue, afin
de les situer dans la relation de travail et d'être au clair
sur leur rôle.

Le rôle du syndicalisme ne doit pas être seulement
d'épouser la parole des mandants, c'est au contraire
d'oser parfois aller à l'encontre des questions corpora-
tives et égoïstes du court terme, en sachant opposer les
référents de la culture aux réflexes trop naturels : flatter

les pulsions archaïques à la manière de Le Pen ou

réclamer 7000F pour le SMIC, finalement c'est de la
même nature, même si la nuisance n'est pas la même.
Mais, voilà, la « novlangue syndicale » a perdu sa

capacité de nomination. Mille tensions, mille
angoisses, mille questions rentrées ne trouvent plus les
mots pour se dire, tandis que les conflits se réduisent
au cri, au bruit.

De compromis en compromis, en achetant des
questions pour ne pas payer le prix des interrogations
dont elles étaient porteuses, pour éviter leur nomina-
tion, les interlocuteurs sociaux ont tué la création. Les
rapports sociaux en sont restés à la répétition des
gestes de la veille, et se sont mis à bégayer, pour fina-
lement sombrer dans l'autisme. Et voilà sur quelles
compromissions, on s'est en permanence compromis
depuis trois générations, jusqu'à atteindre un seuil où le
conflit lui-même a perdu sa fonction révélatrice, une
fonction pourtant vitale à la démocratie.



compromission et compromis dans la vie de l'entreprise 21

C'est l'interdit ou l'incapacité à nommer les tensions
de la vie au travail, qui font que le non-dit agit, mani-
pule les acteurs d'une manière invisible et indicible.
Réduite à n'être que l'objet de cette « main invisible »,
la collectivité du travail s'en trouve agressée. En
réponse de quoi, se développe une agressivité que la
collectivité peut intérioriser, extérioriser, ou jeter en
touche. À la violence qui lui était faite, la collectivité

répondait par l'extériorisation de son agressivité;
aujourd'hui, elle ne la tourne plus que vers elle-même,
cherche des boucs émissaires, ou tombe dans le je-
m'enfoutisme.

Telle est la toile de fond du paysage social qui per-
met qu'il y ait aujourd'hui trois millions d'exclus du
travail, sur le dos desquels la compromission joue à

plein. L'égoïsme individuel et collectif a fait des

progrès: on tolère de mieux en mieux l'exclusion de
l'autre!

La culpabilité elle-même a trouvé sa thérapie à

coup de téléthon, de charité business ou de traitement
social. L'éviction des problèmes est devenue la matière

première de la compromission collective. On sait faire

grève aujourd'hui, lorsque l'entreprise va licencier ou,
quand on a la sécurité de l'emploi, pour en faire payer
les nuisances. En revanche, on ne sait pas se battre

pour la qualité d'un travail et d'une relation de travail

qui sauvegarderaient la dignité du salarié et l'emploi.
Après avoir été considérés pendant très longtemps

comme des exploiteurs, les patrons sont aujourd'hui
portés au pinacle. Pourtant sur le carreau du travail ils
laissent 10 % de chômeurs ! Car aujourd'hui, la bataille
de l'emploi est une bataille de la qualité du travail, le
chômage une carence de “l'employabilité” et donc du

management patronal et syndical.

Travailler, c'est apprendre
Le seul travail qui vaille est celui où l'on peut dire

« je me travaille ». Si le choix de se “travailler” est

l'affaire de chacun, il ne peut y avoir de choix pour les

employeurs. La récente valorisation de ces derniers

dans la cité leur crée des obligations, tout comme
l'exige la compétitivité. Si l'on veut mobiliser l'énergie
et le potentiel des salariés pour créer des richesses et
donc de l'emploi, il faut concevoir un autre contenu du
travail et une autre relation de travail que celle qui
nous a menés là où nous sommes. On sait d'ailleurs
tout de ce fameux contenu du travail nécessaire: il est
en permanence auto-évolutif, et le travailleur est, en
permanence, questionné un demi-pas au-delà de sa

compétence, ce demi-pas en avant qui lui permet de
découvrir ce qu'il ne sait pas et de mobiliser son poten-
tiel pour trouver la réponse au travail qui le questionne.
Cette stimulation permanente par la question est une
activation de la curiosité et du désir d'apprendre. On
n'apprend jamais qu'à se faire surprendre. C'est ce
préalable de la curiosité entretenue dans la relation de
travail qui permet l'apport de savoir susceptible d'être
reçu. Ainsi se définit un contenu de travail qualifiant
où peut se reconnaître le potentiel de l'individu, via la

compétence ainsi démontrée qui le révèle. Ce travail
auto-évolutif est la clé de l'auto-évolution de la compé-
tence du travailleur. Cette compétence en permanence
enrichie est une vraie mine d'or pour l'efficacité du tra-

vail, donc pour la compétitivité, et la production de
richesses, et finalement pour l'emploi. Le travailleur,
en permanence travaillé par son travail, développe
ainsi simultanément son employabilité et l'emploi. Sur
le marché du travail, le degré d'adaptabilité du salarié,
c'est-à-dire son employabilité réduira d'autant le délai

temps de chômage. Dès lors le chômage n'est plus un

drame lorsqu'il ne dure que le temps d'un questionne-
ment, au lieu d'être ce qu'il est aujourd'hui, un trop
long temps d'inutilité sociale, qui finit par tuer le lien
social et fabriquer de l'exclusion vis-à-vis des autres et
de soi-même.

Cet objectif banal de la bataille du travail est en fin
de compte celui des compromis à batir pour casser la
compromission ambiante, et les idées reçues. Il peut
s'obtenir sans violence.

Cette bataille pour un autre contenu du travail est la
bataille de notre génération. Elle n'interroge rien moins



22 henri vacquin

que le contenu du pouvoir qui a présidé hier à l'instau-
ration du travail, mutilant le potentiel individuel et col-
lectif des travailleurs.

Les concepts qui président à l'exercice du pouvoir
sont intimement mêlés à ceux qui président à la
conception du travail que l'on offre. La défiance a

priori, dont est porteur le concept du pouvoir fondé sur
la maîtrise a priori, a produit un travail construit pour
l'exclusive maîtrise du salarié, non pour son épanouis-
sement. Cette défiance et cette maîtrise a priori ont len-
tement et sûrement déresponsabilisé le salarié et tué
son initiative créatrice.

Le pouvoir fondé sur la maîtrise de l'autre a tué le
désir au travail, déqualifiant le travail et le travailleur.
Passer de ce travail à celui où l'on se travaille, impose
une remise en cause drastique du concept du pouvoir
qui préside très majoritairement au management de
l'entreprise et du service public en France.

La légitimité du travail où l'on se travaille ne s'op-
pose rien moins qu'à la légitimité du contenu actuel du

pouvoir. Jusqu'à présent, le contre-pouvoir syndical
s'est opposé au pouvoir avec les mêmes armes que ce
dernier. Et c'est dans la tentative de maîtrise a priori
que pouvoir et contre-pouvoir se sont livrés une guerre
sans merci, où l'équilibre des forces a évité le pire. A
ce jeu de surenchère, les salariés se sont sentis déres-
ponsabilités et déqualifiés dans le travail, comme dans
le travail syndical.

Aujourd'hui, après deux générations où on a joué de
cette façon, les patrons publics et privés héritent des
effets pervers: un salariat désinvesti de son travail,
dont une partie est tellement déqualifiée qu'elle n'est
que très difficilement reconvertible. Le contre-pouvoir
et le contre-poids du syndicalisme n'offrent plus la
force d'opposition qui faisait l'équilibre. Or, on n'a
jamais vu un pouvoir capable de s'interroger sur ce qui
le légitimerait comme tel.

C'est ce problème qui est pourtant aujourd'hui le
cahier des charges de l'entreprise, du Service public, et
de la Cité.



Le compromis
dans les affaires
prud'hommales

par Serge DUCROCQ *

Lorsqu'un salarié ou un employeur décide de modifier le contrat de travail qui les lie, ils n'envisagent
trop souvent que le procès pour régler leur litige. D'autres moyens existent, ceux de la transaction et de
la conciliation, pour régler ce genre de différend, comme en témoigne cet article nécessairement un

peu technique.

La transaction n'est pas spécifique au contrat de tra-

vail, à la différence de la conciliation prud'hommale,
mais les deux ont leur utilité au contrat de travail.

La transaction est souvent mise en œuvre à l'occa-
sion de la rupture du contrat de travail, mais elle n'est

pas exclusive des litiges résultant de la rupture.
La transaction intervient entre les parties sans le

recours ou l'intervention d'un tiers non partie au litige.
Lorsqu'elle est mise en œuvre à l'occasion d'un litige
relatif au contrat de travail, elle n'est subordonnée à
aucune obligation de procédure issue du code du tra-

vail.

Si la transaction répond aux prescriptions de la loi

(art. 2044 du Code Civil), elle fait la loi entre les par-
ties (art. 2052 du Code civil).

La transaction n'a d'effet que pour les éléments

qu'elle mentionne explicitement et implicitement. Elle
est concrétisée par un document écrit.

* Président des Prud'Hommes de Lille.

La transaction est un contrat par lequel les parties
terminent une contestation née ou une contestation à
naître.

Dans ce contrat devront apparaître très clairement
les éléments spécifiques du contrat de transaction, la
situation litigieuse, l'intention d'y mettre fin grâce à des
discussions préalables, les concessions réciproques.

La transaction apparaît comme un moyen bien
organisé, qui ne peut être unilatéral. Il requiert la parti-
cipation des parties et suppose la réflexion et le temps,
conditions qui devraient lui donner plus de faveur
auprès des salariés et des employeurs. Ces derniers y
sont naturellement plus portés, mais ils négligent sou-
vent l'exigence de la négociation et le temps pour
l'autre partie pour évaluer et adhérer. Nous touchons ici
à la cause principale de la suspicion attachée à la pra-
tique de la transaction en matière de litige du contrat
de travail. Pourtant n'est-ce pas aujourd'hui une pra-
tique à considérer ?

Bien des litiges surgissent dans l'exécution du
contrat de travail pour des motifs autres que des faits



24 serge ducrocq

fautifs pouvant être reprochés au salarié. On constate
souvent, à défaut de discussions sérieuses entre les par-
ties, ou du choix du ou des moyens appropriés et orga-
nisés pour y mettre fin que les parties vont parfois vers

la rupture du contrat de travail, ce qui n'était ni pour
l'une ni pour l'autre, l'objectif. La rupture est presque
toujours une situation mal vécue par le salarié et par
l'employeur.

L'exemple des modifications que l'une ou l'autre
des parties veut apporter au contrat de travail révèle
cette situation souvent absurde d'une rupture qui inter-
vient finalement comme la solution à un litige, alors
que les parties auraient pu transiger et poursuivre le
contrat de travail.

Code du travail
Art. L 511.1
Les conseils de Prud'Hommes règlent par voie de
conciliation les différends qui peuvent s'élever à
l'occasion de tout contrat de travail (soumis aux

dispositions du code du travail, entre les
employeurs et les salariés qu'ils emploient). Ils
jugent les différends à l'égard desquels la concilia-
tion n'a pas abouti.
Leur mission comme conciliateur et comme juge
s'applique également aux différends nés entre sala-
riés à l'occasion du travail…

Art. R 516.8
Le Conseil de Prud'Hommes est saisi par une
demande, soit par présentation volontaire des par-
ties devant le bureau de conciliation.

Art. R 516.13
Le bureau de conciliation entend les parties en
leurs explications et s'efforce de les concilier.

Art. R 516.14
En cas de conciliation totale ou partielle, le procès -

verbal mentionne la teneur de l'accord intervenu.
S'il y a lieu, il précise que l'accord a fait l'objet en
tout ou partie d'une exécution immédiate devant le
bureau de conciliation.

Exemple de transaction

pour un représentant de commerce
Si l'on s'écarte des litiges relevant de sanctions dis-

ciplinaires et des ruptures pour motifs économiques,
bien des litiges ayant pour origine l'exécution du
contrat, par rapport aux clauses particulières du contrat
individuel ou aux clauses conventionnelles, /a transac-
tion apparaît comme un des moyens évidents pour par-
venir à une solution amiable et équitable.

Prenons l'exemple très classique de la modification
de secteur pour un représentant, et la modification de
son commissionnement.

Aujourd'hui, bien des entreprises ont à s'ajuster au
plus vite surle terrain commercial, soit en fonction de
l'évolution du marché et de la clientèle, soit en fonc-
tion de la concurrence. Cela conduit à devoir modifier
la répartition des secteurs, les réduire ou les étendre,
alors qu'ils constituaient des secteurs exclusifs. Si l'on
exclut les cas où à la base il y a une intention sournoise
de l'employeur de prendre cette mesure pour aboutir en
fait à la rupture, il reste de très nombreux cas, où faute
pour les parties de rechercher un vrai terrain de négo-
ciation — car l'employeur tient à son collaborateur et ce
dernier tient à son emploi — on aboutit finalement à une
rupture du contrat, car la loi est claire en la matière. En
effet:

— L'employeur ne peut modifier substantiellement
le contrat de travail sans obtenir l'accord formel du
salarié.

— Si le salarié manifeste d'une façon équivoque son
refus de voir modifier son contrat de travail, l'em-
ployeur peut prendre l'initiative de rompre le contrat de
travail, le refus du salarié constituant le motif réel et
sérieux de l'employeur.

— Dans les faits, pour l'employeur, c'est la nécessité
économique qui le conduit à mettre en œuvre une
modification du secteur et peut-être aussi le mode de
rémunération et ce, dans des délais qui donneront toute
l'efficacité souhaitée à ces décisions. D'où la pression



le compromis dans les affaires prud'hommales 25

faite sur le salarié pour obtenir rapidement son adhé-
sion ou son refus.

— Pour le salarié, c'est le résultat acquis d'un travail
sérieux et important de plusieurs années qui est sou-
dain remis en cause avec les perspectives de devoir
reconstituer une nouvelle clientèle, mais comment, en
combien de temps? Comment se détermineront les
nouveaux objectifs ? En matière de rémunération,
quelles seront les conséquences ? L'employeur prétend
que ce sera équivalent, mais les références et les taux
sont différents; comment être certain qu'il n'y a pas un
recul important? D'où la tendance à se mettre hâtive-
ment en position de refus global.

Dans l'affaire, aucune des deux parties n'est a priori
mal fondée dans ses arguments, et la position en droit
de chacune est sérieuse.

La transaction, qui peut alors intervenir, a l'avan-
tage de ne pas nier les arguments et les moyens de
droit de l'un et l'autre, mais de regarder comment, si
l'un et l'autre souhaitent poursuivre le lien contractuel
du contrat de travail, parvenir à une solution qui n'était
pas envisagée au départ, sans changer la finalité mais
seulement les voies et moyens pour y parvenir. La tran-
saction consiste donc à faire ressortir un compromis
honnête.

Comment ? Sur quoi négocier et transiger ?
Par exemple :

— Un délai de mise en œuvre.

— Une contrepartie financière et forfaitaire peut être
négociée pour une partie de la clientèle abandonnée,
contrepartie payée en un seul versement, ou en plu-
sieurs, pour compenser un éventuel recul temporaire
des commissions.

— La modification du taux de commissionnement

peut se prévoir en une ou deux étapes.
— Un fixe minimum peut être donné pendant plu-

sieurs mois, jusqu'à ce que les commissions sur les
nouveaux clients rétablissent la situation antérieure de
revenu du salarié.

— Une redéfinition temporaire de la fixation des
objectifs jusqu'à ce que l'action commerciale sur le ter-
rain démontre que la détermination future des objectifs
pourra être faite sur des données sérieuses, fiables et
claires pour les deux parties.

Ainsi, la solution extrême de la rupture peut être
évitée, aucune des parties ne se déjuge au fond, mais
elles auront discuté, négocié, transigé et défini entre
elles comment régler un litige sans le transformer en
conflit.

Cette logique de la transaction peut bien entendu
s'appliquer dans les cas de la modification substantielle
du lieu de travail, de la fonction de la durée du travail,
d'une clause de non-concurrence, de la réintégration
après une affectation à des fonctions particulières,
comme dans la régularisation d'une erreur de cœffi-
cient ou de statut, etc. Toutes situations génératrices de
litiges, comme le démontre le contentieux prud'hom-
mal, se transforment souvent en conflits majeurs.

En la matière, ce qu'il faut principalement retenir de
la transaction, c'est qu'elle nécessite une réelle discus-
sion entre les parties et une volonté de mettre fin au

litige ou de prévenir un litige. Faisons quelques
remarques.

Premier point : /a discussion est bien entendu ce

qui fait le plus souvent défaut quand deux parties
entrent en litige. L'une est convaincue de la nécessité
de la modification qu'elle entend obtenir, et l'apprécia-
tion qu'elle porte sur le caractère substantiel ou pas de
cette modification conduit souvent l'autre partie à cam-
per sur le contrat établi, à négliger certaines consé-
quences résultant de la modification envisagée, à igno-
rer certaines contreparties avancées, voire à faire des
propositions, à envisager du transitoire. Le papier
recommandé avec accusé de réception est dans bien
des cas le moyen que les parties choisissent pour com-
muniquer, ce qui souvent ne fait que renforcer l'incom-
préhension et durcir les rapports.

Deuxième point : /a volonté de mettre fin au litige
ou d'en prévenir un — c'est-à-dire en l'espèce comment

sauvegarder le contrat de travail, respecter les intérêts



26 serge ducrocq

essentiels de chacun et prendre en compte les nécessi-
tés de l'un et l'autre — ne vient pas de prime abord et
nécessite un peu de recul.

Troisième point : transiger, faire des concessions
réciproques, ce n'est pas forcément reconnaître comme
infondés l'action ou le droit invoqués, ou injustifiées
les contreparties demandées ou les délais impartis.
Transiger, ce n'est pas reconnaître avoir tort ou man-

quer de bonnes raisons.

C'est pour chacun être mesuré et réaliste sur l'enjeu
qui ne porte en fait que sur des éléments ou des aspects
accessoires, pour sauvegarder le principal, le plus
vital : la pérennité du contrat de travail.

Quatrième point: /es limites de la transaction — ce

qui est transigé ne peut aller au-delà pour le présent et
l'avenir que sur ce que les parties conviennent d'une
façon claire et non équivoque, à condition que chacun
s'exécute. Ce qui signifie que l'on a circonscrit le litige
et choisi la ou les solutions pour celui-ci.

Trop d'affrontements de principes, de comporte-
ments figés sur des droits considérés comme acquis et
immuables, de rapports de force mal employés, de rap-
ports d'autorité et de subordination mal gérés, condui-
sent à des conflits majeurs et irréductibles, alors qu'il
ne s'agissait en fait, dans bien des cas, que de situa-
tions assez communes à négocier avec toutes les infor-
mations appropriées, au moment opportun avec des
délais réalistes.

Pour qu'une automobile avance correctement sur
une route, chacun sait qu'il convient de contrôler son
allure, de négocier les passages difficiles, de tenir
compte des autres véhicules, de s'arrêter parfois pour
mieux repartir, de se soumettre aux règles et signaux
du code de la route, d'éviter les accidents et quand par-
fois en surgit un, il faut savoir utiliser le constat
amiable…

La pratique du contrat de travail et de ses litiges se

compare assez bien à cette situation.

Les salariés et employeurs devraient plus souvent
se souvenir que si le contrat de travail peut s'établir

dans la forme qui leur convient (sauf quand la loi en
dispose autrement — Art. L 121.1 du Code du Travail),
ils peuvent aussi le faire évoluer pour résoudre des dif-
ficultés résultant de son exécution dans la forme qui
leur convient. La transaction est un de ces moyens, la
conciliation prud'hommale en est un autre.

La conciliation prud'hommale
La conciliation, dans la procédure prud'hommale,

est préalable à la soumission du litige aux premiers
juges du fond. L'art. L 511.1 (1) du Code du Travail
confirme la primauté de la conciliation sur le procès au

fond, pour régler les différends qui peuvent s'élever
entre employeurs et salariés à l'occasion de tout contrat
de travail.

Si parfois le litige se déplace sur le terrain judiciaire
et prud'hommal, la phase de la conciliation conduit à
nouveau les parties, si elles le souhaitent, sur la voie
possible de la transaction.

Qu'est-ce que la conciliation si ce n'est une transac-
tion qu'auraient pu faire les parties elles-mêmes, mais
où la discussion entre elles se trouve suscitée et assis-
tée par les Conseillers prud'hommes qui éclairent, si
nécessaire, les parties sur la force de tel ou tel argu-
ment ou moyen avancé, les invitant à une vue réaliste
de leurs prétentions et à circonscrire le litige réel et ses
effets possibles (art. R 516.13 du C.T.).

Dans la séance de conciliation, c'est une approche
par le bon sens et la recherche d'une solution qui per-
met aux parties de sortir définitivement et rapidement
d'un litige sans passer par le procès qui, s'il se réfère en

principe exclusivement au droit, n'en est pas moins
souvent peu équitable en fait, et laisse bien des amer-
tumes et des rancœurs pour ceux qui le supportent, car
un procès n'est pas sans risques et aléas.

Bien des salariés et des employeurs ne pensent pas
à la ressource qu'est pour eux la possibilité de se pré-
senter spontanément devant la formation de concilia-
tion (art. 516.8 du C.T.) pour aboutir à ce que l'on



le compromis dans les affaires prud'hommales 27

pourrait appeler “la transaction assistée”. Des litiges
effectifs ou latents trouveraient ainsi, dans bien des
cas, une solution autre que le procès, peu satisfaisant
bien souvent, humainement difficile et grave dans
beaucoup de cas, sans parler de son coût et de sa durée.

Certains critiquent l'intérêt de la transaction lorsque
celle-ci a lieu à un moment où le contrat de travail n'a
pas pris fin, compte tenu de la subordination du salarié
à son employeur qu'implique l'existence du contrat de
travail. Ainsi le consentement mutuel ne serait pas éta-
bli sur la base de l'autonomie d'appréciation et équili-
brée de chaque partie.

Si cette vue n'est pas dénuée de fondement, il n'est
pas non plus satisfaisant que la conséquence principale
de la solution des litiges soient la rupture du contrat de
travail. Si cela peut satisfaire le juriste, il n'est pas cer-
tain que cette solution indique une évolution positive
des rapports entre l'employeur et le salarié qui doivent
pouvoir faire évoluer leurs rapports contractuels d'une
façon autonome et responsable. Aller devant le juge ne

devrait être qu'une solution ultime.

La transaction et la conciliation sont des moyens de
compromis modérés, mais efficaces, qu'il convient de |

promouvoir pour les rendre plus habituels et usuels aux |

partenaires du contrat de travail.



Les Verts allemands
ont-il raté

un compromis historique ?
par Kariheinz KOPPE *

Le Parti Vert allemand se porte plutôt mal en cette fin d'année 1991. Les “fondamentalistes” ont quittéle parti, critiquant les “réalistes” qui ont accepté de faire des compromis ces dernières années avec le
SPD. Compromis ou compromissions ? Il n'en demeure pas moins que le Parti Vert a donné une salu-
taire impulsion à la vie politique en Allemagne, et que l'avenir continue à se construire.

La crainte de faire un mauvais compromis
Le compromis — en Allemagne — est de règle géné-

rale un fauler Kompromif}, quelque chose de louche et
de pourri. Rien de pire que d'être suspect de s'arranger
par un compromis !

L'histoire en général, et l'histoire de l'Allemagne en

particulier, est remplie de compromis ratés. Rappelons
les années vingt, quand les partis allemands démocra-
tiques se sont avérés incapables de faire un compromis
pour sauver la République de Weimar, et permirent
ainsi l'arrivée d'Hitler, précisément la personne qui
déclarait à haute voix: « Ich kenne keine
Kompromisse ! » (je ne connais pas de compromis). Il
n'en a pas connu, en effet. Cinquante millions de morts
en sont les témoins muets !

Soyons honnêtes : il y a de bons et de mauvais com-
promis. L'art politique est peut-être moins l'art de

* Militant non-violent depuis 1950 (SCI), président du Bureau exé-
cutif de la section allemande de Pax Christi, et directeur du Centre
d'Information et de Recherche sur la Paix (Bonn).

rendre l'impossible possible que l'art de discerner le
bon du mauvais compromis.

Qu'est-ce que l'on peut demander à son partenaire,
qu'est-ce que l'on peut lui offrir? Quoi qu'il en soit, la
vie politique exige les compromis, avant tout entre les
partis, et à l'intérieur de ceux-ci. Les grands partis poli-
tiques en Allemagne paraissent avoir compris cette
leçon, surtout quand ils sont forcés de former des coa-

litions, soit entre démocrates-chrétiens et libéraux, soit
entre démocrates-chrétiens et sociaux-démocrates, soit
entre ces derniers et les libéraux, ou — cas plus rare —

entre sociaux-démocrates et les verts (Die Grünen). Le
parti vert, cependant, ne doit pas être mis sur le même
plan que les autres, justement en raison de son aversion
à tout compromis, au moins pendant les premières dix
années de son existence.

La création du parti vert repose
sur une série de compromis

La création du parti vert, fin 1979 - début 1980,
résulte néanmoins d'une série de compromis. Les



karlheinz koppe 29

forces vives du parti vert datent des premières années
1970, quand la conscience écologique commença à se

manifester en Allemagne. Surgirent alors plusieurs
milliers d'initiatives très diverses, menées par des
citoyens tout aussi divers. Il y eut parallèlement la fon-
dation d'un premier parti vert à l'instigation d'un député
chrétien-démocrate, Herbert Gruhl, qui publia en 1975
un livre Une planète estpillée (Ein Planet wird geplin-
dert). Mais ses convictions conservatrices se sont avé-
rées être l'obstacle majeur à son succès. Ce n'est qu'en
janvier 1980 que les diverses initiatives, groupes et

mini-partis se sont coalisés pour constituer un parti
politique sur le plan fédéral:Die Grünen — le parti
vert, grâce notamment au personnage charismatique de
Petra Kelly, et sous l'impression d'un premier succès
aux élections à la diète de la ville de Brême vers la fin
de 1979. A Karlsruhe, où se déroula le premier congrès
du parti vert, s'étaient rassemblés des écologistes de
tendance conservatrice, voire fascisantes, des écolo-
gistes venant du milieu paysan, des communistes non-

conformistes comme ceux de la Fédération commu-

niste (Kommunistischer Bund), des socialistes et des
sociaux-démocrates mécontents de leur parti, des per-
sonnes gauchisantes, héritiers du mouvement estudian-
tin et de l'opposition extra-parlementaire de 1968, des
féministes et des pacifistes, donc des contestataires de
toutes espèces. Selon leurs propres déclarations, les
verts ne voulaient pas constituer un parti politique
comme les autres, mais un mouvement de base, mani-
festant une opposition fondamentale contre le régime
des partis traditionnels. Ses premières équipes (les
verts n'ont jamais eu de président, mais des bureaux,
des groupes et des porte-parole) étaient élues pour des
périodes d'un an maximum. Une de leurs premières
disputes tournait autour de la question de savoir si le
parti vert devait se présenter à toutes les élections.
Quand il s'y décida positivement, les verts fixèrent la
règle que tout mandat parlementaire devait être rendu
après deux ans (principe de rotation), que les indemni-
tés reçues — sauf pour l'argent de poche — soient trans-
férées à la caisse commune. Par ailleurs, tout membre
qui tenait un mandat parlementaire ne devait pas avoir

un mandat au sein du parti. Pas de compromis, ni avec
l'adversaire politique ni avec l'établissement tradition-
nel ! Ce rôle de contestation et d'opposition fondamen-
tale unissait au début les verts. C'était la raison pour
laquelle les verts ne concentraient nullement leurs
efforts sur les conflits liés à l'amélioration de l'environ-
nement. Ils se géraient comme pacifistes, anti-milita-
ristes, féministes, critiquant la société de consomma-

tion, se montrant adversaires acharnés de la politique
de la Communauté européenne, se révélant avocats
d'une économie mondiale plus juste, soutenant les
minorités d'étrangers, les enfants, les femmes, les per-
sonnes âgées et ainsi de suite! Ajoutons que les prin-
cipes de rotation et de l'incompatibilité des mandats
étaient dès le commencement une source permanente
de querelles et de brouilles. La communication entre le
parti et le groupe parlementaire fonctionnait très mal.
Un travail consistant au Bundestag était, en raison de
la rotation des élus, hautement difficile et partiellement
vain. Le schisme entre les fondamentalistes (Fundis)
qui se regroupaient dans le bureau du parti, et les réa-
listes (Realos) qui avaient la majorité dans les groupes
parlementaires, y trouve son origine. Le schisme éclata
finalement en été 1990, avec le départ des Fundis, sous
l'impulsion de Jutta Ditfurth, écologiste radicale.
D'autres personnes avaient déjà quitté le parti plus tôt,
comme Otto Schily, un juriste brillant qui depuis a

rejoint les rangs des sociaux-démocrates.

Les verts allemands et la question
des alliances politiques

Une partie des Allemands paraissait néanmoins
apprécier — jusqu'à aujourd'hui — ce qu'on appelait le
“chaos vert”. Les verts recueillaient dès leurs appari-
tions sur les listes électorales les 5 % requis par la loi
électorale pour entrer dans un parlement, soit au Bun-
destag, soit dans les diètes. Ce fut notamment le cas
aux élections fédérales de 1983. Les sociaux-démo-
crates perdaient les élections. Une partie de leurs élec-
teurs votaient sans aucun doute pour les verts afin de
protester contre la politique de la coalition sociale-libé-



30 les verts allemands ont-il raté un compromis historique ?

rale devenue de plus en plus conservatrice. La même
évolution a eu lieu dans les Länder, où les verts étaient
présents dans toutes les diètes sauf en Sarre et en

Schleswig-Holstein, où des candidats dynamiques du
SPD — Oskar Lafontaine dans l'une et Bjôrn Engholm
dans l'autre — se présentaient et ont gagné les scrutins.
Dans d'autres Länder, d'abord en Hesse, ensuite à
Hambourg, à Berlin et en Basse-Saxe, le SPD, n'ayant
pas assez de sièges pour former le gouvernement seul,
expérimentait des coalitions ““rouge-verte’”’ avec des
succès différents — ce qui demandait un grand effort de
compromis de la part des verts, un effort contesté dès
le départ par l'aile fondamentaliste. La première coali-
tion en Hesse fut cependant rompue délibérement par
le SPD craignant que l'alliance avec les “chaotes” lui
fasse perdre des voix. À tort: au scrutin régional sui-
vant, le SPD perdait les élections et devait attendre
quatre ans pour regagner sa position et former à nou-

veau une coalition ‘“rouge-verte”, toujours au gouver-
nement. La même chose s'est passée à Berlin où la coa-

lition “rouge-verte” échouait. Le SPD perdit ensuite sa

position de plus grand parti. Les chrétiens-démocrates
n'ayant cependant pas assez de sièges pour former
seuls le gouvernement, ils s'arrangèrent alors avec le
SPD pour former une coalition “noire-rouge”. A Ham-
bourg, le SPD resta le plus grand parti, mais il a dû
décider la création d'une coalition “rouge-jaune” avec
les libéraux. Une expérience plus heureuse se déroula
en Basse-Saxe: le SPD, annonçant qu'il allait former
en cas de victoire électorale une coalition avec les
verts, a gagné les élections et il réalisa un gouverne-
ment ‘“‘rouge-vert”. Notons enfin que le potentiel élec-
toral des verts depuis dix ans se range entre 5 et 11 %.
Les verts sont donc une réalité politique bien établie.
Mais ‘être établi” signifie être ouvert aux tentations du
pouvoir, à le chercher par des compromis, donc à faire
tout ce que les fondamentalistes reprochaient aux par-
tis traditionnels et à l'établissement politique.

Une tache dans ce tableau apparut comme la consé-
quence de cette évolution: au dernier tour du scrutin
fédéral, fin 1990, les verts n'arrivèrent plus à franchir
les fameux 5 % nécessaires pour être admis au Bundes-

tag. Trois éléments ont coïncidé, pris ensemble, ils ont

fatigué les sympathisants du parti vert: d'abord l'ab-
sence de toute volonté d'arriver à un compromis entre
les ailes fondamentaliste et réaliste, ensuite l'incapacité
de s'arranger avec les verts de l'ancienne RDA (appar-
tenant tous à la tendance dite “réaliste” qui formèrent
alors séparément une liste commune avec l'Alliance 90
(Bündnis 90), réussissant à surmonter l'obstacle de
5 % (sur le territoire de l'ancienne RDA uniquement)
et en dernier lieu l'impossibilité d'affronter en tant que
parti le double défi de la fin de l'année 1990: le pro-
cessus d'unification des deux Etats allemands et la
guerre du Golfe.

Les verts allemands désunis

Ceux qui mettaient le public en garde contre un

processus d'unification trop rapide et irréfléchi, en

majorité des sociaux-démocrates et les verts, furent les
grands perdants, bien que leurs objections, leurs
réserves et leurs avertissements se révélassent justes.
Mais Cassandre n'a jamais été aimée, ni dans la Grèce
antique ni dans le monde moderne. Quant à la crise
puis à la guerre du Golfe, les opinions étaient parta-
gées, non seulement au sein des partis traditionnels,
mais aussi au sein des verts et de la gauche. Des paci-fistes de longue date ont plaidé tout d'un coup en
faveur de cette guerre — la plupart pour l'amour d'Is-
raël. D'autres, cependant, accusaient la politique israé-
lienne d'être l'obstacle majeur à un règlement politique
de la crise au Proche et Moyen-Orient.

Le schisme chez les verts étant survenu après une

longue agonie, les fondamentalistes ayant quitté le
parti, allons-nous vers une fin des querelles ? Tout va
dépendre du compromis que les “Réalos” et le groupe
“Nouveau départ” (Aufbruch) — lequel a œuvré jusqu'à
la dernière minute pour éviter le schisme — essayent de
trouver pour se préparer aux prochaines élections fédé-
rales de 1994. En attendant, les réalistes, avec Joschka
Fischer, leur chef incontesté et partenaire de coalition
du gouvernement ‘“rouge-vert” dans le Land de Hesse,
se sont imposés. Toute la nation a pu voir à la télévi-



karlheinz koppe ; 31

sion Joschka à côté de son Premier ministre social-
démocrate, Hans Fichel, au premier rang du Bundesrat
(Conseil Fédéral — Chambre des Länder), ses chaus-
sures de tennis bien cachées sous son pupitre. Allure
d'homme d'Etat, trahi par la réalité politique ou geste
d'un homme devenu tacticien habile ?

Toute évaluation de l'action des verts allemands est
difficile. Une chose est sûre et même incontestée: les
verts ont donné une nouvelle impulsion et une néces-
saire dimension à la vie politique en Allemagne. C'est
grâce aux verts que la politique écologique a pu
prendre un essor rapide. S'il y a aujourd'hui un ministre
fédéral pour l'environnement, avec des homologues
dans tous les gouvernements des Länder, il faut rappe-
ler que Joschka Fischer fut en effet le premier à être —

et il l'est à nouveau — ministre de l'environnement dans
le gouvernement de Hesse. Si aujourd'hui l'écologie est

prise en considération par tous les partis politiques, il
faudra toujours à mon avis un groupe vert, indépendant
des cadres politiques traditionnels, pour exercer une
nécessaire pression. Dans cette perspective, il est peut-
être avantageux que les Fundis continuent leur rôle
d'opposition en dehors du parti vert et des parlements,
ne serait-ce que pour rappeler aux Realos leurs ori-
gines…

Sur un autre plan, les verts paraissent indispen-
sables : ils forment le seul groupe politique qui parle de
non-violence. C'est elle qui permet de discerner les
bons des mauvais compromis. Il n'en demeure pas
moins que la question existentielle de la paix ne tolère
pas de compromis. En mai 1991, le nombre des objec-
teurs de conscience a presque atteint les 30 % des
jeunes hommes. Seuls les verts sont capables de tra-
vailler à la démilitarisation de la société, de lutter
contre la dévastation de l'environnement et l'appauvris-
sement des pays du Tiers Monde... Seuls les verts, à

quelques exceptions près, semblent avoir compris les

signes du temps.



LUMIÈRE & VIE
N° 201

L'EUROPE ET LES ENJEUX
DU CHRISTIANISME

à continent nouveau, églises neuves

rené Beaupère
catholicisme et orthodoxie
nouvelles tensions et ecclésiologie

hermann Goltz
:le protestantisme dans l'ancien “bloc de l'est”

l'heure de la vérité
aszirik Värszegi

;hongrie : une église en liberté
le point de vue d'un évêque

david Seeber
-les églises dans l'allemagne réunifiée

lâsziô Lukécs
liberté et amour dans la nouvelle europe

zoltän Endreffy
catholicisme et libéralisme :
des ennemis héréditaires ?

jean-yves Calvez
.

,le dialogue chrétiens-marxistes, d'hier à demain
andrâs Szennay ;

une théologie à la hongroise ?
claude Geffré

; ..la théologie européenneà la fin de
l'européocentrisme

LUMIÈRE & VIE
2, place Gailleton, 69002 Lyon

Prix du n° 201 : 48 F (port compris)
Abonnement 1991 : 190 F

CCP 3038 78 A Lyon

Le supplément
revue d'éthique et de théologie morale

N° 177 - 208 pages - 60 F TTC
Ed. du Cerf [

29, boulevard La Tour Maubourg — Paris 7°
Abonnement 1991 : France - 199 FF TTC - Etranger - 238 FF HT

LA FIVETE
Du vertige à la responsabilité
- Points de repère d'historiens
sur le magistère en morale

- Louis VEREECKE, Théologie morale et Magistère, avant et
après le concile de Trente (XHI-XVIT siècle) - Le probabi-lisme - L'animation : de Liberatore à nos jours
— Théodule REy-MermeT, Morale Jondamentale et vie chré-
tienne à la lumière de !enseignement de saint Alphonse de
Liguori

- Discussions
sur les conditions d'une pratique : la FIVETE

— Jean et Dr Jacqueline MORINIERE, De la contraception à la
Jécondation in vitro homologue
- Philippe GRANET, Biologie de la reproduction. Réalités et
perspectives
— Jean-Noël BIRABEN, Evolution démographique récente
— Marie-Louise LAMAU, Les avis du Comité national consul-
fatifd'éthique en 1990
— Catherine LABRUSSE-RI0U, Biotechnologies et droit.
Impasses et apories épistémologiques de solutions normatives
actuelles (1)
— Monette VAqum, Filiation et artifice. Nouvelles techniqueset vieuxfantasmes. Point de vue psychanalytique



La médiation,
une innovation sociale

et politique
par Jean-François SIX*

La médiation, dans la vie publique comme dans la vie privée, est de plus en plus fréquente de nos jours.
Des médiateurs sont choisis régulièrement pour faire avancer une situation difficile vers une issue
humainement satisfaisante. Ne se confondant ni avec la négociation ni avec la résolution des conflits,
la médiation se fonde sur l'écoute.

Qu'est-ce que la médiation ?

On parle de plus en plus de la médiation, on
recherche de plus en plus des solutions du côté de la
médiation (1). Est-ce là une panacée universelle ? Bien
sûr que non. Mais le danger est, justement, que la
médiation perde tout son intérêt et tout le bénéfice

qu'on peut en tirer parce qu'on en parle trop, qu'on en

parle à tort et à travers, dans une grande confusion.
On en parle beaucoup, mais je ne suis pas du tout

sûr qu'on l'admette vraiment; et je crains surtout qu'on
veuille l'absorber dans un système qui n'est aucune-
ment le sien, qu'on veuille l'étouffer, en lui ouvrant les
bras, dans un monde qui n'a rien à voir avec la média-
tion. Prenons, par exemple, un organisme qui a été
fondé en France il y a quelques années et qui s'est inti-
tulé l'Institut d'Aide aux Victimes et de la Médiation

(INAVEM); on sait combien l'assistance s'est dévelop-
pée dans le monde depuis un siècle — le premier
Congrès international de l'assistance publique s'est

* Président du Centre National de la Médiation; auteur du livre Le

Temps des Médiateurs, Paris, Seuil, 1990.

tenu à Paris en 1884 — ; et tout ce qui s'est mis en place
depuis quelques années autour de ‘l'aide aux victimes”
est dans cette ligne de “l'assistance”. Concept très
important que celui de l'assistance: on a pris
conscience que les plus démunis, et maintenant les vic-
times, n'ont pas seulement à être secourus par la cha-
rité, ils ont droit à recevoir une aide efficace. Il était
nécessaire de mettre sur pied un Institut d'aide aux vic-
times : mais pourquoi y avoir adjoint la médiation ? Par
mode? C'était en tout cas la meilleure manière d'es-
sayer d'étouffer dans l'œuf cette nouvelle pratique qui
essaie de voir le jour, une pratique qui n'a rien à voir,
en tant que telle, fondamentalement, avec l'assistance,
une pratique dont les méthodes se situent à l'opposé de
l'assistance. On se trouve ainsi devant un grand méli-
mélo où tout est confondu, où surtout la médiation
n'est plus reconnue en tant que telle mais vidée de son

sens.

On ne peut pas ne pas se demander pourquoi on fait
ainsi violence à la médiation, pourquoi on veut l'empê-
cher d'exister en tant que telle. Cette violence est d'au-
tant plus perverse qu'elle s'exerce de manière douce:
on la met sur le pavois, on l'embrasse mais pour mieux



34 jean-françois six

l'étouffer. Depuis dix ans que la médiation cherche à
exister, on est obligé de constater qu'elle est falsifiée,
travestie, prise en charge par des tuteurs qui veulent lui
imposer leur langue à eux, ce qui est la détruire en fin
de compte.

Pourquoi cette volonté d'écarter la médiation, pour-
quoi cette résistance éperdue par rapport à elle? C'est
là une question préalable à laquelle il faut répondre. La
non-violence elle-même, à ses débuts et maintenant
encore, a connu et connaît face à elle des résistances,
des tentatives d'assimilation indue; ces oppositions ont
leur signification et il est nécessaire de discerner celle-
ci pour comprendre ce qu'a de spécifique une procé-
dure de médiation.

La médiation dérange notre société contemporaine
en ceci qu'elle va à contre-courant d'un mouvement de
fond qu'il est très important de situer. Dans un ouvrage
qui na rien de théologique, qui est strictement philoso-
phique, un jeune auteur, Dany-Robert Dufour, apporte
une lumière vive sur ce mouvement de fond: notre
siècle et notre époque accentuent le chiffre “2”, tout ce
qui est binaire, dit D.R. Dufour, dans son ouvrage phi-
losophique Les mystères de la Trinité (2). Il étudie de
près la lutte incessante, à travers les siècles, entre
l'ordre binaire et l'ordre trinitaire; il montre le raz-de-
marée actuel de “l'homme binaire” et l'élimination pro-
gressive de “l'homme trinitaire” avec toutes les consé-
quences de cette mutation, entre autres la prise en

charge, par les réseaux de la binarité, de la diversité
des cultures avec le danger que cette diversité court
désormais, car elle ne peut être garantie que par ‘“la
forme trinitaire” (3): « L'espace duel de la parole ne

peut être compris sans la trinité. L'absence, le “il”, est
ce qui représente, à tous les instants, la seule perspec-
tive de l'homme » (4). « Je, tu, il, représentent le lien
social minimal, une archi-socialité: pour que deux
soient, ensemble, ici, il faut qu'un autre soit /à,
absent » (4). Et D.R. Dufour rappelle Kojève: « Il ya
droit lorsqu'intervient un point de vue tiers dans les
affaires humaines » (5). L'Occident, pendant des
siècles, avait choisi de façon prédominante la voie “tri-
nitaire” parce que, comme l'estimait Hegel, la trinité

est ‘inscrite dans notre condition d'être parlant” et
qu'elle est l'opérateur de l'histoire de l'humanité; la
logique ternaire est en effet le moyen de ne pas s'enfer-
mer dans les contradictions violentes que suscite le
dualisme. Or le ternaire est en immense perte de
vitesse; devant le binaire et son inflation actuelle,
devant le binaire qui se pose comme processus de
liberté entre le “je” et le “tu” à l'exclusion du “il”, D.R.
Dufour montre l'urgence du retour au “trinitaire” sans

lequel il n'y à ni symbolisation ni socialité.

La violence se conjugue sur le mode binaire

Le cadre de la violence, son terrain d'élection, son
terreau, c'est le chiffre “deux”.

“Deux” est, pour la violence, un chiffre clair: on se
mesure à l'adversaire; on s'y retrouve: face à face, en
lice, en combat singulier; il y aura un vainqueur et un
vaincu; chacun des deux désire intensément en
découdre pour enfin savoir qui restera, qui sera éli-
miné.

La violence se conjugue sur le mode binaire: que
ce soit dans les guerres bien balisées, avec tout ce
qu'elles comportent de mise en scène dualiste, avec
tout le profit de popularité que peut en tirer le chef
vainqueur mais aussi avec tout le profit que peut en
tirer le vaincu qui va susciter le désir de revanche et
vivre avec l'espoir d'un nouveau duel où, cette fois,
l'adversaire ira à sa perte; que ce soit dans les luttes
tribales, ethniques, nationalistes, luttes obscures, inter-
minables, où les attentats s'enchaînent aux attentats
dans ce qui a été appelé la “spirale” de la violence;
que ce soit dans les conflits privés, ceux de la vie de
voisinage, de l'entreprise, de l'espace familial, conflits
où les humiliations quotidiennes changent sans cesse
de camp, l'humilié d'hier devenant demain l'humilia-
teur; et les deux adversaires, où que ce soit, veulent
tour à tour en finir avec l'autre.

Ce désir de s'imposer de façon radicale à autrui,
lorsqu'il s'empare de deux êtres ou de deux groupes,les rend aveugles à toute autre solution que définitive,



la médiation, une innovation sociale et politique 35

les jette l'un contre l'autre. Or ce désir existe souvent
dans les solutions même que la société a trouvées aux

conflits. Face à la violence, il y a eu, il y a la longue
élaboration du droit pour régler les différends, protéger
les personnes et permettre une existence — entre — tous,
un ‘vivre ensemble” pacifié et solidaire; le droit fait
passer la solution d'un conflit par le passage devant
quelqu'un qui représente la Loi, expression de la
volonté commune; et c'est un immense progrès de
notre humanité que ce recours au droit. Mais on sait
que ce recours n'empêche pas, de part et d'autre, une
violence psychique de continuer d'exister, parfois
même d'y être exacerbée; une certaine façon de ‘‘traî-
ner” l'autre devant les tribunaux manifeste une haine
extrême que la décision du juge n'apaise pas
forcément; et il y a souvent le sentiment très vif d'être,
par une condamnation, rejeté de la société des
hommes, ce qui amène souvent la volonté de ven-

geance envers celle-ci.

Ceci, bien sûr, ne conteste pas le bien-fondé de l'or-
ganisation politique et sociale qui garantit un ordre,
permet aux individus un “vivre-ensemble”, offre un

espace de liberté à tous et à chacun. Mais ceci est au

prix de contraintes; que celles-ci soient préférables à
un état généralisé de violence, aux situations d'anar-
chie qui engendrent la loi de la jungle, on ne peut qu'en
être d'accord; reste qu'il y a un pouvoir qui fait inter-
venir une “force” publique, qui exerce une “violence

légitime” pour garantir l'ordre social. Même si tout le
monde est logé à la même enseigne et également sou-
mis à la loi, reste qu'il y a une certaine violence, dont il
ne s'agit pas de récuser la légitimité et la nécessité,
mais qui oblige: on ne peut s'y soustraire. On se

trouve, moins brutalement mais encore et toujours dans
le chiffre “2”, en situation duelle.

Puisque notre société, comme le montre D.R.
Dufour, préfère les solutions tranchées — on l'a vu

encore dans l'approbation de la guerre du Golfe — puis-
qu'elle s'enlise de plus en plus dans le binaire, on com-

prend que la médiation, qui implique une tierce per-
sonne, qui s'inscrit par nature dans le trinitaire, ne peut
que déplaire à la majorité de notre société qui préfère

Dessin paru dans Le Monde, 18-19/08/1991.

que les problèmes soient réglés à la manière du Far
West — les bons et les méchants — dans un mani-
chéisme efficace et rapide, qui préfère régler les pro-
blèmes d'homme à homme. La plupart ne veut surtout

pas qu'un autre, qu'un “il” se mêle de leurs affaires, les
prive de leur tournoi en champ clos. Quel que soit le
terrain où se vit aujourd'hui la violence — une région,
un espace familial, une entreprise — deux protagonistes
s'y nourrissent de leur volonté de violence réciproque,
et ils n'ont aucune envie d'entendre un tiers venir leur
suggérer que leur différend peut trouver une solution
en dehors de cette violence qu'ils aiment secrètement,
leur suggérer qu'ils peuvent trouver un terrain d'entente
pacifique.

La médiation créatrice

La toute première ‘procédure’ de médiation qui
peut contribuer à réduire la violence dans la société



36 jean-françois six

consiste donc à montrer et démontrer de façon inlas-
sable qu'il y a, dans telle ou telle stratégie, dans telle
ou telle préparation d'action, une volonté cachée de ne

rechercher, comme seule solution, que la violence; et

de le montrer le plus en amont possible; la médiation
se définit d'abord par une création de liens; elle est

d'abord une prévention : là où il n'y a pas de liens, là où
deux personnes ou deux groupes qui vivent dans un

même lieu ou travaillent dans un même site n'ont pas
suffisamment de liens ou même s'ignorent ou se tour-

nent le dos, chacun disant qu'il veut rester chez soi,
dans son coin ou dans son clan — là, le médiateur d'em-
blée doit agir, susciter des liens qui seuls permettront
que les choses ne tournent pas, tôt ou tard, au duel, au
conflit. Le médiateur doit donc être d'abord un analyste
de situation et de société, voir où “ça” manque de liens
et travailler à ce que les uns et les autres les établissent
ou les rétablissent. Le moment de la première forme de
médiation, la médiation créatrice, se place bien avant

que n'éclatent les violences et avant que ne se mettent
en œuvre des stratégies d'action non-violente visant à
créer un rapport qui contraigne l'adversaire à négocier.
Ce moment de la médiation préventive est celui du
silence redoutable qui précède les violences, celui de
l'absence de dialogue ou du dialogue de sourds qui
entraînera finalement un malentendu puis un drame.

C'est en ceci que le Centre National de la Média-
tion propose des bilans de médiation semblables aux

bilans de santé: il serait judicieux que des couples, des
familles, des entreprises, des associations demandent
régulièrement à un médiateur ou à un groupe de
médiateurs qualifiés d'établir un diagnostic de leur
situation ensemble, de leur manière d'être ensemble.
Le regard d'un tiers peut déceler ce qui marche bien et
ce qui marche moins bien, ce qui risque de gripper le
dynamisme de l'ensemble et d'amener des quiproquos
et des conflits. On est encore loin, dans notre civilisa-
tion, de cette perspective d'une prévention active qui
atténuerait ou éliminerait à leur source des différends
de toutes sortes, qui éviterait les violences et désengor-
gerait les tribunaux; et pourtant ne vaudrait-il pas
mieux créer ces tribunes où l'on examine l'horizon, où

l'on détecte de loin les foyers d'incendie possibles, que
d'avoir à établir, après coup, des tribunaux qui devront
trancher après dégâts ?

Cette procédure primordiale de bilan préventif, on
comprend qu'elle soit extrêmement difficile à envisa-
ger et à mettre en pratique. Si l'action non-violente se

met en branle hic et nunc face à une violence précise
qui s'est manifestée, la première médiation, elle,
consiste à détecter ce qui va sans doute advenir; or
cette “prédiction”, personne n'a envie d'y croire;
comme pour les tremblements de terre qui sont annon-
cés à l'avance: on n'écoute pas ceux qui préviennent,
on les appelle prophètes de malheur, pensant qu'ils
peuvent se tromper, qu'ils se trompent. Il faut dire aussi
que la science de la prévention des conflits est encore
aussi embryonnaire que la science de prévention des
cataclysmes; mais il faut insister aussitôt sur ceci que
la science de la prévention demeure fort rudimentaire
parce que, justement, une intense paresse, un refus de
vigilance sont là qui l'empêchent de créer sa méthodo-
logie et de se développer; à l'Institut de Formation à
la médiation, l'accent est mis fortement sur cette
science mais on aperçoit trop à quel point l'ensemble
de notre société, préoccupée soit par le court terme soit
par les bénéfices immédiats, soit par le désir de
résoudre, en blanc et/ou noir, tout problème, est éloi-
gné de cette procédure initiale qui devrait devenir une
règle et éviterait tant de violence dans notre société.

Lorsque le conflit a éclaté
Si la première procédure de médiation est préven-

tive, la deuxième, elle, se place après que le conflit a
éclaté, quand il faut guérir, et non plus seulement pré-
venir. Dans ce deuxième cas, il est nécessaire de ne pas
confondre l'action non-violente et la médiation. S'il est
en effet aisé de voir la différence entre l'action violente
qui, par ses techniques mêmes, exclut toute médiation,
et l'action non-violente dont les stratégies veulent créer
un rapport de force qui accule l'adversaire à négocier,
il est moins facile de distinguer exactement l'action
non-violente et la médiation. Il faut s'y essayer pour



la médiation, une innovation sociale et politique 37

comprendre la méthode spécifique de la médiation et

indiquer le mieux possible le bénéfice de sa deuxième

procédure, curative.
L'action non-violente a, pour but, comme la loi, de

supprimer une injustice patente, manifeste; et de le
faire en montrant qu'il ne s'agit pas de déclarer un

vainqueur et un vaincu, mais d'aboutir à ce que l'agres-
seur reconnaisse lui-même, par lui-même, le manque
d'humanité qui existe dans ses actes et rétablisse la jus-
tice; le recours à l'opinion, la persuasion, l'appel à la
conscience visent à ce résultat.

La médiation ne se situe pas sur ce terrain où l'un
des deux est clairement et injustement agresseur. Dans
une médiation se trouvent, face à face, deux adver-
saires qui sont impliqués dans leur différend avec à

peu près autant de raisons, l'un et l'autre, objective-
ment, de s'estimer agressés par l'autre, victimes de

l'autre; la balance ne penche pas d'un côté ou de l'autre
de manière évidente. Et ils sont empêtrés dans leur

conflit, légitime, pensent-ils chacun, de façon si serrée

qu'ils n'arrivent plus à trouver une issue.

Encore une fois, s'il y avait injustice flagrante de la

part de l'un ou de l'autre, ce serait l'affaire de la Loi et
de ses tribunaux ou l'affaire de l'action non-violente et

de ses stratégies. Mais ici il y a une quasi-équivalence
entre les deux positions; les motifs que l'un et l'autre
ont de s'affronter sont jusfifiés, leurs torts sont réci-

proques et la violence, entre eux, perdure d'autant plus
qu'ils estiment, l'un et l'autre, avoir de vraies raisons de

s'opposer; on sait combien les conflits — et ce sont les

plus nombreux — où les protagonistes ont tous deux
tort et raison à la fois sont les plus interminables.

C'est là-devant que se trouve le médiateur. Et si la
situation entre les deux est quelque peu déséquilibrée,
si l'un des deux a par exemple plus de ressources que
l'autre, qui lui permettront de terrasser son vis-à-vis par
des moyens externes, hors dialogue, le médiateur
veillera à rétablir l'équilibre, il fera tampon pour s'op-
poser à ces moyens externes que l'un des deux

possède; il permettra ainsi aux deux adversaires d'être
à égalité pour leur dialogue.

La présence du médiateur consiste donc d'abord à
bien établir l'équilibre; elle consiste ensuite à faire en

sorte de provoquer une cessation du combat, un armis-
tice, un désengagement de la neutralisation réciproque
dans laquelle les deux protagonistes se sont enlisés,
une neutralisation qui les gêne fortement, d'une
manière ou d'une autre, pour leur vie personnelle et

sociale, qui les empêche de reprendre le cours normal
de leur dynamisme. Comme l'amour, le conflit rend

aveugle et les deux adversaires sont tellement collés
l'un à l'autre par leur différend qu'ils ne voient plus au-

delà de leur nez et ne peuvent plus trouver une pers-
pective d'ouverture. La tierce personne qu'est le média-
teur va d'abord être un espace entre deux, une
distanciation qui leur donnera quelque recul et leur

permettra de se voir enfin l'un l'autre; la prévention
aurait été de les empêcher d'en venir aux mains en s'in-

terposant; la première “‘curation”, ici, demande une

séparation, un éloignement des adversaires, un arrêt de
leur violence directe. Ce qui n'est pas si facile et beau-

coup se contentent d'être spectateurs quand deux
hommes se battent, parfois même des spectateurs amu-
sés, sinon sadiques; les médiateurs ne courent pas les
rues.

Après avoir ainsi fait déposer les armes, fait cesser
les invectives et les menaces vaines, le médiateur doit

essayer de montrer à chacun, avec le plus d'humour

possible, ce qu'il y a d'inanité dans la manière violente
de vouloir régler le conflit; avec beaucoup de précau-
tion, il pourra amener chacun personnellement à recon-
naître l'infantilisme et le manque d'intelligence qui sont
au cœur de leur méthode violente, qu'il y aurait gain
d'humanité à employer d'autres méthodes.

Le rôle du médiateur

Entrant alors dans le vif du sujet, le médiateur se

met à “dire” chacun des deux à l'autre: il s'agit de
conduire chacun à entrer dans la compréhension de
l'autre tel qu'il est; le médiateur se doit d'essayer d'ex-
primer à chacun des deux les torts et les raisons qu'il



38 jean-françois six

aperçoit chez l'autre; on comprend que ceci demande
beaucoup de doigté et le plus d'objectivité possible.
Cette façon de faire calmer le jeu, aide chacun des
deux à quitter un terrain purement affectif et subjectif
pour retrouver le chemin du raisonnement et de l'argu-
mentation. Ce travail est au cœur de la médiation, tra-
vail à travers lequel le médiateur révèle chacun des
deux à l'autre avec le plus de justesse possible et en

énonçant nettement les points de vue réciproques. Paul
Ricœur, il y a vingt ans, a parlé en ce sens des ‘“média-
teurs sociaux”; lesquels ne sont ni des conciliateurs ni
des arbitres, mais révélateurs réciproques: « Nous
avons besoin de médiateurs sociaux qui ne cherchent
ni à concilier à tout prix, ni à polariser à tout prix, mais
qui aident chacun à reconnaître son adversaire (...); le
médiateur social est celui qui explique à l'homme du

pouvoir les motivations profondes de la contestation,
qui lui révèle que c'est lui qui n'a pas de projet global,
et non pas, comme il le croit, son adversaire qu'il
accuse si facilement de “vouloir tout détruire sans

savoir quoi mettre à la place”; mais le médiateur est
aussi celui qui explique à l'anarchiste la nécessité et le
sens de l'entrée en institution » (6).

Ce qui est vrai dans le domaine social l'est tout
autant dans un quartier, dans une famille, dans un

couple, là où la violence existe des deux côtés, là où il
faut montrer aux deux parties qu'il y a en chacune
d'elles des torts et des raisons et surtout des capacités
de regarder autrui tel qu'il est, et par là des ressources

possibles de dialogue.
La médiation est une méthode socratique. Le philo-

sophe cherchait, par l'interpellation, à accoucher les
esprits, à convaincre l'autre de sa pensée encore trop
embryonnaire, à amener son interlocuteur à délivrer le
meilleur de lui-même; l'homme qui se trouve en face
de Socrate se réveille, prend conscience, recherche,
sort de lui-même et avance.

Face à la violence, à celle qui est en chacun de
nous, à celle qui existe entre deux adversaires, le
médiateur, comme Socrate, ne combat pas directement
de front; il ne prétend pas régler un conflit — peut-être

même pense-t-il d'abord au profond de lui-même que
ce conflit n'est pas strictement mauvais, qu'il est sans
doute préférable à une mortelle indifférence et que de
ce conflit peut naître un rebond bénéfique. Il s'ingénie
à faire en sorte que ces deux personnes ou ces deux

groupes, pris ensemble dans la masse de la violence,
ne senferment pas davantage encore en elle, mais au

contraire la dépassent en en tirant parti.
Ceci demande à la fois imagination et subtilité, on

le comprend, mais aussi beaucoup de courage: la
médiation, pas plus que l'action non-violente, ne signi-
fie aucunement passivité; c'est une méthode extrême-
ment active dans laquelle le médiateur doit payer de sa

personne, de sa raison et de son cœur, dans laquelle le
médiateur, ne se substituant jamais aux deux adver-
saires, doit les rendre éminemment actifs ; le médiateur
est pour eux un catalyseur qui les amène à agir eux-
mêmes par eux-mêmes, pour une transformation de
leur relation mais par là, pour une transformation de
leur être à chacun. Et le médiateur est lui-même, sans
violence, transformé, d'une manière ou d'une autre, par
la médiation qu'il a accomplie.

(1) On peut situer au début des années 1980, en France et

dans l'ensemble du monde occidental, la sensibilisation à la
médiation. Cf. J.-F. Six, Le temps des médiateurs, Seuil,
1990.

(2) Gallimard, Bibliothèque des Sciences Humaines,
1990.
(3)ld.,p l2.
(4) Id., p. 58. Cf. p. 169 : “Aucune socialité ne peut faire

-l'économie de l'absence”. La perspective enthropologique de
D.R. Dufour est proche de celle, plus historico-politique, de
Marcel Gauchet qui écrit dans Le désenchantement du
monde (Paris, Gallimard, 1985) : « l'introduction d'un troi-
sième terme est indispensable » (p. 212).

(5) Id, p. 165.
(6) Paul Ricœur, art. “Le conflit : signe de contradiction

ou d'unité ?”, in Contradictions et conflits : naissance d'une
société, Lyon, Chronique sociale de France, 1971, p.202.



la médiation, une innovation sociale et politique 39

e L'IFM forme sur 2 ans (3 heures par semaine en soirée et 2 week-ends par an) des Médiateurs qualifiés pouvant réaliser
des prestations en tous domaines : couples et familles, groupes ou associations, entreprises, immeubles, quartiers, problèmes
interculturels, etc.
Outre un stage pratique de 30 jours et un mémoire, cette formation comporte trois pôles :

Formation personnelle
Perfectionnement de la relation

à soi-même et à autrui

Formation sociétaire Formation communautaire

Approfondissement d'une Apprentissage d'un agir
culture socio-juridique communicationnel

- L'IFM assure, après les deux années de formation, une supervision et un perfectionnement des pratiques de médiation réali-
sées par les auditeurs diplômés.
< L'IFM est une association (loi 1901) indépendante, sans but lucratif ni appartenance politique, confessionnelle ou idéolo-

gique.
Adresse : 127, rue Notre-Dame-des-Champs — 75006 Paris — Tél. 43 26 80 30

Le CNM est une plateforme :

— qui rassemble des médiateurs qualifiés, diversement spécialisés ;
— qui fournit à tous ceux, personnes ou groupes, qui le demandent, les services d'un médiateur approprié à leur problème ;
— qui organise des rencontres et des sessions de réflexion sur la médiation.
< Le CNM est composée de 14 associations (dont l'IFM et la Maison de la Médiation), commissions et organismes qui agis-
sent dans le domaine de la médiation.
Le CNMa établi un code de déontologie de la médiation, reconnu par l'ensemble des groupes qui le composent, code de

déontologie pour les médiateurs et pour tous les usagers de la médiation.

Adresse : 127, rue Notre-Dame-des-Champs — 75006 Paris — Tél. 43 26 80 30



La gestion du compromis
dans les actions

de Gandhi
par Simone PANTER-BRICK *

Gandhi s'est souvent déclaré prêt au compromis, pour faire avancer les causes qu'il défendait. Cette
attitude ne futpas toujours comprise par ses proches.

Si le compromis est un art difficile, l'œuvre de
Gandhi est une œuvre d'art. Il dit d'ailleurs de lui-
même qu'il est un « homme de compromis ». Et il
vécut suffisamment longtemps pour exercer ce talent…
et pour changer d'avis.

Or il ne craignait nullement la contradiction avec

lui-même: « Mon but n'est pas d'être d'accord avec

mes déclarations antérieures, mais d'être d'accord avec

la vérité telle qu'elle peut se présenter à moi à un

moment donné. Le résultat est que j'ai évolué d'une
vérité à l'autre… ».

De plus, Gandhi était tolérant face à la contradic-
tion des autres, parce qu'il ne voulait pas qu'on le suivît
ou qu'on lui obéît contre la voix de la raison ou de la
conscience.« Je ne servirais pas la cause de la non-vio-
lence, assurait-il au début de la Deuxième Guerre mon-
diale, si j'abandonnais mes meilleurs collaborateurs

(congressistes), parce qu'ils n'ont pas pu me suivre jus-
qu'à l'application étendue de la non-violence. En
conséquence, je reste avec eux, convaincu que leur
renoncement aux méthodes de non-violence sera limité
au domaine le plus étroit et ne sera que temporaire ».

* Auteur du livre Gandhi contre Machiavel, Paris, Denoël, 1963.

Il composait avec les réalités, mais il restait ferme
sur l'essentiel, avec la sagesse de la colombe et la pru-
dence du serpent. « C'est mon amour absolu de la
vérité qui m'a enseigné la beauté du compromis ».

La guerre est certainement une question essentielle,
et sur laquelle on peut s'attendre de la part du leader de
la non-violence à des réponses catégoriques et à des
attitudes immuables. Le racisme en est une autre,
surtout venant d'un Indien qui a passé vingt ans de sa

vie en Afrique du Sud à le combattre.

Nous avons donc jugé utile et intéressant de faire
porter cette étude du compromis sur ces deux questions
fondamentales. Nous découvrirons , en étudiant ses

actions, un homme avec une mission qui, sans sacrifier
l'essentiel de ses principes, sut assouplir sa position et
tailler des compromis à sa mesure.

I) Le racisme
Gandhi fit la rencontre personnelle du racisme,

confortablement assis dans un wagon de première
classe et dans ses illusions de gentleman et de nouvel
avocat. Ejecté de force sur le quai de la gare à Pieter-
maritzbourg, il passa la nuit à ressasser la honte de



simone panter-brick 41

cette expérience. Quand il comprit qu'il avait été vic-
time d'un fait banal dans la société sud-africaine où il
venait travailler, il décida la résistance quand l'occa-
sion s'en présenterait. Sa profession, dans laquelle il
était le seul Indien à exercer ses talents, fit de lui le

représentant et le porte-parole de sa communauté

auprès des autorités.

La confrontation à ce vieux problème colonial mar-

qua son séjour au Transvaal et au Natal (1893-1914). Il
s'opposa à un train de mesures discriminatoires
diverses, celles, entre autres, de la ségrégation au

Transvaal d'un lourd impôt sur certains Indiens du

Natal, de restrictions au commerce dans les deux pays.
À ces dispositions s'accrocha le problème de l'immi-

gration, qui se posa avec acuité en 1906 et 190/7, parce
qu'il était couplé avec l'enregistrement obligatoire sur

un Registre des Asiatiques, menaçant les Indiens du
sort de leurs compatriotes, déjà chassés de l'Etat Libre

d'Orange, leur voisin.
Gandhi réussit à arrêter ce train de mesures sans se

faire broyer, grâce à ses convictions non-violentes et à
l'arme politique qu'il en avait faite, mais aussi à son

sens de la mesure et du dialogue. Le vote de la Loi

pour le Soulagement des Indiens (loi 22 de 1914),
escortée de mesures administratives appropriées, lui
permit de décharger la législation de dispositions anti-

indiennes, notamment sur l'enregistrement, l'impôt et
l'immigration.

Mais la victoire fut un demi-succès. Le train, après
l'arrêt, se remit en marche, s'alourdissant de nouvelles
mesures racistes, jusqu'à sa destination, atteinte à la

moitié du siècle, de l'apartheid, aujourd'hui en déman-

tèlement.

Gandhi aurait-il espéré immobiliser le convoi? Il
avait certainement demandé, sinon obtenu, un esprit
plus libéral dans l'administration des lois. Il plaçait son
espoir dans cette perspective. Car il croyait passionné-
ment aux droits et à la protection de cette citoyenneté,
et à l'égalité des citoyens. Là était, au tournant du

siècle, sa foi, son espérance, sa vision d'avenir. Il tenait
dans ses mains de sujet britannique, le billet de pre-

mière classe, déjà valide mais pourtant refusé, qui lui
permettrait le jour venu d'un contrôle plus libéral, de
s'asseoir en première sans être molesté.

L'attitude de compromis et ses caractéristiques

Quelle place cette attitude laisse-t-elle au

compromis? On pourrait répondre: aucune en prin-
cipe. Pourtant, si on définit l'attitude de Gandhi en

Afrique du Sud par le redressement, constitutionnel ou
non, de torts déterminés lésant des intérêts spécifiques,
à cause de lois à connotation raciste, peut-on parler de
compromis quand Gandhi s'impose à lui-même des

objectifs restreints, des moyens mesurés, une enver-

gure limitée ? L'efficacité de son action en a dépendu.
Trois caractéristiques sont liées à cet aspect du

compromis : il apparaît dans la sélection de griefs stric-
tement définis, neufs et intolérables.

En premier lieu, l'action de Gandhi au Natal et au
Transvaal — où il a vécu et travaillé — est toujours net-

tement circonscrite à une loi ou à la clause d'une loi,
donc à un objectif très concret et bien précis, et dès
lors, ni élastique, ni extensible. Cette caractéristique,
bien propre à un homme de loi, a une conséquence
importante: Gandhi, homme politique à peine éclos,
limite à son tour ses moyens d'action aux termes de la
loi. Devant la déficience des moyens constitutionnels

(pétitions, quêtes de signatures, agitation de l'opinion
publique et délégations auprès des autorités, même en

Angleterre et aux Indes) et devant la férocité de cer-

taines lois, il se sent justifié à sortir de la légalité
(1906); mais il en sort avec grande prudence et cir-

conscription. Il donne à son Satyagraha une règle d'or:

l'interdépendance non seulement entre le grief et son
redressement, mais aussi l'interdépendance entre le

grief et les moyens d'action, toujours taillés sur

mesure, quoique hors de la légalité. Ainsi, veut-on se

servir des certificats d'enregistrement pour ruiner sa

communauté (1906) ? Ils seront brûlés en feux de joie.
Veut-on lui interdire la frontière (1907)? Elle sera

franchie en groupes et sans papiers. Veut-on considérer



42 la gestion du compromis dans les actions de gandhi

comme illégitimes les Indiennes mariées selon un rite
de l'Inde (1913)? Elles seront invitées à se joindre à
l'action des hommes. Veut-on, malgré l'engagement du
gouvernement, perpétuer l'impôt de 3 livres sur les
pauvres bougres libérés du travail dans les mines et
dans les plantations (1913)? Ils immobiliseront l'éco-
nomie par la grève.

En deuxième lieu, ce type de raisonnement et le
sens des réalités politiques conduisent Gandhi à s'im-
poser une autre restriction dans la sélection des causes.

En effet, il respecte en principe le statu quo, même
défavorable, même raciste, et il se retranche dans la
préservation des droits acquis. Est-ce donner son aval
au corps ancien des mesures raciales? C'est refuser
seulement de voir la situation se détériorer. D'ailleurs
Gandhi reconnaît la nécessité d'obéissance de principe
à la législation en général, même à des lois mauvaises
ou injustes: c'est le devoir du citoyen; et nous avons

vu son attachement à la notion de sujet britannique.
Mais il n'en est pas de même des lois nouvelles qui
s'attaquent aux droits acquis que ce même citoyen a le
devoir de défendre, quand ils sont vitaux et fondamen-
taux.

D'autres raisons expliquent sa position. Il sait que
les Européens, dans leur ensemble hostiles, auraient
réag1 avec force, sinon avec démesure, à une remise en

question systématique; et qu'il eût été impossible
d'exiger plus sans tout compromettre et se faire écraser.
Il réalise aussi qu'il ne peut mâcher plus qu'il ne peut
mettre dans la bouche, et constate combien sont éden-
tées les mâchoires de sa communauté encore apoliti-
sée. Comment la sortir de la passivité tolérante du déjà
vu et du déjà connu ?

Gandhi s'attache donc, en troisième lieu, au grief
dont le caractère intolérable lui servira d'aiguillon, ce

qui est de bonne guerre. Il mobilisera les siens par
paliers, au fur et à mesure d'une prise de conscience
des intérêts en jeu, organisant d'abord les couches les
plus fortunées pour lesquelles il travaillait, pour
conduire en fin de lutte les plus démunies auxquelles
désormais 1l se dévouait.

Il laissa aux autres Asiatiques, en l'occurrence les
Chinois, le soin de s'organiser eux-mêmes, et s'en
trouva bien, puisque l'effondrement rapide de leur
résistance n'affecta pas la sienne. Mais il ignora prati-
quement les autres catégories non-blanches, éprouvées
elles aussi par un racisme intolérable. Si celle de race

mixte était concentrée dans la province du Cap,
d'ailleurs la plus libérale et hors de sa zone d'influence,
que dire des Noirs, parias dans leur pays? Dans sa

lutte contre le racisme en Afrique du Sud, Gandhi
semble avoir oublié les Africains. Les “Cafres” avaient
d'ailleurs un avantage sur les “Coolies”: ils ne crai-
gnaient pas la déportation et c'était justement la crainte
de cette saction majeure qui menaçait la présence
indienne en Afrique.Grandhi restait donc avant tout
Indien dans ses préoccupations et dans ses luttes contre
le racisme, non seulement dans ses moyens et dans ses

objectifs, mais encore dans la communauté qu'il défen-
dait et représentait.

Gandhi agissait avec un grand pragmatisme dans
cet imbroglio raciste car, même en ce qui concernait sa
propre communauté, il restreignait, en fait, géographi-
quement son action au Transvaal et au Natal. En théo-
rie, pourtant, depuis la formation de l'Union en 1910, il
se sentait légalement tenu d'intervenir dans les quatre
provinces d'Afrique du Sud. Il avait réclamé pour les
Indiens le droit théorique d'entrée dans l'Etat Libre
d'Orange (1911), sans poursuivre toutefois cette idée. Il
n'abandonna cependant pas le droit acquis des Indiens
nés au Natal d'émigrer dans la province du Cap.

Toutes ces restrictions, faites de prudence, de raison
et de particularisme limitent l'action de Gandhi contre
le racisme: c'est le compromis d'un homme politique,
de tout homme politique aux prises avec son environ-
nement.

Les trois Accords avec le général Smuts
La gestion de ce compromis se concrétisa à trois

reprises à l'occasion de plusieurs accords entre Gandhi
et son adversaire au gouvernement, le général Smuts:
en 1908, en 1911 et en 1917.



simone panter-brick 43

Le premier, signé en 1908, concernait les Indiens
du Transvaal. Cette ancienne République boër poursui-
vait avec lenteur une politique de ségrégation des
Indiens dans des lieux où ils devraient éventuellement
vivre et commercer. Après la guerre (1899-1902) elle
tomba sous la férule britannique, qui n'apporta pas la
libéralisation espérée, bien au contraire. Le Transvaal
fut doté d'un gouvernement responsable (fin 1906). Or

les élections qui s'ensuivirent portèrent au pouvoir un
parti boër résolument anti-asiatique, avec Smuts et

Botha, le Premier ministre, qui promettait « de chasser
les coolies en quatre ans ». Cette menace à l'encontre
des 8000 Indiens du Transvaal s'alourdissait donc face
au retrait politique britannique et face aussi à un

regrain de systématisation dans l'application des lois.

“Le policier récalcitrant”.
Gandhi savait qu'un séjour en prison était toujours profitable à la cause qu'il défendait…

(Dessin paru dans le Sunday Times, et reproduit dans le dossier Gandhi édité par Non-Violence Actualité, 1991)



Gé la gestion du compromis dans les actions de gandhi

Le danger se précisa sous la forme d'une loi obli-
geant les Asiatiques à se faire inscrire sur un Registre.
A Londres, Gandhi obtint d'abord le refus du Consen-
tement Royal (octobre 1906), lequel fut ensuite
accordé quelques mois plus tard à la loi 2 de 1907 du
Transvaal, copie fidèle de celle à laquelle il avait été
refusé. En effet, l'assentiment de la Couronne est auto-

matiquement conforme aux avis des ministres concer-

nés, ceux du gouvernement impérial avant le transfert
du gouvernement responsable, et ceux de la Colonie,
après le transfert.

La quasi-totalité des Indiens refusèrent de se faire
enregistrer. Comme à la fin de janvier 1908, Gandhi
était en prison avec le quart de sa communauté, Smuts,
pour sortir de l'impasse, chercha un arrangement avec
son adversaire. Il promit que la loi deviendrait
caduque, si les Indiens se faisaient volontairement
enregistrer.

Ceci fait, il refusa d'annuler la loi, se contentant
d'en exempter les titulaires de certificats volontaires,
de sorte que la résistance reprit en juillet 1908.

Gandhi étendit alors son agitation au Natal, où les
Indiens étaient plus nombreux. En effet, depuis la fin
décembre 1907, la loi 15 de 1907 du Transvaal interdi-
sait l'entrée du pays à la seule catégorie jusque-là
admise, celle des Indiens éduqués, ainsi qu'à tout
Indien non enregistré. La loi sur l'enregistrement et la
loi sur l'immigration fonctionnaient de pair: l'une était
la clé, l'autre le verrou du conflit. Puisque le gouverne-
ment avait couplé l'une et l'autre, Gandhi ne pouvant
plus transgresser l'une, défia l'autre. « Le rusé
compère ! » dira Smuts.

La position de Gandhi était affermie du fait qu'elle
s'alignait sur l'attitude du gouvernement britannique,
qui avait pour règle de principe la préservation des
droits acquis et la non-discrimination raciale dans la
législation de ses colonies sud-africaines. Gandhi, de
même, respectant le statu quo ante, ne recruta que des
anciens résidents du Transvaal et des anglophones pour
franchir illégalement la frontière transvaalienne avec le
Natal.

Or l'influence britannique restait à l'œuvre, du fait
des négociations qui accompagnaient la formation de
l'Union d'Afrique du Sud (1910). En octobre 1910, le
gouvernement impérial demanda au gouvernement de
l'Union, l'annulation de la loi sur l'enregistrement et la
modification de la loi d'immigration du Transvaal sur
une base non spécifiquement raciale.

Un deuxième Accord, dit Provisoire, fut conclu en

avril 1911 entre Gandhi et Smuts dans cette expecta-
tive de changements constitutionnels et législatifs.
Gandhi, sur la réserve, attendit les événements en sus-

pendant le mouvement.

Ceux-ci réservèrent deux surprises. En premier lieu,
un arrêt de la Cour Suprême du Cap en mars 1913
déclarait invalides les mariages célébrés selon les rites
indiens, rendant illégitimes ces unions et privant les
enfants de droits successoraux.

En deuxième lieu, le leader indien Gokhale, avec
l'approbation du Secrétaire d'Etat pour l'Inde, avait été
reçu par Smuts et Botha qui, au cours de leur entretien
de novembre 1912 lui avait promis, non seulement
l'annulation de la loi sur l'enregistrement et la suppres-
sion de la clause raciale dans la loi d'immigration, mais
encore l'abolition de l'impôt annuel de £3 sur les
Indiens du Natal à la fin de leur contrat (de 3 à 5 ans)
dans les mines ou dans les plantations. Celui-ci avait
été créé en 1895 pour son effet dissuasif: empêcher
leur installation définitive dans la colonie au terme de
leur servitude. L'effet dissuasif avait été considérable-
ment amorti de £25 à £3 — après des prestations orga-
nisées par Gandhi (1894) — mais restait contraignant et
insupportable. Ainsi en 1913, 65 % des Indiens sous

contrat avaient dû reconduire leur contrat pour la
deuxième ou même troisième fois.

Mais la promesse faite à Gokhale d'abolir l'impôt
du £3 ne fut pas tenue, même si la loi promise par
Smuts annulait les deux lois de 1907 (loi réglementant
l'immigration: loi 22 de 1913). L'Accord Provisoire
échoua sur l'écueil de l'impôt £ 3 (août 1913) et la lutte
repartit de zéro (septembre 1913).

Gandhi étendit alors son mouvement à de nouvelles



simone panter-brick 45

catégories d'Indiens, restés jusque-là en dehors du
conflit, dont les Indiens sous contrat (près de 50 000) et
les femmes.

Une poignée d'entre elles mit le feu aux poudres.
Elles provoquèrent la grève du centre minier de New-
castle (octobre 1913) suivie de l'exode de 4000
mineurs vers l'ancienne frontière du Transvaal, tou-
jours opérationnelle. Fini le temps du recrutement

sélectif ! L'arrestation des mineurs après le passage de
la frontière déclencha la grève générale des travailleurs
sous contrat, de manière fulgurante et inorganisée, tout
le long de la côte du Natal dans les plantations de
canne à sucre qu'ils n'avaient pas fini de couper
(novembre 1913).

C'est alors que le troisième et dernier accord entre

Gandhi et Smuts (janvier 1914) régla définitivement le
contentieux. Gandhi abandonnait la question des

migrations entre provinces, mais sauvait le droit acquis
des Indiens nés au Natal d'émigrer au Cap. Smuts fai-
sait voter en juillet 1914 la loi pour le Soulagement des
Indiens (loi 22 de 1914), laquelle abolissait l'impôt de
£ 3, validait les mariages monogames reconnus en

Inde, reconnaissait le droit d'entrée aux Indiens ayant
un certificat de domicile. De plus, des mesures admi-
nistratives furent prises pour permettre l'immigration
de certains Indiens éduqués et des femmes mariées

polygames, non reconnues légitimes.
Gandhi, soulagé lui aussi d'un conflit de huit années

(1906-1914), quitta l'Afrique en héros, après avoir fait
cadeau à Smuts d'une paire de sandales qu'il lui avait
faites en prison.

Conclusion

A travers l'expérience sud-africaine, Gandhi se
révèle « homme de compromis » de deux façons. La
première manière consiste à conclure, dès que la possi-
bilité s'en présente, des accords pour lesquels il est prêt
à faire des concessions. La deuxième est de s'arranger
le moins mal possible du monde imparfait du racisme,
en faisant preuve de réalisme et de pragmatisme.

Le problème tournait alors autour de la présence
indienne en Afrique du Sud. D'où l'importance donnée

par les défenseurs et les adversaires aux lois sur l'im-

migration d'une part — lesquelles servent de trame à
toute la résistance — et d'autre part, à l'impôt de £3 qui
oblige au retour la main-d'œuvre importée; d'où, aussi,
l'effet détonateur de l'enregistrement obligatoire, parce
que la loi Noire, comme l'appelait Gandhi, semblait
sonner le glas des Indiens du Transvaal.

La réalité, c'était le formidable adversaire. C'était
aussi l'inexpérience et le jeune âge d'un avocat débu-
tant, jeté sans précaution dans le guêpier raciste.
Il commença sa carrière politique par un compro-

mis avec son environnement, en limitant ses objectifs
et en affinant son action sur un mode parfaitement
non-violent, si bien que, en 1911, le vice-roi lui-même
vint à son secours en louant sa résistance aux « lois
odieuses et injustes ».

Dans cet environnement, c'était un beau succès

d'accomplir quoi que ce fût de positif. Or, plus que
d'un accomplissement, on peut parler de victoire. Com-
ment l'expliquer, si Gandhi travaillait à contre-sens de
l'histoire sud-africaine ?

Il avait bénéficié d'un contre-courant favorable et

temporisateur. En effet, les tractations autour de l'indé-

pendance de l'Afrique du Sud, votée par le parlement
britannique en 1909, supposaient — comme il est cou-
tume — que, d'une part, le Royaume-Uni se liait les
mains en accordant l'indépendance, mais que, d'autre

part et en contrepartie, il attachait des conditions aux

réformes constitutionnelles, entre autres en faveur des
minorités.

Courant favorable donc, mais avec de forts vents

contraires: le timonier de la non-violence quitta ces

eaux agitées pour une autre mission en Inde.

IT) La guerre
Il est logique que Gandhi, avec sa foi dans la non-

violence et sa volonté de la mettre en pratique, soit



46 la gestion du compromis dans les actions de gandhi

opposé à la violence, donc à la guerre. Mais ce refus de

principe a-t-il fait place à un compromis ? C'est à cette

question que nous chercherons une réponse. Le prin-
cipe étant la non-participation à la guerre, le compro-
mis, au contraire, aura pour objet une participation
mesurée.

La réponse à la question est claire et affirmative,
puisque Gandhi a été honoré de deux médailles de
guerre et cité à l'ordre du jour pour s'être distingué sur

le champ de bataille à ramasser les blessés.

Mais il faut distinguer deux périodes, l'une couvrant
la guerre des Boers (1899-1902), la guerre des Zoulous
(1906) et la Première Guerre mondiale — trois guerres
auxquelles il prend part —, l'autre, la Seconde Guerre
mondiale, à laquelle il ne participe pas. Né en 1869,
Gandhi est dans la force de l'âge au tournant du siècle;
c'est un vieil homme au deuxième conflit mondial. A 30
ans, il s'engage; à 70 ans, le Mahatma conseille le non à
la guerre, jusqu'à ce que les événements fassent fléchir
sa détermination. Le compromis viendra de sa réaction
aux grandes dates de l'histoire militaire, et l'équivoque
de l'extension du conflit à l'Extrême-Orient.

La période de 1899-1919

Cette période pourrait être qualifiée de sud-afri-
caine, bien qu'elle déborde sur le retour en Inde. En
effet, le compromis avec la guerre se plaça dans le
contexte des expériences d'Afrique du Sud, de sorte

que, en changeant d'environnement et de circons-
tances, Gandhi changera de psychologie. La mesure de
sa participation à la guerre était alors intimement liée
au problème du colonialisme et du racisme dont souf-
frait sa communauté.

Il marchait avec les unités britanniques du côté du
cœur. Quand le Transvaal fut annexé à la Couronne en

juin 1900, il réclama pour les siens la pleine égalité des
sujets britanniques, puisque les Indiens étaient désor-
mais sujets britanniques dans une colonie britannique.
Mais il dut remettre cette prétention, sans renoncer à
cette pétition de principe.

Pour obtenir ce droit qui restait hors de portée, il
faisait ce qu'il appelait son devoir de citoyen. Donnant,
donnant: pour se faire reconnaître le privilège, il fal-
lait remplir ses obligations.

Son compromis avec la guerre consistait donc à se

porter dans une unité non-combattante d'une part, et
d'autre part, à s'y enrôler comme volontaire. Car per-
sonne ne lui demandait rien et il lui fallut insister pour
faire accepter ses services. Il fut nommé sous-intendant
du Corps des bancardiers volontaires indiens pendant
la guerre contre les Boërs; il servit avec le grade d'offi-
cier au Corps des ambulanciers volontaires indiens lors
de l'expédition contre les Zoulous. Gandhi, d'ailleurs,
n'allégua pas l'excuse de ne pas avoir porté d'armes,
d'avoir sauvé des vies dans la zone même des combats,
d'avoir secouru les Zoulous dont personne ne s'occu-
pait. Il reconnut, devant les reproches qui lui ont été
adressés, que le fait de ne pas porter les armes s'expli-
quait par sa participation à la guerre. Partagé entre son

devoir de citoyen et sa croyance en la non-violence, il
avait cru, dit-il, régler son comportement sur celui d'un
Anglais ordinaire.

A la Première Guerre mondiale, même attitude,
même scénario, même compromis. À la déclaration
des hostilités, il était à Londres, en route pour l'Inde.
Le 14 août 1914, il signa une lettre au sous-secrétaire
d'Etat pour l'Inde avec une cinquantaine d'Indiens:
« Nous prions les autorités d'accepter nos offres de ser-

vice… ». Elles furent acceptées. Avec 80 autres volon-
taires, Gandhi suivit un cours de secouriste pendant six
semaines et réussit l'examen, puis participa aux exer-

cices et à l'instruction, ce qui n'alla pas sans friction
avec l'officier chargé du commandement. Mais une

pleurésie coupa court à son éventuel envoi sur le front.
Il déclara à la réception d'adieu avant son embarque-
ment pour l'Inde: « mais ma santé ne m'a pas permis
(de poursuivre cette voie)... Je n'ai pas démissionné du
Corps. Si, dans mon pays natal, je retrouve mes forces
et si les hostilités continuent, j'ai l'intention de le
rejoindre, dès que j'en recevrai l'ordre ».



simone panter-brick 47

Il fut de nouveau fait appel à ses services en avril
1918. Répondant à l'invitation du vice-roi de partici-
per à la Conférence sur la guerre, Gandhi, après avoir
hésité, y assista et se prononça en faveur de la résolu-
tion sur le recrutement. Il admettait, écrivait-il au vice-
roi que « l'Inde offre tous ses fils valides en sacrifice à

l'Empire à ce moment critique. ». Il accepta, joignant
le geste à la parole, de parcourir en recruteur le district
de Kheda où il venait de mener une campagne de non-

violence, pour demander — sans trop de succès — aux

600 villages d'envoyer 20 hommes chacunà l'armée.

Sa foi dans l'Empire restait entière, ainsi que dans
les bienfaits de la dichotomie droit-savoir. C'est que,
expliquait-il, « le chemin le plus facile et le plus
direct… de gagner l'indépendence est de participer à la
défense de l'Empire ».

L'indépendance — Swaraj — était en passe de devenir
le mot-clé de son vocabulaire politique au détriment de

l'égalité des droits. Réserves faites sur les différences
de colonialisme entre l'Afrique du Sud et l'Empire des

Indes, on glissa d'une priorité à l'autre. Du reste,
Gandhi ne cachait pas le besoin de réciprocité à ses

démarches. La lettre au vice-roi, citée plus haut, le
disait sans ambages: « C'est la simple vérité que notre

réponse (positive au recrutement) est due à notre

attente de parvenir d'autant plus vite à notre objectif,
l'indépendance »…

Chaque fois qu'une guerre, pendant ces deux décen-

nies, le forçait à choisir entre la non-violence d'une

part, et l'égalité puis l'indépendance d'autre part, 1l
choisissait une participation mesurée à la guerre.
Gandhi résolvait son dilemme par une inévitable
contradiction: le compromis était à l'œuvre, qu'il justi-
fiait des années plus tard, parce qu'il fallait bien tenir

compte des réalités, et que la réalité d'alors était la sta-

ture modeste de l'homme politique, ses moyens retré-

cis, sa difficulté de sortir du dilemme. Il posait ainsi le
problème, en termes très clairs: « Bien que, en tant

qu'individu, je fusse opposé à la guerre, je n'avais pas
le statut (nécessaire) pour offrir une résistance non-

violente efficace. Mon manque de foi en la guerre et

mon opposition étaient aussi forts alors qu'ils le sont

aujourd'hui. Mais j'ai admis que, dans ce monde, il y a

beaucoup de choses que nous faisons, quoique nous

puissions être contre leur accomplissement… Le fait est

que le chemin du devoir n'est pas toujours facile à dis-
cerner entre les différentes priorités qui semblent être
en conflit l'une avec l'autre ».

La Seconde Guerre mondiale

Mais voici par contraste Gandhi, à la veille d'un
nouveau et plus terrible conflit, doté d'une stature mon-

diale, de moyens puissants et d'une arme politique qui
avait fait ses preuves en 1920 et en 1930.

Le voilà par surcroît, délivré du dilemme. En effet,
depuis 1920 Gandhi était devenu anti-colonialiste. I] ne
voulait plus de l'Empire, de ses droits, de ses privi-
lèges, encore moins de ses guerres. Il avait passé le
Rubicon avec la non-coopération (1920) après le vote

de la loi 11 de 1919 sur les crimes anarchistes et révo-
lutionnaires (loi Rowlatt), puis l'atteinte à la puissance
temporelle du Califat par le Traité de Sèvres, et enfin
le massacre perpétré par le général Dyer au Punjab. Il
n'avait donc plus à sacrifier la non-violence à l'Empire.
La contradiction disparue, le besoin du compromis
s'évanouissait.

De 1938 à décembre 1941

En conséquence, Gandhi adopta une attitude pure et

dure. Il conseilla aux Tchèques envahis par les armées
du Reich, de résister par la non-violence — ils s'y
essaieront 30 ans plus tard, et le monde frémira d'ad-
miration — Même conseil aux Juifs allemands, persé-
cutés dans leur pays: il établit un “parallèle exact”
entre leur situation en 1938 et celle des Indiens

d'Afrique du Sud en 1906.

Cependant, la contradiction un temps disparue
revint au galop. Si Gandhi n'était plus du côté de l'Em-

pire, il était de celui du Congrès national indien; or le
Congrès, dans sa majorité, voulait être aux côtés des



48 la gestion du compromis dans les actions de gandhi

Alliés, traité d'égal à égal dans la lutte contre l'hitlé-
risme. La contradiction s'était seulement déplacée; le
dilemme était passé de Gandhi au Congrès.

Le Congrès oscillait entre participation et non-parti-
cipation à la guerre. Les grands événements de la

guerre (septembre 1939, mai 1940, décembre 1941)
décidaient la poussée vers la guerre et l'offre consé-

quente d'aide au gouvernement; la déconvenue qui
s'ensuivait le renvoyait vers la neutralité. Il allait en

quelque sorte, tantôt offrir son aide aux Britanniques
sous conditions, tantôt demander celle de Gandhi sans
condition.

Emu à la première requête (1939), décidé à la
seconde (1940), Gandhi accepta de lancer une cam-

pagne contre le gouvernement, à condition qu'elle fût
aussi contre la guerre (octobre 1940). Gandhi faisait
ainsi d'une pierre deux coups. Il assumait de cette

manière sa responsabilité de leader du Congrès et se

déclarait sans ambiguïté contre la guerre. Aux protesta-
taires congressistes, il répliqua: « Ce n'est pas la peine
d'aller demander au médecin un médicament, si vous
refusez de le prendre selon sa prescription ». Il avait
d'ailleurs prudemment fait adopter par le Comité
congressiste de toute l'Inde, une rétractation des senti-
ments belliqueux, qu'il prit pour un repentir: (le
Comité) « croit fermement à la politique et à la pra-
tique de la non-violence, non seulement dans le com-

bat pour l'indépendance, mais aussi, autant que faire se

peut, dans une Inde libre ».

Telle fut et telle resta la situation jusqu'en décembre
1941 : aucune compromission avec la guerre. Le choix
n'était plus entre la participation ou la non-participa-
tion au conflit; il se portait sur une contre-participation
active. C'était clair et c'était nouveau.

C'était pourtant moins évident qu'il n'y paraissait,
car Gandhi s'était engagé à ne pas embarrasser les Bri-
tanniques pendant la guerre (avril 1940). Or comment
mener une campagne contre le gouvernement sans
gêner le gouvernement ? avec quel compromis ?

Il concilia l'antinomie en prenant trois décisions. Il
décida en premier lieu de limiter le nombre des résis-

tants, de sélectionner leur qualité et de contrôler le flux
de leurs protestations.

En second lieu, il donna à cette campagne-symbole
(par conséquent parfaitement non-violente, et donc
extrêmement seyante) la liberté de parole comme

objectif-symbole de l'indépendance refusée. D'où le
slogan-symbole: une formule unique à déclamer sans

autre discours sur les places publiques: « Il est mal
d'aider l'effort de guerre britannique en hommes et en

argent. Le seul effort valable est de résister à toutes les
guerres par la résistance non-violente ».

En troisième lieu, les deux volets de la formule ne

soulevaient pas de vives controverses, parce qu'ils cor-

respondaient à deux données homologues. Comme,
d'une part, le vice-roi ne songeait pas à imposer des
contributions à la guerre par la contrainte, l'opposition
de Gandhi ne concernait que l'aide volontaire à l'effort
de guerre.

D'autre part, le vice-roi reconnaissait en Inde le
droit à l'objection de conscience de conception britan-
nique, c'est-à-dire, en temps de guerre, non seulement
une dispense d'incorporation militaire, mais encore

l'autorisation de se dire contre la guerre, même en

public. La divergence entre les deux hommes concer-

nait seulement le militantisme, que Gandhi choisit
donc sobre et réservé, avec un succès qui déclina avec

l'année 1941.

Quand le gouvernement jugea bon de libérer les
harangeurs encore en prison, il se déclara avec une cer-

taine ironie, « certain de la volonté de toute l'opinion
responsable de l'Inde de soutenir l'effort de guerre jus-
qu'à la victoire ». Gandhi lui répondit tout aussi crû-
ment: « Le seul sens que je puisse donner à cette mise
en liberté est l'espoir que les prisonniers aient changé
d'opinion dans la solitude. J'espère que le gouverne-
ment perdra bientôt ses illusions ».

De décembre 1941 à 1945

Quatre jours après la remise en liberté survint un
événement déterminant pour la relance du Congrès



simone panter-brick 49

vers la guerre: la destruction de la flotte américaine à
Pearl Harbor, suivie de l'avance japonaise à travers la
Malaisie et la Birmanie jusqu'à la frontière orientale de
l'Inde. Le conflit, de lointain et de théorique, devint
immédiat et réel. L'invasion menaçante bouleversa

l'échiquier indien.
Chacun, pourtant, repartit du même pied. Le

Congrès inclina vers la guerre;Gandhi, lâché par le

Congrès, exprima “son étonnement” à cette volte-face
(30 décembre 1941). Le gouvernement s'efforça de

régler le problème constitutionnel (offre Cripps de
mars 1942). C'était le tournage de la même séquence
en nouvelle version. En effet, le Congrès, déçu, retour-
nait à Gandhi qui lui proposa une nouvelle campagne —

non violente évidemment — de franche rébellion (votée
le 8 août 1942) avec les Japonais aux portes de l'Inde,
il exigea le retrait des Britanniques. Evanoui le com-

promis du non-embarras ! Fini le temps des symboles !

Quelques heures plus tard, le gouvernement bouclait
tout ce monde en prison et réprimait la résistance non-

violence et le terrorisme qui s'y associa, grâce à la forte

présence des troupes rassemblées contre les Japonais.
La dernière des campagnes de Gandhi fut un échec.

Mais ce ne fut pas sa dernière tentative de trouver

un compromis au problème illustré par les oscillations
du Congrès. Après le débarquement en Normandie, il
prit lui-même l'initiative de relancer le Congrès vers la

guerre. Ayant été libéré pour raison de santé en mai

1944, il fit, en son nom cette fois, sinon en mandataire
du Congrès, de nouvelles avances au vice-roi, dans une
lettre du 27 juillet 1944: « Je suis prêt à conseiller au
Comité exécutif de déclarer que, étant donné les nou-

velles circonstances, la désobéissance civile massive

envisagée par la résolution d'août 1942 ne peut être
offerte et que le Congrès devrait donner sa pleine
coopération à l'effort de guerre, si une déclaration est

faite de l'indépendance indienne immédiate et si est

formé un gouvernement national responsable devant
une assemblée, nonobstant la clause que, pendant la
durée de la guerre, les opérations militaires devraient
continuer comme à présent, mais sans engager de far-
deau financier pour l'Inde ».

Le refus net du vice-roi bloqua le mécanisme
d'offres et de contre-offres alors que Gandhi se prépa-
rait à conseiller la guerre, ce qui lui fut épargné. Mais
il n'y eut pas de relance vers la non-violence.

Réfléchissons à la démarche de juillet 1944 et ten-

tons de l'expliquer. Le compromis proposé fut la solu-
tion d'un problème, celui de la confrontation entre

Gandhi et le Congrès. Il s'imposa en cinq étages,
Gandhi se réalignant progressivement et par solidarité
sur les positions du Congrès.

Dans un premier temps, la confrontation sur le pro-
blème de la guerre se posa dès septembre 1938 entre

Gandhi et la majorité des membres du Comité exécutif.
Mais la scission ne fut pas rendue publique, étant trop
pénible.

Une année plus tard, à la déclaration de la guerre, le
désaccord devint notoire, Gandhi parlant de soutien
moral, inconditionnel et — “naturellement” — non-vio-
lent, le Congrès envisageant une intervention condi-
tionnelle dans un conflit armé. Mais la rupture fut évi-
tée en passant sous silence la nature de la participation
éventuelle à la guerre.

En juillet 1940, le Congrès récidiva, sacrifiant cette
fois les susceptibilités du Mahatma.

En décembre 1941, le désir belliqueux de participer
à la guerre a ressaisi le Congrès. Gandhi l'approuva
implicitement, puisqu'il ne le désapprouva pas, évitant
ainsi de nouveau la rupture. Il déclara le 15 janvier
1942 devant le Comité congressiste de toute l'Inde:
« Pour le Congrès, la participation à la guerre avant la
réalisation de l'indépendance, est de faire le travail des
vingt dernières années. Et alors pourquoi suis-je devant
vous à vous demander d'accepter la résolution et à ne

pas diviser le Comité? La raison en est que la résolu-
tion reflète l'état d'esprit du Congrès. C'est indubitable-
ment un pas en arrière. Parfois un pas en arrière pré-
lude à un pas en avant ».

Enfin — à la cinquième étape — en juillet 1944, sa

position est devenue explicite. Sa route entre les deux
dernières étapes avait été singulièrement ardue et



50 la gestion du compromis dans les actions de gandhi

éprouvante, riche en événements, déceptions, frusta-
tions, cris de cœur et coups de tête. La lettre au vice-
roi était l'aboutissement d'une démarche nationaliste,
forcée par les oscillations du Congrès : une marche for-
cée en quelque sorte vers un compromis avec la puis-
sance colonialiste.

D'ailleurs, à réfléchir encore à cette évolution, elle
paraît moins remarquable que logique, si l'on considère
que le Congrès se trouvait dans la situation de Gandhi
en Afrique du Sud: volonté de participer à la guerre
pour faire avancer ses droits. Lui-même n'avait-il pas
résolu par la participation à trois guerres son dilemme
d'alors ? Comment refuser à d'autres, à la longue, la
même latitude et le même respect ? Comment — et sans

que sa foi en la non-violence en souffrît, comme l'at-
teste Nehru — ne pas oser le compromis ?

Conclusion

À travers l'expérience indienne de la Deuxième
Guerre mondiale, Gandhi se déclare « toujours prêt au
compromis ». Il réagit et ajuste ce dernier à partir de
quatre données conflictuelles: sa conviction non-vio-
lente, ses responsabilités envers le Congrès, sa préférence
pour les Alliés et l'évolution de la situation militaire.

Si la présence indienne était au cœur de l'expé-
rience sud-africaine, la présence britannique est au
cœur de son action pendant le deuxième conflit mon-
dial. Là, il se débattait pour qu'elle se perpétue; ici, il
se bat pour qu'elle s'achève.

Ah! le beau temps d'Afrique, puisque le jeune
Gandhi unissait les siens derrière lui dans une non-vio-
lence parfaite et que le superbe adversaire traitait avec
lui seul! Oh! le triste temps de cette fin de guerre,
puisque le vieux leader n'est plus écouté que d'une
oreille, qu'on lui a donné deux chances de non-vio-
lence sans l'effet désiré, et que le transfert de pouvoir
appelle la guerre civile. Et pourtant là, 1l luttait à
contre-courant contre le racisme; ici le courant de
décolonisation le porte.

En effet, la présence britannique est un problème de
décolonisation à quatre aspects notables: celui des
concessions accélérées de la puissance coloniale; du
durcissement des demandes nationalistes — musul-
manes comprises —; de la lutte factieuse à l'heure de la
vacance du pouvoir; et de la guerre jouant le rôle de
catalyseur. Dans le climat passionnel des revendica-
tions nationalistes de l'année 1942, Gandhi poussa l'in-
transigeance jusqu'à réclamer le retrait britannique pur
et simple, en pleine guerre et devant un envahisseur
redouté, appuyé par l'Armée nationale indienne de
Bose, en exil.

Mais le cri de « Quittez l'Inde » posa plus de pro-
blèmes qu'il n'en résolut. Voulait-on remplacer une
puissance coloniale par une autre?Gandhi répondit
non. Pouvait-il alors garantir qu'une résistance non-

violente en empêcherait la substitution ? Non plus. Exi-
geait-il un retrait complet? partiel? civil? militaire?
politique? immédiat? différé? Il voulait sans délai un
contrôle civil indien sans porter préjudice aux opéra-
tions militaires. Nœud gordien à trancher par une cam-

pagne de non-violence contre les Britanniques!
Gandhi ne le put, non seulement parce que la cam-

pagne fut écrasée dans l'œuf avant de commencer, mais
encore parce qu'elle suscita autant de violence que le
permit une guérilla sans armes et improvisée. Mais
pouvait-on espérer une manière autre d'un nationa-
lisme exacerbé ? Et pouvait-on ne pas excuser Gandhi,
fidèle à ses compagnons, de vouloir encore, après
l'échec, sinon trancher, du moins dénouer le nœud du
problème?

L'idéal de non-violence, conseillé quelques années
plus tôt à la lointaine Europe, s'était effiloché en Inde
aux aspérités de la guerre et aux frustrations du
Congrès. Mais, par le compromis, Gandhi avait cher-
ché à sauvegarder l'essentiel, et, comme il l'avait dit,
dans ces années-là, avec sa franchise habituelle : « Je
suis essentiellement un homme de compromis, parce
que je ne suis jamais sûr que j'ai raison ».



La maladie,
un compromis

par Isabelle FILLIOZAT *

La maladie se présente souvent comme une solution possible à un conflit psychologique non résolu,
d'où l'idée de maladie-compromis. Cet article prendposition, mais il ne clôt pas le débat.

Le symptôme satisfait un besoin interdit à la
conscience. Il opère un véritable compromis entre deux

pulsions, deux nécessités vitales. La maladie porte un

message que nous ne voulons pas entendre parce que la
conservation de l'identité prime sur la santé. Le corps
prend en charge la résolution d'un conflit intérieur.

Les conflits intrapsychiques sont à l'image de nos

conflits interpersonnels et procèdent de la même dyna-
mique. Deux parties (ou plus) sont en présence et ont

des besoins concurrentiels. Elles exigent toutes deux
satisfaction. Si nous les écoutons nous pouvons trouver
une solution. Cependant, comme elles ont des besoins

contradictoires, il va probablement falloir remettre en

cause le cadre même du problème, la solution ne

pourra se trouver qu'à un niveau d'organisation supé-
rieur.

Si de peur de remettre en cause des croyances exis-

tentielles, nous refusons d'écouter les revendications
des parties et les refoulons dans l'inconscient. les par-
ties ennemies trouveront hors de la conscience un com-

promis dans le symptôme.
Pour Freud, tout symptôme névrotique est le résul-

tat d'un conflit intrapsychique, c'est-à-dire un compro-
mis entre deux instances, entre deux pulsions ou entre

une pulsion et un interdit. Groddeck a largement repris

* Psychothérapeute. Auteur des livres Le Corps Messager, Ed. La
Méridienne, 1988 et Trouver son propre chemin, Ed. L'âge du Ver-

seau, 1991.

ce concept de maladie-compromis dans le domaine de
la psychosomatique.

Martine vient me voir, elle a un cancer du sein, qui
se propage très vite, trop vite. Mariée à un homme

qu'elle n'aime plus, elle a deux enfants de 5 et 7 ans.

Elle aime un autre homme, qui l'aime… Ils voudraient
vivre ensemble, mais elle ne s'autorise pas à quitter son
mari. Totalement coincée dans une vie qui la rend mal-
heureuse, elle ne peut ni partir ni rester, elle vit dans un
état de tension permanente. Le stress fait son œuvre.

De cette situation sans issue, Martine s'échappe dans la
mort.

Parce qu'elle ne veut pas faire de mal à son mari ou
à ses enfants, elle va leur faire bien plus mal en partant
finalement bien plus loin, mais la maladie lui en enlève
la responsabilité. Car dans notre société, la maladie,
hélas, déresponsabilise !

Martine souffre, meurt, comme beaucoup d'autres,
par obéissance, par conformisme social, parce que sa

vie doit répondre aux attentes des autres et qu'elle n'a

jamais appris à s'écouter elle-même pour décider de
ses actes.

Dans le dictionnaire de la psychanalyse (Laplanche
et Pontalis), à Formation de compromis, on trouve la
définition suivante: « forme qu'emprunte le refoulé

pour être admis dans le conscient en faisant retour dans
le symptôme, le rêve, et plus généralement dans toute

production de l'inconscient. Dans la même formation



52 isabelle filllozat

peuvent ainsi se satisfaire — en un même compromis —

à la fois le désir inconscient et les exigences
défensives ».

Le cancer de Martine réalise un compromis entre ses

deux tendances. Elle part tout en restant. Elle exprime
son agressivité sans en prendre la responsabilité.

La maladie est une tentative d'adaptation
La maladie est, selon les termes de Grinder et

Brandiler, « la meilleure solution possible pour une per-
sonne à un moment donné de sa vie et en fonction des
éléments dont elle dispose ».

La maladie se présente comme une solution pos-
sible à un conflit insoluble — ou plutôt qu'on ne sait pas
résoudre de par les inhibitions et limitations de notre
carte du monde, de notre cadre de référence ou sys-
tème de croyances et de valeurs.

De nombreuses situations de la vie, de nombreux
problèmes ne trouvent pas de solution dans ce cadre.
Lorsque deux automatismes entrent en conflit, deux
pulsions, deux tendances entre lesquelles on ne sait
choisir, et qu'on ne sait réunir en une solution sans

remettre en cause notre système (notre définition de
notre identité), nous sommes dans l'impasse.

« il faut aller travailler / j'ai peur de mon patron;
< suivre mon mari que j'aime dans ce pays lointain /

rester et accepter cette promotion inespérée pour ma
carrière;

e exprimer ma colère / la colère est interdite (je suis
un calme);

e prendre mon indépendance / je ne peux quitter
mes parents (je suis un bon enfant);

L'idée que la maladie procède de l'ensemble de la
personne, et non pas seulement d'un organe déficient,
est très ancienne, on la trouve déjà chez Platon. Elle est

cependant souvent oubliée au profit d'un modèle méca-
niste. Nous avons tendance à considérer notre corps

comme un objet que nous remettons entre les mains du
médecin pour réparation. Lorsque notre corps va mal,
nous nous désolidarisons de lui: « mon foie me joue
des tours », « mon cœur ne tiendra pas »…

Qu'est-ce que la maladie?Comment et pourquoi
tombons-nous malades?Comment cette organisation
si perfectionnée tout à coup se désorganise-t-elle ?

Pour mieux comprendre, jetons un œil sur le fonc-
tionnement du cerveau. Car c'est dans le cerveau que
tout se joue, que tout se négocie; cet organe fascinant
de complexité n'est-il pas le chef d'orchestre de tout ce
qui se passe dans le corps ? Il est chargé de l'adaptation
constante de notre physiologie aux conditions de l'en-
vironnement.

Notre cerveau est constitué en trois parties :

< L'archéencéphale, ou cerveau reptilien, qui est la
partie la plus archaïque. Il se charge du métabolisme
basal, de la régulation des fonctions vitales; il fonc-
tionne de façon réflexe. Il s'occupe, entre autres, de la
température du corps, du taux de sucre dans le sang; il
est le siège des automatismes innés (faim, soif, respira-
tion, sudation, sommeil…).

e Le paléencéphale, qui se développe chez les mam-
mifères, permet une première prise de distance par rap-
port aux réflexes innés; il est le centre des émotions et
des circuits de la mémorisation.

+ Le néencéphale, ou néocortex (la fameuse matière
grise !) qui prend toute son importance chez l'homme,
il est dit aussi cerveau associatif. Il nous confère la
possibilité de réfléchir. Il peut inhiber les réflexes
innés ou acquis, comme il peut diriger des actions
volontaires. Il nous permet d'analyser les informations,
de faire des hypothèses et des déductions, d'imaginer
des solutions nouvelles, d'inventer.

Les ordres du néocortex ont la priorité dans l'orga-
nisme sur les ordres envoyés par les structures sous-

jacentes. Or, comme le dit Edgar Morin, « aucun dis-
positif dans le cerveau ne permet de distinguer le rêve
de la veille, l'hallucination de la perception, l'imagi-
naire de la réalité, le subjectif de l'objectif ». Voilà une



la maladie, un compromis 53

assertion lourde de conséquences! Le corps, recevant
des informations erronées, pourrait-il s'adapter à un

environnement imaginaire ?

L'adaptation à un environnement imaginaire

Voici une histoire que vous avez peut-être suivie en

direct à la télévision, il y a quelques années. Devant les

caméras, le Dr Chertok, illustre hypnotiseur, appose
sur le bras d'un sujet en état d'hypnose une pièce de

monnaie, lui suggérant que celle-ci est chauffée à
blanc. Les téléspectateurs ont vu apparaître sans tarder
une rougeur, puis un cloque. Le néocortex du sujet,
convaincu que la pièce était brûlante — l'hypnose ayant
endormi les perceptions autonomes du sujet — a sonné
l'alarme et envoyé les “pompiers de l'organisme”. Le
néocortex a déclenché la réponse adaptée à une brûlure
sur la peau. En réalité il a réagi à l'idée d'une brûlure.

L'effet placebo est une autre illustration de l'impact
des croyances sur la physiologie. Un placebo est une

substance inactive donnée pour satisfaire le besoin

symbolique du patient de recevoir une thérapie médi-
camenteuse. Son effet est tellement reconnu qu'il est
utilisé par les laboratoires pour déterminer l'efficacité
des médicaments. Un médicament n'est mis sur le mar-

ché qu'après avoir prouvé que son effet était largement
supérieur à celui d'un placebo. L'effet est différent
selon les affections, mais on accepte couramment 50 %

d'efficacité, c'est-à-dire 50 % de cas où des malades
sont améliorés ou guéris par une substance inactive. Il

ÿ a même des opérations chirurgicales placebo.
Au-delà du placebo, le Dr Wolf, à l'hôpital de New

York, mène une expérience sur l'Ipecac. L'Ipecac est

un médicament provoquant nausées et vomissements;
on l'emploie en cas d'intoxication. À l'aide d'un ballon
avalé par le patient et relié à des appareils enregis-
treurs, Wolf mesure les contractions stomacales. Nor-

malement, nausées et vomissements sont liés à une

diminution des contractions. L'Ipecac fait vomir, lors
de son ingestion, on devrait donc noter une décrois-
sance des contractions. Mais en lui donnant de l'Ipe-

cac, le médecin dit à son patient, souffrant de vomisse-
ments, que ce produit abolira toute sensation de nau-

sée… Après ingestion du médicament, les contractions
de l'estomac reviennent et le patient n'a plus de nau-

sées… ! L'attente du patient peut amener son organisme
à réagir à l'inverse de l'action pharmacologique nor-

male de la drogue.
Le corps obéit très souvent aux ordres du cerveau.

Il s'adapte en fonction des informations qui lui sont
envoyées. Lorsque ces informations sont erronées,
confuses, voire contradictoires, il en résulte des
désordres.

Lorsque la vie nous présente des situations que
nous ne savons pas gérer, lorsque l'on est dans une

impasse, lorsque deux tendances s'affrontent en nous,

lorsque nous ne trouvons aucune solution, les réseaux
de neurones activés par les influx contradictoires sont

mis en tension. Le corps ne sait comment s'adapter à
ces informations confuses émises par le cerveau.

Les comportements passifs
Quatre étapes jalonnent l'escalade dans la passivité,

quatre marches que nous gravissons peu à peu avec l'es-

poir d'arriver à fuir le problème. Au départ, nous pou-
vons nous contenter de « ne rien faire ». Nous 1gnorons
simplement le problème et nous attendons. Peut-être

qu'il trouvera sa solution tout seul, peut-être qu'une
baguette magique interviendra. Nous attendons que
« quelque chose se passe », ou que « quelqu'un fasse

quelque chose ». Nous aménageons la situation de façon
à pouvoir la tolérer le plus longtemps possible sans

avoir à la transformer, premier mauvais compromis.
Un problème non résolu est source de tension, un

besoin n'est pas satisfait. Pour pouvoir continuer à

ignorer ce besoin, il faut arriver à faire taire cette ten-

sion. Nous pouvons réussir par la « sur-adaptation ».

Ce mot barbare signifie que nous nous adaptons plus
que nécessaire à une situation. Second mauvais com-

promis, nous nous soumettons maladroitement aux
attentes des autres, ou plus souvent à ce que nous ima-



54 isabelle filllozat

ginons être les attentes des autres. Nous consacrons

toute notre énergie à « être conformes », ce qui a le
double bénéfice de nous excuser tout en nous permet-
tant de ne pas nous occuper de notre problème: nous
avons tout fait pour les autres. L'espoir secret derrière
ce comportement est que les autres prendront en
charge notre problème, ou que si nous sommes suffi-
samment « gentils » et « comme il faut », quelqu'un
nous prendra sous son aile. Mais le plus souvent cette
attitude ne permet pas de résoudre le problème.

Alors nous commençons à nous agiter. Nous dépen-
sons notre énergie dans des activités infructueuses. On
marche de long en large, on fume cigarette sur ciga-
rette, on dévalise le frigidaire, on remue ciel et terre
pour retrouver un papier important (alors qu'il est en
évidence sur le bureau !), on perd ses clés ou ses

papiers et on est obligé de faire des démarches, bref
tous les comportements qui nous exaspèrent et qui
nous font perdre du temps.

Perdre du temps ? En réalité, ces comportements
nous permettent de « gagner du temps » et de ne pas
nous occuper du problème. En nous voyant dans un tel
état d'énervement, quelqu'un finira bien par nous
aider… L'agitation, nouveau mauvais compromis, est
une façon d'évacuer le trop-plein d'énergie accumulée
par les tensions et d'inviter les autres à prendre en

charge le problème.
Et si ce problème n'est toujours pas résolu, alors il

va falloir employer les grands moyens. La tension
arrive à son paroxysme, elle atteint une telle intensité,
que nous nous laissons « déborder ». Si elle est per-
mise dans les croyances d'une personne, la violence
intérieure s'extériorise en une brusque décharge. Vio-
lence verbale ou physique : « Je frappe, je ne peux
faire autrement ». Perte de contrôle, perte de responsa-
bilité, agression de l'autre, déplacement sur l'autre de la
souffrance devenue intolérable. L'acte violent est une
tentative pour établir son pouvoir sur autrui, pour se

sentir puissant et vaincre, ou au moins contrebalancer
le profond sentiment d'impuissance qui naît de l'impos-
sibilité de répondre à ses besoins réels.

Exemples de symptômes-compromis
Ou bien, si l'acte violent est inhibé, interdit, la vio-

lence intérieure doit trouver une autre issue. Certains la
cristallisent dans les crises d'angoisse, d'autres sombrent
dans la dépression, utilisant toute leur énergie à taire
leur rage intérieure. D'autres encore « tombent »

malades, symptômes-compromis permettant de libérer
les tensions accumulées sans en perdre la responsabilité.

Le bénéfice est évident. Ce n'est pas que nous ne

voulons pas résoudre le problème, ce n'est pas que
nous ne voulons pas ceci ou cela, mais nous ne « pou-
vons » plus. Comme l'extinction de voix de Jean-Pierre
qui lui permet d'éviter de faire ce discours que tout le
monde attend et que lui redoute. Comme l'herpès d'An-
toine qui l'empêche de faire l'amour avec Elisabeth.
ou lui permet de ne pas avoir à assumer de dire NON.
En fait il est en colère contre elle, il a l'impression de
ne pas être respecté, mais n'ose le lui dire. L'herpès lui
permet de garder ses distances. Comme le cancer des
os de Georges, 20 ans, qui s'est senti un peu vite
poussé hors du nid par ses parents, qui se sentait trop
seul et trop démuni devant la vie. Cette maladie qui le
rongeait lui a permis de se faire choyer à nouveau, à
l'hôpital d'abord, puis après quelques rechutes désespé-
rées, par ses parents lorsque ceux-ci ont enfin compris
que c'était grave. Comme la phobie d'Agnès qui ne lui
permet plus de se déplacer sans sa mère, la vengeant
ainsi d'une trop grande dépendance. Comme la dépres-
sion de Jeanne qui lui permet de culpabiliser l'homme
qui l'a « abandonnée ».

Ce ne sont pas les problèmes qui nous stressent,
aussi cruciaux soient-ils, ce sont les sentiments et les
émotions que ces difficultés éveillent en nous, et que
nous ne savons pas reconnaître et exprimer.

Le problème de Jean-Pierre n'est pas de prendre la
parole ou non, mais de reconnaître sa peur de ne pas
être à la hauteur. Le problème d'Antoine n'est pas de
faire l'amour ou non, mais de reconnaître son agressi-
vité envers Elisabeth, et surtout son sentiment d'im-
puissance en face d'elle, si sûre d'elle, si fascinante. Le
problème de Georges n'est pas de se lancer dans la vie



la maladie, un compromis 55

active ou non, mais de reconnaître en lui la profonde
insécurité dans laquelle il se trouve, de sentir l'isole-
ment, et l'immense colère, la rage, contre ses parents
qui l'ont frustré dans son besoin d'amour et de recon-

naissance…

Si nous sommes conscients des émotions éveillées

par les situations dans lesquelles nous nous trouvons,
si nous savons gérer ces émotions, nous savons

résoudre nos difficultés. Mais si nous leur refusons
l'accès à la conscience, elles trouveront une issue dans
un symptôme physique ou névrotique, adroit compro-
mis entre le besoin d'expression de la pulsion incons-
ciente et l'interdit du conscient.

Jacques est un « homme bien ». Le président direc-
teur général d'une entreprise prospère, marié, père de
famille. Il a tout pour lui, argent, réussite, femme,
enfants. Il ne se pose pas (ou ne se pose plus) de

questions existentielles, il vit, il fait ce qu'il doit faire.
Il joue son rôle de patron, son rôle de mari, son rôle de

père. Et il pensait bien continuer comme ça jusqu'à la
retraite.

Mais un beau jour... il rencontre une femme et en

tombe éperdument amoureux! C'est la surprise totale.
Jamais il n'a aimé comme ça, il ne savait même pas
que ça existait! L'Amour? Oui, il l'avait lu dans les

romans, mais il pensait que c'était « romancé », jamais,
non jamais il n'aurait pensé que ce pût être aussi fort.
Et son épouse ? Il l'a choisie parce qu'elle était jolie et

un peu fragile, il se voyait bien à ses côtés. Elle lui

plaisait, mais il le sait maintenant, il ne l'aimait pas
avec un grand À. Il s'est marié, a eu des enfants. Sa
femme ne travaille pas. Les enfants sont grands, ils
sont partis de la maison.

Jacques se sent terriblement coupable. Il ne peut
rien dire à son épouse de cette femme qu'il aime. Et il a
un grand problème. Toute sa vie, Jacques a été droit, il
ne supporte pas de mentir à sa femme, mais il ne sup-
porte pas non plus l'idée de lui parler. Il ne veut pas lui
faire de mal, il ne veut pas la faire souffrir, il se sent

responsable d'elle, elle a élevé ses enfants, elle n'a pas
d'activité… et elle est si fragile.

Alors il va quitter cet amour ? Non, ça il ne le peut
pas non plus. Il l'aime, et surtout, il ne supporte pas de
la faire souffrir. Il continue de la voir, moins qu'il ne le
désirerait, c'est sa façon à lui de se punir, de se racheter
de sa culpabilité. Au début elle accepte, elle comprend,
et puis, elle finit par trouver qu'elle ne reçoit pas assez.

Elle souffre et le lui dit. Et pour Jacques, c'est la
panique. Il est littéralement coincé, écartelé entre deux
femmes, mais surtout entre deux exigences. Il se sent

maintenant coupable des deux côtés, immobilisé, para-
lysé. Mais quelle que soit sa souffrance, ses croyances
le maintiennent prisonnier. Il ne peut rien faire. N1

quitter sa femme, ni quitter son amour, car dans les
deux cas il transgresserait la loi de sa mère. « Il ne faut

pas faire de peine à maman »… aux femmes.

Les tensions s'accumulent, Jacques devient ner-
veux, agressif, déplaçant la cible de ses sentiments. Il
déverse le trop-plein d'émotions sur des personnes ou

des objets qui ne sont pour rien dans toute cette affaire.
Ses employés et le cendrier de son bureau en savent

quelque chose !

Comme cela ne résorbe ni le problème ni ses ten-

sions, il plonge dans son activité professionnelle pour
ne plus penser, avec l'espoir magique que le problème
se règlera tout seul.

C'est rarement le cas, et ici encore rien n'y fait. Les
tensions accumulées tentent de se faire un chemin vers

la sortie, elles sont exacerbées. Un moment d'inatten-
tion, et c'est l'accident de voiture ! Quel conducteur na-
t-il jamais senti, un jour où il était particulièrement en
colère, le désir lancinant d'appuyer sur l'accélérateur
un bon coup, et de ne plus réfléchir ? Se donner une
émotion forte permet d'évacuer les autres. Nous ne

nous le permettons pas souvent, heureusement, mais si
nous ne reconnaissons pas la pulsion, nous risquons de
la satisfaire inconsciemment, en n'étant simplement
pas aussi attentif que d'habitude.

La tension est à son comble. La résistance de

Jacques a des limites, c'est l'infarctus! Eh oui, quand
on a le cœur divisé, ce sont des choses qui arrivent.



56 isabelle filliozat

Revenu de l'hôpital, malgré les avertissements de
son corps continuant de refuser d'assumer la responsa-
bilité de ses conflits pulsionnels, il va laisser la fatalité
jouer son rôle. Il va se laisser quitter. Il ne peut dire à
son amante « c'est fini », mais si elle le lui dit… il souf-
frira intensément, et la laissera partir, résigné, soulagé.
Il a réussi, quelqu'un d'autre que lui a fini par décider
et trouver une issue au problème.
Il sera malheureux, mais aura protégé l'intégrité de

son cadre de référence. Il est resté l'homme qu'il avait
décidé d'être, le bon petit garçon que sa maman a

voulu qu'il soit, même si au fond de lui, il n'est pas
bien fier.

Sa carte du monde est intacte, elle a juste intégré un

nouveau pays inconnu: l'amour, mais c'est un pays
interdit. 1l pourra toujours y rêver.
Il a tu sa réalité pour ne pas affronter deux femmes.

Il leur en veut terriblement de ce qu'elles l'ont obligé à
se comporter ainsi. Il en veut à son amante d'être partie
tout en se disant qu'il n'a pas le droit de lui en vouloir.
Il n'a toujours rien dit à sa femme, et lui en veut du
secret qui les sépare. Mais bien sûr 1l lui est impossible
de prendre conscience de sa rage puisqu'il se sent cou-

pable… Son inconscient trouve rapidement un compro-
mis pour assouvir cette rage inconsciente tout en lui
évitant de faire face à sa responsabilité. Il devient Don
Juan, et il se venge ainsi des femmes; il leur fait payer
les émotions qu'il n'a pas pu exprimer.

La maladie est un signal
Il y a souvent une balance entre un comportement

névrotique et une somatisation. Il n'est pas rare de voir
des angoisses ou des phobies disparaître lorsque paraît
une maladie physique, et inversement. Tant que la
cause n'est pas élucidée, tant que les parties en conflit
ne sont pas acceptées dans la conscience, tant que ce

conflit n'est pas résolu, les symptômes peuvent chan-
ger mais le stress reste. Si un symptôme guérit sans
que ses racines soient extirpées, l'inconscient a plus
d'un tour dans son sac et trouvera autrement satisfac-

tion. Les symptômes peuvent donc changer, et pourtant
le symptôme a toujours un sens, il tente d'exprimer
quelque chose, pour qui sait l'écouter.

La maladie est à la fois la conséquence d'un conflit
et une tentative de résolution de ce conflit.

La maladie-solution, logique du symptôme
Cessons de fermer les yeux sur notre réalité inté-

rieure sous peine de n'être que des jouets inconscients
d'une destinée qui n'est en fait pas la nôtre. Notre corps
et notre entourage subissent les répercussions des ten-
sions dues à notre passivité.

Eviter le problème, se distraire, se « changer les
idées » ne résout rien. C'est même nocif, puisque la
difficulté enfouie dans les profondeurs devient inacces-
sible à la conscience et poursuit son chemin, le temps
n'efface pas, les affects refoulés nous minent peu à peu.

Tous les problèmes peuvent trouver des solutions, à
condition que nous les soumettions à une intelligence
libre de préjugés et de schémas réducteurs. « Là où la
vie emmure, l'intelligence perce une issue, car s'il n'est
pas de remède à l'amour non partagé, on sort de la
constatation d'une souffrance ne fût-ce qu'en en tirant
les conséquences qu'elle comporte. L'intelligence ne

connaît pas ces situations fermées de la vie sans issue »

(Marcel Proust).
Les obstacles de la vie nous forcent à apprendre, ils

nous confrontent à nous-mêmes. Ils sont autant d'op-
portunités pour nous découvrir, nous comprendre et

grandir.

Bibliographie
BORREL-RONALD MARY (Marie), L'homme médica-

ment, L'âge du verseau, 91.

GRODDECK (Georg), Le livre du ça, Gallimard, 73.
LABORIT (Henri), L'inhibition de l'action, Masson, 79.
LYNCH (James), Le cœur et son langage, Inter Editions, 87.
SIRIM, Alors survient la maladie, Empirika, 83.
THOMAS (Jacques), Les maladies psychosomatiques,

Guides santé Hachette, 89.



57

LE COMPROMIS DANS LA FAMILLE

Faute de savoir comment s'y prendre, la plupart
des parents oscillent entre l'autorité, le compromis ou
le laisser faire. On reste dans le rapport de force. Une
autre voie pourrait être celle de l'écoute, du respect
mutuel et de la conciliation des intérêts et des
besoins.

Si les enfants refusent d'écouter votre point de
vue, C'est seulement que vous les avez très peu Écou-
tés jusque-là, ils vous en veulent trop, ils n'ont pas
confiance. Il est nécessaire, tout d'abord, de rétablir
cette confiance, en manifestant votre bonne volonté

par des compromis. Le compromis n'est pas un but,
mais un moyen d'apprendreà écouter le point de vue
de l'autre.

De nombreux comportements problématiques de
l'enfant (agressivité, passivité, demandes exagérées,
anorexie, paresse, maladies, insomnies…) sont des
tentatives de résistance à la domination parentale
(voir ANV n° 77). Par ces comportements, les
enfants tentent de se faire entendre. Parentset
enfants entrent vite dans un rapport de force « c'est
toi ou moi ». Le parent bien souvent ne veut pas « se

laisser faire » par l'enfant. L'enfant ne peut céder, les:
enjeux sont pour lui existentiels.
Il n'y a pas de tiers dans la famille, pas d'opinion

publique, pour être témoin de ce qui se passe. L'en-
fant est seul et doit escalader dans les comporte-
ments inadaptés pour tenter d'obtenir satisfaction de

| ses besoins.Difficultés scolaires, d'alimentation, de
sommeil, d'asthme, d'allergies et des maladies
diverses sont des symptômes-compromis par les-

quels ses besoins d'existence, de reconnaissance ou

d'expression tentent de trouver satisfaction sans

contrer directement les exigences parentales (dites
ou non-dites). Les symptômes tombent rapidement
lossque les difficultés sousjaceutes peuvent être

exprimées. Mais pour écouter l'enfant, le parent a

besoin de semettre à laplace de l'enfant, en se met-

tant provisoirement de côté.
Le médiateur est souvent nécessaire pour égaliser

le rapport de force. Empêcher la prise de pouvoir
€

de
l'un sur l'autre.

Le psychothérapeute joue le rôle de témoin et de
médiateur. Il ne peut prendre parti. Il serait immédia-
tement déconsidéré, exclu. Ce sont les parents qui
payent, et ce sont les parents qui ont le pouvoir sur
l'enfant. Parents et enfants doivent vivre ensemble
(sauf exception). Tout sentiment de culpabilité des

parents rendrait très difficiles les relations fami-
liales… et réduirait les possibilités de changement.

Dans la plus grande neutralité possible, le psy-
chothérapeute prend soin des deux parties, leur per-
met de s'écouter et d'apprendre à respecter leurs
besoins mutuels. Il rétablit la communication. Le

thérapeute se doit d'être une instance puissante (non
vulnérable aux attaques ou aux tentatives de manipu-
lation des parties), permissive (il permet la parole
des deux parties) et protectrice (garant de la sécurité
mutuelle).

En attendant que le consensus soit possible (les
deux parties pleinement satisfaites), le thérapeute
permet d'établir un compromis souvent en négociant
sur su attitudes comportementales : « si tu. alors

je...
Les compromis permettent dévaluer le désir des

parties et de s'intéresser à l'autre. Ils mesurent le res-

pect mutuel. Ils permettent peu à peu d'apprendre à
se connaître. Les compromis rétablissent la
confiance, donc le dialogue.

LE



Nous avons lu.
Julien DRAY
La guerre qu'il ne fallaitpas faire
Albin Michel, 1991, 202 p., 79 F.

Parmi les essais nés de l'après Golfe,
le livre de Julien Dray ne tient ni de

l'analyse géo-politique ni du journalisme
événementiel. C'est un cri du cœur.

L'originalité de cet ouvrage réside essen-

tiellement dans la personnalité de
l'auteur : député PS, co-fondateur de
SOS-Racisme et, d'après certains journa-
listes, représentant de ce qu'on appelle
depuis 1986 « la génération morale ».

Les reproches véhéments de l'auteur
s'adressent avant tout au PS qu'il accuse
d'avoir trahi ses idéaux, ses valeurs — en

un mot, son âme — au profit d'un certain

opportunisme lié à la gestion du pouvoir,
à la collusion avec le monde des affai-
ristes et des hauts fonctionnaires.

On peut regretter que les événements
et les analyses propres à la guerre du
Golfe ne soient traités qu'allusivement, et
qu'un certain manque de rigueur marque
la succession quelque peu désordonné
des différents thèmes abordés : l'échec

politique de l'Europe et de l'ONU, la
politique française dans le Golfe, l'em-
bargo, l'emprise de la politique améri-
caine… Il est également dommage que
l'auteur sacrifie au vocabulaire à la

mode, et range les pacifistes et les non-

violents sous le même terme. de paci-
fistes.

Mais ce que le livre perd en organisa-
tion et en précision, il le retrouve en sin-
cérité et en honnêteté. Il se lit très facile-

ment, fait suffisamment rare pour être

applaudi. Nul doute que l'auteur a su

retrouver parfois certains accents dignes
de Jaurès, qu'il connaît bien, manifeste-
ment.

Sylvie BLÉTRY

Jean TOULAT
Le pape contre la guerre du Golfe -

Jean-Paul II censuré
Paris, Ed. Œil., 1991, 159 p., 100 F.

Avant et pendant la guerre du Golfe,
Jean-Paul II a fait 55 interventions

publiques pour condamner la solution
militaire choisie par les pays occidentaux

pour résoudre le conflit irako-koweïtien.

Comme les grands médias français
ont littéralement étouffé les propos de
Jean-Paul II, à l'exception de La Croix et

de Témoignage Chrétien, Jean Toulat a

voulu les présenter et les commenter.

L'entreprise est réussie, fort bien réussie.
Même si l'on regrette que l'auteur ne

donne pas toujours les références com-

plètes des citations qu'il insère dans son

écrit.

Ce livre peut se mettre entre toutes les
mains. Bien écrit — le style est alerte — il
se lit d'une traite.

Jean-Paul II fut lui aussi contre la

guerre du Golfe. Son analyse demeure
riche d'enseignements, à l'heure où les
Palestiniens et les Libanais attendent tou-

jours que soient aussi appliquées pour
eux les résolutions des Nations-Unies !

François VAILLANT

ES
ES

COMMUNIQUES

Le service minitel du Mouvement des

objecteurs de Conscience, 36/5 MOC, a

redémarré le 20 juillet avec une présenta-
tion plus dynamique. On y trouve abso-
lument fout ce qu'un futur objecteur doit
savoir sur le service civil : la demande du
statut, l'annuaire exhaustif des associa-
tions agréées pour accueillir un objec-
teur, les stages de formation pour objec-
teurs…

Le GRIP (Groupe de Recherche et

d'Information sur la Paix) et deux autres

Instituts belges organisent à Bruxelles un

colloque sur le thème : « La seconde

guerre du Golfe et la menace chimique et

biologique », à Bruxelles, les 29 et 30
novembre 1991]. Pour tout

renseignement : GRIP, rue Van Hoorde

33, 1030 Bruxelles. Belgique.

Le Centre Thomas More, près de

Lyon, propose deux sessions. Les 30
novembre et 1” décembre : « Un an après
la crise du Golfe, analyse des discours
sur la guerre », avec Alain Joxe. Les 18
et 19 janvier 1992 : « Nations et

Europe », débat avec les collaborateurs
de la revue Esprit. Se renseigner en écri-
vant : Centre Thomas More, BP 0105,
69120 L'Arbresle Cedex. Tél. : 74 01 01
03.



59

Jeudi 19 décembre : « Journée avec Albert Jacquard », de

10 h à 17 h, sur le thème « entre le militant et le savant, de quel
homme a aujourd'hui besoin l'humanité contre l'intolérance ? ».

Renseignements et inscriptions : Espace Spirituel, BP 0105,
69591 L'Arbresle Cedex. Tél. : 74 01 03.

Voyage au Chili, du 6 au 20 décembre 1991, pour découvrir
un pays en processus de transformation démocratique. De nom-

breuses rencontres sont prévues avec des acteurs politiques,
religieux et culturels. Prix : environ 9 500 F. Renseignements et

inscriptions : Espace Barthélémy de Las Casas, BP 0105, 69591
L'Arbresle Cedex. Tél. : 74 01 01 03.

Une série de trois conférences aura lieu à Paris sur les

thèmes qui sont développés dans l'Encyclique de Jean-Paul II,
« Centesimus annus » : totalitarisme, démocratie, Etat de droit,
néo-libéralisme. Avec J.-Y. Calvez, les jeudis 7, 14 et 21

novembre, de 20 h à 22 h. Se renseigner au Centre Sèvres, 35,
rue de Sèvres, 75006 Paris. Tél. : 45 44 58 91.

à
4

Abonnez-vous,
Abonnez vos amis

BULLETIN
D'ABONNEMENT

à envoyer à : A.N.V.

16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Nom : Prénom :

Adresse :

Je souscris un abonnement d'un an (4 numéros),
à partir du numéro .……….

Je commande .……….… dépliants de présentation
de la revue (gratuits).

Tarif minimum : 130 F

Etranger : 170 F

Soutien : à partir de 200 F

* Pour maintenir un tarif minimum assez bas,
nous invitons tous ceux qui en ont les moyens à
s'abonner en tarif de soutien : c'est une forme de

péréquation entre nos lecteurs. Merci.



Je verse donc la somme de …..….. . . E
par chèque à l’ordre de

ANV - CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V.:
EN EE RTE ELLE LITE Re RC UC EE SE EE EI EC RTE EU UT EE EE

1000 00050 0006 000000000000 0 410 0100 1 4 0 400 0 0000000 00004046 S 4

EEE

"0..."

a ddl dit A EE TT

Pa dEML ME CS RE I RL CC EE ES EE I EU ET UT EE A EC EN

LA PL ED EM EEPO M ST ET SOL ET EE UE EL TAC AE ET ET EE TE TE UE TE Ve eV ta er)

PE EN I TRE TEE TEE

FES ELERIC ER I ET EEE EE RS ET LP PPT EE

Eh EEE A PA EE M I I TE IE CEE EE NE PUS ES UE ES NP

A A AE NEA M M NE RE ET RTL RE NO TC EI RTS CARE AE SU EE EC VE CS NL TE ER EE PE PR EE

Voici l’adresse d’une librairie qui accepterait peut-
être de vendre régulièrement A.NV.:

N° 51 : L'AGRESSIVITÉ EN QUESTION (16 F)
Du génétique au social, quatre thèses sur l'agressivité : Karli,
Laborit, Wilson et Bunge.
Sortir du pénal : la pensée de Louk Hulsman. - Les évêques
et la bombe.

N° 52 : L'ESPRIT DE DÉFENSE (16 F)
Comment le définir ? Le mesurer ? Pour quoi sommes-nous
prêts à prendre des risques ? Entretiens avec Jean GATEL,
Paul VIRILIO. Le protocole Hernu-Savary. L'esprit de défense
en Suisse.

N° 53-54 : POLOGNE : LA RÉSISTANCE CIVILE (30 F)
Peut-on parler d'une stratégie non-violente en Pologne ? Un
numéro exceptionnel où des historiens, des philosophes, des
syndicalistes polonais cherchent à analyser les rapproche-
ments possibles entre la stratégie de l'action non-violente et
le combat de Solidarnosc. Un texte inédit en français de Kola-
kowski. Une interview de Milewski, président de Solidarnosc à
l'étranger.

N° 55 : MARIER ARMÉE ET NON-VIOLENCE? (20 F)
Défense non militaire : le rapport suédois.
Peut-on combiner résistance non-violente et lutte armée ? La
Non-Violence au service de la cause palestinienne ? Polo-
gne : les sanctions économiques.

N° 56 : TECHNOLOGIE : COMME UN CAMION FOU... (20 F)
La course technologique, comme la course aux armements,
semble totalement incontrôlable. Une analyse de Louis PUI-
SEUX sur la guerre et la technique. Sans faire un usage
créatif de son temps quand on est au chômage ou quand on
a décidé de travailler à temps partiel ? L'informatique au
service de la pédagogie ?

N° 57 : EXTRÉME-DROITE : LA COTE D'ALERTE (20 F)
Connaître l'extrôme-droite pour mieux lui résister. Construire
une France pluri-ethnique. Albert JACQUARD énonce le can-
cer nucléaire. Premières analyses du rapport sur « la dissua-
sion civile ».

;

N° 58 : NI ROUGES NI MORTS (20 F)
Le point sur le mouvement de paix en RFA, après les déploie-
ments des euromissiles. Théodor EBERT réfléchit sur les
moyens d'introduire la “défense sociale” dans son pays.
L'éducation à la paix en RFA.

N° 59: LA DISSUASION CIVILE (20 F)
Donnent leur opinion sur le livre « La dissuasion civile » : Ch.
HERNU, B. STASI, Y. LANCIEN, les généraux LE BORGNE,
BUIS, COPEL, l'amiral SEVAISTRE, des évêques, des stra-
tèges. Le débat s'amorce avec les auteurs du livre. Compte
rendu détaillé du Colloque de Strasbourg sur les stratégies
civiles de défense.

N° 60 : GÉNOCIDES (20 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont
un défi à ceux qui veulent réduire la violence: il faut analyser



et connaître les génocides pour mieux empêcher leur retour.
Léon POLIAKOV, F. PONCHAUD, Y. TERNON, J.L. DOME-

NACH, W. BERELOWITCH réfléchissent sur les génocides
des Juifs et des Arméniens et sur les massacres au Cam-

bodge, en URSS et en Chine.

N° 61 : URSS (20 F)
Un éclairage sur la société soviétique entre dissidence et

consensus. Peut-on encore parler de “totalitarisme” ? Les

pressions économiques sont-elles efficaces ? Une étude frap-
pante sur la formation militaire des jeunes en URSS.

N° 62 : RÉSISTANCES CIVILES EN AMÉRIQUE LAT. (28 F)
Guatémala, Bolivie, Uruguay, Brésil : des luttes non-violentes

pour les droits de l'Homme et la démocratie. Dans le même

numéro, une réflexion de fond sur le rapport entre éthique et

technique dans l'action non-violente (J.M. MULLER).

N° 63 : PHILIPPINES : NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE

(16 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février
1986. Récit et analyse de la révolution non-violente qui a
chassé Marcos. Nombreux témoignages des acteurs directs

de ces événements. Dossier illustré de nombreuses photos.

N° 66 : LA NON-VIOLENCE ET LE DROIT (28 F)
Un recours contre la violence : la défense des Droits de

l'Homme. Quels sont les fondements philosophiques et histo-

riques de ces Droits ? Quand le Droit couvre l'injustice, la

désobéissance civile est-elle légitime ? L'objection de

conscience est-elle un droit ? Que peut le Droit contre la “rai-

son d'Etat” ? En annexe : une réflexion sur les ventes

d'armes, moins rentables qu'on ne le croit.

N° 67 : LA PAIX, VUE DE L'EST (28 F)
Mouvements pour la paix et l'écologie en Tchécoslovaquie,
Hongrie, R.D.A., Pologne, Yougoslavie.

N° 68 : LEXIQUE DE LA NON-VIOLENCE (38 F)
Jean-Marie MULLER propose les définitions d'une soixantaine
de mots couramment utilisés dans la recherche sur la non-vio-
lence. Toutes les formes d'action sont passées en revue ainsi

que quelques notions-clé. Un outil pratique et éclairant.

N° 69 : LES DÉFIS DES TERRORISMES (30 F)
Le terrorisme : comment se distingue-t-il des autres formes

de violence ? Comment le juger ? Comment lui résister ? Des

questions vitales pour la démocratie. Avec Olivier MONGIN,
Michel WIERIORKA, Edwy PLENEL.

N° 70 : INTIFADA - RÉVOLUTION AMÉRICAINE (30 F)
Deux dossiers dans ce numéro : la résistance civile en Pales-

tine (l'intifada peut-elle réussir autrement que par la non-vio-

lence ?) et deux études sur les mouvements de résistance

civile qui ont mis en route la révolution américaine à la fin du

XVIIIe siècle.

N°72: STRATÉGIES NON-VIOLENTES :

OÙ EN EST LA RECHERCHE? (30 F)
Cinq ans après la création de l'Institut pour la Résolution non-

violence des Conflits (IRNC), un premier bilan des recherches

qu'il a menées: sur l'énergie, sur les collectivités locales, sur
les associations, sur la défense européenne.

N° 73 : REPÈRES POUR LA NON-VIOLENCE (30 F)
Ce numéro d'archives vous propose une série d'articles parus
dans A.N.V. entre 1973-1983. Des repères pour la réflexion et
l'action sur les grands thèmes qui intéressent la non-violence.

N° 74 : LES SANCTIONS ÉCONOMIQUES (30 F)
Les boycotts et les embargos sont-ils efficaces ? Analyse des
sanctions économiques établies dernièrement contre Israël,
l'Afrique du Sud. ou contre les entreprises telles que Nestlé.
Le boycott des consommateurs en France.

N° 75 : POUR VAINCRE LA MISÈRE ICI ET LA-BAS (30 F)
La misère est une forme de violence qui a ses lois et ses vic-
times. Diverses initiatives sont prises ici et là-bas pour la

combattre, avec le caractère inventif et exigeant de la non-

violence. Economistes et militants ont la parole. Interview de
l'abbé Pierre.

N° 76 : SPÉCIAL PAYS DE L'EST (30 F)
Un dossier unique sur les bouleversements survenus en

Europe de l'Est et dans les pays Baltes, en 1989 et 1990. Le
cas de la Roumanie. Le primat de léthique sur la politique…

N° 77 : VIOLENCES, LES ENFANTS AUSSI (30 F)
Quolibets et brimades, délinquance et suicide, d'où vient la vio-
lence des enfants et des adolescents ? Ce numéro montre
avant tout que les violences sournoises subies durant la petite
enfance ressortent plus tard chez le sujet. Psychologues, psy-
chanalystes, pédiatre et avocat expliquent le pourquoi et le
comment des violences chez l'enfant.

N° 78 : AMÉRIQUE LATINE :

LE COMBAT DES FEMMES (30 F)
Le combat des femmes a pris ces dernières années une nou-

velle ampleur en Amérique latine. Elles luttent contre la
misère et les autres violences, dont le “machisme”. Témoi-

gnages de militantes ; analyses par des femmes sociologues,
anthropologues…

N° 79 : SPÉCIAL PROCHE-ORIENT
LA GUERRE... ET APRÈS (35 F)
L'embargo aurait marché si on l'avait poursuivi : propos d'un
économiste. Le pétrole et les ventes d'armes. La guerre n'a
fait qu'accentuer les problèmes au Proche-Orient. Interview
exclusives de Georges Corm et de Ilan Halévi.

N° 80 : POUR UNE ÉTHIQUE DU COMPROMIS (35 F)
La dynamique non-violente invite parfois à faire des compro-
mis, non des compromissions. Le compromis dans le couple,
dans l'entreprise, en politique. jusqu'où aller ? La médiation,
par J.-F. Six. Interview exclusive de Paul Ricœur.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 4” trimestre 19 91 / Imp. Reynaud - 42000 St-Etienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(.R.N.C.)

COMITÉ D'ORIENTATION
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Isabelle FILLIOZAT
Etienne GODINOT
Laurent GRZYBOWSKI
Anne LE HUÉROU
François MARCHAND
Christian MELLON
Jean-Marie MULLER
Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Alain REFALO
Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE
Patrick VIVERET

Directeur de Publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef:

François VAILLANT

PE sommaire
Editorial

Interview de Paul Ricœur

La peur de perdre son identité
Isabelle Filliozat

Le compromis dans le couple

Le comptémi dans les affaires prud'hommales
Serge Ducrocq

Les Verts allemands ont-ils raté
un compromis historique ?

Karlheinz Koppe

Promotion A.N.V.

La médiation, une innovation sociale et politique
Jean-François Six

La gestion du compromis dans les
actions de Gandhi

Simone Panter-Brick

La maladie, un compromis
Isabelle Filliozat

Nous avons lu

OCTOBRE 1991


