
ARKOUN,
ETIENNE,

“C'est de ta peur que j'ai peur” TRIAUD. un

revue trimestrielle 40 F



Prière du vendredi à la mosquée Hojji Agâ de Doshanbe, au Tadjikistan soviétique. (Photo de Stéphane Herbent)

Publié avec le concours du Centre national des Lettres.



ÉDITORIAL
| ICI trente ans, deux milliards

d'hommes et de femmes appartiendront
à la tradition et à la mouvance musul-

manes, soit un habitant de la planète
sur quatre. Après avoir craint la menace commu-

niste, et quelque peu fantasmé sur elle, l'Occident
serait encerclé, aux dires de certains, par des ‘‘bar-
bus fanatisés’’, prêts à déferler sur le vieux conti-
nent. Calmons-nous !

Interrogeons l'Islam pour mieux le connaître.
Le prisme violence/non-violence nous paraît fort
bien adapté à cette entreprise. Il en ressort que
nous ferions mieux, parfois, de parler d'Islams. Il

n'y a pas un Islam monolithique, même s'il est vrai

qu'il n'existe qu'un seul Coran.

En passant au crible plusieurs questions
posées au monde musulman (la vie des femmes, la

démocratie, les droits de l'homme...), ce numéro
d'A.N.V. se veut pertinent, mais ouvert à la

recherche. Des lecteurs vont peut-être le critiquer,
totalement ou en partie. Amis, à vos plumes !

Envoyez à A.N.V. vos réactions et vos analyses,
avant le 10 août. Nous les publierons dans le pro-
chain numéro d'A.N.V.

F.V.

N.B. La calligraphie arabe sur la page de couverture est de

Hassan Massoudy (1986). Elle a été publiée par Le Monde

Diplomatique de mai 92 d'où nous l'avons reproduite. Elle tra-

duit le propos de Shakespeare “C'est de ta peur que j'ai peur”.



échange de publicité

oILENCE
Pour vous ouvrir, ouvrez-nous !

ECOLOGIE: les relations avec la nature (environnement) et avec les autres
(social) nous semblent une bonne base politique

NON-VIOLENCE:
méthode.

ALTERNATIVES :

le rejet de la violence mais sans passivité, nous semble une bonne

la mise en pratique, à notre niveau, d'une part de nos idées, nous
semble indispensable pour être crédible.

UNE REVUE MENSUELLE
Depuis 1982, la revue SILENCE offre un lien entre tous ceux et
celles qui pensent aujourd'hui qu'il est possible de vivre autrement
sans accepter ce qu'on nous présente comme une finalité.
Chaque mois, sur 40 pages, la revue présente actualités, réflexions,analyses, livres. et ouvre le débat avec les lecteurs et les associa-
tions. Articles et brèves abordent les domaines du nucléaire et des
énergies renouvelables, de l'environnement, les rapports Nord-Sud,de la paix, du social, de la santé. aux niveaux international, natio-
nal et local.
La revue est diffusée sur abonnement et dans les lieux différents.
Un exemplaire gratuit peut vous être adressé sur simple demande.

À retourner avec le règlement correspondantà :
SILENCE, 4 rue Bodin, 69001 Lyon

DES HORS-SERIE
PARIS-DAKAR: PAS D'ACCORD: L'indécence continue sous le nom
de Paris-Le Cap. 250 associations dénoncent. 36 p.29FLA MENACE CLIMATIQUE: La pollution de l'air menace le climat. Il

ss nos d'agir en modifiant nos politiques économiques. 60 p.,3
LES ENERGIES RENOUVELABLES: Le nucléaire indispensable ? Le
potentiel des énergies renouvelables est immense. Plus de 50 illus-
trations. 56 p., 30 F.
LE SOLEIL A VOTRE TABLE: Les forêts tropicales disparaissent
pour le bois de feu. Une alternative: les cuiseurs solaires… que l'on
peut fabriquer aussi chez nous. 170 p., 89 F

JE M'ABONNE
[-] 1 an -12 n°* 160 F
[_] 1 an Dom-Tom et étranger - 210 F
[_] Soutien 12 n° - 200 F et +

[] Exemplaire à découvrir

Ë
ë
E)

Paris-Dakar: Pas d'accord - 25 F
Menace climatique - 30 F
Energies renouvelables - 30 F

[-] Le soleil à votre table - 89 F

I
I
|
I
I
I
I
I

|
JE M'INFORME

I
I
l
I
I
I
I
IALTERNATIVES NON-VIOLENTES

Fr jt jt PE ur pt ju 0 7 vo to vu vo vo rev vo ro a Se a pa en CS a J



Islam,
féminité et féminisme

Comment des femmes musulmanes vivent-elles l'Islam ? Voici trois témoignages, directs etfrancs.

De l'évocation à l'invocation
du témoignage

par Myriam BOUREGBA*

Engagée dans “Le mouvement de la paix” durant dix ans, particulièrement au début des années 1980,
au début de la résistance à l'installation des euromissiles, je souhaite pour les lecteurs de A.N.V., des-

quels je me sens solidaire, ne pas occulter l'évocation de ma situation sociale actuelle.

L'évocation de lignes de crêtes

Une recherche alternative de musulmanes prati-
quantes est-elle possible? Beaucoup en doutent, s'in-

terrogent, parfois même jusqu'aux plus fervents pro-
moteurs du dialogue.

Pourtant, comment pourrait-il en être autrement

alors que tout vacille et se cherche, à travers le monde

en crise, à commencer par l'instance du politique qui
doit se recomposer après l'écroulement du “socialisme
réel”?

Recomposition à l'échelle planétaire où, devant

l'échec des modèles de développement importés, des

musulmans tendent à se ressourcer dans leurs valeurs

pour trouver des réponses mieux adaptées. Cette

* Sociologue, praticienne de la vie associative.

démarche peut comporter des errements totalitaires,
mais elle entraîne aussi à une recherche alternative.
Recherche qui se refuse à exclure l'autre et qui tend à
résoudre pacifiquement les conflits.

Mais peut-on réfléchir concrètement aux conflits
dans les mêmes termes, qu'on soit citoyen de l'un des

sept pays les plus riches du monde ou adolescent

palestinien ?

S'il convient de rester interpellé par l'injustice subie
et solidaire de ceux qui s'en défendent, il est plus diffi-
cile d'inclure le point de vue adverse.

Mais ce dont je peux témoigner personnellement,
c'est que l'Islam m'aide dans cette démarche du fait

qu'il me donne à savoir que la Présence agit aussi par,
et pour celui avec lequel je suis — personnellement ou

collectivement — en opposition. La diversité — typolo-



4 myriam bouregba

gique — des points de vue et de leurs nationalités
devient unité dans la certitude que la Volonté divine les
traverse tous.

L'action pour la paix m'a facilité le passage — ou le
retour — à l'Islam. Aujourd'hui, c'est l'Islam qui me
ramèneà la paix. /s/âm (adhésion à la volonté de Dieu,
élan vers Lui) dérive de la même racine [s.l.m.] que
sälam (paix).

LE CORAN

Le Coran est le recueil des revélations que Dieu fit au

prophète Mohammad révélations effectuées essentiellement
par l'intermédiaire de l'archange Gabriel, appelé Jibril en

arabe, dans les années 610-632 de l'ère dite chrétienne, en

Arabie et plus particulièrement à Makka (La Mecque) et à
Médine, al-Madina, la ville par excellence. Aux yeux des
musulmans, ce message de Dieu clôt la prophétie mono-

théiste: le Prophète est le Sceau de la Révélation.
L'ensemble du message a été révélé par morceaux, aussi

le texte du Coran est-il divisé en 114 chapitres, ou sourates,
eux-mêmes divisés en versets numérotés. Ces divisions,
ainsi que les titres, lettres ou signes placés en tête de chaque
sourate, ne datent, vraisemblablement, que du Xe siècle (
Ie siècle de l'Hégire), et l'ordre de classement des sourates
ne concorde pas avec la chronologie de la Révélation, ni
d'ailleurs avec leur importance, bien que les plus longues
soient placées au début et que les dernières ne comportent
que quelques versets. La tradition musulmane a indiqué en
tête de chaque sourate si celle-ci a été révélée à La Mecque
ou à Médine. La sourate 96 est considérée comme la pre-
mière puisqu'elle aurait été révélée au Prophète alors qu'il
méditait dans la grotte de Hira, au début de son ministère.

Extrait du livre de Bruno Etienne, “L'islamisme radi-
cal”, Le Livre de Poche n° 4103, 1987, p. 43-44.

Pour ce qui est des enjeux et des conflits en France,
des musulmans, comme d'autres Français, sont poussés
à la recherche de réponses alternatives. Ils et elles
savent bien ce qu'ils ne veulent pas: ni libéralisme
individualiste, ni socialisme étatique. Ce “ni-ni” global

se transpose dans des engagements où des solidarités
politiques se cherchent, se bricolent, s'expérimentent.
Des couleurs s'attirent: rose matiné de vert et/ou de
rouge, rouge-vert, vert de l'écologie et vert de la foi.

Par défaut de “grand dessein”, dans le champ du
politique, crédible, rassembleur et bien articulé (mais
faut-il le regretter ?), l'expérimentation politique
explose, se segmentarise et se redéploie en recherches
et réponses alternatives concrètes.

Pour leur part, musulmans et musulmanes sont tout
particulièrement interpellés quant à “l'intégration” des
populations immigrées de souche islamique.

On leur dit, plus ou moins implicitement: « Peut-on
vouloir tout à la fois l'intégration et vouloir que les
jeunes vivent leur foi et pratiquent l'Islam ? ».

Pourtant, n'y a-t-il pas une voie alternative entre,
d'une part, l'intégration en forme d'assimilation indivi-
duelle avec la perte de l'identité et de ses valeurs, et
d'autre part le communautarisme des ghettos avec la
perte de la participation individuelle à la construction
collective du dehors? Beaucoup contribuent par leurs
actions concrètes sur le terrain à cette démarche alter-
native. Que j'inscris, pour ma part, dans une activité
professionnelle.

Des musulmanes sont également présentes dans les
débats, et elles interviennent dans tous les enjeux de
notre société. Mais leur identité de pratiquantes
dérange parfois. On les questionne, on les interpelle :
«Ce que je reproche à l'Islam, c'est la condition qu'ilfait aux femmes ! ».

Or, en France, aujourd'hui, un couple sur trois
divorce. À la misère du chômage, des mauvaises
conditions de vie, il faut encore ajouter dans nos cités
populaires l'existence de la “famille mono-parentale”,c'est-à-dire l'existence massive de femmes seules sur

qui tout repose. La liste pourrait encore s'allonger,citant les affres dont souffre la femme dite “libérée”.
Mais, n'y a-t-il pas place, là encore, pour des

recherches alternatives ? Et ces recherches ne sont-
elles pas, par nature, profondément non-violentes ?



islam, féminité et féminisme 5

Des millions de femmes, toutes communautés et

toutes sociétés confondues, s'interrogent à travers le

monde. Des musulmanes, à partir de leur identité et de

leur foi, cherchent aussi. Musulmanes de France ou

d'ailleurs, elles aspirent à éviter tout autant l'anachro-
nisme médiéval — patriarcal de la soumission de la

femme à l'homme que l'anachronisme du modèle

“émancipé” occidental. Après l'expérience de l'émanci-

pation, il ne peut manquer de venir celle de la maturité

qui, marchant sur une ligne de crête, recherche à

chaque pas son point d'équilibre, lieu de non-violence.

Beaucoup s'essayent à le trouver en silence dans

leur vie. Mais cette recherche se confronte au champ
étroit du possible: familial, culturel, social, écono-

mique, politique, à tout ce qui fait la trame concrète de

leur vie. Car ici, comme ailleurs, ce qui fait barrage
n'est pas l'islam (ou le christianisme), ce qui fait bar-

rage, c'est la chair du contexte.

A l'étape actuelle, ces femmes ont, entre autres

choses, besoin de s'écouter, de témoigner d'une lecture

du monde et d'une démarche personnelle qui reflètent à

leur manière une recherche collective.

L'invocation des déroulements du sens

Pour les femmes, l'irruption du symbolique, grâce à

la relation verticale qu'elles entretiennent avec Dieu,
donne sens à leur réalité comme à leur imaginaire. Sur

le métier à tisser, fils de trame et fils de chaîne produi-
sent un motif qui, à l'image du monde, existe déjà et

pourtant est encore à naître. Pour tendre ces fils de

chaîne, il m'est donné de marcher sur une voie spiri-
tuelle, celle de l'Islam.

Dans la marche, le sens s'offre à contempler d'en-

roulements en déroulements. Les détails du quotidien
vécus ou rêvés se font symboles à méditer. Symboles
qui se donnent pour discipliner la trame. Puis symboles
qui se refusent pour lui donner le temps de s'exprimer.
Déroulements donnés en Islam grâce à l'invocation du

Nom, à la prière, à l'apprentissage de la discipline du

corps, du cœur et de l'esprit. Déroulements donnés
dans les épreuves et les larmes de sang qui sont là

comme pour pointer les enroulements psychiques à

dérouler par la grâce de l'invocation et des prises de

conscience qu'elle fait surgir.
Mais la production symbolique ne se réserve pas

aux croyants, elle agit en tous. Et je peux suivre au fil

de l'itinéraire la courbe des flux et reflux de sa vague.

Cette perception symbolique me fut donnée enfant
dans le flux de la loi du père, immigré en France, pour

ÿ être ouvrier et militant de l'indépendance algérienne.
Elle préparait à la production du sens. Mais elle portait
aussi en elle le lourd tribu féminin payé au code de

l'honneur. Creuset de révolte, elle me fut donc retirée
dans le reflux de l'expérimentation des voies de tra-

verses de la ‘libération féminine”.

Elle me fut encore donnée par le flux révolution-
naire de 68, puis par l'adhésion au Parti Communiste et

l'élan de la foi militante. L'émergence du sens se faisait
discours et actions pour hâter la venue d'un monde

nouveau sur le fronton duquel on pourrait écrire: « À

chacun selon ses capacités, à chacun selon ses

besoins ».

Mais elle me fut retirée dans le reflux qui, sans

remettre en cause mon adhésion au parti communiste,
se faisait doute après la rupture en 77 du programme
commun de la gauche.

Sous les effets conjugués des tempêtes de l'histoire
et de l'élan de la foi militante, le flux revint et ma cul-

ture communiste se projeta dans le “mouvement de la

paix” fondé lui-même par cette dernière. Ce fut le bon-

heur de travailler avec ceux qui étaient venus d'autres
horizons. Et ce fut l'apprentissage systématique de

l'écoute de la différence et de la tolérance. Ce fut aussi
le choc bénéfique d'être mise à l'épreuve dans le “mou-

vement” par mes amis chrétiens. Je découvrais grâce à

leur témoignage, muet mais agissant, puis grâce à leur

écoute, la nature spirituelle de la foi et de l'élan mili-

tants. Deux questions récurrentes fixèrent alors mon

attention: «Comment concilier révolution personnelle
et révolution collective afin qu'elles s'étayent l'une

|

|
|
|

|
|
|
|
|
|

|



6 myriam bouregba

l'autre? Comment concilier révolution et démarche
pacifique? ».

Ma conclusion provisoire fut de laisser temporaire-
ment à d'autres le soin d'élaborer des constructions
analytiques. Je considérais qu'après avoir expérimenté
les vices et les vertus de la militance politique, il me
fallait expérimenter le travail sur soi. J'avais la convic-
tion qu'à défaut de ce travail, la question ne pourrait
produire aucune réponse concrète et pertinente sur le
plan de la réalité.

Mon premier pas fut de dévorer les livres relatant la
voie et la démarche des grands maîtres du soufisme
qui, par-delà les siècles, parlaient directement à mon
âme.

Après ce bouleversement des perspectives, ce fut le
reflux en forme de traversée du désert afin de per-
mettre à la mue, ainsi protégée, d'opérer. Mais ce fut
un reflux illuminé par la vie qui traverse la maternité et
qui ramène la femme à l'essentiel. La maternité fut
contact avec l'Essence, en même temps qu'elle fut
atterrissage dans la réalité.

Les mutations intérieures (produites par les effets
interactifs du travail sur soi qu'implique l'Islam, et du
rappel à l'essentiel qu'implique la maternité) me ren-
dent aujourd'hui différente au flux de la vague.Absente à l'élan de la foi militante, la présence se fait
toujours plus présente à la conscience. Elle se fait sur-

gissement du symbolique dans le motif du tissage: de
la recherche en sociologie, à l'inscription profession-
nelle qui agit contre les processus d'exclusion, en pas-
sant par les lieux où se croisent des voies de femmes
qui unissent leur voix.

LES CINQ PILIERS DE L'ISLAM

- La profession de Foi (Chahada)
«J'atteste qu'il n'y a de dieu que Dieu et que Mou-

hammad est son Prophète ». La récitation de cette for-
mule est la profession de l'islam, la chahada. Quand on

témoigne ainsi en public de sa foi, on adhère, par le fait
même, à la communauté musulmane.

- La prière (salat)
Les cinq prières rituelles portent le nom de l'heure à

laquelle elles doivent être accomplies. Les musulmans
doivent d'abord se mettre en état de pureté rituelle pardes ablutions. Leur vêtement doit être décent. Ces
prières peuvent se faire en n'importe quel lieu, sauf sur
les tombes et dans les abattoirs. La prière communau-
taire se fait dans les mosquées une ‘fois par semaine, le
vendredi.

… Le jeûne (siyam)
Il dure tout le mois du Ramadan, neuvième mois de

l'année islamique .Il doit être absolu depuis que l'aube
permet de ‘distinguer le fil blane'du noir” et jusqu'à la
nuit. On ne peut avaler quoi que ce soit ni avoir des rela-
tions sexuelles pendant tout ce temps.
- L'aumône (zaka) :

C'est le droit qu'ont ceux qui n'ont rien ou peu de
choses sur ceux qui possèdent davantage. Payer l'au-
mône légale, la zakat, signifie que l'homme n'est que le
dépositaire des biens d'ici-bas: seul Dieu en est le pro-priétaire.

- Le pèlerinage à la Mecque (al hajj)
Le pèlerinage est un acte essentiel du culte isla-

mique. Tout croyant doit le faire une fois dans sa vie, s'il
en a les moyens. La Mecque se trouve en Arabie Séou-
dite, sur un territoire interdit à tout non-musulman. On ytrouve la Ka‘ba, cette pierre cubique abritant elle-même
une pierre noire qui daterait de l'époque d'Abraham.



E-Mouvances
par Laure BOUSQUET*

J'ai sur ma table, la photo de Benazir Bhutto lors-

qu'elle fut élue Premier ministre du Pakistan, deuxième

pays musulman après l'Indonésie par sa population.
« Comme son nom l'indique, le monde change » titrait
le quotidien Le Monde, se servant d'elle pour sa propre
publicité. Paris-Match faisait un grand titre à la même

époque, et l'appelait “La madone de l'Islam”. À côté

d'elle, j'ai placé une autre madone aux mille noms

solaires et lunaires, la Vierge Noire de Montserrat.
Entre les deux, une carte postale, arrivée du Liban,
représente une calligraphie en forme de bateau à

voiles, qui vogue sur une mer également calligraphiée.
Grâce à ces trois figures emblématiques, je vais tenter

de dire les étapes importantes de ma navigation entre

féminisme, féminité et Islam.

Frontières

La logique des murs n'a pas disparu avec la chute
de celui de Berlin. De deux choses l'une: ou l'on est

féministe, ou l'on est musulmane; ou l'on est d'Europe,
ou l'on est d'ailleurs; ou l'on est moderne, ou l'on est

rétrograde; ou l'on est croyante, ou l'on est athée, cic.

C'est comme s'il existait une ligne fixe et rectiligne,
tracée par le verbe “être”, impérialisme d'une seule
vérité qui confond l'immuable avec l'existence. C'est
une logique émminement statique, celle de l'un(e) ou

l'autre, qui, bien sûr, implique un rapport de force. En

ce sens, elle est logique d'une guerre qui ne peut
prendre fin qu'avec “l'intégration”, la subordination
voire l'élimination d'un(e) des deux. Il faut que l'un(e)
SOIT l'autre, que l'Est devienne l'Ouest, que le Sud

s'agenouille devant le Nord.

Il se trouve que je suis née dans la France du Sud;
que ma lutte de femme a croisé des routes d'Occident

* Enseignante.

et du tiers monde, et que l'Islam, pour moi, aurait plu-
tôt des couleurs andalouses. Ainsi, comme toute vie

réelle, la mienne est plus mouvante que les idéologies
dominantes. Malgré la force écrasante des barrières
identitaires érigées par la peur, loin de me sentir enfer-
mée dans des définitions, j'éprouve les pulsations d'une
frontière fluide. Mon chemin entre ces trois mots d'uni-
verselle dimension — Islam, féminisme, féminin —

épouse les contours d'une logique de conjonction sans

confusion, de relation en é-motion, une logique d'in-

clusion, une physique des fluides.

Rencontre é-mouvantes

Comme des millions de femmes de par le monde, je
suis d'abord passée du oui contraint de la soumission
au non joyeux de la révolte. Ce passage-là fut assez

rapide car les violences conjugales, les avortements

clandestins, les servitudes domestiques et nos corps
marchandises avaient tissé en moi la conviction que tel
ne devait pas être l'ordre du monde. On s'était acharné
à m'inculquer cet ordre-là au nom de celui d'un dieu

qui s'accommodait très bien des injustices sur la terre.

Très vite je refusais ces violences inouïes subies dans
l'intimité des chaumières ou sur la place publique. Ma
rencontre avec le mouvement des femmes, peu après
68, fut une re-connaissance d'évidence. Tous les mal-
heurs que nous avions connus dans le silence de nos

solitudes effrayantes faisaient soudain fleurir des éner-

gies aux teintes de la vie. La lame de fond de l'insur-
rection prenait le visage extraordinairement rayonnant
de la solidarité. Le “personnel” avait soudain des
dimensions politiques: première relation é-mouvante

qui faisait à la fois bouger les étanchéités entre “privé”
et “public” et nos cœurs dans nos corps. Des groupes
naquirent un peu partout, aux tendances diverses et

parfois divergentes. Mais tous, à leur manière, tissaient



8 laure bousquet

les fils d'un grand mouvement social de paroles en
actes. Celui que je formais dans mon “village vertical”
(1) fut porté par cette force de cohésion en marche.
Travail, famille, contraception, avortement, femmes-
objets, y furent les axes principaux de ce cœur à corps
avec le patriarcat. Nous n'étions pas un parti ou un syn-
dicat. Nous avançions transversalement, le cœur à
gauche.

La deuxième rencontre qui rendit flexible et poreux
ce parcours oblique, fut celle de l'archaïsme en pleine
révolution.

En février dernier, à Barcelone, fut organisée une

grande manifestation contre le racisme. Ils et elles
étaient 50000 dans la rue, toutes forces et tendances de
gauche confondues. Sur les milliers de tracts signés
“révolte”, distribués à cette occasion, figurait en grand
une photo de la Vierge Noire de Montserrat. Un tres-
saillement me parcourut, le même qu'il y a vingt ans.
Ce bond du cœur dans le temps me fit revivre les pre-
mières années de ma lutte de femme où ces dames de
nuit, “explosantes fixes” (2), illuminèrent soudain ma
route d'un éclair fulgurant. Impossible de dire en peu
de mots l'émotion causée par leur beauté hiératique,
comparable à l'élan amoureux. Ce ne fut pas celle de
Montserrat mais celle de Marsat (3) qui fit trembler le
mur entre l'antique et le moderne. Leur éclat immobile
levait pour moi le voile de l'imposture mis sur le fémi-
nin par le pouvoir religieux. Il libérait la Connaissance
tenue emprisonnée dans le haut de la citadelle du
“Nom de la Rose” (4). Plus forte que le temps, cette
dame lumière, ou Vierge en Majesté (5) faisait frémir
en moi l'intuition d'un autre invisible: «La déesse
noire promet un nouveau lien pacifique entre hommes
et femmes. où disparaîtra le lien patriarcal du
mariage. La déesse noire a expérimenté le bien et le
mal, l'amour et la haine, le vrai et le faux en la per-
sonne de ses sœurs. Elle fera retrouver à l'homme ce
sûr instinct de l'amour qu'il a perdu depuis longtemps
par orgueil intellectuel » (6).

La manifestation de Barcelone, sous le regard d'ho-
rizon de celle du Cantique des Cantiques, osait publi-
quement ce dont j'avais secrètement rêvé au sein du

féminisme: re-lire, re-lier révolution politique et révo-
lution sophianique (7).

Quantà la troisième rencontre, c'est celle de la pra-
tique de cette re-lecture, re-liaison; celle de l'entrée en
Islam. Pour ouvrir la porte et franchir le seuil d'une
autre orientation, j'ai dû emprunter beaucoup de che-
mins de traverse. J'ai dû passer des frontières mul-
tiples, intérieures et extérieures pour dissoudre la paroi
rigide de la fascination/répulsion devant le geste de la
prosternation.

Depuis mon premier voyage en Algérie en 1975, et
lors tous ceux qui suivirent, j'avais mis le cap sur le
Sud dans tous les sens du terme: géographique, géopo-
litique et métaphysique. J'avais côtoyé des femmes et
des hommes du tiers monde, eux aussi en processus de
libération. J'avais appris, à leur contact, que les bar-
rières culturelles pouvaient devenir souples lorsque les
échanges étaient mis en tension créatrice. Dans ce
retournement mutuel, une transformation s'opérait,celle d'une autre perception de mes propres racines,
historiques, symboliques et spirituelles. La dame en

majesté m'avait fait signe pour commencer à dénuder
les fils d'une matrice de pensée. Un vieux monsieur en
jellabad, en prière au bord de la mer, un soir d'été au

crépuscule, me mit pour la première fois devant la ges-tuelle de ce dénuement. Indifférent à la foule des tou-
ristes, il déroulait son tapis pour s'incliner avec le
soleil. Je me souviens que ma première réaction fut
celle de me dire: « Mais il n'a pas honte ! ». Une plagen'est pas une église. La plage devenait mosquée avec
un simple tapis orienté. Il avait l'air de dire “merci”,
regard ouvert légèrement incliné, comme celui de la
Vierge Noire assise dont un des noms est aussi “Dame
de la Merci”. Cela paraissait si facile. La vie se char-
gea de mettre à l'épreuve de cette “facilité”, pour éluci-
der le sens de ce premier mot venu à l'esprit à sa vue:il n'avait pas de honte, il n'avait pas cet ‘‘orgueil intel-
lectuel” dont parle Robert Graves que j'ai cité plushaut. Il avait la fierté de faire le geste de la re-connais-
sance, fierté de “l'infiniment grand” (8). «Il faut trem-
bler pour grandir» dit René Char. Il dit aussi: «Dans
mon pays, on remercie ».



islam, féminité et féminisme 9

LA MOSQUÉE
La mosquée est en effet le lieu parfait de l'identité com-

munautaire. Le mot « communauté musulmane » signifie à
la fois une collectivité de croyants unis par leur foi com-

mune—en ce cas on la désigne par jamd‘a, mais aussi la
communauté juridico-religieuse comme constituée dans le
dâr at-islâm, il s'agit alors de la umma ; cependant, la mos-

quée est avant tout un lieu de prière, et même si elle porte
souvent le nom de “Maison de Dieu”, elle n'est en rien un

temple consacré au sens occidental du terme. La première
mosquée construite à Médine en 622 était en fait la
demeure du Prophète; elle occupait un large espace limité

par quatre murs; le long d'un de ceux-ci, le Prophète fit

aménager un toit fait de troncs de palmiers pour abriter les
fidèles du soleil.

Déjà, ce premier lieu comportait deux des éléments
essentiels de la mosquée: un oratoire, plus large que pro-
fond pour permettre l'ordonnance des fidèles alignés pour
la prière collective, et une cour, plus vaste. Ensuite la mos-

quée se diversifia, et il faut distinguer la simple aire de

prière, qui peut être un tracé dans le désert ou une salle
dans une maison (c'est alors le sens de masjid), de la mos-

quée dite jâmi“, parfois traduite par “grande mosquée” ou

“mosquée-cathédrale”, dans laquelle se fait la prière solen-
nelle du vendredi et qui est pourvue d'une chaire (minbar)
pour le prône; par contre toutes les catégories de mosquées
possèdent une niche d'orientation (mihrâb), qui indique la

direction de La Mecque. De simples nattes ou des tapis plus
ou moins luxueux garnissent le sol et, comme certaines

mosquées sont aussi des lieux d'enseignement (depuis la

simple zauiya, ce qui signifie proprement le “coin” où

enseigne un maître, jusqu'aux plus célèbres universités —

al-Azhar, al-Zay tuna), on y assiste parfois à des réunions

qui ne sont pas nécessairement destinées à l'oraison. Le

minaret, enfin, pour l'appel à la prière, n'est pas une néces-

sité absolue, tandis que la midâ', salle d'ablutions, est indis-

pensable car le Musulman ne peut pas prier en état d'impu-
rété.

Extrait du livre de Bruno Etienne, “L'islamisme radi-

cal”, Le Livre de Poche n° 4103, 1987, p. 56-57.

Les étapes frémissantes de ce voyage intérieur/exté-
rieur vers une humilité debout ont donné lieu à un col-

loque en 1985 (9). Ma contribution personnelle, syn-

thèse de ces rencontres é-mouvantes que je viens

d'évoquer, s'intitulait «De la Vierge Noire à la Ka'aba,
ou le dévoilement du voile ».

Etreintes

Dire “Allah Akbar”. Opérer un “simple” petit
déplacement. Laisser la place vide au centre, et le
monde gravite lentement. L'invisible est hors de l'at-
teinte des images qui le disent car le centre est partout
et nulle part à la fois. Le Coran est appelé “un océan
sans rivage” (10). Aucune autorité ne peut le circons-
crire et décider qu'une seule interprétation est LA
vraie. Le fluide a-t-il un centre? Rien, ni personne, ne

peut fermer le cercle et se mettre au milieu. Dans cette

religion de l'eau, il est des interprétations plus ou

moins stagnantes ou mouvantes, mais toutes savent

qu'elles n'atteindront jamais le rivage, tout simplement
parce qu'il n'y en a pas. Pour illustrer cela, je prendrai
un exemple chargé de toutes les tempêtes que nous

avons affrontées, pour qu'enfin soit votée la loi de
1975 sur la contraception et l'avortement. Dans un

livre en anglais intitulé Sex and society in Islam (11),
l'auteur consacre les trois premiers chapitres à l'étude
de ce sujet controversé. Il raconte en détail comment,
au “Moyen Age” (12), des savants musulmans, à partir
du Coran, des hadiths, en ont donné diverses interpré-
tations. Certains frappent le texte d'un interdit sans

faille. D'autres, enfin, vont plus loin dans les limites du

“permis”. L'avortement est donc soit impossible, soit il

peut être pratiqué de un jusqu'à quatre mois de gros-
sesse. Ces différentes positions s'entrecoisent entre les
écoles juridiques (13). Mais, à aucun moment, l'une
d'elles ne peut exclure les autres. La logique interne
des interprétations coraniques fait qu'elles co-existent
sans qu'aucune puisse prétendre déclarer les autres

“hérétiques”. Ce livre montre aussi le lien sans confu-
sion entre l'effort de méditation sur le texte révélé et la
démarche philosophique et scientifique. Ces trois
voiles, à hauteurs différentes, s'aident mutuellement à
faire avancer le bateau sur la mer orientée par la parole
divine.



laure bousquet

Plat aux croissants fleuris, Turquie, Iznik, vers 1545-1555.

Je me suis mise à nager avec d'autres dans cette
“mer verticale” (14), cœur à corps dans les vagues.
Dans celle de l'égalité/différence entre hommes et
femmes, il existe partout des vivantes qui ne se laissent
enfermer dans les définitions de la logique des blocs.
Ne plus se sentir fatalité biologique, mais dynamique
altière, telle est la ligne que j'aie suivie pour dire cette

dialectique ““pair/impair” (15) dans ma lecture cora-

nique de la création. Outre les diverses traductions
(une quinzaine entre français et anglais) disponibles
aujourd'hui du Coran et quelques commentaires, je
poursuis ce travail aidée par de nombreux ouvrages, de
femmes surtout. Ces derniers transmettent, en effet,
des trajectoires de vie agissantes au sein de notre den-
sité historique contemporaine (16). Tous montrent à
merveille le “sans rivage”. Mon étude aquatique, por-
tée par la fierté d'habiter mon corps de femme, a les
teintes d'une métaphysique concrète, éprouvée dans
l'expérience amoureuse. Ce cœur à corps en mouve-

ment m'a fait nommer ces premiers pas dans l'eau
“l'étreinte inter-dite” et “l'étreinte animée” (17).

Utopies andalouses

En 1986, je fis la tentative d'une rencontre entre
femmes juives, chrétiennes et musulmanes. Mais cer-
taines vagues sont trop fortes quand soufflent des vents
contraires. Le fruit était trop vert (en France, tout au

moins) et il n'eut pas de suite. Jusqu'en 89-90 où à
Jérusalem, puis à Bendorf en Allemagne, j'eus la
chance d'expérimenter un peu du rêve resté en suspens.
Je venais de terminer la rédaction de la deuxième
“’étreinte”’ pour le groupe Abraham (18), lorsque j'ap-
pris qu'à Jérusalem était organisée une marche pour la
paix au Proche-Orient. L'Intifada avait deux ans. Un
mouvement de solidarité internationale lui répondait
enfin. Plus que la chaîne humaine autour de Al-Quods,
la Ville sainte, la manifestation des femmes fut pour
moi l'emblème subversif de la logique des fluides.
Nous étions 6000, allant à la rencontre les unes des
autres pour que la paix se fasse dans la justice. Nous
nous sommes rejointes entre l'Ouest et l'Est, à la fron-
tière imposée par la logique de la violence. Unies dans
la diversité de nos croyances et de nos nationalités,
nous étions toutes vêtues de noir. L'espace d'un ins-
tant, Jérusalem fut un parfum d'Andalousie grâce au

cantique des pierres et à celui de celle qui chante «Je
suis noire mais je suis belle ».

Peu après, je partis pour Bendorf où, depuis 1976,
des rencontres avaient lieu, sur le thème “le défi du
dialogue”, entre juives, chrétiennes et musulmanes.
Depuis peu certaines se disent “alternatives”, ce sont
des femmes chrétiennes, en rupture avec leurs Eglises.«Notre but est d'apprendre à nous connaître dans nos
fois, traditions et cultures réciproques, et aussi d'abor-
der les questions actuelles. Ce partage nous aide à
créer compréhension et respect mutuel. Nous ressen-
tons cela comme particulièrement important, au
moment où les fondements de notre société deviennent
de plus en plus pluralistes » (19).



islam, féminité et féminisme 11

Le défi ne peut être relevé que dans une parité
vraie. À tous les niveaux — d'organisation, prise de

paroles, répartition du temps et des groupes — les

quatre tendances sont représentées à égalité. Les

moments de rencontres inter et intra-religieuses alter-

nent dans la semaine. Les vendredi, samedi et

dimanche, toutes celles qui le désirent, assistent aux

rites de célébration des unes et des autres. Nous

sommes toutes en voyage; remise en cause, question-
nement, recherche. les situations conflictuelles et les

désaccords sont dynamisants car ils ne prennent jamais
le pas sur le respect. Nous avons la conviction com-

mune d'être en traditions ré-inventées pour incarner la

parole divine, non pas “coupable”, mais “nuptiale”,
comme je l'ai écrit dans l'“étreinte animée”.

J'en suis là aujourd'hui, sur le chemin de la vie. Je

reviens de Séville. Au milieu du vacarme de cette

exposition dite “universelle” qui, à vrai dire, a des

allures de supermarché, j'ai entendu de bien belles

histoires. Lorsque les décrets d'expulsion des juifs et

des musulmans furent prononcés par les rois catho-

liques en 1492, dans des villages d'Aragon, les chré-

tiens s'opposèrent au départ des musulmans commer-

çants. Ces derniers résistèrent en tissant “Allah Akbar”

sur les manteaux des madones. Puis peu à peu, au

cours des siècles, le sens en fut perdu. Restent aujour-
d'hui les arabesques sur leurs habits de fête, comme

des fleurs d'une mémoire ancienne. Une nouvelle
Andalousie n'est pas pour demain. Mais le chant, à

celle qui “rit sa peine noire” (20) drapée dans les plis
d'un manteau — souvenir, l'appele Sévillance, et aussi
Espérance.

(1) Nom donnéà l'unité d'habitation Le Corbusier où je vis.

(2) Expression d'André Breton.

(3) Cf. L'énigme des Vierges Noires, Jacques Huyen, éd.R.

Laffont, 19772.
(4) Allusion au film Le Nom de la Rose inspiré du roman de

Umberto Eco.

(5) Cf. Vierges Romanes, Vierges Assises, Zodiaque, 1966.

Voir également le musée d'art roman de Barcelone. Parmi les

centaines de ces vierges, voici quelques noms: en Auvergne,
Notre Dame de Marsat, Notre Dame d'Orcival, Notre Dame du

Port (à Clermont-Ferrand); en Catalogne, Taül, Solsona.

(6) Traduction d'une citation de Robert Graves trouvée dans

Las Virgenes Negras, de E. Begg, traduit de l'anglais, Barce-

lone, 1985.
(7) C£. Tremblements de mer, texte de l'auteur écrit en 1981.

Des copies sont disponibles à son adresse: 350, 7° rue, Le Cor-

busier, 42700 Firminy-Vert.
(8) Cf. Traité sur les Noms Divins, Fakkr Ad-Din Ar-Razi

en deux tomes; introduction, traduction et annotations par Mau-

rice Glotton. Ed. Dervy-livres, 1986.

(9) Cf. Féminisme, Science, Sacré, colloque à la Sainte-
Baume, 1985. Copies des actes de ce colloque disponibles à

l'adresse citée plus haut (note 7).
(10) Cf. Un océan sans rivage, Ibn Arabi, le livre et la loi,

M. Chodkiewicz. Ed. Le Seuil, 1992.

(11) Cf. Sex and Society in Islam, B.F. Musallam. Cam-

bridge Studies in islamic civilisation, University press, 1983.

(12) Sur le découpage officiel de l'histoire en quatre
périodes: Antiquité, Moyen Age, Renaissance et Temps
Modernes, voir Enseigner l'histoire aujourd'hui, Suzanne

Citron. Ed. ouvrières, 1984.

(13) Op. cité (note 12), chapitre 3, pages 53 à 59.

(14) Cf. Poème de l'angle droit, Le Corbusier, disponible à

la fondation Le Corbusier, 10, rue Blanche, Paris 16°.

(15) Cf. Revue Paris-Féministe n° 28, 15/30 juin 1986,
article “italissimo feminissimo”. Maison des femmes, 8, cité

Prost, 75011 Paris.

(16) Voici les titres de certains de ces ouvrages: La révolu-

tion sous le voile, F. Adelkhah, éd .Karthala, 1991. Autobiogra-
phie, B. Bhutto, éd. Stock, 1988. La femme en armes, M.

Graeff-Wassink, éd. A. Colin, 1990. Le Harem politique, F.

Mernissi, éd. A. Michel, 1991. Les femmes du prophète, M.

Morsy, éd .Mercure de France, 1989. Women of Pakistan, K.

Mumtaz and F. Shaheed, éd .Vanguard Books Ltd 1987.

Lahore, Pakistan. The rights of women in Islam, M. Mutahhari,
éd. Wofis, 1981. Réponse de l'Islam aux défis de notre temps, S.

Saleh, éd. Arabelle, Beyrouth, 1979. Les voilées de l'Islam, H.

Taarji, éd. Balland, 1991.

(17) Textes également disponibles à l'adresse indiquée (note
7).

(18) Nom d'un groupe de rencontres entre juifs, chrétiens et

musulmans à La Duchère, Lyon.
(19) Traduction de l'anglais du dépliant de présentation des

rencontres annuelles à Bendorf/Rhein, 5413, Hedwig-Dransfeld
haus.

(20) Chant à “La Macarena” (une des Vierges les plus popu-
laires de Séville) lors de la semaine sainte.



Des liraniennes
contre le voile

par Banou PARSI *

Quand on définit la violence de façon classique, on

dit que c'est l'abus de la force. En Iran, la violence du
régime islamique dépasse toute définition classique et

l'imagination. Ce régime a propagé la violence en

envoyant de jeunes garçons de douze ans sur le front
d'une guerre absurde, avec une clé autour du cou pour
Être purifiés et aller tout de suite au Paradis.

Vous connaissez la situation actuelle en Iran et vous

pouvez imaginer quelle violence subit la population
sous un régime de droit divin qui veut appliquer l'inté-
gralité de la loi islamique. Sous ce prétexte, il se per-
met de faire ce qu'il veut, sans craindre les réactions de
l'opinion publique internationale ou celle des Iraniens.
C'est la terreur sans mesure. (…)

Les femmes, premières victimes.

Dès son arrivée au pouvoir, le gouvernement a pro-
mulgué un certain nombre de lois islamiques visant
toute la population, mais dont les premières victimes
ont évidemment été les femmes, considérées comme
les gardiennes de la tradition. Le contrôle des femmes
est un moyen pour le gouvernement de contrôler toute
la population. Ce n'est pas un hasard si, à l'occasion de
chaque crise politique en Iran, il y a dans la rue des

* Musulmane iranienne, réfugiée politique en France. ANV repro-
duit ici un extrait du témoignage que Banou Parsi a donné en 1989,
au Forum “La non-violence dans les luttes pour les droits de
l'homme”. Les Actes de ce Forum ont fait l'objet d'une publication
de 82 pages, disponible contre un chèque de 75 F (envoi franco),
en écrivant à “Non-violence et droits de l'homme”, 64, rue d'Orsel,
75018 Paris.

groupes de Hezbollahs (membre du “parti de Dieu”)
qui arrêtent les femmes, les battent, les emmènent en

prison. La situation des femmes est devenue plus
qu'une question culturelle: c'est un phénomène social
et politique. L'obligation du port du voile symbolise
tout un statut socio-culturel de la femme iranienne.

La loi obligeant les femmes fonctionnaires à porter
le voile date du printemps 1979. A cette époque, la
révolution avait réussi à renverser le roi-dictateur.
C'était le printemps de la liberté, comme disait le
peuple iranien qui avait l'espoir de voir se concrétiser

be ;( QU'EST-CE QUE C'EST COMME ReLiGioN ?)a

',

(IISLEI
S
DSSISDS>...

ANT



islam, féminité et féminisme 13

les slogans de la révolution: “Egalité, Liberté, Paix”.
La désillusion a suivi, avec la promulgation des lois

islamiques.
Les femmes avaient accepté de porter le voile dans

les manifestations contre le Shah, comme un signe
d'unité contre le régime de dictature; elles ont été
confrontées à une mesure violente qui imposait le

voile. C'est Khomeiny lui-même qui a annoncé cette

mesure. C'est alors que les femmes ont, les premières,
défié le régime islamique en manifestant dans les rues

de Téhéran le 8 mars 1979 contre le port obligatoire du

voile. Les journaux français ont rendu compte de cette

manifestation qui avait été organisée spontanément par
les femmes travaillant dans les administrations.

D'autres mesures ont suivi. Une loi sur la protection
de la femme a été abrogée et la polygamie a été autori-

sée, voire encouragée, alors que les femmes subis-
saient toutes sortes de châtiments en cas de transgres-
sion des lois islamiques. La loi du talion veut que la

femme risque la lapidation en cas d'adultère, alors que
l'homme peut avoir quatre épouses ou pratiquer le

mariage temporaire, autorisé par le chiisme. Pour

l'exemple, des femmes adultères ont été lapidées (au
moins vingt depuis le début de la révolution), pendues
sur la voie publique. L'âge du mariage a été ramené de

19 ans à l'âge de la puberté. Puis il y eut l'interdiction
faite aux femmes de pratiquer le métier de juge, de

chanter sur la voie publique.
Nous, femmes iraniennes, considérons que l'obliga-

tion de porter le voile symbolise toutes les violences
subies par les femmes sous un gouvernement isla-

mique qui se veut le gouvernement d'Allah sur la terre.

La violence en Iran prend des formes banales, quoti-
diennes, extraordinaires.

Prostitution et mariages temporaires

Après la révolution, le quartier des prostituées à

Téhéran a été brûlé et une prostituée est morte. Pour-

tant, la prostitution n'a pas disparu. Il y a des endroits

où les hommes peuvent choisir une femme dans un

album de photos. Des mollahs sont présents et peuvent
conclure des mariages temporaires qui peuvent durer
d'une heure à 99 ans! A la fin du contrat la femme n'a
aucun droit, mais elle reçoit de l'argent: c'est bien de la

prostitution légalisée, religieuse.
Après la guerre, il y avait beaucoup de veuves qui

sont devenues des charges pour leurs familles. Celles-
ci se sont dépêchées de donner ces femmes en mariage.

J'ai assisté à la scène suivante. Il y avait dans le

bazar de Téhéran une agence qui proposait des albums
de photos de femmes voulant se marier. Un homme de
ma famille, fondamentaliste religieux, voulait se

marier de cette façon. Il a choisi une femme, veuve de

guerre avec deux enfants; il a rencontré le père de
cette femme, en présence d'un mollah. Mais il voulait
voir la femme avant de se marier. Le père de la femme

répondit qu'il appartenait à une famille religieuse et

qu'il ne pouvait autoriser cela. Le mollah fit un contrat

de mariage pour une heure, permettant à l'homme d'al-
ler avec la femme dans une pièce pour la regarder suf-
fisamment. La femme tremblait dans cette situation

dégradante où elle se trouvait comme un cheval à
vendre. Mais sa situation économique l'obligeait à l'ac-

cepter. L'homme est venu la voir dans une pièce où, en

QUEUE EST LA CONDITION
…

JE

VAIS
DE LA FEMME MUSULMANE?

HET IE NAS PENANUEE
À MoN MARI...

cvif



14 banou parsi

tant que femme, j'étais aussi. Il a procédé à un véri-
table examen, allant jusqu'à respirer son haleine, puis il
a accepté de l'épouser. Il aurait pu refuser: la femme
aurait alors dû subir d'autres examens semblables.

Des femmes réagissent
Il n'y a plus aujourd'hui de femmes non voilées en

Iran mais des femmes portent le “mauvais voile”
comme on dit: elles ont un peu de rouge à lèvres, sont
un peu maquillées, ont quelques mèches de cheveux
qui dépassent du voile. Ces femmes posent des pro-
blèmes au gouvernement et des patrouilles, gardiennes
de la morale, contrôlent les femmes en cherchant les
traces de maquillage. Elles emmènent la femme
maquillée dans un comité de quartier, pour lui faire
dire qu'elle a commis un acte de prostitution et qu'elle
promet de ne pas recommencer. Il arrive aussi que la
femme doive payer une amende, ou qu'elle aille en pri-
son, subisse des coups de fouet dans la rue, mesure

ayant valeur d'exemple et d'intimidation.

Quel observateur étranger peut mesurer la violence
de ces scènes de contrôle pourtant quotidiennes et
banales en Iran ? Quel journaliste étranger peut com-

prendre le mépris total et la douleur que des milliers de
femmes subissent à travers ce contrôle considéré
comme légal ?

« Au terme de la loi coranique, n'importe quel
juge réunissant sept conditions: être pubère,
croyant, connaître parfaitement les lois cora-

niques, être juste, ne pas être atteint d'amnésie, ne

pas être bâtard ou de sexe féminin, est habilité à
rendre la justice dans n'importe quel cas. Il peut
ainsi juger et régler en un seul jour vingt procès
différents, quand la justice occidentale met plu-
sieurs années à les régler. »

Extrait de Principes politiques,
philosophiques, sociaux et religieux,

de l'ayatollah Khomeiny

Les réactions des femmes sont nombreuses. Leur
résistance contre la terreur se matérialise par des actes
aussi banals que ces scènes que j'ai évoquées. Le phé-
nomène du “mauvais voile”, malgré le châtiment
sévère que subissent les femmes, malgré le bruit que
fait le gouvernement sur ce problème et le fait qu'ait
été prévu il y a quelques mois un camp d'internement
pour les femmes refusant le port du voile, continue.
Tous les jours, les journaux en font mention. Dans les
rues de Téhéran, on voit des femmes avec des voiles
bizarres: brillants, avec des papillons. Et c'est un pro-
blème pour le gouvernement islamique. Les femmes
sont aussi présentes dans des manifestations, comme
celle récente contre la famine. Leur résistance dans dif-
férents domaines empêche le régime d'appliquer
comme il le voudrait les lois islamiques.

En conclusion, je dirais que la violence s'exerce
dans tous les domaines, dans la vie privée comme dans
la sphère sociale. Le régime se permet de contrôler
tous les aspects de la vie pour appliquer des lois faisant
référence à une interprétation intégriste de l'Islam.
Dans cette conception sociale, basée sur la loi isla-
mique, la place de chacun et chacune est déterminée à
l'avance par la loi divine qu'il serait impossible de
transgresser. Dans cette absence totale de démocratie,
le gouvernement se permet d'exercer la terreur pour
réaliser un projet “divin”.

Les femmes sont au premier chef victimes de ce

projet social patriarcal par excellence. Mais une partied'entre elles soutiennent activement ce régime, soit par
influence idéologique, soit par intérêt économique.Une partie des femmes hezbollahs soutiennent les
mesures prises contre les femmes. Mais il faut dire
aussi que la plus grande partie des femmes iraniennes
sont contre et sont réduites au silence. C'est en leur
nom que je m'exprime ici.

Nous, femmes iraniennes, avons commis des
erreurs et ma présence ici voudrait contribuer à les cor-

riger. Nous avons bien fait de faire une révolution
contre le Shah. Je ne portais pas le voile. Une femme
qui le portait m'a dit: « Tu es une femme, tu dois aussi



islam, féminité et féminisme 15

porter le voile ». Je lui ai repondu gentiment que c'était

impossible, que je n'acceptais pas. Puis Khomeiny a

déclaré, ici à Paris, qu'il demandait aux femmes de

porter le voile temporairement, que plus tard, tout le

monde serait libre de choisir. Nous avons accepté de

porter le voile dans les manifestations, nous sommes

tombées dans le piège. Nous avons construit notre his-

toire et nous avons notre part de responsabilité dans ce

qui se passe.

Je ne veux pas oublier que quand il y a une répres-
sion sexiste, les hommes en sont aussi les victimes,
emprisonnés dans leur sphère masculine, incapables

d'avoir une relation égalitaire, humaine avec leurs

femmes, leurs sœurs, leurs mères. Le régime actuel est

phallocratique au sens propre du terme, mais les poli-
tiques misogynes vont à l'encontre des hommes eux-

mêmes.

Ce qui nous choque, nous femmes iraniennes, c'est
le silence total des médias au sujet de la terreur subie

par les femmes iraniennes. C'est pour briser ce silence

que je suis là et je pense que les partisans de la lutte
non-violente ont un rôle important à jouer pour dénon-
cer toute cette violence et pour briser ce silence qui
règne sur l'Iran dans le monde occidental.

échange de publicité

propose ses dernières parutions:

N° 4.91 : Hommage à Jean Goss.

Les cahiers de la Réconciliation
La revue du Mouvement International de la Réconciliation (MIR), vous

N° 1.91 : L'objection de conscience — La guerre du Golfe.

N° 3.91 : L'objection de conscience (2) — L'Europe orientale.

N° 3.91 : Le Japon — La lutte antinucléaire.

N° 1.92: Histoire du pacifisme en URSS.
A commander au MIR, 114 bis, rue de Vaurigard, 75006 Paris, en joignant
à votre commande une participation de 30 F par numéro.



Quand des jeunes
des banlieues

découvrent l'Islam
par Amar DIB *

La découverte de l'Islam est pour beaucoup de beurs un facteur qui permet une intégration dans la
société française.

Au sein des communautés immigrées du Maghreb,
la majorité des gens sont musulmans parce qu'ils sont
nés dans une famille musulmane. Mais souvent, ni la
famille, ni les enfants ne savent la véritable valeur de
leur appartenance à l'Islam, ce que cela implique
comme devoirs. Ils acceptent par filiation cet héritage
religieux, mais la plupart du temps la connaissance et
la pratique de cet Islam ne sont pas approfondies.

Dans ma famille
En ce qui concerne ma famille, j'ai le sentiment que

si mes parents ont hérité de l'Islam en Algérie, ils ne
l'ont vraiment découvert qu'en France. C'est là, en

effet, dans l'immigration, qu'ils se sont vraiment mis à
observer les pratiques. Mon père et ma mère étaient
des paysans; ils n'ont pas eu droit à l'école et n'ont
donc jamais su lire et écrire l'arabe et le français. Mais
ils ont appris à faire la prière, et bien entendu, ils res-

pectaient les prescriptions de l'Islam en ce qui
concerne la consommation des viandes saignées, le

* 27 ans, animateur social à Rillieux-la-Pape (banlieue de Lyon) et
vice-président du Groupement pour la Jeunesse et l'Entraide.

rejet du porc et de l'alcool, et ils observaient les fêtes et
les temps religieux. Dans leur religiosité, cependant, se
mélaient beaucoup de croyances et de superstitions
qu'ils rattachaient à l'Islam, mais qui étaient, en réalité,
des restes de religions anciennes.

Dans une société française où la sensibilité reli-
gieuse est repoussée dans la sphère du privé, où l'on
cultive une vision généralement caricaturale de l'Islam,
où les possibilités d'expression collective de cet Islam
sont réduites, il n'est certainement pas aisé d'être
musulman. Surtout, il s'avère difficile d'accéder à une

connaissance de sa religion et de s'engager dans un

approfondissement de sa foi. Et cela s'avère vrai tant

pour la génération de nos parents que pour les généra-
tions qui leur succèdent. Car les lieux de partage de
cette connaissance, comme les structures de soutien à
un apprentissage spirituel font largement défaut.

Personnellement, autant que je m'en souvienne, jai
l'impression d'avoir toujours eu en moi ce désir de
Dieu, ce besoin de m'épanouir dans l'expérience
religieuse. Très jeune, j'ai eu ce désir d'absolu. J'avais
plein de sentiments très forts en moi, des désirs de don
et de dépassement de soi, un idéal de réaliser des
choses belles avec quelqu'un d'autre dans une harmo-



quand des jeunes des banlieues découvrent l'islam 17

nie parfaite. Il y avait en moi — il y a encore! — beau-

coup de romantisme. Je lisais Baudelaire, j'écrivais des

poèmes. Mais je me disais: c'est curieux, les plus
belles histoires d'amour sont presque toujours celles

qui se terminent mal! Or moi, je rêvais d'une relation
sentimentale parfaite, où on ne soit jamais trompé,
jamais trahi. Et cet idéal, je me suis aperçu que je
pouvais le vivre dans l'Islam. La lecture de vies de

saints musulmans et d'écrits de mystiques de l'Islam
m'a fait découvrir que je n'étais pas seul dans mes aspi-
rations, et que la rencontre de Dieu pouvait remplir
mon désir. Dans ces chercheurs de Dieu de l'Islam, je
me suis retrouvé complètement; ils exprimaient le

même amour de la vie, le même amour de la création

que celui que je ressentais. Et la relation avec Dieu

m'ouvrait à cet amour éternel que j'attendais. Aujour-
d'hui, je puis dire que je vis en communion avec Dieu.

Je partage tout avec Lui. Il est ma paix, mon bonheur.
Grâce à l'Islam, je m'accomplis.

Ma démarche n'est pas unique. Depuis quelques
années, j'en fais l'expérience quotidienne. Sans bruit,
sans grands discours, un Islam des banlieues se déve-

loppe, un Islam où les chercheurs de vérité ont en

moyenne 20 ans.

Chez beaucoup de jeunes, en effet, il y a une

recherche d'authenticité et de dignité. Au cœur de leur

condition sociale qui est souvent celle de défavorisés

par rapport à la société dominante, ces jeunes ressen-

tent le besoin de se savoir noblement inscrits dans

l'histoire humaine. Ils refusent que leur existence n'ait

pas de sens. Ils ont besoin de se savoir enracinés dans

une culture et une identité valorisantes. Au cœur de la

culture arabo-berbère à laquelle ils sont liés par leur

ascendance, ils peuvent alors découvrir le message

coranique et les pratiques de l'Islam.

Chez certains pour qui la France apparaît sans

morale et surtout sans justice, l'Islam se révèle comme

un cadre de vie harmonieux, un espace où la justice
doit régner, une promesse de vie digne pour tous les

hommes. Chez d'autres — mais il peut s'agir des mêmes
— leur soif d'absolu trouve dans la pratique musulmane

son étanchement, ce qui est ma propre expérience.
Pour beaucoup, leur mal de vivre se transforme alors
en espérance. Une vérité les étreint: celle que Dieu

préside à la destinée des êtres, et que chacun a sa place
dans le plan du Créateur.

Beaucoup de jeunes sont, dans nos banlieues, en

attente de la rencontre de Dieu. Lorsque cette occasion
leur est donnée, alors des vies se transforment, y com-

pris chez des toxicomanes profonds, y compris, par-
fois, chez des jeunes dont les familles ne viennent pas
de l'Islam.

De la discothèque à la mosquée
L'itinéraire du président du Groupement pour la

Jeunesse et l'Entraide dont j'assure la vice-présidence,
Kamel Mansour, s'inscrit tout à fait dans cette réalité.
Voilà quelqu'un qui a passé toute son enfance dans un

des quartiers les plus difficiles de l'agglomération
lyonnaise: la Grappinière à Vaulx-en-Velin. À 18 ans,

après avoir passé un C.A.P., il transforme un local de

sa cité en discothèque et il devient, avec ses frères,
patron d'un club de danse. L'expérience cependant ne

dure pas et il se retrouve pendant six ans technicien

A Marseille, à l'heure de la prière.



18 amar dib

dans une grosse entreprise de fabrication de machines
à laver. Il se marie, et avec sa femme, infirmière, s'ins-
talle dans la ville de Bron. Une grande insatisfaction
cependant le ronge. Sa vie peut-elle se résumer à cela?

Il a remarqué quelques petits groupes de jeunes qui,
tous les soirs, passent devant chez lui. Sur leurs
visages, la barbe n'a pas encore réussi à remplacer le
duvet clairsemé. Ils portent des djellabas blanches: ils
vont prier dans une salle du quartier laissé à la disposi-
tion des musulmans. Cette démarche, cette régularité,
l'ambiance sympathique qu'il sent entre ces jeunes
gens, intriguent un peu Kamel.

L'ont-ils remarqué à leur tour? Un jour, certains de
ces jeunes viennent sonner à la porte du couple Man-
sour. À Kamel, ils proposent de prendre le chemin de
l'Islam, de venir les rejoindre. Il les écoute, intéressé.
Et puis il les suit à la mosquée. Là, il est séduit par les
sourires qu'il surprend, impressionné par la sérénité qui
se dégage de beaucoup de ceux qui accomplissent leur
prière. À cet instant, sa vie bascule: l'Islam est bien sa

demeure et il s'y donnera désormais tout entier.

Kamel Mansour a beaucoup travaillé, intellectuelle-
ment et spirituellement. Il a beaucoup lu, beaucoup
prié, cherché la rencontre de musulmans pieux et
savants. Et au fur et à mesure qu'il professait dans sa

connaissance de l'Islam, il a voulu faire partager à
d'autres ses découvertes. C'est ainsi qu'il a commencé,

voici huit ans, à mettre en place des activités pour des
jeunes de la ville de Rillieux-la-Pape, et qu'est né pro-
gressivement le Groupement pour la Jeunesse et l'En-
traide qui rassemble actuellement quelque quatre cents
membres. La piété de Kamel, sa sagesse, ses connais-
sances en l'Islam l'ont fait petit à petit reconnaître
comme une référence religieuse. Nombreux sont ceux

maintenant qui viennent chercher ses conseils et qui lui
demandent de les aider à grandir dans la foi. Tout
récemment, à 37 ans, Kamel a été accepté comme
aumônier musulman des prisons de Lyon.

L'exemple de ceux qui ont déjà trouvé le chemin de
l'Islam peut et doit jouer un rôle de plus en plus impor-
tant dans les quartiers dits “chauds” de nos aggloméra-
tions. Tant de vies ont l'impression d'aller à vau-l'eau,
d'être inutiles. Tant de jeunes se sentent en mal de
repères moraux et ne trouvent pas les soutiens dont ils
ont besoin pour se structurer et pouvoir ainsi conduire
dignement leur existence. À leur angoisse, l'Islam peut
apporter la paix. À leur vision sombre du monde, il
peut substituer une attitude de louange à Dieu pour
tout ce qui est beau dans la création. Et l'entrée dans la
prière peut les introduire à de nouvelles dimensions
d'eux-mêmes, des dimensions d'intériorité et de spiri-
tualité qu'ils n'imaginent pas.

La tranquillité dans les banlieues populaires de
France pourrait bien venir du développement de l'au-
dience de l'Islam.



Qui est dangereux,
l'Islam ou l'Occident?

par Mohammed ARKOUN *

A force d'ignorer les phénomènes de société, on finit par dire n'importe quoi sur les pays musulmans.

Mohammed Arkoun tape ici sur la table. Sa pensée ne laisse jamais indifférent.

ANV: L'Islam est devenu incontournable, à la fois
parce que son rôle dans le monde est prépondérant et

que maintenant il y a.une présence importante de

musulmans dans les pays occidentaux. Je suis étonné

que toute la dimension spirituelle de l'Islam soit

oubliée. Quand on parle de l'Islam, c'est rarement

pour dire sa dimension spirituelle. En revanche, ce qui
semble dominer dans la perception que les Occiden-
taux ont de l'Islam, c’est une image négative, car ils

ignorent très souvent l’histoire de l'Islam.

On peut se demander si un certain nombre de

grands mouvements musulmans qui se manifestent
aujourd’hui dans le monde, ne sont pas en partie res-

ponsables de cette image-là. On entend toujours par-
ler de retour aux sources, de retour à la cité idéale de

Médine sous le gouvernement du Prophète, comme s'il

* Professeur d'histoire de la pensée islamique à Paris III. Il dirige la

revue Arabica (revue d'Etudes Arabes) et donne de nombreux
cours et conférences dans les Universités d'Europe, d'Amérique et

du monde musulman.
Auteur, notamment, de L'humanisme arabe aux IV«/IX siècle,
Paris, Vrin, 2° ed, 1982; Essais sur la pensée islamique, Ed. Mai-
sonneuve-Larose, 3° éd, 1984; Lectures du Coran, Tunis, 2" édi-

tion 1991: Pour une critique de la Raison islamique, Ed. Maison-

neuve-Larose, 1984; La pensée arabe, Paris, PUF, 4 éd, 1991:
L'Islam, religion et société, Paris, Le Cef, 1981 ; L'Islam, morale et

olitique, Paris, D.D.B., 1986; Ouvertures sur l'Islam, Paris, Ed.

acques Grancher, 2° édition 1992.

y avait un refus d'adaptation au monde, comme si on

voulait en finir avec un effort de compagnonnage avec

l’Occident qui a pu exister antérieurement. Il me

semble, par exemple, qu’au XIXe siècle, il y a eu un

gros effort d'ouverture sur le monde européen. Il y a

maintenant une cassure. Que peut-on en dire ?

Mohammed Arkoun: Il y a beaucoup de choses

dans la question que vous posez, et je crois que la

manière dont vous la posez reflète bien cette percep-
tion que l’on a aujourd’hui de ce qu’on appelle l'Islam.

Au départ, j’écarte le mot Islam, car il ne s’agit pas
de l’Islam. Au départ, je dis qu’il s’agit de sociétés Ces

sociétés ont dramatiquement changé d’échelle. La reli-

gion est un reflet et un refuge, et c’est l'Islam que l’on

met en avant pour tout expliquer, soit pour en tirer des

images effrayantes, soit pour en faire l’objet d'une
controverse infinie et passionnée. Cette démarche n’est

qu’un refuge, surtout un instrument de combat pour la

jeune génération née dans les années 1960 en pays
musulmans.

La première donnée est que toutes les sociétés
musulmanes — toutes, sans exception, depuis l’Indoné-
sie jusqu’au Maroc — ont pour ainsi dire triplé en

nombre d’habitants depuis 1960. Depuis trente ans, le

nombre d’habitants a été multiplié par trois. C’est un

événement démographique sans précédent dans l’his-

toire des sociétés, de toutes les sociétés! Et l’échelle



20 mohammed arkoun

7

Sat mesce2 TR

Mohammed Arkoun. (Le Monde, 05.05.92)

de ce bouleversement est tel qu’il est dérisoire à mes

yeux de parler de l’Islam comme on le fait. Je m'étonne
que les spécialistes eux-mêmes, soi-disant sociologues,
soi-disant politologues, même s’ils leur arrivent de
signaler ce fait, ont comme première approche celle
que vous venez d'avoir dans votre manière de ques-
tionner. Elle exprime l’erreur fondamentale et générale
de tous ceux qui regardent les sociétés où vivent majo-
ritairrement des musulmans.

ANV : Pouvez-vous développer ?

Mohammed Arkoun: Le phénomène démogra-
phique s’est aggravé de deux autres grands phéno-
mènes qui, eux non plus, ne retiennent guère l’atten-
tion des observateurs et des analystes.

Le premier phénomène est relatif à ce que j'appelle
l’Etat-Nation-Parti. Il s’agit d’un monstre idéologique

dont l'apparition remonte au lendemain des indépen-
dances. L'émergence des Etats, au lendemain des indé-
pendances, ne pouvait avoir pour modèle que celui des
Etats-Nations européens. La domination coloniale
avait éliminé tout exercice de souveraineté politique
dans ces pays; et avant le vide colonial, il y avait eu de
nombreux fossés qui, historiquement, s'étaient creusés
en ce qui concerne les institutions étatiques depuis les
XI° et XI siècles. Je rappelle que le califat de Bagdad
a été éliminé par les Mongols en 1258; que le sultanat
ottoman a été aboli par Atatürk en 1923. Restent la
monarchie marocaine qui bénéficie d'une légitimité
remontant à 808, et la monarchie séoudienne qui se

veut “islamique” depuis le XVIII siècle. Tous les
autres régimes sont de création récente, et aucun n'a
encore acquis une légitimité réellement démocratique.
Ils tirent cette légitimité de la promesse de construire
l'Unité nationale, voire la Nation arabe au temps de
Nasser et du Bass triomphant. Il faut tout faire pour
construire cette nation et lui donner une consistance
sociale, culturelle, économique et même historique.
L'Etat va donc se servir d'une promesse considérable
vis-à-vis des citoyens en leur disant: « Nous sommes

déjà une grande nation et nous allons la renforcer,
contrairement à ce que le colonisateur a fait de nous ».

Nous avons ici le fondement de la légitimation utilisée
par cet Etat.

Pour construire la Nation, l’Etat va s’appuyer sur
un Parti. Aucun autre parti n’aura le droit d’exister. Et
comme il n’y a pas de modèle pour le fonctionnement
de l'Etat, et que l’on veut éviter de copier celui de
l’ancien colonisateur, on est allé parfois en Union
Soviétique et dans les démocraties populaires de l’Est
pour prendre un modèle. Il y a bien des modèles qui se

prétendent islamiques, mais en réalité ils empruntent
toutes leurs techniques étatiques de fonctionnement à
des modèles occidentaux. C’est le cas du Maroc, de
l'Arabie Saoudite, du Soudan, du Pakistan, etc.

Nous voyons donc se constituer des Etats qui
empruntent des modèles à l’extérieur, lesquels sont
sans relation avec la pratique historique et la culture
politique des populations de chacun de ces pays. Il



qui est dangereux, l'islam ou l'occident? 21

aurait fallu tenir compte des structures sociales et cul-
turelles traditionnelles de la société, surtout quand elle

comprend des groupes éthno-culturels différents. Les

groupes minoritaires y sont parfaitement négligés et

même marginalisés. Le modèle francais s'est forteme-
net imposé puisque, depuis la Révolution de 1789,
pour ne pas remonter plus loin, l'Etat français a agi de

la même façon pour unifier la Nation, au détriment des

langues, des cultures et des identités souvent fortes des

anciennes provinces.
L’Etat-Nation-Parti a fonctionné ainsi pendant

trente ans. Il s'est s’emparé de l’instrument religieux
pour y puiser une légitimité, car le discours religieux
entretient l’imaginaire collectif. Il est le seul discours

capable de créer l’illusion que l’Etat nouveau prend en

charge les demandes fondamentales de la société.

Le deuxième phénomène est la stratégie des

anciennes nations colonisatrices, stratégie dont presque
personne ne parle, comme il se voit en 1992. Elles ont

changé de discours en disant depuis trente ans: “On ne

parle plus de l’affaire coloniale. Mais comme nous

sommes toujours bons à votre égard, nous allons

coopérer et vous aider.” Le relais du discours colonial
est le discours de la “coopération” pour les pauvres
pays “sous-développés” comme on les a appelés dans

les années 1960-70. Le sous-développement a été le

thème de tous les économistes des années 1960-70. Ici,
je dois être prudent, car j'ai vérifié régulièrement que
tout rappel de la situation coloniale irrite violemment
le public français, et rompt souvent l'attention du

public européen en général. En effet, l'échec des poli-
tiques menées depuis 30 ans par les “élites” nationa-
listes depuis les indépendances est si général, si drama-

tique pour les peuples que les Européens exigent à

juste titre que le discours critique à l'égard de ces

“élites” se substitue enfin au discours anticolonialiste

qui n'a plus qu'une fonction d'alibi. Le président Mit-

terrand vient de confirmer qu'il ne renonce pas au dis-

cours de La Baule, et que la France n'aidera que les

pays qui pratiqueront les «règles saines de la démocra-

tie».

Bien des intellectuels critiques regrettent que cette

attitude n'ait pas été définie et rigoureusement appli-
quée dès les années 1970. Car on a préféré collaborer
avec des Etats dont on reconnaît trop tardivement

qu'ils se sont coupés de leurs peuples et de leurs socié-
tés civiles. Il y aurait beaucoup à dire sur l'attitude des
deux côtés, durant les années 1970-80.

Parallèlement à la collaboration entre Etats, les

médias et la littérature politologue en Europe se sont

attachés à stigmatiser, à diaboliser ‘“l'islamisme radi-

cal”, l'intégrisme, le fondamentalisme, la violence, le
fanatisme de l'Islam, devenu ainsi la source exclusive
de tous les échecs, de tous les terrorismes et manifesta-
tions anti-occidentales. Egoïsmes nationaux des diplo-
maties d'un côté, construction des imaginaires d'exclu-
sion réciproque de l'autre côté: ainsi peut-on résumer
les mécanismes politico-idéologiques qui ont pesé sur

l'évolution des rapports Islam-Europe-Occident durant
les 20 dernières années.

ANV: Il y a quand même plusieurs mouvements

musulmans qui, à travers le monde, pensent que
l’Islam sera à la fois le ciment et la force capables de

faire redresser la tête à des peuples humiliés.

Dès le lendemain des indépendances, on aurait pu
croire que l’Islam allait être ce ciment ; or, il le l’a pas
beaucoup été. L'Islam a eu son rôle en Algérie, vous le
savez mieux que moi, mais ce n'est pas au nom de
l’Islam que s’est faite la libération. Aujourd'hui, à

cause des humiliations que vous avez rappelées, et à

cause aussi du conflit israélo-arabe qui demeure une

grande blessure pour les populations du monde musul-

man, il semblerait que l'Islam apparaisse comme la
seule nouvelle force. Après l'effondrement du commu-

nisme, il n’y a plus d’idéologie de libération en dehors
de l'Islam.

Mohammed Arkoun: À partir de la fin des années

1970, avec l’avènement de Khomeiny en Iran, et toute

l'espérance qu’il a suscitée dans le monde musulman,
la référence à l’Islam est devenue massive et considé-
rable. Mais là encore, pourquoi dire “l’Islam”? Suffit-



22 mohammed arkoun

il que les acteurs sociaux se réfèrent ainsi à leur reli-
gion pour accréditer leurs représentations ? En réalité,
nous percevons que l'Islam invoqué sert de refuge et de
tremplin pour le combat politique à l’intérieur et à
l’extérieur des pays musulmans.

Cet Islam sert de refuge pour des populations qui
ont tout perdu, à commencer par leur identité. La poli-
tique de l’Etat-Nation-Parti a transformé les cultures
populaires, en déracinant les paysans, les nomades et
les montagnards de leurs milieux sociaux et écono-
miques, en brisant les solidarités traditionnelles, en

disqualifiant les codes de l'honneur qui ont réglé pen-
dant des siècles la vie des sociétés. Les villes ont été
envahies par les nouveaux venus et elles ont perdu
leurs anciens tissus urbains.

Il suffit de penser à la ville du Caire qui compte
actuellement près de 10 millions d’habitants, alors
qu’elle en avait moins de 2 millions en 1960. Cette
population complètement déracinée n’est guère prise
en charge par une administration appropriée; elle est
livrée à elle-même. L'Etat égyptien, comme beaucoup
d'autres, n'a pas de ressources suffisantes pour faire
face à une démographie mal contrôlée, pour maintenir
les paysans sur leurs terres, résoudre les problèmes du
travail, du logement, de la santé et de l'enseignement.

Ce phénomène conjugué d’exode et de démogra-
phie a créé un vide que les mouvements islamistes ont

rempli. Face à l'absence de références, à l'insuffisance
de l'aide sociale, les islamistes proposent des solutions
pratiques et un discours de l'espérance à consonnance

religieuse.

Quand on analyse ce discours de l'espérance, on n’y
trouve ni préoccupation théologique, ni préoccupation
spirituelle. On y rencontre rarement le nom de Dieu, si
ce n’est sous la forme d’un slogan et d’un cri de rallie-
ment. On n’y trouve essentiellement que des revendi-
cations, des contestations, des cris de douleur ou des
désirs d’identité.

ANV : Avec peut-être une attente de justice ?

Mohammed Arkoun: Bien entendu !

ANV: Mais cette attente de justice ne fait-elle pas
référence à une époque bénie, celle du Prophète ?

Mohammed Arkoun: Voilà justement le fonction-
nement mythologique de la religion! Renvoyer à un

âge fondateur de toute vérité et de toute justice, c’est
renvoyer au mythe inaugurateur de l'identité et de l'his-
toire vraie du groupe. Voilà le fonctionnement typique
de la connaissance et de l’imaginaire mythiques. Il est
aux antipodes de l’appropriatlon d’un enseignement
religieux par l’intelligence de la foi et par l’intégration
culturelle de la religion. C’est une réponse à une

demande psychologique, pour tenter de compenser
toutes les agressions qu’une population a reçues de ses

propres dirigeants — soi-disant élite nationale! — et
aussi d’un environnement international qui ne renonce

pas à ses stratégies d'exploitation (pétrole) et de
contrôle géopolitique de régions stratégiques.

ANV : Le retour aux sources est tout de même une

constante de tous les divers mouvements musulmans,
que ce soit l'Islam conservateur et réactionnaire
comme en Arabie Saoudite, l’Islam révolutionnaire
chiite comme en Iran, ou les mouvements du retour ou

de découverte de l'Islam que l’on peut trouver en

Europe. On trouve partout un discours de retour aux

sources. Est-il nécessairement stérilisant? Empêche-t-
il, par essence, une adaptation au monde actuel?
Doit-il être toujours incompatible avec les valeurs uni-
verselles qui permettent aux relations internationales
de fonctionner?

Mohammed Arkoun: Là aussi, je serai dur et
direct! Ce que l’on appelle le retour aux sources, tel
qu'il s'exprime dans les discours contemporains que
l’on qualifie d’islamiques, c’est tout simplement un

effet pervers de la situation politique où se trouvent ces

grandes masses de population parmi lesquelles les
jeunes sont majoritaires. Ne perdons jamais de vue que
dans la majorité des pays musulmans, 70 % de la
population a moins de trente ans. Ma génération ne

représente que 20% au maximum, elle ne compte plus



qui est dangereux, l'islam ou l'occident? 23

parmi les forces politiques et sociales. Elle n’intervient

guère dans le débat sur toutes les questions que nous

soulevons. Les jeunes mènent donc un combat pour
s’insérer dans leur société. Cette insertion leur est refu-
sée. Le retour à “l’Islam” dont ils se réclament est en

réalité un effet pervers de la pression qui s'exerce sur

eux; il traduit aussi le vide culturel et l'étroitesse du

champ intellectuel dans la pensée islamique contempo-
raine.

Pourquoi s’agit-il d’un effet pervers? Parce que
cette jeunesse n’a que des slogans idéologiques ou des

fragments de la pensée islamique pour construire son

discours. Les outils intellectuels et la mémoire histo-

rique manquent tragiquement. Cela veut dire que les

intellectuels eux-mêmes se laissent souvent entraîner
vers le discours nationaliste-islamiste. Je le vérifie

chaque fois que je donne une conférence à des étu-

diants avancés. Quand je leur demande: « À quelles
sources allez-vous vous référer? Comment allez-vous

procéder pour réactiver spirituellement les sources de

l'Islam? », beaucoup répondent invariablement: « Nous

voulons être musulmans; parce qu'on nous exclut de

notre société, parce que nous sommes exploités de l'ex-

térieur… nous réagissons en tant que musulmans; l'Is-
lam est notre identité ». J'appelle ce phénomène de la

perversion à grande échelle sociale. Mais je le répète,
les forces qui produisent cette situation sont liées aux

soi-disantes élites nationales qui n'ont aucune espèce
de préparation pour la gestion de la religion, comme

capital symbolique. Ces “élites” partagent secrètement
le point de vue des Occidentaux qui considèrent l'Islam
comme la peste moderne.

Comment voulez-vous que fonctionne, dans ces

conditions, un projet légitime de retour aux sources?
Quand on va dans les Universités, on trouve un ensei-

gnement érudit, technique, inadéquat, pour éclairer et

conduire ce retour. Donc, là aussi, nous avons une

vision romantique, ou spiritualiste synchrétique,
lorsque l’on dit que l’Islam a des “valeurs”. Bien sûr

qu’il en a, je ne le nie pas. Mais ces “valeurs” sont

mêlées aux usages idéologiques des acteurs sociaux;
elles exigent donc une intervention critique comme

celle de Nietzche quand il parle de la généalogie de la
morale. La littérature philosophique est absente dans la

pensée islamique depuis le XIIIe siècle. Aujourd'hui la

jeunesse populiste, arrachée à la culture populaire et à

la culture savante, lit des auteurs sélectionnés pour les

besoins idéologiques de l'Etat-Nation-Parti et les
besoins psychologiques de l'imaginaire social. Est-ce

là un retour aux sources ?



24 mohammed arkoun

ANV: Il est frappant, en effet, que les voix qui
s'expriment de nos jours dans le monde musulman fas-
sent rarement appel à la réflexion théologique et à

l'effort spirituel. On dit très peu que dans l'histoire de
l'Islam, il y a eu — en tout cas dans les premiers siècles
de l'Islam — tout un effort d'interprétation de la parole
fondatrice.

Mohammed Arkoun: Le drame est qu’il n’y a pas
de lieu pour le faire. Regardez les trois millions de
musulmans qui vivent en France, une France gavée de
culture, de bibliothèques, de grands professeurs et
même de grands spécialistes sur l’Islam! Où des
musulmans pourraient-ils trouver un lieu de ressource-

ment en ce qui concerne les richesses intellectuelles et

spirituelles accumulées dans la pensée islamique? Où,
dites-le moi ?

ANV : Il y a en effet un grand vide.

Mohammed Arkoun: Ce n’est pas un vide, c’est
l'inexistence! On envoie les musulmans dans les mos-

quées pour les endoctriner davantage et les soumettre à
tout ce que je viens de décrire. Ceci se passe dans une

France cultivée, disposant de tous les instruments de la
modernité! Je demande depuis dix ans au gouverne-
ment la création de cet espace. Je n’ai jamais obtenu la
moindre réponse jusqu’à ce jour. Je considère qu’il
s’agit d’un refus délibéré des autorités de ce pays.
Elles refusent de prendre en compte la demande la plus
légitime d’un citoyen, celle de s'informer, de se former
scientifiquement et intellectuellement à la vie civique
et à l'épanouissement de la personne.

ANV : À certaines époques, comme au XIX: siècle,
il y a eu un certain nombre de penseurs musulmans
qui ont essayé de réfléchir sur une rencontre harmo-
nieuse entre l'Islam et le monde contemporain. Je
pense à Mohamed Abder, à Jamâl al-Din al-Afghani.

Mohammed Arkoun: Effectivement, on cite sou-

vent ces deux grands noms de réformistes. Mais après
ce que je viens de dire, vous voyez très bien que
l’échelle a dramatiquement évolué. L'Egypte, à la fin

du XIX° siècle, devait avoir 12 millions d’habitants. Il
y avait une petite élite au Caire qui perpétuait les
cadres du savoir légués par la période ancienne. L'Uni-
versité Al-Azhar fonctionnait pour cette petite élite. Et
puis, les ruraux avaient une très forte cohésion sociale
et culturelle, avec une culture traditionnelle alors
intacte. La société égyptienne avait donc un équilibre,
comparable à celui des sociétés européennes au XVIII°
siècle. Les rapports villes-villages-campagnes étaient
positifs. Les Ulemas et les intellectuels n'étaient pas
encore soumis aux pressions politiques et sociales qui
se sont accrues après les années 1950-60, quand le
nationalisme, l'Etat-Parti et la démographie ont tout
bouleversé.

Les sociétés musulmanes ont perdu le frein inté-
rieur que confère la socialisation de chaque individu
au sein de son groupe, et d'un groupe qui fonctionne
avec des valeurs fortement assimilées depuis très long-
temps par le groupe. Tout cela a disparu avec les révo-
lutions agraires, les mouvements nationalistes, les sys-
tèmes économiques importés et jamais intégrés, ni
maîtrisés, ni appropriés aux demandes internes. Les
intellectuels sont dispersés, isolés, souvent obligés
d'émigrer en Occident.

ANV: On pourrait faire de la géopolitique, en se

demandant comment le monde va évoluer aujourd’hui,
et notamment comment les nations qui font référence à
l'Islam, vont pouvoir prendre leur place dans le
concert des nations.

Mohammed Arkoun: Il me semble que la pre-
mière condition pour que les choses changent est que
les pays européens d’une part, et les Etats-Unis d’autre
part, modifient complètement leur stratégie à l’égard
des pays du Tiers Monde. J’exprime là un vœu qui n’a
aucune chance de se réaliser. Les démocraties occiden-
tales font toutes de la course en avant pour ne pas pro-
voquer à l’intérieur d’elles-même des effondrements
qui seraient encore plus dramatiques pour les pays
pauvres; elles cherchent à maintenir l'emploi à flot.
Pour ce faire, il leur faut absolument chercher des
débouchés à leurs produits industriels et s'assurer l'ap-



qui est dangereux, l'islam ou l'occident? 25

provisionnement en pétrole à un prix compatible avec

la politique monétaire des grands. Les Etats-Nations-
Partis ne se soucient guère des conséquences pour
leurs peuples d'un échange économique de plus en plus
inégal

ANV: Si votre désir ne se réalisait pas, n’y a-t-il

pas un risque de voir se prolonger ou se reproduire le
modèle de la guerre du Golfe ?

Mohammed Arkoun: Oui, malheureusement.
C’est ce que nous voyons avec la Libye, le Sud-Liban,
le Soudan, etc. L'Europe montre son impuissance
devant la tragédie yougoslave comme hier devant celle
du Liban. Les négociations avec Israël n'avancent pas
comme on l'avait espéré durant la guerre du Golfe.

ANV: Les pays occidentaux continuent de com-

mercer avec la Syrie.
Mohammed Arkoun: Et puis un beau jour, on

décidera qu’on va punir la Syrie et personne ne com-

prendra.
ANV: L'Occident continue d'être dominateur, et

parallèlement il prétend agir au nom des Droits de

l'Homme. N'est-ce pas la raison pour laquelle les

valeurs qui se dégagent de la Déclaration Universelle
des Droits de l'Homme apparaissent inacceptables
pour toute une partie du monde musulman ? En le

disant autrement, ne craignez-vous pas que l'imcom-

préhension du monde intellectuel occidental à l’égard
de l’Islam aille en s’accentuant ?

Mohammed Arkoun: Les intellectuels occiden-
taux sont incapables d’entendre votre question. Si on

leur parle des Droits de l’Homme avec un brin de scep-
ticisme critique, ils répondent immédiatement: “Vous

êtes contre les Droits de l’Homme, vous n’y compre-
nez rien. Vous vous confinez dans le langage anti-

impérialiste, anti-colonialiste… Vous êtes hors saison.”.
C'est un fait que les intellectuels ne supportent plus
d'entendre les protestations anticoloniales, persuadés
qu'ils sont que désormais il faut concentrer les cri-

tiques sur les élites nationalistes.

ANV: Je suis renforcé dans ma conviction que le
débat sur “l'Islam et la modernité, “l'Islam et les
Droits de l'Homme”, “l’Islam et la démocratie” est en

réalité un faux débat. C’est celui vers lequel on nous

entraîne toujours.

Mohammed Arkoun: Je suis content que ce soit
vous qui tirez cette conclusion. Si je disais la même
chose que vous, le Français le plus modeste, l'émigré
européen le plus éloigné des débats intellectuels, se

sentirait fondé à me renvoyer à mon douar d'origine, à
mon cher Islam. Car les Européens n'aident pas les
démocrates qui continuent à respecter le patrimoine
culturel musulman. Il faut tout renier pour avoir l'hon-
neur d'entrer en République, comme on entre dans les
Ordres religieux chrétiens, sans esprit de retour.

ANV: Dans les milieux de la militance non-vio-

lente, on est souvent très conscient que le Christia-
nisme est porteur d’un message de non-violence, mais

qu’il a été dévoyé en fonction de circonstances histo-

riques. Le Christianisme, à certaines époques, a été
très violent, totalement irrespectueux des droits des
autres. Mais on ne peut pas dire que l'Evangile encou-

rage la violence. Au contraire, il la condamne absolu-
ment. Le problème qui se pose, quand on regarde
l’Islam, c’est que le Prophète lui-même a été un guer-
rier et que le développement de l’Islam à ses débuts
s’est produit grâce à l’exercice de la violence. L'Islam
invite-t-il à renoncer à la violence, ou accepte-t-il d’y
recourir quand les situations l’imposent?

Mohammed Arkoun: La façon dont vous posez la

question, où vous mettez en vis-à-vis l’Islam qui est

guerrier et le cas du Christianisme qui, à ses débuts, a

renoncé à la violence, ce qui est vrai dans les textes,
renforce néanmoins la perception apologétique que
l’on peut avoir du Christianisme d’un côté, et la per-
ception négative de l’Islam comme faire-valoir apolo-
gétique de ce à quoi on l’a comparé. Même si ce n'est

pas recherché, ça fonctionne de cette manière !

Je dois dire que j’ai rencontré le problème de la

violence dans le Coran lui-même. Il y a la sourate 9 qui



26 mohammed arkoun

est particulièrement violente. Il y est dit qu'“il faut
poursuivre les païens, les tuer, les tuer !”. J’ai donc
réfléchi sur ce problème à partir du Coran. Mais il me

semble qu’au lieu d’analyser la question uniquement
dans le Coran, il vaut mieux adopter une approche
anthropolotique de la violence, pour dire que la vio-
lence est dans l’homme, et que la violence a toujours
coexisté avec le sacré, qui, à la fois, l’engendre et

l’exorcise.

La dimension anthropologique manque cruellement
dans la pensée occidentale. Vous pouvez chercher chez
tous les théologiens, et même chez les philosophes, et
même chez les sociologues, vous trouverez toujours la

sempiternelle comparaison entre deux hypostases:
l’hypostase Christianisme et l’hypostase Islam. Elles
s’excluent mutuellement, et on apporte des arguments
supplémentaires pour qu’elles continuent de s’exclure.
L'une est religion de l’amour, l’autre est religion de la
haine! L’une est religion de la non-violence, l’autre est
une religion de la violence. C’est de l’idéologie! Ce
n’est pas de l’anthropologie culturelle et religieuse.
L'anthropologie nous dit que dans la Grèce antique, en

Egypte, en Mésopotamie, en Afrique…, partout, dans
les pays les moins “civilisés’” comme dans ceux qui le
sont plus, la violence est une dimension de l’homme.
Dans le couple sexuel, il y a de la violence. Tout en se

disant qu’ils s’aiment, les partenaires s’aiment avec

toujours la possibilité de ressurgissement de la vio-
lence. Là, on comprend! Je suis d’ailleurs en train
d’écrire une étude qui s'appellera “Violence et vérité”.
Dans l’histoire des hommes, ce que nous nommons la
vérité, ne s’est jamais imposée par la non-violence.
Soit une violence structurelle, soit une violence
ouverte est nécessaire pour aboutir à l’imposition de ce

que nous nommons la vérité. D’où la révision néces-
saire du concept même de vérité. Pour moi, la violence
est un problème qui s'éclaire par l’approche anthropo-
logique. Pendant longtemps, en tant que musulman,
j'ai été mystifié par l’opposition de textes manifeste-
ment pacifiques et d’autres d’une violence intolérable.

Le Coran résulte d’un jaillisement d'énoncés pen-
dant vingt ans. Le Coran est une parole existentielle.

Ce n’est pas une formation construite, réfléchie, pen-
sée, articulée selon la rhétorique d'Aristote. C’est le
jaillissement de la vie. Un jour, ça marche très bien,
c’est l’euphorie, on est heureux, on fait la fête. Un
autre jour, rien ne marche, on a des coups durs, on

répond à la violence par la violence.

ANV: Mais la plupart des musulmans n’'acceptent
pas de dire cela !

Mohammed Arkoun: Si, beaucoup l’ont dit
autrefois; mais maintenant il n’y a plus moyen de par-
ler. Vous avez en face de vous des slogans, vous n’avez
pas en face de vous des gens qui réfléchissent. J'ai
sans cesse en face de moi des slogans, des schèmes
rigides de langage, des stéréotypes qui fusent des ima-
ginaires “musulmans” et “occidentaux”, nourris par les
discours de l'exclusion réciproque.

ANV: Je me souviens avoir lu de vous qu'à cer-

taines époques de l'Islam, on disait : “Tel texte du
Coran a une validité de seulement 10-20 ans”. Ce pro-
pos est-il encore possible ? Parle-t-on encore de cette

science islamique dite “de l’abrogation” ?

Mohammed Arkoun: Aujourd’hui, le fondamen-
talisme règne de plus en plus. Il s’agit d’une pensée
intégriste, liée à l’usage populiste du discours politico-
religieux. Vous voyez, je ne dis même pas ‘culture
populiste”, comme on pourrait dire “culture popu-
laire”. J’ai grandi dans une culture populaire, c’est à
elle que je dois l’essentiel de ma pensée, et de sa mobi-
lité. La culture populaire a des aspects et des fonctions
positifs; il s'agit vraiment d'une culture, malheureuse-
ment marginalisée, injustement, par la culture savante.
Mais l’usage populiste du discours reflète la désinté-
gration des valeurs, des solidarités, des référents de
l'identité de chaque groupe ou communauté. Je n’en
veux pas aux acteurs qui l'utilisent, ce sont des vic-
times de l’histoire de ces trentes dernières années.

ANV: L'Occident, ces derniers siècles, s’est
construit en partie grâce à des moyens militaires qui
lui ont permis d'imposer sa domination, mais aussi



qui est dangereux, l'islam ou l'occident? 27

grâce au développement progressif de la liberté de
conscience. En Occident, il est admis que l'homme

peut faire fonctionner librement sa raison. Il peut che-
miner lui-même vers la vérité, sans que cette vérité lui
soit imposée. La liberté de conscience, la liberté de la

raison, le droit de chacun de chercher sa propre vérité
ont été acceptés après un conflit très âpre, qui a duré

plusieurs siècles, de la Renaissance aux temps
modernes. Peut-on espérer que le monde musulman

finira par reconnaître ces valeurs qui, d’ailleurs, ne

sont pas à proprement parler occidentales ?

Mohammed Arkoun: Oui, j’en suis certain.

ANV: Par où passera cette nouveauté ?

Mohammed Arkoun: Elle passera sans doute par
des révolutions comme en Europe. C’est inéluctable,
parce que l’homme est violent. De plus, quand il est ins-
tallé dans le pouvoir, il veut le garder au détriment des
autres. Il y aura donc des révolutions. Et puis, il y aura

quand même — et il y a déjà, heureusement — le discours
de l'émancipation des hommes, hors des représentations
fausses, des forces d'aliénation, de la violence: le dis-
cours des droits de l'homme, de la démocratie vécue et

appropriée aux milieux socio-culturels variés. À cet

égard, j'ai un grand espoir dans l'Europe qui est en train
de naître. C'est un grand pas en avant vers un nouvel

humanisme, cette fois universalisable. Une fois de plus,

cela partira de l'Europe comme au XVIII siècle. L'Eu-

rope imposera ainsi aux hommes de nouvelles voies de
réalisation de l'humain, si elle parvient à intégrer les
autres expressions culturelles sans les dissoudre, les

dominer, les éliminer. Ce discours, je le tiens partout,
et je ne suis pas seul à le faire !

ANV: Beaucoup de musulmans tiennent votre type
de discours ?

Mohammed Arkoun: Non seulement beaucoup le

tiennent, mais il est très demandé. Si je répondais à
toutes les invitations que je reçois, je ne serais jamais
chez moi.

ANV : Etes-vous écouté dans les pays musulmans ?

Mohammed Arkoun: Oui, et heureusement! Et je
dis les mêmes choses qu’avec vous. Il y a quatre ou

cinq ans, je ne le pouvais pas. Voici un indice réconfor-
tant! De plus, je m’exprime davantage maintenant
dans les médias. Il y a donc des changements réels en

cours; il faut les percevoir et les aider au lieu de faire
une fixation maladive sur le fondamentalisme et l'inté-

grisme. Cela va demander du temps, bien sûr !.

Il n’en reste pas moins que l’humanisme dont on

nous parle sans cesse ne prend pas en compte une par-
tie majeure de l’humanité.

Propos recueillis par Christian Delorme



Guerre et violence
dans le Coran

et la tradition islamique
par François JOURDAN*

Le Coran et la tradition musulmane légitiment la guerre, le jihâd. Cet article fait le point sur cet aspect.

Introduction

Beaucoup de gens, en particulier d'Occidentaux,
sont choqués à la pensée que le prophète de l'Islam fut
à la fois chef religieux et chef de guerre. Rien à voir
avec les sages hindous ou bouddhistes, ni Socrate, ni
Zarathoustra, ni Mani, encore moins avec Jésus. Alors
que le Jésus des Evangiles renonce volontairement à

l'appui des légions d'anges (Mt 26,53) et s'en explique
ainsi: «Si mon royaume était de ce monde, mes gens
auraient combattu pour moi» (Jean 18,36), Muhâm-
mad est au contraire défendu par des anges à la bataille
de Badr en 624 (Coran 3,8) ou à d'autres occasions
(3,124,125; 8,9; 9,26,40; 33,9). Il faudrait remonter

plus haut dans le temps pour trouver une attitude

approchante avec Moïse et surtout Josué avec la

conquête de la ‘terre promise” par Dieu. Le film Le

Message, paru il y a 15 ans et réalisé par des Musul-
mans, sur la vie de Muhâmmad, offre une proportion
étonnante de batailles, bien que le Prophète soit invi-
sible. Et si les terres conquises par les Musulmans
n'étaient pas “promises”, beaucoup de Musulmans
considèrent que l'expansion fulgurante de l'Islam nais-
sant est un miracle historique. Cela contribue à impri-
* Prêtre eudiste, membre du Mouvement International de la Récon-
ciliation (M.IR.).

mer dans toutes les mentalités l'idée des Musulmans
chevaliers de Dieu, dans un Islam conquérant. Si les
conquêtes se sont depuis longtemps arrêtées, l'imagi-
naire est toujours là dans les têtes musulmanes comme

dans celles de tout le monde !

À ce stade, on constatera la difficulté à parler de ces

choses. Et personnellement, j'ai hésité à reprendre la
plume. Tout d'abord, personne ne peut parler au nom

de l'Islam. Nos amis musulmans sont sourcilleux là-
dessus. Ensuite, dans la mentalité de beaucoup de
peuples des pays du soleil, et en particulier de musul-
mans, la relation à l'autre a tendance à primer sur tout,
y compris sur le contenu du message qui, alors, sera

aménageable. Cette attitude a un côté extrêmement

sympathique et chaleureux, riche de liens humains. Les
apparences sont essentielles, mais à l'inverse, s'il y a

honte, l'humiliation n'en est que plus insupportable.
Ceci impose souvent une limitation de la liberté sur le
contenu des choses: l'Occidental qui veut savoir, est

frustré, sans compter l'aspect déroutant d'avoir à déco-
der toute relation de ce type si chaleureuse soit-elle.
C'est cela le dépaysement et la différence culturelle! A
cela s'ajoute le fait que la liberté a souvent été bridée,
spécialement en matière religieuse. Nos amis musul-
mans d'aujourd'hui le sont encore. Aussi n'apprécient-
ils pas, en général, que des non-musulmans se permet-



guerre et violence dans le coran et la tradition islamique 29

tent plus de liberté qu'eux, surtout les Occidentaux qui
dominent le monde et l'Islam depuis plusieurs siècles.
L'Islam n'est-il pas “la meilleure communauté” au

monde (3,110)? Un connaisseur de l'Islam qui n'est pas
lui-même musulman, demeure une anomalie: quelque
part, il refuse le “Livre évident” (12,1) et sera donc

suspect. Il faut aussi reconnaître que l'Occidental n'a

pas à fanfaronner: l'extermination des Indiens des deux

Amériques et des Juifs, pour ne parler “que” de cela,
doit ramener à la modestie; c'est le moins que l'on

puisse dire! Avec l'Evangile dans les mains, il a réuni
tant d'efficacité pour la destruction ! Ne parlons pas des

quatre millions d'esclaves noirs emmenés aux Amé-
riques, des guerres dites de 100, 30 ou 7 ans et des

deux guerres “mondiales”.

Néanmoins, plusieurs se sont déjà aventurés sur ce

thème et l'ont bien fait. Pierre Crépon (Les religions et

la guerre, Albin Michel, 1991) et Roger Arnaldèz (Les
religions et la guerre, Cerf, 1991, p. 373 s.) font d'ex-

cellents résumés. Jean-Paul Charnay (L'Islam et la

guerre, Fayard, 1986) offre une étude plus géo-poli-
tique et historique. Edgard Weber (Croisade d'hier,
Jihâd d'aujourd'hui, Cerf, 1989) insiste sur la razzia
bédouine comme source du jihâd. Après avoir rappelé
les éléments classiques du dossier, je me risquerai à

une analyse fondamentale rarement évoquée: les cohé-

rences théologiques sous-jacentes.

Le Coran

La question de la violence est immense. Le Coran

l'aborde à l'occasion. Il admet la défense contre l'injus-
tice (22,39-40; 42,39) et qu'un bon Musulman puisse
se défendre (22,41). Mais un Musulman ne doit pas
tuer un autre Musulman (4,92) et s'il le fait par erreur,

il doit dédommager par de l'argent, le jeûne ou l'affran-

chissement d'un esclave musulman. « Croyants, ne

vous entretuez pas» (4,29). «Celui qui tue volontaire-

ment un croyant aura la Géhenne pour rétribution »

(4,93).
Il faut aller plus loin vers les non-musulmans. « Ne

tuez pas l'homme que Dieu vous a interdit de tuer

sinon pour une juste cause. Lorsqu'un homme a tué

injustement, nous donnons à son proche parent le pou-
voir de le venger. Que celui-ci ne commette pas d'ex-

cès dans le meurtre. Oui, il sera secouru » (17,33 cf.

25,68; 27,49). À cet égard, le talion est reconnu

(2,178), mais pardonner est meilleur: «La punition
d'un mal est un mal identique, mais celui qui pardonne
et s'amende trouvera sa récompense auprès de Dieu »

(42,40). Moïse, ayant tué même pour défendre l'un des

siens, a demandé et obtenu le pardon de Dieu (28,15).

LA GUERRE DE DROIT DIVIN

«En islam, la source de la législation en temps de

paix comme en temps de guerre est la révélation divine
ou le Livre Saint, le Coran, dont les principes et les

significations sont traduits par le Prophète de l'islam,
Muhammad. Quand Dieu envoie sa révélation, quand il

émet ses préceptes, il en connaît les tenants et les abou-

tissants pour le futur lointain, il sait ce qui est bon pour
les hommes, il ordonne de faire le meilleur et le plus
durable qui s'élève au-dessus des humeurs et des ambi-
tions humaines. Son jugement est décisif et coupe court

aux hésitations et aux changements, pour que les règles
de la paix soient bien solides et permettent de maintenir
effectivement l'ordre et la stabilié, et pour que les règles
de la guerre permettent de trancher les litiges et de

mettre fin aux conflits. »

Extrait de la contribution de Moustapha Zemili,
parue dans l'ouvrage collectif Les religions et la guerre,
Paris, Cerf, 1991, 583 pages, 145 F, p. 389.

« Ne tuez pas injustement: Dieu l'a interdit »

(6,151). D'où le célèbre verset: «Qui a tué un homme

non meurtrier qui n'a pas commis de violence sur la

terre, est considéré comme s'il avait tué tous les

hommes ; et qui sauve un seul homme, est considéré
comme s'il avait sauvé tous les hommes » (5,32 cf.

18,74). Le meurtrier Caën s'entend interpellé par Abel

(le Coran ne les nomme pas) : « Si tu portes la main sur

moi pour me tuer, je ne porterai pas la main sur toi

pour te tuer » (5,28).



françois jourdan

LE JIHAD DANS LE CORAN

5.9, V 29.
Combattez ceux qui ne croient pas en Dieu, au jour dernier,

qui ne considèrent pas comme illicite ce que Dieu et son Pro-

phète ont déclaré illicite, ainsi que ceux qui, parmi les gens des
Ecritures, ne pratiquent pas la religion de la vérité, jusqu'à ce

qu'ils paient, humiliés, et de leurs propres mains, le tribut.
S.9, V41.
Bondissez légers et lourds, et menez le combat avec vos

biens et vos personnes, dans le chemin de Dieu. Cela est votre

intérêt, si vous le comprenez.
5.8, V 39.
Combattez-les jusqu'à ce qu'il n'y ait plus de luttes doctri-

nales (guerre civile, désordre civil) et qu'il n'y ait pas d'autre reli-
gion que celle de Dieu. S'ils cessent, Dieu le verra.

S.2, V. 216.
Le combat vous est prescrit et cependant vous l'avez en aver-

sion. Peut-être avez-vous de l'aversion pour ce qui est un bien
pour vous et de l'attirance pour ce qui est un mal pour vous. Dieu
sait et vous ne savez pas.

S.9 V. 111.
Dieu a acheté aux Croyants leurs personnes et leurs biens

contre le Paradis qui leur est réservé. Ils combattront au service
de Dieu, tueront et seront tués. C'est là une promesse certaine
dont Dieu s'est imposé la réalisation dans le Pentateuque, l'Evan-
gile et le Coran. Et qui est plus fidèle dans ses engagements que
Dieu! Réjouissez-vous du marché que vous avez conclu avec

Lui. C'est une réussite parfaite.
S. 9, V. 123.
O Croyants! Combattez les infidèles qui sont près de vous.

Qu'ils trouvent en vous de la rudesse ! Et sachez que Dieu est
avec ceux qui le craignent.

5.3 V 169.
Ne croyez surtout pas que ceux qui ont été tués au service de

Dieu soient morts. Pas du tout! Ils sont vivants. Ils sont pourvus
de tout auprès de leur Seigneur.

S.> V.157, 158
Et si vous êtes tués ou si vous mourez au service de Dieu,

c'est une rémission des péchés et une miséricorde divine plus
précieuse que tout ce que vous pouvez amasser; si vous mourez

ou si vous êtes tués, c'est toujours devant Dieu que vous serez

rassemblés.
S.8,V. 17.
Vous ne les avez pas tués (vos cnnemis). C'est Dieu qui les a

tués. Lorsque tu portes un coup, cc n'est pas toi qui le portes,
mais Dieu qui éprouve ainsi les Croyants par une belle épreuve.
Dieu entend et sait tout.

S.2, V. 217.
Ils t'interrogeront sur le point de savoir si l'on peut faire la

guerre pendant le mois sacré. Dis: « La guerre, pendant ce mois,
est une énormité. Mais, détourner les gens du service de Dieu, de
la foi en Dieu et en la Mosquée Sacrée, et chasser les occupants*
de ce lieu, est encore plus grave aux yeux de Dieu. Les luttes
doctrinales sont pires que la guerre. S'ils le peuvent, ils ne cesse-

ront de vous combattre jusqu'à ce qu'ils vous aient détournés de
votre religion. Ceux d'entre vous qui abjureront leur religion
mourront infidèles et leurs œuvres en ce monde et dans l'autre
auront éte vaines. Ils sont les damnés qui resteront éternellement
en Enfer. »

9.9, V5.

Lorsque les mois sacrés seront expirés, tuez les infidèles par-
tout où vous les trouverez. Faites-les prisonniers ! Assiégez-les!
Placez-leur des embuscades! S'ils font amende honorable, célè-
brent l'office de la prière et payent la dîme, laissez-les poursuivre
leur chemin ! Dieu est clément et miséricordieux.

S.3,V.07.
Aucun Prophète n'a pu faire de prisonniers sans avoir pro-

cédé à des massacres sur la terre. Vous recherchez les biens de ce

monde alors que Dieu veut vous faire gagner le Paradis. Dieu est

puissant et sage.
S. 47, V.35.
Ne faiblissez pas et ne demandez pas la paix quand vous êtes

les plus forts et que Dieu est avec vous ! Il ne vous privera pas
des conséquences de vos œuvres.

S. 8, V. 69.

Disposez de ce qui est licite et bon dans le butin que vous

avez fait. Craignez Dieu. Dieu est clément et miséricordieux.
S. 8, V. 41.
Si vous croyez en Dieu et à ce que Nous avons revélé à Notre

Serviteur le jour où a été faite la distinction* et où les deux
groupes se rencontrèrent, sachez que sur le moindre butin que
vous aurez fait, un cinquième revient à Dieu, au Prophète, à ses

proches, aux orphelins, aux pauvres et aux voyageurs. Dieu est

tout-puissant.
S. 59, V.8.
Le butin revient aux émigrés pauvres qui ont été écartés de

leur pays et de leurs biens, et qui recherchaient, avec la grâce et

l'agrément de Dieu, le triomphe de Dieu et de son Prophète.
Ceux-là sont les croyants sincères.

Extrait du livre de Bruno Etienne, L'islamisme radical, Hachette, Le Livre
de Poche n° 4103, 1987, p. 367 à 369.

* Le Prophète et ses compagnons.

Je



guerre et violence dans le coran et la tradition islamique 31

Quittons les généralités pour aborder maintenant la

grosse question du jihâd. Nous devons entendre ici les

protestations de nos amis musulmans sur ce qu'ils res-

sentent comme dévalorisation de leur image de

marque, protestations à recevoir aussi avec lucidité et

regard critique. Je citerai deux Musulmans résidant en

France depuis très longtemps et auteurs d'une traduc-
tion française du Coran.

Dans son commentaire du verset 2,218 sur la lutte

dans le sentier de Dieu, voici ce qu'écrit Hamidullah

(Le saint Coran, Amana Corporation 1989): «La

“guerre sainte” dont il est si souvent question dans les

écrits européens sur l'Islam, n'est qu'une traduction
fautive du mot jihâd. Or ce mot signifie “effort collec-

tif”, où il n'est question ni de guerre, ni de tuerie,
moins encore de sainteté. La guerre, certes, est chose

sainte, en Islam, et pour cause: d'abord parce que la
« guerre dans le sentier de Dieu » exige le sacrifice et la
renonciation à tout but profane (gloire, patriotisme,
pillage, excès, conquêtes, etc.) — toute autre guerre
étant absolument interdite; ensuite, parce que la vie

dans son ensemble peut et doit être “sainte”, comme le

dit bien le Prophète; prier ou jeûner par ostentation
n'est aucunement piété, mais espèce d'idolâtrerie ou

d'adoration du Moi, tandis que prendre un repas déli-
cieux dans le seul but de refaire ses forces pour mieux

accomplir les devoirs imposés par Dieu, coucher même

avec sa femme, dans l'intention d'accomplir le devoir

conjugal prescrit par Dieu, cela n'est point plaisir
banal: c'est un acte de dévotion, c'est une action sainte
au même titre que prier ou jeûner. Or c'est dans ce sens

de «lutte dans le sentier de Dieu» que la guerre est

aussi sainte. Mais convertir par force est défendu

(2,256: «pas de contrainte en religion et la guerre pour
convertir par formeà l'Islam, absolument interdite ».

Voici enfin le commentaire du mot Paix, du verset

10,10, par le Shaykh Si Hmza Boubakeur, ancien rec-

teur de la Grande Mosquée de Paris et père du tout

nouveau recteur actuel (Le Coran, Fayard, 1985): «On

remarquera, contrairement aux accusations menson-

gères des ennemis de l'Islam, toute l'importance que
revêt le terme “salâm” (paix) dans notre doctrine. Avec

une insigne mauvaise foi, les imposteurs soutiennent

que l'Islam est synonyme de “guerre sainte”. Or, pour
l'Islam toute guerre est impie et ne doit être entreprise
que comme pis-aller, soit pour défendre sa religion,
soit pour défendre sa patrie. Cette histoire de “guerre
sainte’ est une expression qui n'est pas d'origine isla-

mique. Lancée par le pape Innocent I” en 1095 au

concile de Clermont, elle servit de slogan mobilisateur
à l'Europe chrétienne pour délivrer des Musulmans la
“Terre Sainte”. La formule de “guerre sainte” en

Europe médiévale déclencha un enthousiasme délirant

qui est à l'origine de la première croisade (1096-1099).
L'Islam n'est pas une religion de guerre. Le terme

“Salâm” (paix) est l'un des 99 noms de Dieu qui est,
dans la prière, invoqué en ces termes: « Seigneur, Tu
es la paix; de Toi émane la paix; vers Toi est la paix ;

Seigneur, fait-nous vivre dans la paix!Donne-nous
accès au Paradis, demeure de la paix..». Et ce verset

proclame la sainteté de la paix qui servira de salutation
aux élus de la vie future et où ils n'entendront d'autres

paroles que: “Paix” (cf. 19,62). Le terme “paix” est le
terme même que les croyants doivent échanger lors-

qu'ils se rencontrent. Cette digression n'a d'autre but

que d'exposer, à propos de ce verset, que la doctrine

islamique, loin d'être belliciste, est, au contraire, fon-
dée sur la paix, recommande et sanctifie la paix.
Aucune doctrine religieuse ne glorifie autant que l'Is-
lam la paix dont il fait le fondement des relations
humaines ».

Outre que le pape de 1095 est Urbain II et que la
réalité de la guerre sainte le précède depuis les plus
anciennes parties de l'Ancien Testament, n'oublions

pas que ce mot de paix mériterait d'être expliqué: il ne

faut pas se tromper de paix; tout est là. D'ailleurs en

2,208 «O vous qui avez cru, entrez totalement dans la

paix », Boubakeur traduit: «paix de l'Islam » et précise
encore utilement: «les dogmes et les rites de l'Islam ».

On manque d'une étude sur la vision de Dieu à tra-

vers les noms divins récités avec le chapelet musul-

man, et d'une autre sur le vocabulaire systématique de
combat dans le Coran, comme il y a le vocabulaire de
commerce par exemple. Ainsi le terme de razzia n'ap-



32 françois jourdan

paraît qu'une seule fois dans le Coran (3,156) pour
ceux qui sont tués au combat dans une expédition
guerrière. Le mot arabe de guerre (harb) n'est employé
que six fois dans le Coran:

— trois pour désigner la guerre des ennemis de Dieu
et de son Envoyé,

— trois pour la guerre de Dieu contre les rebelles
(2,279; 8,57; 47,4) au sens du jihâd. Par contre la
racine tuer, combattre (qtl) apparaît dans 170 versets

dont certains (comme 9,29.123) sont dans le sens du

jihâd. Quant à la racine jhd qui donne le mot jihäd, elle

apparaît dans 41 versets. Mais la réalité du jihâd,
d'après la recension de Denise Masson dans l'index de
sa traduction,concerne 170 versets du Coran.

Finalement reste la question: quel sens donner à la
réalité coranique du jihâd ? Traditionnellement, il y a

deux sens:

— le petit jihâd qui est “lutte dans la voie de Dieu”,
lutte armée contre les ennemis de l'Islam, les infi-
dèles, les incrédules, les hypocrites (ex: 9,73). Le
combattant (mujâhid) se dépense corps et biens pour
faire respecter les droits de Dieu. Ceux qui sont tués
sur cette voie ont la récompense du Paradis (3, 157;
4.169; 47,4-6). Dieu “aime” ces combattants (5,54).
C'est bien une guerre religieuse. À la bataille de
Badr en 624 le Coran précise: ‘Vous ne les avez pas
tués; c'est Dieu qui les a tués; et ce n'est pas toi qui
tirais quand tu tirais, mais c'est Dieu qui tirait”
(8.17). C'est vraiment la lutte de Dieu: c'est “Sa”

guerre (22,78). On combat non pour le butin (4,94),
mais pour Lui obéir, car Il a droit à Sa lutte(4,78,
9111). Voici les expéditions militaires du Prophète
auxquelles le Coran fait allusion, entre 624 et 631 :

— Badr (3,12-13; 5,12.42; 8,42-45)
— Urud (3,152.167.172; 47,4.11)
— la reddition des bourgs juifs de Médine
— raid contre l'oasis juive fortifiée de Khaybar
— prise de Makkat (48,27-28)
— Hunayn (9,25)
— Tabûk (9,38.64.74)
— autres (48,16-24).

— le grand jihâd, celui des âmes, le jihâd majeur, spiri-
tuel: c'est la lutte contre le mal et les passions avec

la force du Coran. Beaucoup lisent en ce sens:
“N'obéis donc pas aux infidèles, et lutte contre eux

avec ceci en un grand jihâd” (25,52), ce verset datant
de la période mekkoise de Mufiammad sans armée.
Pour certains, le Muhammad de Medine avec armées
serait une régression. Les Musulmans modernes
ouverts sont tentés par l'interprétation du jihâd inté-
rieur, mais rares sont-ils à dénoncer le jinâd guerrier
lorsqu'il est proclamé par les hommes d'Etat musul-
mans, ce qui fait que l'on ne sait trop quoi penser.



guerre et violence dans le coran et la tradition islamique 33

La Tradition

C'est la Sunnat, formée de collections de milliers de
hadiths (récits ou paroles de la vie de Muhammad).
Aux yeux de la loi islamique, et a fortiori moderne,
beaucoup sont apocryphes malgré le rattachement for-
mel à un Compagnon du Prophète.

Un hadith de Ahmad ibn Hanbal rapporte que
Muhammad aurait dit: “Pour chacun de vous, le fait de
se tenir sur le front ennemi vaut mieux que les prières
qu'il pourrait faire pendant soixante ans”. Selon un

autre, l'Envoyé aurait dit que parmi les aumônes les
meilleures il y avait la présence dans la lutte sur la voie
de Dieu. On voit que le jihâd est assimilé tant à la

prière qu'à l'aumône. Un autre hadith fait dire au Pro-

phète: “Le Pèlerinage est le jihâd des femmes”,
puisque les femmes ne peuvent habituellement com-

battre par les armes. Voilà trois liens du jihâd avec les

“piliers” de l'Islam. Certains l'ont même considéré
comme un sixième pilier. D'après un Radith, le jinâd
est le monachisme de l'Islam. Mineur comme majeur,
le jihâd est religieux: c'est un aspect du culte (°ibâdat).
C'est là une donnée incontournable et caractéristique.
Un hadith déclare: “Celui qui meurt sans avoir fait

d'expédition guerrière, ou sans s'être entretenu de la

pensée d'en faire, meurt dans une sorte d'hypocrisie”
(cf.4,95). Un autre affirme: La partie principale de la

religion est la “soumission” (islam) à la volonté de

Dieu, sa colonne est la prière rituelle, et son sommet

est le jihâd””.
L'interprétation classique du Coran et de la Tradi-

tion sur le jihâd guerrier, nous pouvons la trouver dans

Shâfi°i (mort en 820). Il doit être mis en œuvre:

— contre les Gens du Livre (Juifs, Chrétiens et

Sabéens) jusqu'à ce qu'ils fassent profession de l'Is-

lam et être ainsi en “terre d'Islam” (dâr al-islam), ou

qu'ils paient comptant l'impôt de capitation (9,29):
ils seront alors sous le statut de protectorat (dhimmi)
(9,8-10), c'est-à-dire marginalisés en citoyens de

seconde zone dans leur propre pays; c'est la terre du

tribut (dâr al-çuh: terre de la réconciliation).

- contre tous les autres non-musulmans qui sont la terre

de la guerre (dâûr al-harb): “Puis à l'expiration des
mois sacrés (de trêve), tuez les polythéistes où que
vous les trouverez: capturez-les, assiégez-les, tenez-

vous en embuscade de toutes sortes dressées à leur
intention. Mais s'ils se repentent, observent la prière
et versent l'aumône légale, laissez-les libres. Dieu est

celui qui pardonne et fait miséricorde” (9,5). Le
choix est entre la mort pour les hommes et l'escla-

vage pour femmes et enfants, ou la fuite, ou devenir
musulman. Selon un hadith, Muhammad aurait dit :

“J'ai reçu l'ordre de combattre les hommes jusqu'à ce

qu'ils professent qu'il n'y a de divinité que Dieu. S'ils

obtempèrent, ils recevront de moi une garantie tou-

chant leur vie et leurs biens, réserve faite du droit

(commun) qui régit les vies et les biens ; et leur

compte sera régi par Dieu”.

Quant au jihâd spirituel que Muhammad qualifiait
ainsi: “Le jinâd le plus méritoire est de combattre ses

âmes et ses passions”, on rapporte qu'au retour d'une
bataille le Prophète aurait dit: “Nous revenons du petit
jinâd pour pratiquer le grand jihäd, celui de l'âme”. Le

grand mystique persan du XIII siècle, Rûmi, fondateur
des Derviches tourneurs de Konya en Turquie, déclare
à propos de ce dernier hadith: “C'est-à-dire, nous

étions en guerre avec les formes, maintenant ce sont

les armées des pensées qu'il nous faut combattre afin

que les bonnes pensées puissent vaincre les mauvaises
et les chasser du royaume du corps. C'est là en vérité la

plus grande lutte et le plus grand combat”. Ailleurs,
Rümi s'explique encore: “Les prophètes et les saints ne

font-ils pas aussi des efforts (jihâd) ? Le premier effort

qu'ils ont fait était de tuer leur âme concupiscente et de
renoncer aux désirs et à la concupiscence, et c'est là la

grande guerre”. Pour le grand Ghazzali (m.1111) le

jinâd guerrier n'est qu'un “léger souffle de vent sur la
mer agitée”, par rapport au grand jihâäd de la réforme
des moeurs.

Le jihâd guerrier doit obéir à des conditions qui ont

été développées dans les nombreux traités de jihâd au

milieu d'abondantes considérations sur l'art militaire.
Pour le grand historien du XIV* siècle, Ibn Khaldûn,



34 françois jourdan

Guerriers musulmans, XIIe siècle, Iran.

les guerres sont mauvaises mais souvent inévitables;
seul le jihâd armé est justifiable.

— Tout d'abord, avant d'engager les hostilités, il faut
lancer l'appel à embrasser l'Islam, comme celui que
Muhammad aurait envoyé (?) à l'empereur byzantin
Héraclius : “Je t'adresse un appel à l'Islam. Si tu

acceptes l'Islam, tu seras en sécurité…”. Ainsi la cause

du jihâd guerrier est-elle précisée: l'Islam.
— Qui en décide ? Un hadith de Abû Hurayra

affirme: “Le jihâd est un devoir pour vous sous la

conduite de tout émir, qu'il soit pieux ou libertin, de
même que la prière est obligatoire pour vous derrière
tout musulman pieux ou libertin”.

— Guerre offensive ou défensive? L'Islam demeure

pragmatique: ça dépend des possibilités locales. À
Mekkat, sans armée, il n'y eut pas de guerre, même si
c'est là que se produisit le premier meurtre d'un Quray-
shite attaquant les musulmans pendant la prière. Le
Coran semble prôner la seule défensive: ‘“Combattez
dans le sentier de Dieu ceux qui vous combattent”
(2,190-191). L'expédition de Tabük, première à l'exté-
rieur de l'Arabie proprement dite, montre cependant
que Muhammad ouvrit à la conquête extérieure.

On utilisera les trêves durant les mois sacrés ou en

dehors, comme la grande trêve de Hudaybiyyat entre
Muhammad et Mekkat, prévue pour durer dix ans.

Mais on peut rompre la trêve si on a la présomption
que l'adversaire prépare une attaque: alors on passe à
l'offensive préventive, ce que fit Muhammad en pre-
nant Mekkat après seulement deux ans de trêve. Même
la trêve des mois sacrés peut être rompue pour raison
religieuse: subir la persécution est pire que la guerre
elle-même (2,217). Telle fut la règle pour calmer
l'émoi de la razzia musulmane en plein mois sacré à
Nakhlat en janvier 624).

En fait le refus d'embrasser l'Islam après y avoir été
appelé, est un acte d'hostilité, au mois de danger pour
l'Islam: il se considère alors en légitime défense, ce

qui en réalité apparaîtra à l'adversaire comme une

offensive. Déjà le Coran recommande de prendre des
distances avec tous les non-musulmans: “Ne prenez
pas pour amis les Juifs et les Chrétiens” (5,51), les
polythéistes (4,89). L'entrée des mosquées est interdite
aux non-musulmans (9,17-18). L'altérité fait peur.

— Il faut des chances suffisantes de réussir. C'est un

principe tout à fait général qu'on trouve dans le célèbre
Hadith de Muslim et de Bukhari : “Celui d'entre vous

qui verra quelque chose de contraire à la loi de Dieu se

devra de le faire changer par la force; s'il ne peut le
faire par la force, qu'il le fasse par sa parole, et s'il ne

peut le faire par sa parole, qu'il le fasse avec son cœur,



guerre et violence dans le coran et la tradition islamique 35

et cette dernière prise de position constitue le degré le

plus faible de la foi”.
— Tout est-il permis dans la “guerre sainte”? Selon

l'intérêt de l'Islam, on pourra ou non brûler les palme-
raies et, selon les droits malikite et hanafite, tuer les
animaux et détruire toutes les ressources de l'adver-
saire. Pour Ibn Hazm, minoritaire, non seulement on

exécutera femmes et enfants qui combattent “dans les

rangs des hommes”, mais aussi les hommes non com-

battants (moines, vieillards …). Il s'appuie en effet sur

l'exemple de Muhammad qui extermina tous les
hommes de la tribu juive Banû Qurayzat de Médine,
avant de prendre en esclavage femmes et enfants. Les

impératifs tactiques d'une guerre sont impossibles à

éviter. Quant au butin, il est une récompense de Dieu

(48, 18-19) dont le cinquième revient au Prophète et

aux pauvres (8,41). Celui-ci se mettra en colère pour
faire respecter cette règle.

Certes, nous ne sommes plus aux débuts de l'Islam,
ni au Moyen Age, et, avec les aléas de l'histoire, l'Is-
lam a pris des libertés par rapport à tout cela. Cepen-
dant, tout cela demeure la base, apprise et répétée
abondamment.

Une cohérence ?

Je voudrais maintenant me risquer plus loin. Est-ce

pur hasard que l'Islam possède dans ses fondements la

guerre religieuse, le jinhâd guerrier (même s'il y a l'autre

jihâd spirituel)? Ou bien est-ce une cohérence avec

d'autres éléments de base de sa pensée ou de sa doc-
trine ? À poser cette question, j'espère ne pas être trop
iconoclaste, mais je crois que c'est essayer d'aller au

bout de notre sujet, sans se contenter d'un simple
constat. Trois considérations sont peut-être éclairantes:

— Le statut du texte coranique: toutes les références
faites ici pourraient être modulées par la science diffi-

cile d'accès et à maîtriser des versets abrogeant et abro-

gés. Car les versets arrivés en derniers abrogent les

précédent s'il y a contradiction ou différence. Outre

qu'il est difficile de savoir lesquels sont ou non abro-

gés, et quel exégètes sont pour ou contre telle ou telle

abrogation, cas par cas. Je ne pense pas que cette

enquête en changerait substantiellement les conclu-
sions: avec le temps, Muhammad s'est plutôt durci,
abrogeant les versets plus ouverts.

Au-delà de cette règle d'exégèse dejà présente dans
le Coran lui-même (2,106; 16,101; 22,52), il faut tenir

compte du fait que, contrairement à la Bible et au Nou-
veau Testament qui sont reçus comme Ecritures
humaines inspirées par Dieu, le Coran est reçu comme

Parole dictée de Dieu par l'ange Gabriel, toute rédigée
à la lettre par Dieu, Muhammad n'étant qu'un transmet-

teur purement passif (2,97). La très grave conséquence
de cette immédiateté est une forte tendance fondamen-
taliste: la lettre est de Dieu. C'est un texte absolu.
L'idée de lui appliquer la critique moderne est déjà
attenter au respect de Dieu et Le suspecter. La langue
arabe y est sacrée. L'autorité de ce texte est absolue,
comme aucun texte humain. Et cela peut pousser faci-
lement à l'autojustification religieuse (même si cela
arrive à d'autres !). Le maintien par exemple du talion,
comme du jihâd guerrier et religieux est forcément
voulu par Dieu.

Il semble qu'il n'y ait pas d'autre issue que la réin-

terprétation de la dictée qui a poussé au dogme du
Coran incréé. On me dira que ce n'est pas à moi, non-

musulman, de parler ainsi, mais je sais fort bien aussi

que l'Islam juge mes Ecritures comme falsifiées

(5,13.15.41). Le Coran dit reprendre les Révélations
antérieures (2,97), mais non seulement il n'a pas repris
le Messianisme, ni le Dessein rédempteur,mais non

plus la non-violence de Jésus. Je réclame donc la
liberté de connaître ce que croient mes amis et d'es-

sayer de comprendre. Le statut absolu du texte du
Coran pèse lourd sur ce qu'il contient.

— Autre point majeur de cohérence: la question
politique. Aux origines de l'Islam, Muhammad a été

guerrier et religieux. C'est fondamental et structurant.

Ses quatre premiers successeurs ont fait la conquête
sur les deux grandes puissances de l'époque en pleine
déliquescence: Byzance et la Perse, sinistrées par des



36 françois jourdan

siècles de guerre. Mais ils n'ont fait que continuer
l'œuvre entreprise par Muhammad. On dira qu'avant
l'Hégire, celui-ci n'était pas guerrier, certes, mais
n'était-il pas déjà dans la même cohérence politico-reli-
gieuse qui le mena à la guerre à Médine? L'Hégire
n'est-elle pas une fuite, un repli tactique en l'attente de
la prise de Mekkat plus tard par ses armées ? A l'image
des clans, n'a-t-il pas constitué une communauté struc-
turée et compacte, autonome, ne pouvant supporter
l'hostilité mekkoise? La lecture des sourates mek-
koises, avec déjà leur ton menaçant et vindicatif,
annonçant Jugement de Dieu et tourmentes terribles et

avilissantes, le feu de l'enfer avec ses flammes et sa

fournaise, le feu de Dieu toujours allumé qui dévore
jusqu'aux entrailles (104,6-7)... Le mot feu apparaît
dans 145 versets, et la racine châtier dans 368. Cette
atmosphère massivement polémique ne pose-t-elle pas
question?Muhammad se présente comme un avertis-
seur du Feu (92,14-15). Avertir revient dans 45 versets.
Il sera victorieux grâce à Dieu: la racine victoire
revient dans 133 versets. Il serait fastidieux d'énumé-
rer. N'y-a-t-il pas une logique de contrainte, domina-
trice, déjà, et un attrait de l'immédiat?

Le fait d'avoir, comme Israël, un ancrage géo-poli-
tique sacré et fondamental comme Mekkat ou Jérusa-
lem, n'est-ce pas déjà la réalité théocratique? On
pourra dire que Muhammad s'est laissé prendre par le
contexte : les razzias bédouines par nécessité écono-
mique. Il était caravanier. Mais passer des razzias éco-
nomiques aux razzias religieuses, puis à la conquête
d'Etat pose la question politique. Alfred Morabia écrit
en conclusion de sa thèse sur le jihâd: « Confondant les
circonstances de la Révélation avec sa signification
ultime, les théologiens ont insisté sur le fait que le
Livre (57,25) et la Tradition attestent que le Seigneur
n'a pas seulement révélé la Loi. Il lui a adjoint le sup-
port de l'épée et du fer en vue d'assurer le triomphe de
la religion. Et cette conviction est ancrée dans l'esprit
de chacun des croyants ». Les islamistes, bien sûr,
rêvent de restaurer Médine, mais beaucoup de musul-
mans rêvent aussi du Califat.

— Dernier point majeur de cohérence: quelle vision
est en jeu sur Dieu ? Monothéisme veut dire Unicité de
Dieu: le Dieu Unique. Il n'y a qu'un seul Dieu. Mais
l'Islam va plus loin en affirmant l'Unité de Dieu: c'est
un monothéisme unitaire. Cette Unité foncière de Dieu
s'exprime bien dans le terme unique dans le Coran
mais si souvent prié: al-çamad (112,2). Les traductions
varient autour de ses trois sens: Chef suprême et

absolu, vers qui on se dirige, dont rien ne sort et qui ne

sort de rien. Il est uni, uniforme, unifié, simple, homo-
gène, massif, plein, dense, compact, dur, monolithe,
monobloc, serré, sans faille, insécable, impénétrable,
réfractaire, imperméable, ferme, bouché, inaltérable,
indivisible, exempt de multiplicité, immuable, immo-
bile, fixe, imperturbable, opiniâtre, tenace, résistant,
victorieux.

Dans les Beaux Noms de Dieu, toute une série se

rattachera à cette vision de Dieu. Il apparaît surplom-
bant de haut (ou de près comme de notre cou: 50,16),
quelque peu écrasant. Sa transcendance ne Le rend-elle
pas à ce point clos et solitaire ? °isâ (Jesus) dit à Dieu:
“Tu sais ce qui est en moi, et je ne sais pas ce qui est
en Toi” (5,116). Dieu ne se révèle pas même à °isâ;
alors que Jésus selon saint Jean déclare: “Je suis dans
le Père, et le Père est en moi... Nous sommes

Un.….”’(10,30; 14,10-11; 16,15). La Souveraineté de
Dieu jusqu'à l'arbitraire rend absent le Dessein
d'Amour Sauveur et semble donner peu d'ancrage à la
Miséricorde rappelée au début de 113 sourates sur

114, et bien ailleurs encore.

Ainsi, sans révéler son Nom, Dieu attend de
l'homme qu'il défende Ses droits et Lui obéisse, qu'il
Lui soit “soumis” (Islam). Grand rapport d'autorité.
Mais le refus d'une pluralité dans le Dieu Unique ne

ferme-t-elle pas trop à la relation qui L'altérerait?
Quand Dieu “aime” dans le Coran, ce sont ceux qui
font le jinâd guerrier (61,4), qui sont patients dans les
épreuves (3,146), qui se purifient (2,222; 9,108), qui
Le craignent (3,76), qui font le Bien (3,134.148), et qui
s'abandonnent à Lui (2,159): est-il touché ? Cette
conception de Dieu impassible et immuable entraîne



guerre et violence dans le coran et la tradition islamique 37

De nombreux auteurs n'hésitent pas à affirmer que la

stratégie de la dissuasion est la première doctrine militaire
en islam. Avant la stratégie militaire, offensive, avant les

tactiques des batailles et des combats, il y a eu, en islam,
la stratégie de la dissuasion fondée essentiellement sur une

force morale, et une conviction sans faille. Aujourd'hui, la
dissuasion est la clé de toute doctrine militaire contempo-
raine. Le monde est parvenu à ce constat après une série
de souffrances: les deux dernières guerres mondiales en

étaient les moments les plus tragiques. (.….)
D'une manière générale, l'islam enseigne à ses fidèles

la nécessité de se doter de tous les moyens de défense pour
ne pas s'exposer aux attaques ennemies. Pour se défendre
et sauvegarder leurs acquis, les musulmans ont le droit,
fixé par Dieu, d'avoir recours à la dissuasion. On lit dans
la sourate Le Butin (AI Anfal: 60-61): « Préparez, pour
lutter contre eux, tout ce que vous trouverez de forces et

de cavaleries, afin d'effrayer l'ennemi de Dieu et le vôtre et

d'autres encore, que vous ne connaissez pas, en dehors de
ceux-ci, mais que Dieu connaît. Tout ce que vous aurez

dépensé dans la voie de Dieu vous sera rendu et vous ne

serez pas lésés. S'ils inclinent à la paix, fais de même;
confie-toi à Dieu car Il est Celui qui entend et qui sait. »

LA DISSUASION NUCLÉAIRE ET L'ISLAM

La Sunna contient également des hadiths (paroles du Pro-

phète Muhammad) sur la nécessité d'adopter la dissuasion
comme partie intégrante de toute stratégie de défense et, le
cas échéant, efficacement pour faire face à un ennemi et

mener une contre-attaque.
La dissuasion est ainsi une obligation, un ordre divin.

Il est à remarquer qu'aucune limite, qu'elle soit quantita-
tive ou qualitative, n'a été fixée pour marquer les limites
de cette stratégie. L'objectif a été cependant clair; il s'agit
d'effrayer l'ennemi de Dieu et des musulmans. Cet ennemi

peut être un ennemi de l'extérieur comme il peut être quel-
qu'un qui vit parmi la communauté des croyants. La dis-
suasion a un caractère permanent; il-est demandé en effet
aux musulmans d'être vigilants afin de faire face à toute

velléité belliqueuse pour déjouer les sombres desseins
contre la Ummah. Ainsi, l'objectif de la dissuasion est

d'assurer la défense de la Ummah, de ses acquis et de ses

projets futurs. C'est le droit de défense pour préserver la
vie et les biens. la dignité et la sécurité de la communauté
des croyants.

Extrait de la contribution de Mohamed Missaoui, parue
dans l'ouvrage collectif Les religions et la guerre, Paris,
Cerf, 1991, 583 pages, 145 F, p. 428-420.

une “religion immuable” (30,30), qui rend nos amis
musulmans fiers de “l'intemporalité de l'Islam” comme

ils disent. Quelles relations puis-je avoir avec Dieu si
son autorité et sa puissance me font violence ? Et avec

cette vision de Dieu, comment vais-je faire avec les
hommes qui m'entourent ?

Conclusion

Je ne me suis pas placé ici sur le terrain des per-
sonnes, mais sur celui des textes et des commentaires

possibles. Il va sans dire que dans la pratique, chaque
croyant trouve son équilibre et peut accueillir l'action
de Dieu en lui : c'est une autre question. Je n'ai pas
abordé, non plus, comme ailleurs j'ai pu le faire, la

question, plus positive et tournée vers l'avenir, de la
non-violence. Les peuples musulmans ont eu la

sagesse d'adapter leur pratique. L'Occident, qui a eu

l'Evangile, n'a pas de leçon à donner. Le père Ser-

tillanges et le cardinal Baudrillart n'ont-ils pas en leur

temps applaudi à la “Grande guerre”? L'affaire Tou-
vier nous rappelle à la modestie. Personnellement, je
n'ose penser ce que les peuples du Nord, si organisés et

si efficaces, auraient fait ou feront avec un livre reli-

gieux qui donnerait statut religieux à la guerre explici-
tement! N'est-il pas grand temps d'abolir la doctrine de
la guerre juste, appelée plus pudiquement depuis la

guerre du Golfe: “guerre légitime”! L'ensemble des

religions a énormément à faire dans ce domaine, et

nulle n'a à pavoiser.



| échange de publicité |

Le supplément
revue d'éthique et de théologie morale

N° 180 — 208 pages — 63 F TTC
Ed. du Cerf

29, boulevard La Tour Maubourg — Paris 7°

Abonnement 1992: France - 199 F TTC — Etranger - 245 F HT

ESTHÉTIQUE DE L'ÉTHIQUE
(ATEM)

Liminaire, Jean-Paul DURAND.
|! — Questions d'un théologien moraliste
Eric FUCHS

Il — De la catharsis
Maurice BELLET

Dominique de COURCELLES

Jean-François THERY

Ill — Art et médiation
Rémy LABRUSSE

Raymond COURT

Maurice COCAGNAC

Le questionnement mutuel
de l'éthique et de l'esthétique.

L'autre référence: De la morale
comme art d'aimer.
Comment l'esthétique croise
l'éthique dans l'art du théâtre?
Ethique et esthétique: Le cinéma.

Matisse et Giacometti considérés
au regard de l'esthétique byzantine.
Art et messianisme: Autour de
l'esthétique de Walter Benjamin.
Un art sacré ?

IV- De la liberté en éthique et en esthétique
Pierre PRIGENT
Nicolas LOSSKY
Domique de COURCELLES

François MARTY

Laurent GAGNEBIN

Francine DUMAS

Bible et beauté.
Icône et image.
Esthétique et éthique de l'écriture
dans le /ivre de la vie de Thérèse
d'Avila.
Crise de l'art et crise de l'esthétique
dans la pensée kantienne. Un au-

delà du scandale.
Foi et création artistique:
résistance et soumission.
TRIBUNE
Le vide à deux visages.

échange de publicité

Derniers num
9 n°50: la conscription :

Une insftufion en reforddrs9 n°31 : Budget militaire 1999
0 France championn. € toutes catégori9 n° 52: Paix et environneme ve

nt
9 n°53 : L'Europe
=

pe des marchands d'armes
54sé :

UI ê °e des forces nucléaires françaises08 pages — 58 EE (port compris

éros parus

j
Une guerre

REVUE BIMESTRIELLE DE RÉFLEXIONS ET D'ÉCHANGES
SUR LA PAIX, LES CONFLITS ET LA SÉCURITÉ MUTUELLE

B.P. 1027 - 69201 Lyon Cedex 01

Chaque numéro : 36 pages — 25 FF.
Abonnement pour 6 n° (un an) : 150 FF.

Chèque à l'ordre du CDRPC, CCP 3305 96 S Lyon



Vous avez dit
“intégrisme” ?

par Bruno ETIENNE*

Intégrisme et fondamentalisme sont des notions religieuses modernes et occidentales. Qu'en est-il en

Islam ? Le retour du religieux n'épargne pas le monde musulman.

De Nietzsche à René Char nous sommes prévenus:
Dieu dans son absence travaille encore l’Histoire de
l’Humanité et celle-ci n’a pas encore tiré toute ses

traites de la théologie.
Les Dieux sont de retour, compagnons.
Ils viennentà l'instant de pénétrer cette voie.
Mais la parole qui révoque
Sans la parole qui déploie
Est réapparue elle aussi,
Pour ensemble nous faire souffrir.

(R. Char. La parole en exil)

La démence de l'inaccessible

Duryush Shayegan, Iranien vivant en exil à Paris et

auteur de deux ouvrages puissants sur l'Iran, rappelle
sous ce titre, emprunté à un mystique du XIIe siècle

(Ruzbehan de Chiraz), la démesure qui fut celle du

Shah et celle de l'Imam. Le drame du chiisme est qu'il
glorifie l'échec depuis l'éviction par les Ommeyades,
de ‘Ali, gendre et neveu du Prophète, puis son assassi-
nat et le martyre de ses fils. Double visage d'une Perse

plusieurs fois millénaire mais musulmane chiite et non

arabe.

* Professeur à l'Institut d'Etudes Politiques d'Aix-en-Provence.
Bruno Etienne est auteur de //s ont rasé la Mésopotamie, Paris, Ed.

Eshel, 1992; L'islamisme radical, Paris, Hachette, 1987; La
France et l'Islam, Paris, Hachette.

Goût immodéré de la flagellation, Achoura, Ker-

bala, thanatocratie, déchirements visuels et rituels qui
dissimulent tant de déchirements profonds. L'Occident

n'y voit que pleurs fanatiques alors que l'échec du pro-
jet eschatologique devient aussi la preuve que ce

monde impur et corrompu ne vaut pas la peine qu'on y
survive et ne peut être transformé que par l'Apocalypse
finale: plus proche est la mort, plus proche est le

Royaume.
« Puissions-nous être de ceux qui produiront la

Transfiguration du monde ! ». Khomeiny parlait
comme Zarathoustra… alors qu'il n'était que saint

Augustin. La fin d'un mythe, ici la Cité idéale dans

laquelle les droits de Dieu l'emportent sur les droits des

Hommes, est toujours porteuse de conséquences
imprévisibles. Aux yeux de l'Occident qui prend tou-

jours le simulacre pour la chose, l'Ange exterminateur,
au nom de la Loi de Dieu, est devenu le Satan qu'il
dénonçait, et la Cité augustinienne une révolution san-

glante, banalisée, se baignant dans sa propre désola-

tion, se repaissant du sang de ses propres enfants mar-

tyres : Savonarole devient Moloch Banal.

Mais que croyez-vous qu'il advint ? L'Imam mourut

et il fallut revenir à la « realpolitik »... Entre-temps
l'Europe de l'Est se « libérait » grâce, entre autres, aux

mouvements religieux… et l'Europe de l'Ouest s'offus-

quait des « affaires » Scorcese, Rushdie, Carmel, fou-

lard, etc.



bruno étienne

S
SyNS,

°

ee
S

Par-delà la personnalité de l'Imam Khomeiny, pour-
quoi l'Occident a-t-il réagi si violemment au rappel du
sacrilège ?

Parce que cette décennie a compté doublement.
D'abord parce que les Mustadafin, les opprimés, ont
humilié l'Amérique et ont ainsi appris que la rédemp-
tion pouvait répondre à la frustration. Là est d'ailleurs
la plus grande leçon que les peuples arabo-musulmans
ont retenue, bien plus que celle d'une théologie trop
complexe pour eux. Humiliés par la défaite de 67 et la
mort de Nasser, ils savent désormais que la plus forte

armée ne résiste pas aux vagues de la piété incanta-
toire. Dure leçon pour l'Occident matérialiste.

Une des questions mise en exergue par cette crise
porte sur la définition : Mais qu'est-ce que l'Occident ?
Ensuite parce que l'Occident tout entier, et ses alliés du
Golfe, ont eu peur, certains même très peur, en décou-
vrant que le faible devenait fort.

Certes l'Apocalypse ne s'est pas accomplie et la
promesse du Royaume, une fois de plus, a été repous-
sée jusques à la fin des temps. Alors la mort du mythe
renvoie une fois de plus à la dure réalité et les peuples
n'ont pas fini de souffrir. Mais au moins l'Occident
pouvait en tirer une leçon, cette fois encore à peu de
frais…

Restent deux interrogations qui, elles, ne seront pas
résolues par l'aveuglement: ce qui fut insupportable à
l'Occident tient à ce que l'Iran lui rappelait sans cesse

le sacré qu'il avait oublié: sur ce point il faudra bien
étudier les conséquences de la réintroduction du blas-
phème chez nous.

Enfin la disparition d'un ennemi typologisable et
satanisable pose toujours problème: après Nasser, les
fellagha, Qaddhafi et Yasser Arafat, il va falloir que
nous nous trouvions un ennemi idéal; les paris sont
ouverts. Au fond on s'est apercu que Khomeiny était
plutôt utile. Surtout pour les médias. C'est pour cela
qu'est apparue la solution: Saddam, c'est Hitler; Hus-
sein, c'est Satan.

Saddam Hussein remplissait toutes les conditions;
on a un peu hésité parce que d'aucuns le croyait laïc.

L'Occident retrouvait un ennemi principal après
l'effondrement de l'Empire éclaté mais il oubliait
l'avertissement de Hegel: « L'oiseau de Minerve ne

prend son vol qu'à la tombée de la nuit ».

Intégrisme etfondamentalisme
Les médias, les hommes politiques, les journalistes

(dans le désordre) s'interrogent sur la « contagion inté-
griste » depuis la révolution iranienne. Cela ne nous



vous avez dit “intégrisme” ? 41

paraît pas une bonne question, quant au moins en la
forme. L'utilisation qui est faite actuellement du terme

« intégrisme » produit un sens complètement galvaudé.
Le phénomène, la doctrine et le processus recouverts

par ce terme impropre sont polymorphes et ne datent

pas de la révolution iranienne. Tant s'en faut, puisque
les deux grands ancêtres des mouvements islamistes

(le Tabligh indo-pakistanais et l'Association des Frères

Musulmans) sont nés dans les années vingt, et ils exis-
tent toujours. Il faut donc commencer par mettre un

peu d'ordre dans la taxinomie, les définitions, les dates
et les lieux.

Répondre à la question implique une définition

rigoureuse de ce mot qui n'a pas le même sens en

sociologie ou histoire religieuse, et dans l'utilisation
triviale actuellement médiatisée.

De plus sa conceptualisation est complètement dif-
férente en langue arabe où d'ailleurs il n'existe pas en

tant que tel, ni au sens sociologique, ni au sens cou-

rant, bien au contraire puisqu'il a plutôt le sens d'ac-

complissement, de plénitude, d'exhaustivité si l'on

prend, mot à mot, les occurrences autour de la racine
arabe TMM.

De nombreux qualificatifs sont utilisés actuelle-

ment, au Proche-Orient et en Islam indonésien, pakis-
tanais, et au Maghreb, pour signifier ceux qui veulent
revenir à l'orthodoxie (mais laquelle ?) ceux qui veu-

lent appliquer les textes et les prescriptions rigoureuse-
ment (mais selon quelle interprétation ?). Et leur nomi-
nation même fait partie du combat. L'Islam actuel

n'échappe pas aux débats houleux et parfois violents

que pose la confrontation avec la modernité,surtout
lorsqu'elle est allogène. La conciliation des codes cul-

turels des sociétés de la Périphérie, ou son opposition
aux valeurs de la modernité « occidentale » (mais y en

a-t-il une autre ?) butte sur le fait historique que nous

avons oublié que ces valeurs ont pénétré Dar al Islam

avec la colonisation. Elles sont aujourd'hui véhiculées

par l'hégémonie, et la tentation est grande de les reje-
ter, voire de jeter le bébé avec l'eau du bain. Les défini-
tions taxinomiques que produit l'Occident sont l'un des

éléments du combat et pas seulement du débat.

L'intégrisme appartient à la sphère historique et à la

symbolique du seul catholicisme et ne peut donc pas
faire sens —ni positif, ni négatif—pour un musulman.
Il s'agit en effet d'une doctrine et d'un mouvement nés
en Espagne vers 1890 sous l'inspiration du Syllabus,
catalogue des erreurs modernes. Il est le refus de l'ag-
giornamento de l'Eglise catholique. Il a pris, par la

suite, le sens courant d'une opposition radicale au pro-
gressisme, le pape Pie X consacrant en 1905 « l'erreur

progressiste» dans une Encyclique. Le phénomène est

multiple et complexe depuis la Sapinière jusqu'à l'Ac-
tion française, mais il concerne exclusivement un débat

(de fond, certes) à l'intérieur de l'Eglise catholique. Or,
il n'existe pas d'Eglise musulmane, tout ou moins sui-
vant le paradigme « Eglise catholique à magistère ins-
titutionnalisé à travers des clercs légitimes » ; donc
cette doctrine ne fait pas sens pour un musulman dans
son univers symbolique; il faut donc examiner le point
de vue musulman. Le sens commun du mot peut être

pris de façon positive par un musulman, plutôt comme

un compliment à l'égard de ceux qui ne cèdent pas à la
tentation du mondain et du séculier… Les mouvements

dits « intégristes » musulmans ressemblent sans doute
sur ce plan au (non) modèle catholique (1).

L'intégrisme en son premier sens désigne un parti
politique espagnol qui s'appuie sur une doctrine née à
la fin du XIXe siècle dans les milieux catholiques qui
refusent l'Aggiornamento de l'Eglise. L'intégrisme est

d'ordre pratique et non herméneutique: le refus de l'ac-
tion de l'Eglise et des croyants en matière liturgique,
pastorale, sociale et politique. Cette doctrine est

condamnée par Pie XI en 1926 sous sa forme française
maurrassienne.

Le mot fondamentalisme est, lui, plus lié à la tradi-
tion « protestante »,et plus encore à certains mouve-

ments américains et certaines organisations qui sou-

tiennent l'origine littérale et l'impossibilité d'erreur
dans la Bible. Elles s'opposent donc aux théologies
libérales et modernistes qui prônent une analyse cri-

tique et historique des textes; le même type de débat

parcourt l'Islam. depuis des siècles. Parmi les savants



42 bruno étienne

musulmans — mais existe-t-il encore une théologie
musulmane ? — il y a eu de grandes controverses sur le
sens du Coran depuis l'apparition des écoles d'interpré-
tation, des écoles philosophiques jusqu'aux athées en

passant pas toutes les gammes de nuances (les écrits
orientalistes sont innombrables sur ce point). Toutefois
à l'égard du texte du Coran lui-même,les musulmans
sont plutôt « fondamentalistes » en ce sens qu'ils
acceptent mal la critique historique et qu'ils croient à
son « in-création » humaine et à son inimitabilité.
Seuls quelques auteurs modernes comme Mohammed
Arkoun préconisent actuellement une analyse histo-
rique des conditions de production des textes musul-
mans.

De plus les musulmans, comme les juifs, ont déve-
loppé le juridisme et ont acquis un goût quelque peu
immodéré pour la scolastique; ils se fondent en effet
sur le Coran mais aussi sur les propos du Prophète
(hadith) et sur l'immense corpus de connaissances
jurisprudentielles transmises depuis les premiers
califes et compagnons, qui remplissent des centaines
de volumes, ce qu'il est convenu d'appeler impropre-
ment la Sunna et la Chari'a… ce qui revient à
confondre la Loi, le droit, la jurisprudence et quelques
autres choses encore…

En effet, le problème de l'herméneutique (étude de
l'exégèse des textes sacrés) des Ecritures est le même
dans l'Islam, le Judaïsme et les Christianismes: seuls
les clercs légitimes-sachant-les-Ecritures y sont habili-
tés. Et le « retour aux sources », dans les trois religions,
pose le problème des sources. L'interprétation moderne
rationnelle historique est largement condamnée par la
plupart des clercs orthodoxes des trois religions.

Alors, y a-t-il un retour du religieux ?

Là encore, la réponse à ce type de question dépend
des définitions ici du « religieux » et de la «religion »

(2). Pour nous, il s'agit plus d'un réveil politique, qui
s'effectue à travers une lecture politique de l'Islam, que
d'un renouveau religieux. L'Islam sur ce plan est plus

religieux que religionnaire puisque chacun peut inter-
préter, et qu'il n'existe pas officiellement d'intermé-
diaires entre Dieu et Sa créature.

Les mouvements « intégristes » ou « fondamenta-
listes » qui traversent les grandes religions dans le
temps actuel ne sont pas vraiment similaires. En
revanche leur coïncidence dans le temps actuel est

peut-être le signe de l'effondrement mondial des idéo-
logies, à moins qu'elle en soit à la fois le résultat et
l'une des causes.

Depuis une vingtaine d'années, les grandes religions
monothéistes — Islam, Judaïsme et Christianisme —

sont traversées de mouvements de fond qui ont tous un

point commun: la critique de la sécularisation et du
fondement laïque de la modernité. Mais, en dehors de
leur coïncidence dans le temps, ces mouvements peu-
vent-ils être pris comme un ensemble, faire l'objet
d'analyses comparatives ? C'est en tout cas une thèse
que nous soutenons depuis longtemps: nous ne pou-
vons pas échapper à l'interrogation sur la nature et l'es-
sence des mouvements religieux chrétiens, par rapport
aux mouvements juifs orthodoxes ou aux mouvements
islamistes.

Depuis le milieu des années 70, la réaffirmation du
religieux dans le monde arabe a pris une ampleur inat-
tendue: les différents mouvements de réislamisation,
au-delà de leur diversité, sont porteurs d'une contesta-

tion, d'une rupture avec la société occidentale et avec

les valeurs fondatrices du système social issu de la
décolonisation (tiers-mondisme, socialisme arabe,
etc.). Ils s'opposent à un Islam de compromission qui
se serait accommodé d'une modernité portée par la
sécularisation. Ils affirment leur volonté de ressusciter
l'âge d'or de l'Islam et leur mot d'ordre, implicite ou

explicite, est sans ambiguïté: «Le Coran est notre
Constitution ».

Mais il s'agit d'un slogan et non d'une nouvelle
théologie. Si les groupes « piétistes » (comme le
Tabligh) attirent les couches tout juste alphabétisées de
la jeunesse, les islamistes, eux, recrutent massivement
parmi les étudiants et les jeunes diplômés, les frustrés



vous avez dit “intégrisme” ? 43

de l'arabisation et les exilés de la modernité. Dans tous

les cas, le prosélytisme s'appuie sur les espérances
déçues de jeunes gens auxquels l'éducation n'a pas
apporté les emplois qu'ils étaient en droit d'attendre.
Mais il ne faudrait pas en déduire trop rapidement que
les mouvements islamistes sont socialement territoria-
lisés. Nous avons démontré dans nos travaux précé-
dents que si une typologie était possible (Mouvements
piétistes, conventionnistes, réformateurs, révolution-
naires, violents, mondains, excommunicateurs et poli-
tiques), celle-ci était mouvante localement et diversi-
fiée dans l'ensemble du monde arabe en fonction du

type de répression étatique et du type d'Islam officiel

pluraliste moniste.

En Israël, le mouvement religieux se traduit par une

réincorporation du politique dans le religieux. Il est

porté par des groupes parfois rivaux,mais qui tous

prennent une distance par rapport à la modernité poli-
tique que représente la création de l'Etat d'Israël.

Aujourd'hui, la société civile religieuse s'y est incon-
testablement renforcée alors que le sionisme était

laïque.
En Europe de l'Est, tous les pays ont été soumis

pendant au moins un demi-siècle à des régimes qui
affichaient une claire volonté antireligieuse. L'effon-
drement de l'idéologie et de la bureaucratie marxiste-
léniniste laisse un espace que la religion peut occuper,
dans la mesure où elle a été un des facteurs de résis-
tance à partir des mouvements charismatiques, notam-

ment parmi les jeunes, favorisant une augmentation du
nombre de postulants aux ordres religieux, et à des
conversions d'intellectuels dans les Eglises plus dis-
crètes que la polonaise: la luthérienne en RDA par
exemple.

En Europe de l'Ouest, la situation est très différente.
Les mouvements charismatiques et intégristes tradui-
sent un retour au religieux, puisqu'ils accusent les

Eglises officielles de l'effondrement de la pratique reli-

gieuse. Il faut également se méfier d'une comparaison
trop hâtive avec un autre type de mouvements plus
américains: le revivalisme qui a pour but d'encourager

un réveil (« awakening ») religieux plus collectif que
communautaire. Certes, les méthodes des « prêcheurs
TV » sont comparables à celles des prêcheurs isla-
mistes, et l'ennemi commun de tous ces « revivals » est

bien l'humanisme séculier; toutefois les conditions de
leur naissance et de leur développement sont diffé-
rentes.

Reste que dans tous les cas, le renouveau religieux
se présente partout comme une protestation anti-
moderne. Tous les mouvements opposent la chaleur
émotionnelle des rapports intracommunautaires à l'abs-
traction des rapports humains dans une société domi-
née par une organisation bureaucratique. Dans la plu-
part des cas, ces mouvements concernent des

populations qui sont aujourd'hui en situation de mino-
rités culturelles dans des sociétés laïcisées où, comme

dans certains pays arabes, la menace de sécularisation
est perçue comme destruction de l'identité.

ISRAËL Y
GRAND ISRAËL

Ÿ
/

OU ELLE EST
CETTE TABLE

(Dessin de Plantu).



44 bruno étienne

Il est important de souligner que ces mouvements

religieux se font, à quelques exceptions juives et

musulmanes près, sans élaboration théologique, à la
différence des mouvements du passé.

En réalité, leur fonction en fait des substituts poli-
tiques. Ils expriment une critique sociale dans le
monde islamique et une contestation du « commu-

nisme » dans les pays de l'Est.

Ce retour du religieux est en fait contemporain de
l'effondrement de l'idéologie dite communiste et des
luttes de décolonisation. Il est aussi lié à l'arrêt de la
croissance et de ses promesses. Comme si cette crise
de l'avenir faisait resurgir le principal passé disponible.

Dans la réalité, tout une série de groupes (Gouch
Emoumim, Frères Musulmans, groupes évangéliques,
Hassidim, charismatiques, etc.) ont toujours prétendu à
la seule orthodoxie dans la lutte pour le monopole de la
vraie Révélation.

end

Algérie. Etat de siège en juin 1991.

Nous constatons que partout le processus a fonc-
tionné au point que B. Badie parle de « culture de
l'émeute ». Par-delà les demandes incantatoires d'appli-
cation de la chari'a comme remède à tous les maux, les
tenants de la réhabilitation du passé arabo-musulman
se sont structurés de façon à contrôler le social dans sa

quotidienneté. C'est là qu'ils ont gagné parce que les
nantis, les arrogants et les dictateurs ont même vidé le
populisme de son contenu réel. Et partout nous avons

assisté aux émeutes de la faim, de la semoule et du
pain, détruisant les signes extérieurs de la modernité
inaccessible: banques, cabines téléphoniques, voi-
tures, mercedes”. Et partout la même répression san-

glante au Caire, à Alger, à Tunis, à Casablanca. Alors
que les pouvoirs accusaient les F.M. (les Frères musul-
mans), les islamistes n'avaient pas de difficulté à
démontrer que ces émeutes étaient le fruit de la sou-

mission des « gouvernants de la nécessité » aux règles
du F.M.I., entre autres causes.

Les islamistes prenaient la mesure de l'incapacité
des régimes à répondre à la double revendication (la
faim de pain et la soif de démocratie), au moment où
les pays étaient branchés sur le village mondial par le
miracle des antennes paraboliques.….. et assistaient au

spectacle de l'immoralité et de la gabegie de ses alliés
locaux. La dénonciation de la corruption allogène s'ac-
compagnait alors de transitions plausibles, non pas
vers un “must” mais sur la voie du Bien, selon la tradi-
tion banale du vieux Mal incarné.

Ce que change la donne irakienne tient à l'inversion
de certains rôles: jusqu'à cette "crise", des monarchies
arabes payaient certains mouvements islamistes
ailleurs mais écrasaient les velléités des leurs à domi-
cile. Elles contrôlaient les grandes ligues islamiques
internationales. Tous les régimes avaient massacré les
communistes, mais les Etats ‘laïcs’ massacraient les
Frères Musulmans. En Egypte, par exemple, les Frères
et les Camarades partagèrent longtemps les mêmes

geôles.
Autrement dit les ouvertures démocratiques ont

toujours été faites au détriment de la gauche arabe et

laïque. Seul le roi du Maroc pouvait contourner les



vous avez dit “intégrisme” ? 45

islamistes sur leur droite en produisant du sens encore

plus musulman.

Comment s'étonner alors que les ‘“baasistes’”’ arabes
et maghrébins aient disparu dans la tourmente, alors

que partout les islamistes, même financés par l'Arabie
saoudite, soutiennent Saddam Hussein, tout au moins
son combat? Comment s'étonner encore que les « mus-

tadafin », les démunis, les humiliés, les abandonnés de

tous, rêvent d'un Saddam Hussein nouveau Saladin
délivrant Jérusalem sur son fier cheval blanc? Que
peuvent les forces de répression contre le plus long
rêve du monde ? C'est peut-être par l'examen de ses

rêves qu'une société révèle le plus sûrement certains de

ses désordres et quelques-unes de ses souffrances. Mais,
pour nous, il s'agit de politique, pas de religion!

Le passage au politique

Après deux décennies de dictatures, d'humiliations,
de massacres et d'échecs des transferts de tehnologie,
un certain nombre d'arabes et de musulmans ont écouté
des voix qui leur disaient, dans des lieux protégés (le
Haram, cercle magique de toute mosquée libre) qu'ils
avaient reçu un héritage, et qu'il y avait dans une saine
lecture de celui-ci des réponses à tous les problèmes de
la modernité (devenue insupportable). Et il y eut des

gens assez naïfs pour les croire.

_

C'est en effet dans ce seul contexte qu'il faut définir
« l'intégrisme » musulman qui est fort éclaté dans le

temps, depuis les grands auteurs référentiels du passé
(Ibn Taymiwa, mort en 1328) aux plus récents (M'aw-
dudi, Pakistanais mort en 1979) à S. Qutb (Egyptien,
pendu en 1966), donc bien avant la révolution ira-
nienne.

Le monde arabe musulman n'était pas resté indiffé-
rent aux Lumières venues d'Occident: les premiers
mouvements réformistes datent des Ottomans (les Tan-

zimat) puis des Arabes eux-mêmes: la

Renaissance/Nahda donnera directement ou indirecte-
ment naissance aux deux grands courants opposés,
l'arabisme et l'islamisme.

Le premier affirmait la primauté de la lutte pour la
culture arabe et il a produit de grands mouvements lit-
téraires (en Syrie, au Liban, en Iraq et en Egypte) et un

parti politique, le Baas, qui se dissoudra ensuite dans

plusieurs dictatures. La Nation arabe est alors conçu
comme dépassant les problèmes religieux.

Le second courant, l'islamisme, mettait en avant

l'essentialité de l'Islam comrne facteur d'unité de la
Communauté musulmane.

Ce faisant, ces deux mouvements s'articulaient
autour de la critique du fondement laïque de la moder-
nité. Les débats sur ce point en Egypte, dans les années
1925, ne furent pas moins violents que ceux des années
1970-80 (3). Il est donc certain que la lutte pour l'inter-

prétation hégémonique du répertoire musulman,
actuellement réparti entre plusieurs groupes sociaux,
va se poursuivre en s'intensifiant. Or depuis quelques
temps elle a changé de terrain: laissant les grands
débats théologiques d'antan, elle s'est modernisée.

En effet, depuis les années 1970, la réaffirmation du

religieux dans le monde islamique a relayé le nationa-
lisme. Il s'agit à ses yeux d'un « islamisme radical »,
d'une doctrine orthodoxe prise au sérieux sur tous les

plans, y compris dans le passage à la violence poli-
tique. Francois Burgat en a donné la meilleure défini-
tion, qui seule permet de travailler sérieusement: « le
recours au vocabulaire de l'islam opéré (initialement
mais non exclusivement) au surlendemain des indépen-
dances, par les couches sociales freinées dans leurs
accès aux bénéfices de la modernisation pour exprimer
(contre ou, le cas échéant, depuis l'Etat) un projet poli-
tique se servant de l'héritage occidental comme d'un

repoussoir mais autorisant ce faisant sa réappro-
priation » (4).

« L'islamisme radical » est donc, en partie, une

réponse à l'échec d'un certain nationalisme arabe et des
théories du seul développement, comme aussi à l'an-

goisse métaphysique de l'homme. Les ‘“mustadafin”,
les démunis, les humiliés, appuyés contre les murs

sales des villes lépreuses, attendaient Godot. Il est

passé!



bruno étienne

(1) Pourquoi personne ne compare le terrorisme catho-
lique irlandais à celui des Hezbollahs? Est-il moins inté-
griste, moins fanatique? A-t-il fait moins de victimes inno-
centes ?

(2) Il est évident que sur ce point, nous ne pouvons pas
prendre pour argent comptant ce qu'en disent les clercs.
Dans tous nos autres travaux, nous utilisons une bonne défi-
nition pédagogique admise depuis E. Durkheim, même si
elle est récusée par ces mêmes clercs.

(3) Cf. Muhammad Said al-Ashmawy, “L'islam poli-
tique”, Paris, Ed. La Découverte, 1990. Ce livre, d'un magis-
trat égyptien, est un écho au grand débat initié en 1925, par
al-Razir, lequel a établi une critique du fondement laique de
la modernité.

(4) Cf. François Burgat, “L'islamisme au Maghreb”,
Paris, Ed. Karthala, 1988.

échange de publicité

Numéro 29
120 F, port compris

“Le retour de Vichy”
e L'affaire Touvier.
- La véritable histoire des évêques sous l'oc-

cupation.
Diocèse par diocèse. Pays par pays.
La résistance chrétienne.

+ Le Vatican a-t-il “aidé” les nazis après la
guerre ?

{

+ Seize évêques contre le Front National.

GOLIAS
Le journal catho tendre et grincant

B.P. 4034 — 69615 Villeurbanne Cedex
Réglement par chèque à l'ordre de Golias

Numéro 30
140 F, port compris

“Opium Dei”
Le monde secret de l'Opus Dei.

- L'idéologie, les méthodes, les moyens
d'une œuvre pas comme les autres.

- Ombres et lumières sur une béatification
pas comme les autres.

- La Sainte Mafia: ses implantations en
France et dans le monde.

- Le guide sur l'Opus Dei à l'usage des
parents.

+ Les dix commandements de l'Opus Dei.



Le soufisme,
un Islam différent?

par François VAILLANT*

Le soufisme désigne une tradition mystique propre à la religion musulmane. C'est bien souvent en

découvrant cette tradition que des Occidentaux sont attirés de nos jours vers l'Islam. Et la non-violence
dans tout cela ?

Qu'est-ce que le soufisme ?

Le terme soufisme, d'origine arabe, sert communé-
ment à désigner la mystique musulmane. Il recouvre, et

parfois masque, une multitude de courants d'impor-
tance diverse, qui vont du début de l'islam à l'époque
moderne.

Dans beaucoup de régions du monde (Asie centrale,
Bengale, Afrique noire), l'islam s'est propagé pacifi-
quement, essentiellement par l'intermédiaire de prédi-
cateurs soufis, et par le développement de confréries.

Aujourd'hui, c'est souvent attirés par la voie mystique
du soufisme que des Occidentaux rejoignent l'islam.
Le soufisme est cependant regardé avec méfiance par
les mouvements fondamentalistes islamiques, en Iran
comme en Algérie. Ils le combattent parfois durement,
toujours sournoisement.

Il est certain que des grandes figures du soufisme,
telles Hallädj, Rûmî et plus récemment Bokar, ont eu

des comportements véritablement non-violents. Il est

également vrai que de nombreuses confréries de soufis
ont adopté, selon les époques, une dimension militaire.
Par exemple, les commandants militaires de la résis-

+* Théologien. Auteur de La non-violence. Essai de morale fonda-
mentale, Paris, Cerf, 282 Be 1990, 132 F et de La non-violence
dans l'Evangile, Paris, Ed. Ouvrières, 1991, 136 p., 85 F.

tance afghane, maintenant au pouvoir à Kaboul, appar-
tiennent le plus souvent à des confréries soufies.

Mon intention, dans cet article, n'est pas de présen-
ter les différents courants du soufisme, mais, à la suite
de plusieurs voyages en Iran, en Turquie et au Proche-
Orient, ainsi que de plusieurs lectures d'auteurs soufis,
d'essayer de comprendre pourquoi ce que nous appe-
lons non-violence fut tantôt présent tantôt absent chez
des soufis. En abordant ainsi la question, nous ne tou-

chons pas l'essence du phénomène mystique, mais dif-
férentes caractéristiques de sa manifestation.

Les origines du soufisme
La mystique islamique a commencé historiquement

au II‘/VIII° siècle (II siècle de l'Hégire, VIII siècle de
l'ère chrétienne). L'idée de renoncement au monde
domine chez les soufis, même si par ailleurs il s'agit le

plus souvent de musulmans bien intégrés dans la
société.

Comme l'islam est devenu très tôt la religion d'un
Etat, puis en quelques décennies d'un Empire, les pré-
curseurs du soufisme ont une attitude de rupture face
aux musulmans entièrement occupés par les problèmes
juridiques, d'exégèse et de gestion politique. L'ascèse,
souvent liée à l'errance et à la mendicité, comme au



48 françois vaillant

végétarisme, est le lot des premiers mystiques musul-
mans. Le Coran est la base de leur méditation. Ils se

veulent résolument musulmans. Les premiers soufis se

rencontrent essentiellement en Iran et en Irak. Ils sont
habillés d'une robe de laine épaisse, affirmant que cet
habit a été celui des grands prophètes d'avant Maho-
met, notamment celui de Jésus.

L'âge d'or du soufisme
Le soufisme historique prend naissance au III‘/TX°

siècle, à Bagdad, la capitale abbasside. Des écoles sou-

fies apparaissent un peu partout. Elles enseignent l'in-
trospection, l'éducation de l'âme qui doit se débarrasser
de ses mauvais penchants, l'amour de Dieu et surtout
l'ascension vers Dieu à travers une série d'étapes. Le
soufisme n'est pas, à proprement parler, une doctrine
mais une Voie, celle qui mèneà l'union avec Dieu.

La voie mystique, telle qu'elle existe dans le sou-

fisme, est celle où l'homme meurt à sa nature charnelle
pour renaître in divinis.

« Qui cherche Dieu supporte-t-il d'en rester loin?
Non, car il ne lui faut rien de moins que l'Union.
Pour vivre en son Dieu, il devance la mort
Afin d'accélérer la migration suprême.
Il se juge lui-même avant d'être jugé
Et peut ainsi représenter la Vérité.
Avant que de se voir et après s'être vu

Il voit la Vérité toujours devant ses yeux.
Car Dieu seul existant, et rien d'autre que Lui,
Il est tel à la fin qu'il était au début,
Essentiellement UN; il n'existe rien d'autre…
Dans tout ce que tu vois, tu ne dois voir que Lui,
Unité absolue, qui n'a ni “mais”, ni “excepté”.
Comment peut-on limiter et voiler l'essence du Divin ?
De voile, il n'en est qu'un, celui de sa Lumière. » (1)

Dans ce texte apparaissent deux enseignements fon-
damentaux du soufisme: l'unité transcendantale de
Dieu et la perspective de l'homme parfait, le saint.
Grâce à sa capacité d'intériorisation, l'enseignement
soufi confère à l'Islam une dimension originale par

laquelle les formes spirituelles et morales de la vie
deviennent les canaux d'une illumination intérieure.
Dans tout le soufisme, d'hier et d'aujourd'hui, le terme
de la Voie est l'union à Dieu.

Le maître spirituel qu'est Hallâdj doit ici être
nommé. Il a connu le martyre à Bagdad vers l'année
309/909 (2). Il fut crucifié pour avoir témoigné l'appro-
priation de la Présence Divine par voie mystique: « Je
suis la Vérité, c'est-à-dire Dieu », confessait-il. Son
témoignage est un engagement pour Dieu qui envahit
la conscience, la libère et l'élève. Hallâdj a été assas-

siné parce que dans l'islam, comme dans les autres reli-
gions monothéites, il existe une tension entre l'expres-
sion officielle de la religion et l'expression personnelle.
Hallâdj a été mis en procès, tel Socrate ou Jésus, puis
exécuté parce que son exégèse s'éloignait de l'interpré-
tation officielle. Il lisait le Coran sur le mode symbo-
lique et parabolique, sur cette ouverture infinie à l'in-
fini du texte religieux, alors que la lecture juridique des
théologiens de son temps était fondamentaliste et léga-
liste. Le jour où l'Islam acceptera de ré-ouvrir le dos-
sier Hallâdj, il fera un grand pas en avant pour tenter
de mieux se comprendre.

Des confréries de soufis apparaissent au VI‘/XIT°
siècle. Elles deviennent la forme dominante du sou-

fisme jusqu'à l'époque moderne. On peut comparer ces

confréries aux tiers-ordres religieux en christianisme.
Elles sont fondées par un maître spirituel et proposent
une règle de vie. Elles produisent une immense littéra-
ture. Ces confréries aiment à se plonger dans des
sciences, comme les mathématiques ou l'astronomie.
Dans l'Iran devenu chiite, elles se sont parfois défen-
dues par les armes pour pouvoir exister, les immâns
chiites ne supportant pas que d'autres personnes
qu'elles disposent de pouvoirs reconnus comme étant
surnaturels.

De nos jours, des hordes de touristes envahissent la
Turquie. Elles s'arrêtent quelques heures à Konya.
Elles s'engouffrent, l'appareil de photographie en ban-
doulière, dans un monastère, un tekké, celui-là même
où a vécu et où fut enterré Rûmî en 1231. Et ces tou-



le soufisme, un islam différent ? 49

ristes repartent le plus souvent comme ils sont venus,

peu sensibles à l'effort spirituel. Comme Hallâädj, Rûmî
est une grande figure du soufisme. On l'appelle Mev-
lânâ en turc. Un climat de légende enveloppe sa vie.
Son hagiographie exagère des récits, mais le portrait de

La danse des derviches tourneurs, à Konya
(miniature du XV" siècle).

Rümî est aussi émouvant que celui de François d'As-
sise dans les Fioretti.

Il existe d'ailleurs plusieurs points communs entre

Rûmiî et François d'Assise. Ce dernier mourut quand
Rümiî avait 19 ans. Chez ces deux hommes, on

retrouve le même amour de la pauvreté et des gens
humbles, la même mise à l'unisson d'une nature à
écouter et à aimer, car créée par Dieu. Un jour, Rûmî
demande à un jeune disciple de se procurer quelques
sucreries. Le sage les prend et s'en va. «Je marchais
tout doucement derrière lui, conte le narrateur; il alla

jusqu'à des ruines où je vis qu'une chienne avait mis
bas. Le maître donna toute la provision pour nourriture
de cette chienne. Je restais stupéfait de cette compas-
sion, de cette pitié. Il y a sept jours, me dit-il, que cette

malheureuse n'a rien mangé, et à cause de ses petits
elle ne peut s'absenter. C'est Dieu qui a transmis ses

plaintes à mon oreille et m'a ordonné de la consoler ».

Rüûmiî est le fondateur de la confrérie des derviches
tourneurs. Elle a rayonné dans tout le monde ottoman

jusqu'à la Première Guerre mondiale. C'est par la danse
et la musique que Rûmî a développé son désir de s'unir
à Dieu. Son enseignement ne souffre d'aucun secta-

risme ou juridisme. Rûmî a rencontré plusieurs fois des
chrétiens et des non-croyants, non pour chercher à les
convertir à l'Islam mais pour rechercher avec eux le
chemin de Dieu.

Rüûmî semble avoir voulu détourner le jihâd guer-
rier, enseigné par le Coran, en jihâd spirituel. Dans la
tradition musulmane, la guerre sainte est le petit jihâd,
et le combat contre les vices de l'âme le grand jihâäd
(voir l'article de François Jourdan).

Le parallèle entre Rûmî et François d'Assise est ici
encore intéressant à faire. Tous les deux ont cherché à

développer un style de vie pauvre, communautaire,
non-violent, joyeux et laborieux, tout orienté vers les

gens humbles et vers la foisonnante création du Dieu
Vivant. Rûmî et François d'Assise ont eu l'un et l'autre
des difficultés pour faire reconnaître le bien-fondé de
leur démarche spirituelle, le premier avec les théolo-

giens musulmans, le second avec Rome et le pape.



50 françois vaillant

Tous les deux ont été ensuite vénérés après leur mort.
On est toutefois surpris que leurs disciples n'aient pas
toujours été fidèles au style de vie épousé par leurs
fondateurs. Faut-il rappeler que François d'Assise avait
refusé de cautionner les croisades militaires en Pales-
tine, mais que peu de temps après sa mort, plusieurs
franciscains acceptèrent d'être des inquisiteurs dans la
Croisade contre les Albigeois? Du côté de Rûmî, les
disciples ne semblent pas avoir été non plus toujours
très fidèles à l'enseignement de leur maître, pour qui la
bonté envers toute créature est recherchée avec tant

d'exigence. Il suffit pour s'en convaincre d'aller faire
un tour à Istanbul, l'ancienne Byzance. Là, du palais de
Topkapi, érigé à partir de 1472, le sultan régnait spiri-
tuellement et temporellement sur tout l'Empire. Celui-
ci ne s'est pas construit tout seul ! Il s'est réalisé, petit à
petit, par des moyens guerriers, le sultan étant aussi le
chef des armées. Or, lorsqu'un sultan entrait en fonc-
tion, lors d'une grande cérémonie au palais de Topkapi
(3), le maître des derviches tourneurs de Konya, suc-

cesseur de Rûmî, venait “‘introniser’’ le nouveau sultan
qui parfois avait fait assassiner son prédécesseur (!), en

lui remettant une épée, signe du pouvoir spirituel et

temporel. Ce fait paraît déconcertant, car on imagine
mal Rûmî agir de la sorte, lui qui ne fut jamais un

homme cautionnant le pouvoir établi et sa violence.

Interroger la mystique

Les traditions chrétienne et musulmane ont vu

naître et s'épanouir des courants mystiques. Mais est-
ce qu'un élan mystique authentique est le gage d'une
véritable non-violence? Certes, les grands mystiques,
tels Hallâdj, Rûmî, François d'Assise, Jean de la Croix
et bien d'autres nous disent, chacun à leur manière, que
la paix dans l'ordre humain est la conséquence de la
paix avec Dieu et avec la nature. Aucune paix n'est
possible dans une civilisation qui a réduit tout le bien-
être de l'homme à de simples besoins matériels et qui
refuse de prendre en considération l'épanouissement
spirituel.

Le christianisme et l'islam ont permis à des
croyants de devenir de grands mystiques. Les
méthodes utilisées par les uns et les autres sont pour
ainsi dire semblables (4). On parle de degrés, de
paliers, d'étapes, de progressions. Méthodes d'intériori-
sation, elles n'excluent nullement, mais présupposent,
la participation à des rites (chants, danses, eucharis-
tie…). Sur la voie de l'intériorisation, le disciple a

La mosquée des Omeyyades (Damas, Syrie).



le soufisme, un islam différent? 51

besoin d'un maître. Assoiffé de Dieu, le mystique joue
son être entier dans l'espoir de rencontrer un jour la

grandeur de Dieu.

Les courants soufis font valoir l'idéal de l'unité. Cet
idéal renverse chez l'homme les tendances centrifuges
qui l'entraînent à dissiper son âme et son énergie vers

la périphérie, pour tout ramener au Centre, à l'Etre qui
est Dieu. Mais une fois que l'on a reconnu cela, com-

ment se fait-il que des mystiques aient cautionné ou

même prêché la violence? Nous avons déjà relevé ce

phénomène en Islam, et nous pourrions présenter Ber-
nard de Clairvaux (1091-1153) dans la tradition chré-
tienne. Il ne fait aucun doute que Bernard de Clair-
vaux, à qui l'ordre monastique cistercien doit tant, fut
un grand mystique. Pour lui, l'apprentissage de l'amour
de Dieu comporte des étapes progressives dont l'abou-
tissement est l'union parfaite de l'esprit de l'homme
avec Dieu-Esprit. Cette expérience est ineffable,
incommunicable mais réelle, dira l'abbé de Cîteaux.
Mais ce même homme fut aussi l'ardent prédicateur de
la seconde croisade. Quand on lit son écrit, L'éloge de
la nouvelle milice, nous trouvons des propos ahuris-
sants sur le zèle que les soldats chrétiens doivent avoir

pour tuer les musulmans de Palestine: «Les chevaliers
du Christ (..) sont les ministres de Dieu, chargés de

poursuivre les méchants et de glorifier les justes. En

tuant un malfaiteur, ils ne commettent pas d'homicide
mais, en supprimant un mal, ils se manifestent comme

les exécuteurs des menaces divines et les défenseurs de
la chrétienté ». Ce genre de propos paraît incompatible
avec l'amour de Dieu et du prochain. Faut-il en déduire

que toute la mystique de l'abbé de Clairvaux ne vaut

rien? Nous ne prendrons pas cette voie, tout en refu-

sant, par ailleurs, l'argument fallacieux qui consiste à

dire que le péché des hommes est si grand qu'il est dif-
ficile de ne pas légitimer parfois la violence. L'excuse
du péché ne vaut pas pour ceux qui disent précisément
qu'il faut le combattre sous toutes ses formes.

Comment se fait-il que des personnes reconnues

comme maîtres spirituels soient parfois des adeptes de
la violence légitimée, niant ainsi la capacité de résister
au mal par des moyens non-violents, qui, dès le début,

prédisposent à l'amour du prochain, quel que soit ce

dernier ? Car comment aimer Dieu sans aimer son pro-
chain? En régime chrétien, comme en régime musul-
man, la fidélité à Dieu ne devrait-elle pas se manifes-
ter, entre autres, par l'exercice de la non-violence? Le
critère de la non-violence, ne devrait-il pas, au même
titre que celui de l'ascèse par exemple, entrer en ligne
de compte pour évaluer la grandeur mystique de cer-

tains croyants ?

L'Islam redécouvrira peut-être un jour les grands
mystiques de sa tradition, tels Hallâdj, Rûmî et Bokar.
Une telle redécouverte le conduira à se questionner sur

le rapport à la violence qui détruit l'homme spirituelle-
ment et corporellement. Mais pour le moment, à

Konya, en Turquie, le monastère où est enterré le

grand Rûmî est un lieu de visite où affluent de plus en

plus de musulmans intégristes. Leur tentative de récu-

pération de l'héritage de Rûmî va bon train, tout en le
dénaturant bien entendu. Konya est la ville de Turquie
la plus policée, car la police de ce lieu marche depuis
quelques années à la botte des intégristes. S'il est vrai

que la Turquie moderne faisait figure d'exemple pour
la laïcité en milieu musulman, cette situation est en

train de basculer. La liberté religieuse, si chère à Rûmiî,
est en voie de disparition de nos jours en Turquie.

Il est possible, et il faut l'espérer, que le soufisme
redonne à l'Islam un élan de tolérance, une véritable
tendresse, capable d'aider, en Europe, en Asie comme

en Afrique, à l'élaboration d'une ‘“charia bien tempé-
rée”’. Mais pour se faire, il lui faudra retrouver la non-

violence pratique de ses fondateurs.

(1) Skaykl al-Alawi, in Essais sur le soufisme, de Seyyed
Hssein Nasr, Paris, Albin Michel, 1980, p. 43.

(2) Cf. Louis Massignon, La passion de Hallädj, Paris,
Gallimard, 5 tomes, 1975.

(3) Le palais de Topkapi se visite de nos jours. Il domine

superbement la mer de Marmara, le Bosphore et la Corne



52 françois vaillant

d'Or. Le Calife avait droit de vie et de mort sur ses inten-
dants.

(4) Cf. Carl A. Keller, Approche de la mystique, 2 tomes,
Lausanne, Ed .Ouverture, 1989.

À consulter également
L. Gardet et G. Anawati, Mystique musulmane, aspects

et tendances, expériences et techniques, Paris, Vrin, 1961.

E. de Vitray, Meyerovitch, Rümi et le soufisme, Paris,
Seuil, coll. Maîtres Spirituels n° 41, 1990.

M. Chodkiewicz, Le Sceau des Saints. Prophétie et Sain-
teté dans la doctrine d'Ibn Arabi, Paris, Gallimard, 1986.

H. Landolt, Nuruddin Isfarayini : le révélateur des mys-
tères. Traité de soufisme, Lagrasse, Verdier, 1986.

Bat Ye'or, Les chrétientés d'Orient entre jihâd et dhim-
mitude, Paris, Cerf, 1991.

M. Lings, Qu'est-ce que le soufisme ?, Paris, Seuil, coll.
Sagesse n° 10, 1977. (Ce livre est très révélateur d'une apo-
logie pour la mystique, au sens où rien, ou presque, n'est
jamais dit de la vie concrète menée par les soufis qui furent
jusqu'à maintenant des partisans soit de la non-violence soit
de la violence).

OFFREZ-VOUS
UN ABONNEMENT A ANV

(160 F, voir en dernière page)

VOUS IREZ MIEUX, ET NOUS AUSSI!



L'Islam en Afrique noire,
entre violence
et non-violence

par Jean-Louis TRIAUD *

Le visage de l'Islam africain est très contrasté. Il est loin d'être une simple projection de l'Islam arabe.

L'Islam d'Afrique noire est à la fois proche et loin
de nous. Ses “marabouts” magiciens et thérapeutes
sont aujourd'hui dans nos villes. Mais la connaissance

que nous en avons s'arrête généralement là. Nous
avons quelques excuses. Les orientalistes n'ont long-
temps porté qu'un regard dédaigneux sur cet “islam de
brousse” et les ethnologues ont adopté un parti-pris
inverse: attachés à valoriser l'“authenticité nègre”, ils
ont considéré l'islam comme un intrus et sa diffusion
comme une violence symbolique sur les croyances de

l'Afrique. Le sociologue, l'historien ou le politologue
s'intéressent aujourd'hui davantage à cet univers cultu-
rel. On compte en effet 120 millions de Musulmans au

sud du Sahara — soit le huitième de la wmma mondiale,
et cette partie de l'Afrique est aussi l'une des régions
du monde où l'Islam fait de nouveaux adeptes.

Les début de l'islam en Afrique noire

Mais l'islam d'Afrique noire n'est pas un. D'un bord

* Maître de Conférences à l'Université Paris VII-Jussieu, docteur

ès-Lettres, historien de l'Afrique et islamisant. Directeur de la
revue Islam et Sociétés au sud du Sahara (Editions de la Maison
des Sciences de l'Homme, 54, bd Raspail, 75006 Paris). Dernier

ouvrageJu Tchad 1900-1902. Une guerre franco-libyenne?
Une confrérie musulmane, la Sanûsiyya, face à la France, Paris,
L'Harmattan, 1988.

à l'autre du continent, il est extraordinairement diversi-
fié. Il n'a pas de centre propre car son centre symbo-
lique est projeté à l'extérieur de lui-même dans les
Lieux Saints de l'Islam, en Arabie: la vogue du pèleri-
nage le rappelle chaque année. Au long des siècles,
l'islam négro-africain a représenté un phénomène de
frontière. Sa géographie est à cet égard significative.
Elle dessine une bande de territoires qui prend en

écharpe le continent d'un océan à l'autre, et qui des-
cend le long de l'océan Indien. L'islam s'est implanté là
où arrivaient les caravanes et les navires du monde
arabe ou persan: hors de leur portée, l'Afrique noire est

restée imperméable aux influences islamiques. Aujour-
d'hui, un Africain subsaharien sur trois “seulement” est

musulman et des régions entières du continent, au

centre et au sud, sont restées étrangères au phénomène.

Comme toutes les religions monothéistes, l'islam
est porteur d'une exclusivité, et donc d'un risque d'into-
lérance. L'islam d'Afrique noire n'a pas échappé à ce

destin commun, mais sa situation particulière a

entraîné des développements spécifiques. Tout d'abord,
la présence islamique au sud du Sahara n'est pas, pour
l'essentiel, le résultat direct de la conquête arabe ou

turque. Contrairement à l'Inde ou à l'Asie centrale où
les troupes musulmanes ont forcé le passage, la péné-
tration de l'islam au sud du Sahara a été presque exclu-



jean-louis triaud

£ 7 Les 4-52

sivement le fruit de contacts commerciaux. Les grands
califats historiques n'ont jamais exercé leur autorité sur

ces espaces lointains, qui représentaient au Moyen
Age, un véritable “bout du monde”. Ainsi, le fait isla-
mique est-il resté, dans ces régions, contrairement à la
norme, un phénomène minoritaire. Pendant plusieurs
siècles, Musulmans et non-Musulmans ont coexisté
assez paisiblement. Les Musulmans, essentiellement
des commerçants, cherchaient surtout à faire des
affaires. Les chefs locaux, qu'ils fussent animistes ou

convertis à l'islam (mais un islam de “distinction
sociale”), trouvaient parmi eux des secrétaires, des fai-
seurs de talismans appréciés. A partir des XVII et
XVIII siècles, cette cohabitation tranquille commença

à se dégrader dans certaines régions: les lettrés musul-
mans, devenus plus nombreux, aspiraient à la création
d'Etats islamiques. Certains d'entre eux, notamment les
Peuls, qui se considéraient comme les “Arabes” de
l'Afrique noire, déclenchèrent des mouvements de
“guerre sainte ”

(jihâd). Ainsi naquit, à partir de 1804,
dans l'actuelle Nigéria du Nord, un vaste empire isla-
mique, le califat de Sokoto, il a duré plus de cent ans et
son souvenir reste toujours vivace. Un demi-siècle plus
tard, El Hadj Omar s'efforcera d'établir, au prix de
répressions sanglantes, le même modèle au Mali.

Méthodes violentes et méthodes non-violentes

Tout au long de son histoire, l'Islam négro-africain
est ainsi partagé entre ces deux pôles: l'infiltration
pacifique et accommodante, et la prédication militante
— les “clercs” se partageant eux-mêmes entre ces “deux
lignes”. Selon les cas, le visage de l'Islam africain est
donc très contrasté: aux XVII et XVIII siècles, les
villages musulmans, regroupés autour de leurs ensei-
gnants, sont, au Sénégal, des lieux de paix et de paci-
fisme, à l'écart des violences de la classe guerrière,
celle des ceddo. Au Mali, depuis le XIII siècle, les
bourgs ou les quartiers musulmans s'occupent de com-
merce et d'étude, sous la protection intéressée de chefs
païens ou vaguement islamisés. Ces communautés sont
autant d'enclaves qui échappent plus ou moins aux

luttes politiques environnantes. Mais, en d'autres lieux,
ou dans les mêmes, chefs et idéologues musulmans
s'accordent pour justifier, au nom de la shari'a, la
réduction en esclavage ou la mise à mort des prison-
niers païens.

À partir du XVIIT siècle, deux phénomènes nou-
veaux marquent l'histoire de l'Islam africain: le déve-
loppement des confréries soufies et la conquête colo-
niale. Dans les deux cas, la même ambiguïté se

reproduit. Contrairement à une image simple, les
confréries ne sont pas pacifistes par nature. Elles sont
ce que les circonstances et le milieu font d'elles. Elles
ont le mérite d'offrir aux simples paysans une forme de
piété plus accessible: leurs shaikh sont réputés faire



l'islam en afrique noire, entre violence et non-violence 55

des miracles, guérir, interpréter les songes. Par là, elles
contribuent à une diffusion large de cette forme d'islam
hors des villes. Mais elles peuvent, comme dans le cas

d'El Hadj Omar, leader confrérique tijâni, fournir le
cadre d'un jihâd.. La conquête coloniale, violence
inouïe pour tout le continent, entraîne à son tour des
réactions multiples. Dans un premier temps, à la char-
nière du XIX: et du XX“ siècle, les cultures et les socié-
tés musulmanes (comme les non-musulmanes) résis-
tent par les armes: chefs et rois musulmans dans toute

la bande sahélienne, confrérie Sanûsiyya au Tchad et

au Sahara central, insurrection mahdiste au Soudan,
“Mad Mullah” en Somalie. Puis, devant l'échec des

stratégies guerrières, une partie des clercs musulmans

s'adapte au nouveau rapport de forces. Une fois encore,
l'islam d'Afrique noire se retrouve en position de mino-
rité politique, non plus sous des chefs païens africains,
mais sous des administrations “infidèles” — situation
tout à fait anormale du point de vue de la loi islamique,
qui préconise en pareil cas la hijra (l‘hégire”, l'émi-

gration). C'est pourtant sous ce régime d'exception que
l'Islam fait un bond numérique significatif et devient
enfin majoritaire, après dix siècles de présence, dans
les pays sahéliens. L'Islam apparaît alors comme un

refuge, comme un moyen d'échapper au viol culturel
colonial et de sauvegarder les valeurs essentielles.
C'est l'époque de l'essor des grandes confréries sénéga-
laises, véritables systèmes d'administration indirecte
où le simple fidèle est à l'abri du “colon” tandis que la

hiérarchie, au sommet, négocie avec les autorités. Il en

est de même dans les grandes colonies britanniques,
Soudan et Nigéria. Face au christianisme, venu dans le

sillage des puissances coloniales, l'Islam apparaît ici
comme une religion africaine. Ses cadres sont entière-
ment africains et, sur certains points au moins (polyga-
mie, respect des aînés, famille élargie), ses valeurs sont

plus proches de celles de l'Afrique traditionnelle.
Contrairement aux missionnaires chrétiens, les prédi-
cateurs musulmans se montrent aussi plus souples en

matière de conversion, se contentant dans un premier
temps de gestes minimaux. Les changements sociaux,
puis l'urbanisation contribuent au déclin des cultes ani-

mistes, attachés à un terroir, et favorisent la diffusion

de religions universalistes comme l'Islam (ou, en

d'autres parties du continent, du christianisme). Au
moment des indépendances, au début des années 1960,
l'Islam africain, qui a choisi le compromis avec les

pouvoirs coloniaux, sort intact et renforcé de cette

grande épreuve.

La confrontation avec la modernité

La confrontation avec la modernité constitue une

nouvelle épreuve. En quelques décennies, le continent
noir dans son entier est sommé par la marche du
monde de passer du niveau de vieilles civilisations

agraires et pastorales aux moyens technologiques
réduits, à un univers qui est celui de l'ordinateur, de
l'atome et de la communication instantanée. Comme
sur d'autres continents, ce passage critique, aggravé par
une accélération démographique exceptionnelle, favo-
rise l'essor des mouvements de salut religieux. Dans
une Afrique où les idéologies des indépendances ont

échoué, les différentes formes du sacré fournissent l'un
des rares refuges possibles. La montée en puissance de
l'Islam africain va donc de pair avec celle des Eglises
chrétiennes ou néo-chrétiennes, ou des sectes. Mais, à

nouveau, les Musulmans sont confrontés à des voies
différentes. L'affirmation islamique peut prendre alors,
selon les cas, les formes d'un islamisme politique mili-
tant ou celles d'un refuge piétiste et communautaire.
D'un côté, nous trouvons le Nigéria, où, dans les
années 1980, un illuminé mahdiste nommé Maï Tatsine
avait jeté ses militants déracinés dans les rues des
villes du Nord, et le Soudan, où les islamistes du Front
National Islamique ont fait de leur pays, avec le sou-

tien de la hiérarchie militaire, un laboratoire fonda-
mentaliste. De l'autre côté, il y a des groupes et asso-

ciations de toutes obédiences qui, dans les quartiers,
autour de mosquées spontanées, reconstituent le tissu
de sociabilité brisé par l'exode rural et la crise écono-

mique. Les uns veulent faire usage de la violence révo-
lutionnaire, les autres, au contraire, se protéger de la
violence du monde.



56 jean-louis triaud

L'utopie islamique, sous toutes ses formes, a donc
de beaux jours devant elle au sud du Sahara. Elle est
aidée en cela par le renforcement des relations avec le
monde arabe qui, interrompu par les puissances colo-
niales, a repris à partir du choc pétrolier (1971-1974) et

apporte les moyens financiers qui faisaient jusqu'alors
défaut. Longtemps, le fondamentalisme islamique au

sud du Sahara avait été inspiré par les influences wah-
habites séoudiennes, nettement conservatrices politi-
quement et dirigées contre les confréries et les ‘“mara-
bouts”. Mais l'extension du mouvement islamiste en

Afrique septentrionale et l'activité de l'Iran introduisent
désormais de nouvelles composantes. Trois pays jouent
sur ce plan un rôle pilote: outre le Soudan, le Nigéria,
qui représente à lui seul, par sa population, le tiers de
l'Afrique noire, et le Sénégal, siège de la récente
réunion de l'Organisation de la Conférence Islamique.
Dans chacun de ces pays, les enjeux et les conditions
sont différents. Au Nigéria, Musulmans du Nord et de
l'Ouest doivent cohabiter, en nombre à peu près égal,
avec les Chrétiens ou les Animistes du Centre et du
Sud. Cependant, certains groupes activistes cherchent à
imposer au pays tout entier leur conception d'un Etat
islamique. Au Sénégal, les Musulmans sont largement
majoritaires, mais l'activisme des groupes islamistes est
contrebalancé par le poids considérable des confréries.
Elles n'échappent pas aux courants qui traversent la
société, mais elles recherchent avant tout le compromis
avec l'Etat et constituent donc un élément d'équilibre.

Un islam original
L'Islam d'Afrique noire n'est pas, pour autant, une

simple projection de l'Islam arabe. Il est le produit
d'une histoire propre qui s'enracine dans un long passé.
L'expérience de la cohabitation et de la situation mino-
ritaire, l'absence des grandes confrontations séculaires
avec les autres monothéismes (sauf en Ethiopie) lui ont
donné une plus grande convivialité. Il se présente
aujourd'hui comme une force d'intégration: il y a deux
siècles, les chefs de jihâd se faisaient les dénonciateurs
du “fétichisme” africain, aujourd'hui leurs héritiers

présentent au contraire l'Islam comme une religion
supérieure venant parachever et couronner, sans rup-
ture, le long parcours des croyances africaines. Toute
la violence symbolique est dirigée contre l'extérieur,
contre les valeurs occidentales jugées aliénantes, la laï-
cité notamment. Une société qui ne fait pas sa place
aux légitimations religieuses est, au yeux de nombreux
musulmans, et pas seulement des islamistes, la mère de
tous ces vices qu'ils reprochent précisément à l'Occi-
dent. C'est pourquoi l'adoption d'un code de la famille
calqué sur le droit occidental, comme au Sénégal a,
dans la pratique, échoué. Partout, la sharf'a est valori-
sée et mythifiée: ce corpus médiéval, qui représente un

moment dans l'histoire juridique du monde musulman,
est, aux yeux des plus militants, révolutionnaires ou

piétistes, un garde-fou sacralisé contre les méfaits du
siècle.

Mais dans un continent qui a été celui des plus
grandes violences extérieures: traites négrières et

conquête coloniale, l'Islam représente, au sud du
Sahara, un héritage et un capital positifs, signe de com-

munication et d'échange librement consentis avec

d'autres régions du monde. Par là, l'Islam africain offre
l'exemple, finalement assez rare, d'un monothéisme
mettant près d'un millénaire à s'imposer à un nouvel
espace géographique, le plus souvent par des voies
non-violentes.

Repères bibliographiques
Amadou Hampaté BA, Vie et enseignement de Tierno Bokar.

Le sage de Bandiagar. Paris, Seuil, 1980 (Collection
Points Sagesse).

Christian COULON, Les Musulmans et le pouvoir en Afrique
noire. Paris, Karthala, 1983.

Moriba MAGASSOUBA, L'Islam au Sénégal. Demain les mol-
lahs ? Paris, Karthala, 1985.

René Luc MOREAU, Africains Musulmans. Paris, Présence
Africaine, 1982.

Guy NicoLASs, Dynamique de l'Islam au sud du Sahara.
Paris, Publications Orientalistes de France, 1981.

Jean-Louis TRIAUD, “Afrique, on continent sous influence”.
Notre Histoire, avril 1988.



Islam
et droits de l'homme

par Ramin JAHANBEGLOO*

Plusieurs Etats islamistes ne reconnaissent pas la valeur de la Déclaration universelle des droits de

l'homme. Pourquoi ?

Une question d'“essence”

Si l'Homme occidental aspire à retrouver son iden-
tité dans l'événement fondateur qui est la conception
politico-philosophique de la Déclaration de 1789, qu'il
considère comme “universel”, le musulman qui inter-

prète sa tradition dans le contexte contemporain voit

ressurgir en lui un autre mode de représentation et de
valorisation du monde. De ce fait, l'Islam s'institue en

créant sa propre universalité. Il se donne ainsi comme

un élément universel. Or, cette aspiration à l'universa-
lité dans la culture religieuse de l'Islam est co-substan-
tielle avec son refus des valeurs philosophiques et juri-
diques modernes des droits de l'homme. Je veux parler
ici du discours de l'Islam intégriste qui est en rupture
totale avec la pensée des droits de l'homme, et qui
rejette son essence au nom d'une identité islamique
fondée sur la Sharia.

Nous pouvons prendre comme exemple «la note

verbale datée du 30 juillet 1987, adressée au Secréta-
riat général adjoint aux droits de l'homme par la Mis-

sion permanente de la République islamique d'Iran

* Philosophe iranien, en France depuis 1974. Auteur de lusieurs
articles dans Etudes, Esprit, Non-Violence Actualité (cf. dossier
Gandhi de NVA: 20, rue du Dévidet, 45200 Moss) Co-auteur
avec Issaiah Berlin de “En toutes libertés”, Paris, Ed. du Félin, 272

., 130 F: et avec Daryush Shayegan de “Sous les ciels du monde”,
Pins, Ed. du Félin, 300 p., 150 F.

auprès de l'Office des Nations-Unies à Genève». Le
document en question expose la position du gouverne-
ment iranien vis-à-vis de la résolution 1987/55 et du

rapport du représentant spécial de la Commission des
droits de l'homme sur l'Iran. En lisant l'annexe l de ce

document, on s'usera vainement à chercher un élément
de réponse aux allégations précises et détaillées du

représentant spécial de l'O.N.U. Or, parmi les argu-
ments développés par le gouvernement iranien de

l'époque, nous pouvons évoquer le refus catégorique
de la philosophie moderne des droits de l'homme par
les dignitaires religieux de Téhéran. Selon les propres
mots du représentant iranien: «Les divergences ne

tiennent pas au contexte: elles apparaissent dès le
début». «En effet, poursuit l'auteur, le droit islamique
est fondé sur une idée très particulière, qui est que la
divinité est suprême et que le droit divin a primauté sur

le droit humain; la Déclaration Universelle, au

contraire, est authentiquement laïque dans son thème et

dans son essence, et en tant que telle, diffère du droit

islamique par l'origine même de celui-ci». Et il ajoute:
« Aucun intellectuel ou juriste islamique n'a eu l'occa-
sion de participer à la rédaction du texte de la Déclara-

tion, et les Etats islamiques ont donc le droit de réser-
ver leur position quant à la validité ou à l'applicabilité
des dispositions de cet instrument. Sans doute la
Déclaration a-t-elle été ratifiée par de nombreux Etats

islamiques, et cela donne-t-il naissance à certaines res-



58 ramin jahanbegloo

ponsabilités, mais ratification n'est pas synonyme de
satisfaction…

Une déclaration islamique des droits
de l'homme

Les Etats islamiques travaillent actuellement, sous

les auspices de l'Organisation de la Conférence isla-
mique, à un projet de déclaration islamique des droits
de l'homme. Face au discours ““intégriste” des droits de
l'homme, nous avons une autre tentative de penser
cette problématique en termes islamiques. Il s'agit,
cette fois-ci, de concilier la tradition coranique avec les
grandes formulations de la Déclaration Universelle de
1948. Le 19 septembre 1981, la Déclaration Islamique
Universelle des Droits de l'Homme a été proclamée
dans les locaux de l'UNESCO à Paris. D'après Alain
Sinaceur, le chef de la division de la philosophie à
l'UNESCO, «l'intérêt de cette déclaration islamique est
de réhabiliter une préoccupation authentiquement isla-
mique, et de penser la problématique des droits de
l'homme en termes également islamiques (..). C'est
une conception qui protège d'emblée les autres per-
sonnes et la société entière contre les abus engendrés
par l'usage irréfléchi de certaines libertés, usage qui
peut conduire à l'arbitraire et à l'anarchie ». Ce discours
islamique des droits de l'homme vise avant tout à
mettre en garde l'opinion musulmane contre la source

occidentale des droits de l'homme, considérée comme

un modèle culturel occidental. Autrement dit, l'idée des
droits de l'homme ne se réfère pas ici à un sujet de
droit défini au sens de la Déclaration de 1948, car le
droit est d'essence divine. L'individu ne peut donc pas
être l'auteur du droit. Prenons par exemple l'article 12,
alinéa ‘‘a”, de cette Déclaration sur le « droit à la liberté
de croyance, de pensée et de parole», où il est dit que
«toute personne a le droit d'exprimer ses pensées et ses

convictions dans la mesure où elles restent dans les
limites prescrites par la Loi». Mais qu'est-ce que la
Loi ? On lit dans le préambule de cette déclaration:
«Nous, musulmans, qui croyons en Dieu, Bienfaisant

et Miséricordieux, Créateur, Soutien, Souverain, seul
Guide de l'Humanité et Source de toute Loi. ».

En d'autres termes, après la lecture de cette Décla-
ration, nous arrivons à cette conclusion que les droits
de l'homme s'imposent à la conscience musulmane
comme une “donnée de foi”, car ils découlent de la
Révélation (ayant pour source principale le Coran) et
la tradition du prophète (la Sunna). Ainsi le caractère
intangible et la portée universelle des principes de la
Déclaration islamique des droits de l'homme sont fon-
dés sur le magistère divin. On parle donc ici en termes
de Droit de Dieu, c'est-à-dire que les droits de l'homme
ne sont qu'un simple corollaire de l'affirmation des
Droits de Dieu, et toute doctrine de droit qui ferait abs-
traction de ce postulat apparaît comme illégitime aux

yeux de la jurisprudence musulmane. Par ailleurs, il
s'agit de montrer dans cette démonstration que le
concept des droits de l'homme est familier à la tradi-
tion culturelle des musulmans et que cette référence



islam et droits de l'homme 59

aux droits de l'homme n'est pas une pure concession à

l'esprit de l'époque, car elle se place aussi en vertu

d'une exigence propre à la tradition culturelle et reli-

gieuse de l'islam. C'est pourquoi on insiste sur le

concept de “vicarité de Dieu””, en tant que fondement
de l'égale dignité des Fils d'Adam, comme principe
essentiel de toute charte des droits de l'homme. Il est

intéressant de constater que la Déclaration islamique
des droits de l'homme fait une analogie entre l'idée du
droit naturel et l'idée de l'état de nature (le fitra en

arabe), en insistant sur ce fait que l'Homme est origi-
nellement œuvre de Dieu (fitrat allah). De même, il y a

une référence à l'idée d'universalité à travers le concept
néoplatonicien de l'Un, et à l'Existence Parfaite, alors

que l'injustice (zulm) relève du domaine du Non-Etre,
c'est-à-dire de la multiplicité. Pour l'Islam, il s'agit de

dépasser la multiplicité pour rejoindre l'Unité. Or, on

trouve aujourd'hui cette revendication du concept de
l'Unité dans la régénération de l'idée de la communauté

(Umma).
L'Islam est une religion politique par excellence. Il

entend donc être à la fois une religion et une commu-

nauté. En tant que communauté, il affirme sa vocation
universaliste. Le Coran dit: « Nous t'avons envoyé à la
totalité des hommes » (verset 34, 28). Cependant, dans

la conception islamique, pour être membre de la com-

munauté musulmane, il faut croire en Dieu. Car le

Coran dit: « Vous êtes la communauté la meilleure, qui
surgit parmi les hommes, vous commandez le bien,
vous interdisez le mal, vous croyez en Dieu» (2, 110).
Donc, dès le départ, il existe une distinction entre le

croyant et le non-croyant. Ainsi en Islam, l'Homme n'a

la valeur de personne humaine, qu'en tant qu'être
investi par Dieu du statut du croyant. Autrement dit,
pour être considéré comme une personne, il faut être le

témoin de l'unicité de Dieu. Pour la religion musul-

mane, l'Homme, dans sa constitution originelle, est la

preuve évidente de la puissance éclatante de la pré-
sence divine. L'Homme est donc totalement soumis
aux lois divines. En cela, il est l'instrument de la

volonté divine. Ce qui signifie qu'il est essentiellement
esclave de Dieu, comme l'indique la formule arabe

Abdullah. Par conséquence, l'Homme n'a pas de valeur
humaine autonome, du point de vue de l'Islam, en

dehors de sa relation à Dieu. La condition de l'Homme
en Islam se définit donc par rapport à sa servitude à
Dieu.

La liberté de l'Homme s'obtient uniquement par la
voie de sa soumission aux lois de Dieu incarnées par le
Coran. C'est la raison pour laquelle en Islam 1l n'y a de
liberté que du croyant qui se fait digne d'être aimé
comme signe de Dieu. De ce fait, dans une commu-

nauté se réclamant de la Sharia islamique, les libertés

temporelles du citoyen ne sont pas séparées des liber-
tés spirituelles du croyant. Le respect des libertés

publiques de chaque musulman relèverait donc du pou-
voir (walaya) du Calife, c'est-à-dire de celui qui doit
assurer la conformité de l'ordre temporel aux lois
divines. En dernière analyse, l'Etat musulman doit être
le garant de la personnalité juridique de chaque
croyant. L'Etat doit alors intervenir en vertu du droit
divin et des limites sanctionnées par le Coran (les
Houdouds) pour veiller à l'application des peines,
comme celle du talion.

La loi du talion

Le Coran définit le talion comme un droit de
l'hommeà la vie (chapitre 2, verset 175). Cependant, la
loi du talion a pour but de limiter le crime en établis-
sant un équilibre entre le mal subi et le mal infligé.
Dans le droit musulman, la loi du talion est donc consi-
dérée comme un droit à l'égalité en matière de sang.
C'est la raison pour laquelle la loi du talion constitue la
norme principale du droit des individus dans les pays
musulmans. La preuve la plus éclatante de son applica-
tion nous est fournie par la législation des pays musul-
mans comme l'Arabie Saoudite, l'Iran, le Pakistan, etc.

Prenons ici l'exemple de la législation iranienne.

D'après l'article 13 de la Constitution iranienne, les
trois minorités religieuses de l'Iran sont, dans un sens

exclusif, les Zoroastriciens, les Juifs et les Chrétiens.
Selon ce même article, les libertés religieuses de ces



60 ramin jahanbegloo

minorités sont définies dans les limites établies par la
loi musulmane. Par exemple, toutes les fonctions gou-
vernementales sont uniquement attribuées aux musul-
mans. Ce qui signifie que pour être Président de la
République, Premier ministre ou simplement juge, il
faut être musulman. Par ailleurs, selon l'article 62 de la
Constitution iranienne, les minorités religieuses non

musulmanes sont soumises à un régime totalement dif-
férent de celui de la population musulmane. En effet,
ces minorités ne participent pas aux élections générales
de l'Assemblée, puisqu'elles élisent uniquement leurs
propres députés. Les minorités religieuses souffrent
donc du caractère religieux du régime. Par exemple, le
code pénal iranien, inspiré de la loi islamique, impose
à toute la population des mesures religieuses souvent

incompatibles avec les préceptes religieux des minori-
tés. Une femme iranienne de foi chrétienne peut être
punie pour ne pas avoir porté le tchador au même titre
qu'une femme musulmane. De même un chrétien
risque 100 coups de fouet pour avoir consommé de
l'alcool. Mais si un musulman et un non-musulman
sont égaux devant l'oppression, cela ne veut pas dire
qu'ils le sont pour autant devant toute forme de législa-
tion. Par exemple, d'après le code pénal islamique, un

non-musulman mérite la peine de mort s'il est reconnu

coupable pour le meurtre d'un musulman, tandis que si
la victime est non-musulmane, le coupable musulman
ne sera pas condamné à la peine de mort. De même,
dans le domaine civil, un iranien non-musulman ne

peut se marier avec une femme musulmane, tandis
qu'un homme musulman peut épouser une chrétienne,

une juive ou une zoroastrienne. De même, d'après les
règles islamiques, un non-musulman peut se convertir
à l'islam, mais il n'y a aucune tolérance à l'égard des
musulmans convertis, car une fois qu'on est né musul-
man, on reste musulman jusqu'à sa mort. Par ailleurs,
le changement spectaculaire qui s'est produit dans l'ap-
pareil judiciaire iranien après l'adoption en 1982 et
1983 des lois de Houdouds et Quesas (peines légales et

réparations) et Taazirat (châtiments pénaux) a remis en

valeur des peines antiques comme la lapidation, la fla-
gellation et l'amputation de la main pour sanctionner
l'adultère, l'ébriété, la sodomie et le vol. Selon l'article
207 de la loi de Houdoud et Quesas, c'est la crucifixion
qui attend les ennemis de Dieu (Mohareb) et les cor-

rompus sur terre (Mofsed Fel Arz).

De ce qui vient d'être dit, il ressort que l'Islam est
fondamentalement opposé à la modernité philoso-
phique des droits de l'Homme et aux institutions s'y
référant. La présence des pays se réclamant de l'Islam
dans de telles institutions relèverait donc d'une
contrainte imposée par un souci d'honorabilité, et par
la nécessité d'un minimum de relations diplomatiques.
Il reste donc à savoir si la règle du respect de l'Homme
transcende les droits des Etats et l'influence des cul-
tures, ou si, sous prétexte de respecter les autres cul-
tures, on démunit les individus qui vivent à l'intérieur
de ces cultures de tout pouvoir critique à l'égard de
leurs propres cultures ? C'est le problème principal
auquel sont confrontés les intellectuels des pays
musulmans.



Louis Massignon
(1883-1962)

LA PASSION POUR LA JUSTICE

par Jean MONCELON *

La vie de Louis Massignon nous rappelle l'urgence de trouver des ponts entre l'Islam et le Christia-

nisme, le monde arabe et l'Occident, loin des dogmatismes. Cet article retrace le parcours militant et

mystique de cet homme qui mourut prêtre grec catholique, déçu par |Eglise catholique, et tenté à un

moment par une conversion à l'Islam.

Lorsque Louis Massignon
mourut, le 31 octobre 1962,
Aragon, qui lui portait infini-
ment de respect, lui consacra un

numéro spécial des Lettres

Françaises. Des orientalistes,
ses pairs, dont il avait été le

maître, des professeurs au Col-

lège de France, comme lui —

suppléant de 1919 à 1926, titu-

laire, de 1926 à 1954 — et des
écrivains qui avaient partagé son

idéal de justice, tel François
Nourissier, participèrent à cet hommage. Mais, venant

d'Aragon, l'incroyant, cet hommage prenait un sens

inattendu, auquel Louis Massignon, l'homme de foi,
n'eût peut-être pas songé. Il s'agissait, en effet, pour
Aragon, de rappeler sa propre croyance en l'incarna-
tion des rêves humains — «au bout du compte, pour

Louis Massignon.
Paris, 1948.

* Docteur ès-Lettres, spécialiste de Louis Massignon.

laquelle, à sa manière, cet homme de Dieu aura tra-

vaillé mieux que bien des hommes, ses frères

incroyants, mais ses frères ».

Des frères, Louis Massignon en accueillit toute sa

vie, au désert, sous la tente, comme T.E. Lawrence, en

1917, ou dans son bureau au 21 de la rue Monsieur, à

Paris, comme au cours de ses innombrables voyages au

Proche et Moyen-Orient, mais aussi au Canada (en
mémoire de son fils aîné Yves, mort à 20 ans), en

Afrique australe, au Japon.
Ce furent des frères d'armes, car il fut mobilisé en

1914, dans l'Infanterie Coloniale, jusqu'en 1919, puis
en 1940, comme chef de bataillon. Il se lia d'amitié
avec le juif Weizmann dès 1917 et crut, jusqu'en 1936,
après les premiers attentats anti-arabes, à la légitimité
de la revendication sioniste. Très tôt, Louis Massignon
devint l'ami de musulmans, depuis les Alûsi dont 1l fut
l'hôte à Bagdad, en 1908, jusqu'au cheikh malien Ama-
dou Hampaté Ba (9-1961) qu'il reçut chez lui, en Bre-

tagne, pour la VIII édition du pélerinage islamo-chré-
tien aux Sept Dormants de Vieux-Marché (Côtes



62 jean moncelon

d'Armor) qu'il avait fondé. Il n'oublia jamais ses frères
dans le Christ, J.-K. Huysmans, qu'il rencontra à 17
ans, à Ligugé (c'était un ami de son père, le sculpteur
Pierre Roche), Ch. de Foucauld, l'ermite du Hoggar,
qui avait cru trouver en lui son successeur, Jacques
Maritain, avec qui il partageait la même foi et la même
passion pour Malénie de la Salette, Paul Claudel, aussi,
malgré tout ce qui les éloigna progressivement l'un de
l'autre (1), Giorgio La Pira, enfin, qui appartenait
comme lui au tiers-ordre franciscain. Il lutta aussi avec
des frères dans son combat pour la Paix dans la Justice,
selon une expression qu'il ne cessera d'utiliser, pour
l'Algérie, avec les “Amis de Gandhi”, dont il fut le pré-
sident et pour le Maroc, à partir de 1954, avec France-
Maghreb. Il s'éleva aussi avec Mauriac contre la dépo-
sition de Mohammed V, et son exil à Madagascar, pour
tous les condamnés politiques d'outre-mer, du Dr
Raseta à Habib Bourguiba et Zoro Bitra que son
Comité pour l'Amnistie parvint à faire libérer. Il défen-
dit aussi la cause pour la Palestine de manière exem-

plaire, au nom du Dieu d'Abraham, avec un tel accent
de vérité qu'on insinua, pour le perdre, qu'il était
devenu antisémite à force d'aimer les Arabes! Pour-
tant, Louis Massignon n'a jamais parlé que du droit des
Palestiniens, chrétiens et musulmans, à disposer de
leur patrie. Il y eut également ceux qu'il appelait ses
“frères perdus”, car il avait connu leur propre enfer, en

Egypte, à 23 ans, avant de retrouver la foi, deux ans

plus tard, en Irak, le 3 mai 1908, avec le sentiment de
son indignité, après une tentative de suicide. Le salut
des désespérés l'habita toujours.

On ne peut pas comprendre la pensée extraordinai-
rement complexe de Louis Massignon sans rappeler
qu'il fut avant tout un homme de prière, un homme de
l'Essentiel Désir de Dieu, comme Mansûr Hallâj, “le
martyr mystique de l'Islam”, mort à Bagdad, en 922,
dont il fit le sujet de sa thèse et dont la figure suppli-
ciée l'a accompagné toute la vie (2). Louis Massignon,
professeur, homme de sciences, d'une rare érudition,
fut aussi un spirituel — dont la vocation à l'amour divin
depuis la Visitation de l'Etranger (3 mai 1908) (3)
orienta sa vie entière vers une complète désappropria-

tion de soi. Il fut encore un mystique de la douleur, à la
manière de Léon Bloy, et avait reçu, entre autres cha-
rismes, le don des larmes, ce qui signifie la plus vive
compassion pour les créatures de Dieu, les hommes,
aussi bien que les animaux. On trouvera sans doute
excessive cette mystique où «l'amour ne se prouve
qu'à travers la souffrance ». Elle est cependant un héri-
tage des Léon Bloy, Huysmans, Barbey d'Aurevilly,
tous inspirés de Joseph de Maistre, pour qui chacun
est, jusqu'à un certain point, responsable des fautes des
autres, et doit aussi jusqu'à un certain point les expier.
La mystique de Louis Massignon est également l'ex-
pression d'un certain milieu intellectuel catholique
constitué de convertis, déçus de la fadeur de l'ensei-
gnement de l'Eglise, de la tiédeur de ses représentants.
Ces convertis, à l'exemple des stigmatisées qu'ils
avaient en vénération, s'associaient ainsi dans leurs
souffrances à la Passion du Christ. Et si tout était occa-
sion de pénitence, y compris le mariage (Louis Massi-
gnon, renonçant à rejoindre Ch. de Foucauld à Taman-
rasset, se maria le 27 janvier 1914 et eut trois enfants),
combien plus “la convoitise et ses troubles” qui, selon
Anne-Catherine Emmerick, “la voyante de Dülmen”,
morte en 1824, «doivent être extirpés de la chair par
les douleurs de l'expiation ». Louis Massignon a vécu
cela. Il fut un intercesseur, comme Abraham pour
Sodome, et un “substitué mystique”, offrant sa vie
pour le salut des “âmes chères” que Dieu lui avait
confiées, y compris les âmes musulmanes. Il avait
fondé en 1934 dans cette intention un groupe nommé
“Badaliya” (4), ce qui ne manqua pas de scandaliser
ceux de ses amis musulmans qui en apprenaient son
existence. Mais à une époque où il n'était question que
de les convertir, cette “substitution” avait le mérite de
laisser en paix les musulmans. D'ailleurs, Louis Massi-
gnon ne fut jamais un “convertisseur”, ce qui scanda-
lisa cette fois bon nombre de chrétiens missionnaires.
Toute l'explication de sa vie, de ses engagements, de
ses amitiés est là: «II est très vrai que je suis croyant,
profondément chrétien, catholique », écrit-il en 1938,
mais «il est non moins vrai que si je suis redevenu
croyant, il y a trente ans, après cinq années d'incrédu-
lité, c'est à des amis musulmans de Baghdad, les



louis massignon (1883-1962) la passion pour la justice 63

Alussy, que je le dois. C'est en arabe qu'ils ont parlé de
moi à Dieu, en priant, et de Dieu à moi (...). D'où la
reconnaissance profonde que je garde à l'Islam, et que
je lui témoigne dans tous mes travaux scientifiques.
Que cette position personnelle soit singulière, je veux

bien, mais celui qui la néglige ne peut me com-

prendre ».

Il y avait, enfin, un poète en Louis Massignon.
Lorsque son œuvre quittera le cercle des spécialistes de

l'Islam, on découvrira quel écrivain de talent il fut.

Qu'on lise seulement sa Marie-Antoinette, reine de
France (5), ces pages inspirées de Gabriel Matzneff

comptent parmi «les plus étranges de la littérature

française »! Certes, lui-même refusait que l'on parle de
littérature à son propos (il le dira à Vincent-Mansûr
Monteil, peu avant sa mort), mais c'est parce qu'il vou-

lait que l'on garde sur lui un point de vue concret.

Alors, de ce point de vue, que peut-on retenir de
cette vie de passion pour la Justice, et de son œuvre ? Il

y a d'abord sa position à l'égard de l'Islam, ou plutôt
l'évolution de sa pensée, car s'il n'a jamais douté de la

sincérité du Prophète Muhammad, et si son amour de
la langue arabe est demeuré le même (6), son rapport à
l'Islam a varié, suivant trois périodes. La première, de
1908 (sa conversion) à 1927 est marquée par l'in-
fluence de Ch. de Foucauld, qui estimait, lui, avoir
«des devoirs spéciaux envers les peuples infidèles
délaissés spirituellement». Cependant, Louis Massi-

gnon priait en arabe à Saint-Julien le Pauvre et prépa-
rait sa thèse sur Hallâj, convaincu de «la véracité de ce

témoin pur, étrangement ami de Dieu, jusqu'au sacri-
fice de soi». En fait, il cherchait à se dégager de l'Is-

lam, par prudence de nouveau converti. La seconde

période commence en 1927, lorsqu'il s'émancipe de
l'Union Foucauld et qu'il rencontre en Salmân Pâk un

chrétien converti à l'Islam, un compagnon de Muham-
mad (7), un nouvel intercesseur. Il comprend la protec-
tion souveraine sur toute sa vie d'Abraham, l'Ami de

Dieu, khalil Allâh. Louis Massignon va alors se donner

davantage aux musulmans, et soutenir résolument, lors

des missions officielles qui lui sont confiées, leurs

revendications légitimes: ainsi ne cessera-t-il de récla-

mer de la part des autorités françaises la reconnais-
sance de la langue arabe comme langue de culture et

de civilisation. En 1935, il publie, hors commerce, à
300 exemplaires, ses Trois prières d'Abraham dont on

a dit qu'elles étaient «l'incomparable poème d'un pro-
phète et d'un voyant».

Après la Seconde Guerre mondiale, il s'engage à
fond pour la Palestine, se rendant chaque année dans
les camps de réfugiés palestiniens pour y apporter des

secours, et protestant inlassablement auprès des repré-
sentants officiels, en France et dans le monde. C'est
ainsi que son article, “Nazareth et nous” (8) sera repro-
duit dans le mémorandum des Etats arabes à l'O.N.U.,
en septembre 1948. La dernière période, de 1950,
année de son ordination (9), à 1962, sera marquée par
sa “découverte” des Sept Dormants d'Ephèse — ces

martyrs chrétiens, emmurés vivants, dont la “résurrec-
tion” au terme d'un sommeil miraculeux de 309 ans,
est mentionnée dans le Coran, où ils sont les Ahl al-
Kafh de la sourate XVIII. Par ailleurs, Louis Massi-

gnon s'est associé aux œuvres d'“obligations” de l'Is-
lam — les Cinq “Piliers” — en priant et en jeûnant,
particulièrement chaque premier vendredi du mois,
« pour le rétablissement d'une paix sereine entre Chré-
tienté et Islam», et chaque Nuit du Destin (durant le
mois de Ramadan).

Louis Massignon se sentait à la fois un “otage”
chrétien de l'Islam, à cause des vœux qu'il avait pro-
noncés, en 1908, pour le salut des âmes musulmanes,
ainsi qu'un hôte de l'Islam, “divinement adopté”, à la
manière de Salmän Pâk. D'autres aspects ont caracté-
risé sa vie: le désir de Justice — qui signifie pour lui “la
consommation de l'Amour” — une science expérimen-
tale de la compassion et, enfin, une méthode, la non-

violence empruntée à Gandhi dès 1940 (10), pour par-
venir à la Vérité pleine et entière.

De Gandhi, de “l'exemplarité singulière” de sa vie,
Massignon a retenu en effet la doctrine du satyd-
graha, ou “revendication civique du vrai”, et la règle
gandhienne de Bramâ-charya, chasteté parfaite. Pour

Massignon, la non-violence (ahimsä) n'est pas le paci-
fisme neutraliste, mais ‘la vertu des héros”.



64 jean moncelon

Gandhi est mort pour s'être rendu, à la tête d'un
groupe de jeunes femmes musulmanes, sur la tombe de
Qutbaddin Bakhtiar, à Mehrauli, en 1948. Louis Mas-
signon a rencontré parmi ses amis musulmans d'au-
thentiques disciples de Gandi — à New Delhi, par
exemple, en 1953 — et des Gandhiens, au sens large,
qui avaient compris que «le dernier recours de l'Islam
pour faire triompher les droits de Dieu étaient la non-

violence, le Jihâd Akbar, l'abnégation patiente jusqu'à
la mort, qui n'est pas l'arme des lâches, mais des
héros». Déjà, en 1921, une délégation de musulmans
indiens avait remis à Massignon le texte de l'““engage-
ment” de Satyagraha de Gandhi (1919) — et jusqu'à la
fin, il est resté attaché à ces musulmans de l'Inde (MiIle
Amt us-salâm).

Dans les dernières années de sa vie, en pleine
guerre d'Algérie, Louis Massignon et les “Amis de
Gandhi” vont recourir systématiquement à l'arme de
combat spirituel par excellence: le jeûne. Ainsi, les
“Amis de Gandhi” organiseront-ils, à l'échelle du
monde, des journées de jeûne pour une paix sereine (le
14 août 1959, un millier de personnes y participeront).
Il y aura ensuite les manifestations non-violentes avec

Jo Pyronnet, Lanza del Vasto et l'Action Civique non-

violente pour protester contre les internements admi-
nistratifs des Algériens de Paris, à Vincennes. Le 28
mai 1960, au Rond-Point des Champs-Elysées, Louis
Massignon est arrêté puis incarcéré toute une nuit. Il a

Tl ans.

« À la limite, nous ne vivons pas ici-bas pour
conquérir, mais pour témoigner, et passer à de plus
jeunes que nous le témoignage », dira-t-il, le 28 janvier
1961 aux “Amis de Gandhi”. Et c'est bien en tant que
témoignage que son œuvre, dense et difficile, mérite
d'être connue. Son action pour la Justice mérite d'être

proposée comme exemple aux générations montantes.
Même si, pour reprendre un mot de Pascal, “toutes les
lumières de la vérité ne peuvent rien pour arrêter la
violence et ne font que l'irriter encore plus», le mes-

sage de Louis Massignon appartient au “dépôt” confié
par quelques hommes d'exception — des compatients —

à une humanité qui souffre et reste en agonie, mais qui
en même temps ne cesse de s'élever vers une plus
grande Justice.

() Cf. “Claudel-Massignon, Correspondance”, 1908-1914,
D.D'B_ 1973.

(2) Cf. Louis Massignon, La passion de Hallâj, Gallimard,
1975 ; et pour une première approche de Hallâj, son Diwân, pré-
senté par Louis Massignon, Le Seuil, 1991.

(3) Louis Massignon, “Visitation de l'Etranger”, Parole don-
née, Le Seuil, 1983, p .281-283.

(4) Sur la “Badaliya” et ses fondateurs, Louis Massignon et

Mary Kahîl, cf. Jacques Keryell, L'Hospitalité sacrée, Noucelle
Cité, 1987.

(5) Louis Massignon, “Un vœu et un destin: Marie-Antoinette,
reine de France”, Parole donnée, Le Seuil, 1987, p. 182-218.

(6) Cf. par exemple Louis Massignon, “L'arabe langue litur-
gique de l'Islam” (1935), Opera minora, tome II, PU.F., 1969, p.
543-546.

(7) Sur l'influence de Salmân Pâk, cf Jean Moncelon, “Salmân
Pâk dans la spiritualité de Louis Massignon”, Presses Universi-
taires d'Iran, automne-hiver 1991-1992, p. 53-64.

(8) Louis Massignon, “Nazareth et nous, Nazaréens, Nasara”
(1948), Opera minora, II, P.U.F., 1969, p. 490-493.

(9) Sur le sacerdoce de Louis Massignon, prêtre de rite melkite
(grec-catholique), cf. Guy Harpigny, Islam et christianisme selon
Louis Massignon, Louvain-la-Neuve, 1981.

(10) Cf. Camille Devret, Massignon et Gandhi, la contagion de
la vérité, Cerf, 1967 (toujours disponible).



Nous avons lu...

po:
w.

res

VaÉd AVR
: "€ A3

Simone WEIL

L'exigence de la non-violence

Paris, Editions du Témoignage chré-

tien,1991, 13 x 21,207 p.,95 F.

A commander : ETC, B.P_.63, 77932
Perthes Cedex, 110 F franco

Que le lecteur d'A.N.V. ne se laisse

pas égarer par le titre, en pensant :

« Simone Weil ? Ce livre ne me

concerne pas… ». Je voudrais le
convaincre du contraire : voici un livre

nourricier, novateur, qui le rejoindra au

cœur de ses préoccupations.
J.M. Muller avait naguère lu,

comme plusieurs d'entre nous,

quelques-uns des livres de Simone
Weil. Il n'avait pas manqué d'être

frappé par le fait qu'elle avait

“quelques intuitions fulgurantes” sur

les rapports des religions avec la vio-

lence — y compris les religions chré-

tiennes. Relisant l'ensemble de son

œuvre, il a pu vérifier qu'en effet la

critique fondamentale des religions
historiques, menée au nom de leurs

connivences avec la violence, était

bien au cœur de sa pensée, et surtout

qu'elle lui donnait une réponse “en

quelque sorte définitive”. Remarquant
par ailleurs que personne n'avait son-

gée à rassembler les réflexions de S.

Weil sur la violence et particulièrement
sur les connivences secrètes qui lient

l'Eglise catholique à la violence, J.M.

Muller s'est décidé à combler ce

manque. Il nous donne, dans un livre

plein de ferveur, à lire quelques-uns de
ses textes les plus caractéristiques.

Qu'elle traite d'économie, de poli-
tique, de philosophie ou de religion,
S.Weil est sans cesse hantée par le
refus de la violence — qu' elle appelle
le plus souvent “la force”. Dans la

vingtaine de petits chapitres qui com-

posent le livre, J.M.M. nous administre
la preuve que ce thème constitue une

constante fondamentale tout au long de
l'évolution de sa pensée, quelles que
soient par ailleurs les évolutions qui la

marquent ou les modifications de juge-
ment qui, sur tel ou tel point, scandent
son itinéraire. Ce refus de la violence,
et donc l'exigence de non-violence

qu'il entraîne, “est présent aussi bien
chez la militante révolutionnaire du
début des années trente que chez la

mystique engagée du début des années

quarante”.
À plusieurs reprises, S. Weil donne

une définition précise de la force (vio-
lente). “La force, c'est ce qui fait de

quiconque lui est soumis une chose.

Quand elle s'exerce jusqu'au bout, elle
fait de l'homme une chose au sens le

plus littéral, car elle en fait un cadavre

(.…) Combien plus variée en ses procé-
dés, combien plus surprenante en ses

effets est l'autre force, celle qui ne tue

pas : c'est-à-dire celle qui ne tue pas
encore (..) Elle est seulement suspen-
due sur l'être qu'à tout instant elle peut
tuer ; de toutes façons, elle change
l‘homme en pierre. Du pouvoir de
transformer un homme en chose en le
faisant mourir procède un autre pou-
voir et bien autrement prodigieux,
celui de faire une chose d'un homme



66 nous avons lu

qui reste vivant” (p. 25). Connaître la
force, c'est la reconnnaître “comme
chose absolument souveraine dans la
nature toute entière (...) et en même
temps comme chose absolument
méprisable (...). Connaître la force,
c'est la refuser avec dégoût et mépris.
Ce refus de la force a sa plénitude dans
la conception de l'amour” (p. 28).

S. Weil débusque cet empire de la
violence dans l'oppression sociale : elle
rejoint ici certaines des analyses de
Marx sur l'asservissement des tra-
vailleurs par le système de la grande
industrie (ch. 3). Elle détecte la pré-
sence de la "force" dans les passions et
les mécanismes de la vie collective,
face auxquels le seul remède est la dif-
ficile conquête de la liberté de penser
(ch. 4). Elle médite l'hypocrisie du
patriotisme (ch. 7). En août 1936, elle
fait elle-même l'expérience de la
guerre civile espagnole en se joignant à
un corps franc international qui parti-
cipe directement aux opérations mili-
taires (ch. 8). Elle écrit à Georges
Bernanos, en 1938, une lettre éton-
nante, document d'une valeur humaine
exceptionnelle : “Vous êtes royaliste,
disciple de Drumont — que m'importe ?
Vous m'êtes plus proche, sans compa-
raison, que mes camarades des milices
d'Aragon — ces camarades que pourtant
j'aimais” (p. 87). Pourquoi ? Parce que,
comme elle, Bernanos a dénoncé, avec

sa fougue et son style incomparables,
non seulement l'usage de la force, mais
plus encore "sa mystique" (ch. 9). Ce
refus de l'empire de la force, crié à tra-
vers maints autres événements sociaux
ou politiques, en particulier la montée
de l'hitlérisme et les préparations de la
guerre de 1939 — à l'occasion des-
quelles elle se confronte aux ambiguï-
tés du pacifisme (ch. 0) — conduit S.
Weil à mettre sur le chantier le com-

mencement d'une recherche de la non-

violence (ch. 12), comportant le parti
décidé de refuser toute légitimation à
la violence (ch. 14). J.M. Muller pro-
pose alors une interprétation d'en-
semble de sa pensée sur ce thème, en

référence à l'attitude spirituelle de
Gandhi (ch.15) ou aux élaborations de
René Girard (ch. 18).

Mais il est un autre champ dans
lequel S. Weil débusque, avec une

impitoyable lucidité, l'empire de la
violence : c'est le champ des religions
instituées. C'est ici que l'apport de S.
Weil se fait le plus décisif. Il est évi-
dent que c'est cet apport qui a le plus
captivé Jean-Marie, faisant de lui “un
lecteur engagé” (p. 10) : c'est le thème
du remarquable "Avant-Propos" (p. 9-
18), comme celui de la percutante
conclusion : “Dit-elle vrai ou non ?”
(p. 201-205). La thèse de S. Weil
s'énonce simplement : la religion
catholique est souillée d'avoir pactisé
avec l'empire de la violence. J.M.M.
montre très bien que c'est cette convic-
tion, acquise dans la méditation de
l'A.T. (ch. 17), dans celle de l'histoire
de l'Eglise (“La double souillure
d'Israël et de Rome”, ch. 6), dans l'ap-
profondissement de sa méditation reli-
gieuse et des “mauvaises réponses de
l'Eglise” (ch. 16), qui a tenu S. Weil à
distance de l'Eglise chrétienne. A cet

égard, le livre de J.-M.M. apporte une

contribution de grand prix à tous ceux

qui s'interrogent sur les ressources que
la théorie et les pratiques de la non-

violence peuvent trouver — ou ne pas
trouver — dans les doctrines religieuses
et singulièrement dans l'Eglise catho-
lique. Par 1à, ce livre rejoint bien des
interrogations tout-à-fait contempo-
raines . Et c‘est à juste titre que J.-M.
Muller peut, en fin de compte, affirmer
sa conviction que seule une conversion

radicale aux intuitions les plus déci-
sives de S. Weil pourra permettre au

chriatianisme historique de guérir de sa

remarquable incapacité à comprendre
les enjeux à la fois éthiques, spirituels
et politiques de la non- violence.

Bernard QUELQUEJEU

“Kiosk 1992, le guide de l'actualité de
l'année”
Paris, Ed. Ouvrières, 1992, 394 p.,
140F

Où retrouver le détail des péripéties
du putsch des 19-22 août 1991 en

URSS ? Quand et pourquoi la Pan Am
a-t-elle fait faillite ? Que s'est-il passé
dans les rues de Paris le 29 septembre
1901 ?

Ce guide entend présenter tous les
événements politiques et économiques
de France et du monde pour l'année
1991. Les cent premières pages retra-
cent par thèmes les dates importantes
de l'actualité mondiale, de la guerre du
Golfe au Conseil européen de
Maastricht, en passant par le 26- mars

de Sartrouville. Une deuxième partie
de quatre-vingts pages traite des
enjeux fondamentaux, de la drogue,
des finances internationales, des reli-
gions, du Sida. La troisième partie
présente, d'une manière pédagogique,
pays par pays, les événements poli-
tiques, économiques, sociaux et reli-
gieux de l'année 1991.

Le lecteur comprend vite qu'il a

entre les mains un outil de travail à plu-
sieurs entrées, pour retrouver les dates
importantes, et saisir ce qui s'est passé.
Des cartes, des encadrés et tableaux
jalonnent les pages. KIOSK 1992, réa-
lisé avec la collaboration de France-



nous avons lu 67

Info, permet l'accès à des informations

rapides et concises pour tous ceux qui
désirent retrouver les marques de l'an-
née:1991.

François Vaillant

Jean TOULAT
“Pour une Marseillaise de la
Fraternité” (préface de l'abbé Pierre),
Paris, Ed. Axel Noël, 1992, 161 p.,
89F

Rien n'y fait, “le sang impur”
écorche nos oreilles, comme bien
d'autres expressions de la Marseillaise.
Même quand c'est une jeune fille qui
chante cet hymne, a capella, comme

s'est arrivé lors de la cérémonie d'ou-
verture des J.O. d'Albertville. Pour
célébrer l'idéal olympique, on nous fait
entendre des paroles qui sont l'exacte
antithèse de cet idéal !

Et si nous changions en message de
fraternité les paroles de haine de la
Marseillaise ? Un appel dans ce sens

fut lancé par l'abbé Pierre, dans le

grand amphithéatre de la Sorbonne,
l'année du Bicentenaire de la
Révolution. Jean Toulat, écrivain et

fidèle lecteur d'ANV, vient de faire

publier ce livre pour illustrer le mes-

sage lancé par l'abbé Pierre. Parler de

"sang impur”, n'est-ce pas donner une

prime aux thèses racistes, s'interroge
l'auteur ? Continuer à vouloir pour-
fendre les "féroces soldats" et les

"tigres sans pitié” a-t-il un sens pour
ceux qui sont devenus nos partenaires
européens ?

Faut-il changer les paroles de la
Marseillaise ? Jean Toulat a recueilli
de nombreux témoignages, de Charles
Aznavour à Paul-Emile VIctor, de
Danielle Mitterrand au grand rabbin

Schwob… Aucun d'eux n'oserait tou-

cher à une musique aussi entraînante,
qui résonne dans le monde comme un

symbole de liberté. Mais, pour ce qui
est des paroles.

Ce livre raconte ensuite comment

est née la Marseillaise, comment un

étudiant de Montpellier, François
Mireur, a fait apprendre à des patriotes
ce chant qui s'appelait alors "Chant de

guerre de l'armée du Rhin”.
Plusieurs écrivains ont voulu, au

XIXe siècle, modifier les paroles de la

Marseillaise, tout en gardant la

musique. Le résultat est que nous

chantons encore des paroles hideuses,
ou du moins que nous ne voulons plus
parfois les chanter ! L'abbé Pierre et

Jean Toulat, avec plusieurs personna-
lites, ont créé l'association "Pour une

Marseillaise de la Fraternité" (1, rue

Jean-Dolent, 75014 Paris), dont le but
est d'organiser prochainement un

concours national où sera retenu le

meilleur texte. Ce nouveau texte offri-
rait une alternative à celui de Rouget
de Lisle. Vite, ça presse!

Lorsque, grâce à un chapitre du
livre de Jean Toulat, on fait le tour du
monde des hymnes nationaux, on est

ahuri de constater que très peu de ces

chants ont une tonalité guerrière. Et

quand c'est le cas, aucun n'égrène une

litanie de propos haineux, vengeurs et

sanguinaires comme c'est le cas avec

les paroles de la Marseillaise. Ce livre

mérite vraiment d'être lu.
FEV.

Pierre DABEZIFES,
André DUMOULIN, Eric
REMACLE
Prolifération et désarmement chi-

miques après le guerre du Golfe

Dossier “Notes et Documents”, n°
164, 35 F, à commander : GRIP, rue

Van Hoorde, 33 B. 1030 Bruxelles,
Belgique

Ce dossier de 45 pages traite à la
fois du non-emploi des agents de

guerre chimique durant l'opération
“tempête du désert”, de l'approche
française de la non-prolifération des
armes chimiques, du Protocole de
Genève à l'épreuve de la guerre du
Golfe et des mesures prises par le
monde occidental en faveur de la non-

prolifération des armes chimiques.
FV.

Guide des forces nucléaires françaises
n° 10 des Cahiers Damoclès,
66 p., 50 F, à commander : CDRPC:
BP. 1027, 69201 Lyon Cedex 01

Connaît-on vraiment l'ampleur des

moyens de la dissuasion nucléaire

francaise ? Ce guide cherche à

répondre à cette question, en présen-
tant les implantations “du complexe
nucléaire militaire”. Des cartes com-

mentées indiquent, région par région,
les sites où, en 1991, plus de 38 000

personnes travaillent directement pour
le nucléaire militaire.

La fin de l'ouvrage présente la chro-

nologie de la mise en place de l'arsenal
nucléaire français. Il faudrait vraiment
une ferme volonté politique pour arrê-
ter ce gâchis militaro-industriel qui
conduit à un non-sens stratégique.



68 nous avons lu

Bat YE'OR
Les chrétientés d'Orient entre jihâd et

dhimmitude, VII-XXe siècle

Paris, Le Cerf, 1991, 529 p., 199 F

Ce livre d'histoire commence par
retracer les deux grandes vagues d'ex-
pression islamique, la vague arabe dès
le VIIe siècle, et la vague turque (otto-
mane) dès le XIe siècle. Toutes deux se

sont effectuées par la guerre. Ici, “sont
remis en lumière des faits, des séries
de faits, des cohérences dans l'action,
une permanence qui montre qu'il ne

s'agit nullement d'événements acciden-
tels”, comme le dit Jacques Ellul dans
la préface.

La guerre est un devoir religieux, il
s'agit d'une institution. Ceux qui pré-
tendent que le jihâd n'est qu'une guerre
spirituelle que le croyant peut mener

contre ses mauvais penchants, trouve-
ront peut-être ce livre blasphématoire.
Il s'agit néanmoins d'un livre écrit par
un historien. Tout en montrant, à partir
de textes musulmans, chrétiens et juifs,
que les conquêtes arabes puis turques
se sont faites avec une violence inouïe,
l'auteur reconnaît, par ailleurs, les
grandes œuvres produites par la civili-
sation musulmane.

L'essentiel de cet ourage porte sur

les conditions que le conquérant
musulman a réservées aux vaincus, en

leur accordant, après la guerre, un

pacte de protection (dhimma). Des
communautés latines, arméniennes et

juives ont pu exister, avec un statut

spécial, selon le contexte des époques,
en territoires arabes et turcs. Une
longue démonstration montre que le
génocide des Arméniens par les Turcs,
en 1915, fut l'aboutissement normal
d'une politique inhérente à la structure

politico-religieuse de la dhimmitude.

Pour l'auteur, l'Occident commence

à exorciser le fanatisme religieux qui a

conduit aux Croisades, à l'Inquisition,
au colonialisme. Aussi conviendrait-il
que l'islam fasse de même, en établis-
sant une autocritique, pour tenter de
désacraliser le jihâd historique. “Faute
d'une telle démarche, estime Bat
Ye‘Or, le passé persistera à empoison-
ner le présent et entravera l'établisse-
ment de relations harmonieuses” (p.
259). On ne peut pas mieux dire !

FV.

Jeanne-Hélène et
Pierre-Patrick KALTENBACH
La France, une chance pour l'Islam
Préfaces de Pierre Chaunu et Bruno
Etienne, Paris, Ed. du Félin,1991, 258
p. OF

Les Francais ont très peu émigré au

cours des siècles, mais ils ont accueilli
beaucoup d'immigrants. Au moment
où l'opinion est très réservée sur le trai-
tement social de l'émigration, ce livre
apporte une contribution fort utile pour
aborder les questions da la famille, de
la laïcité et de la nationalité. Les deux
auteurs sont juristes et protestants. À
ce double titre, ils sont sensibles aux

droits et aux devoirs des minorités reli-
gieuses.

Quand Jeanne-Hélène Kaltenbach
parle des femmes musulmanes, ce n'est
pas seulement enfermée dans son

bureau, mais aussi après avoir vécu
longtemps auprès des femmes du Sud-
Oranais. Pour elle et son mari, les
hommes politiques n'ont pas encore de
boussole pour traiter la question de la
famille musulmane vivant en France. Il
y a une cohérence dans le droit musul-

man : la femme répudiée retourne chez
son frère ou son père, où elle est héber-
gée sans rien devoir faire. Mais, en

France, une musulmane répudiée se

retrouverait à la rue, sans appui et sans

ressources. C'est pourquoi les auteurs

conçoivent une “charia bien tempé-
rée”. Selon eux l'Islam peut s'adapter
aux pays d'accueil où il est minoritaire.
Comme il existe, par exemple, des
cimetières protestants, “la création de
cimetières musulmans sera un facteur
de stabilisation en France. Les mili-
taires l'ont fait au temps où le zouave

du pont de l'Alma était Kabyle” (p.
96). Il faut reprendre le débat sur la laï-
cité, pour le ressourcer. Les pages 127
à 185 sont ici pertinentes.

Les musulmans vivant en France
sont si divers d'origines, de pratiques,
de nationalités et de langues que, pour
les auteurs, ils vont devoir nécessaire-
ment inventer “un Islam à la française
qui puisse à terme s'imposer à eux

comme aux non-musulmans, avant de
rayonner hors de France” (p. 238).
Voici un livre bien documenté, riche en

idées, où l'humour colore souvent le
style.

FEV.

Eric SANTONI
Les religions
Flash Marabout, 1989, 93 p.

En essayant de présenter les mondes
religieux dans leurs grandes lignes, ce

petit livre veut être très concis. Les
raccourcis sont saisissants, lorsque, par
exemple, le Sabbat des Juifs est pré-
senté en un seul paragraphe, que
l'Esprit-Saint, pour les chrétiens, l'est
en six lignes ! Quinze pages seulement
décrivent l'origine et l'actualité de l'Is-



nous avons lu 69

lam. Même dits en raccourcis, les pro-
pos nous sont apparus néanmoins

justes. Le Taoïsme, le Boudhisme et le
Confucianisme ne sont nullement
oubliés. L'ouvrage se termine par une

intéresante chronologie synoptique des

grandes religions.
Quand on part de zéro, ce petit livre

peut être utile ; il donne envie d'appro-
fondir ce que l'on cherche à découvrir
en matière religieuse.

F.V.

Bruno ETIENNE
L'islamisme radical
Hachette, coll. Le Livre de poche, n°

4103, 1987, 383 p.

Ce livre est une vraie merveille pour
entrer dans la connaissance du monde

musulman, puis de l'islamisme. Dans

un style alerte, l'auteur fait découvrir
ce que nous devrions connaître si

l'Europe n'avait pas perdu, au gré des

siècles, des rapports honnêtes avec les

pays et les populations du Proche et du

Moyen-Orient.
La constitution et l'organisation du

Coran expliquent pourquoi il n'y a ni

prêtre, ni institution ecclésiastique
dans le système musulman. La mos-

quée n'est pas qu'un simple bâtiment

pour la prière ; elle n'existe que par son

rapport à La Mecque et à la ville où
elle se trouve. A l'unicité de Dieu cor-

respond l'unité de la communauté
musulmanne. Les premiers chapitres
développent entre autres ces thèmes.

Ensuite l'auteur aborde les questions
propres aux nationalismes et à l'émer-

gence des mouvements islamistes qui
apparaissent comme une réponse à la

modernisation proposée par les Etats-
Nations. Depuis 1970, les islamistes

“refusent de moderniser l'Islam et pro-
posent au contraire d'islamiser la
modernité”.

Le jihâd, qui organise l'usage de la

violence, est présenté sans complai-
sance et permet de comprendre le bien-
fondé de certains assassinats politiques
aux yeux de la tradition musulmane.
Les différentes associations islamistes
des pays arabes sont ensuite l'objet
d'études.

Le dernier chapitre aborde la situa-
tion de l'Islam en Europe. Pour l'auteur,
cet Islam ne peut pas être abordé dans
les mêmes conditions que l'Islam des

pays arabo-musulmans. La religion
musulmane est minoritaire en Europe.
Elle n'est entrée dans l'histoire des

populations européennes que récem-

ment, par une présence physique, et

nonà la suite d'un phénomène guerrier.
Qui cherche à se réapproprier

l'Islam, et pourquoi ? De quel Islam

parle-t-on ? Cet ouvrage tente fort bien
de répondre à ces interrogations.

EV.

Georges CORM
Conflits et identités au Moyen-Orient
(1919-1991)
Paris, Ed. Arcantère, 1992, 203 p.,
ISOF

L'auteur met ici à la disposition de

ses lecteurs une perspective exhaustive

qui permet une nouvelle et intéressante

interprétation des dangers qui mena-

cent à long terme tout l'ensemble
méditerranéen.

Pour G. Corm, “la résurgence
actuelle des mouvements islamiques
(…) doit s'interpréter aussi dans le

cadre des réactions aux changements
brutaux et successifs qu'ont connu les

provinces arabes de l'Empire ottoman

depuis le début du siècle” (p. 85).
Le grand intérêt de ce livre est d'ap-

porter un éclairage historique sur les
conflits qui secouent de nos jours le
Proche et le Moyen-Orient. Il éclaire

également la pensée arabe face au phé-
nomène sioniste. La fin de ce livre, très

documenté, comme le sont tous les

ouvrage de G. Corm, traite surtout de
l'histoire du Liban et des péripéties
violentes qui ont endeuillé ce pays
depuis 1975.

L'auteur plaide pour que le Moyen-
Orient redevienne “la terre d'élection
du pluralisme religieux et ethnique
qu'il a été tout au long des siècles, à

chaque fois que les conflits d'hégémo-
nie géopolitique l'ont épargné” (p.
168). Les ouvrage de G. Corm font

toujours date.
EV.

François ABOU MOKH
Les confessions d'un arabe catholique
Entretien avec Joëlle Chabert et

François Mourvillier. Paris, Le

Centurion, 1991, 264 p., 145 F

François Abou Mokh est évêque.
Né en 1922 dans une petite ville de

Syrie, il fait partie de l'Eglise catho-

lique grecque melkite, une commu-

nauté unie à Rome, mais profondément
attachée à ses traditions particulières :

prêtres mariés, liturgie byzantine.
Syriens parmi d'autres, les catholiques
melkites parlent arabe et prient le Dieu
Vivant en l'appelant Allah. Depuis des

siècles, ils se trouvent confrontés au

monde musulman, une situation trop
méconnue en Occident, qu'ils vivent

cependant de façon souvent exem-

plaire.



70 nous avons lu

Cet évêque syrien gère son diocèse
avec finesse. Son idée fixe est d'ame-
ner Rome à respecter les particularités
des catholiques orientaux pour un

meilleur œcuménisme et à établir un

dialogue fructueux avec l'Islam. Ce
livre nous rappelle que la Syrie est une

terre de la Bible où les premières
Eglises ont été florissantes. De nos

jours, il y a 350.000 Syriens catho-
liques melkites. Abou Mokh nous en

parle d'une façon attachante. L'auteur
nous conduit ensuite à Mari, à Ugarit
et dans d'autres sites historiques pour
nous rappeler que dans l'actuelle terre
de Syrie se trouvent des lieux presti-
gieux de l'histoire de l'humanité.

L'auteur connaît le Proche-Orient
comme sa poche, et peut-être encore

mieux ! Non seulement les curiosités
antiques des grandes villes lui sont

chères, mais les multiples personnes
qui y vivent le lui sont encore plus.
Avec lui, nous découvrons comment
varie la situation des chrétiens d'un
Etat arabe à l'autre. À la différence des
Emirats, par exemple, les chrétiens
syriens vivent dans un climat de rela-
tive tolérance et d'égalité, à l'exception
du fait qu'un musulman “n'a pas le
droit” de se convertir à l'Evangile,
alors qu'un chrétien peut devenir
musulman.

La sagesse de François Abou Mokh
fait de ce livre bien plus qu'un témoi-
gnage. Il s'agit d'une œuvre politique et

religieuse. Le ton parfois “vieille
France”’ peut étonner certains lecteurs,
mais quand on découvre que cet

évêque a appris la langue de Molière
sur des bancs d'école en Syrie, nous

comprenons mieux ce témoin de notre

temps.
Sylvie Blétry

Burhan GHALIOUN
Le malaise arabe. L'Etat contre la
nation
Paris, Ed. La Découverte, 1991, 89 F

L'auteur analyse la formation des
Etas arabes dans le contexte de l'effon-
drement de l'Empire ottoman, à travers
deux mouvements politiques essentiels
: le rationalisme moderniste — en

Egypte notamment — à l'origine du
nationalisme, et une doctrine religieuse
— le wahhabisme entre autres — à l'ori-
gine du royaume d'Arabie saoudite et
des principaux courants islamistes qui
se heurtent aujourd'hui aux forces poli-
tiques et étatiques issues du nationa-
lisme.

Mais pour Burhan Ghalioun, la crise
du monde arabe repose avant tout sur

la constitution d'Etats qui ont eu pour
fonction, dès le départ, de contrôler les
communautés, de les diviser, de les
manipuler, colonialisme aidant. Les
problèmes liés à l'histoire, la religion et
la culture ne viennent qu'après. Cette
thèse mériterait d'être débattue, mais
l'auteur la soutient avec clarté.

EV

Yann RICHARD
L'Islam chiite
Paris, Fayard, 1991, 303 p., 98 F

Le chiisme est la forme de l'islam
observé par 10 % des quelque 900 mil-
lions de musulmans dans le monde.
L'Iran est chiite à 90 %, mais il est

également majoritaire en Irak. Il
concerne encore un bon tiers des
Libanais et joue un rôle de poids dans
l'islam du sous-continent indien.

A la base du chiisme, nous trouvons
la doctrine de l'iman, intermédiaire

infailllible et quasi divinisé entre
l'homme et Dieu, concept considéré
comme hérétique par l'islam sunnite,
majoritaire dans le reste du monde
musulman. Quelles sont les doctrines
et les pratiques du chiisme iranien, tou-

jours nourri d'éléments de la culture
iranienne pré-islamique ? Où en est sa

version contemporaine, oscillant entre
le spirituel et l'idéologie politique
révolutionnaire ? Yann Richard répond
ici à toutes ces questions avec compé-
tence. Ce spécialiste du chiisme nous

présente ici un ouvrage abordable,
sérieux, et agréable à lire. On y
apprend beaucoup sur cette religion
“nationale-culturelle” répandue dans
l'Iran d'aujourd'hui.

F.V.

INFORMATIONS DIVERSES

De nombreuses sessions sont pré-
vues cet été par les différentes commu-

nautés de l'Arche : “Reconnaître et

gérer ma violence” (Samuel), “Chants
populaires et religieux de différentes
traditions” (Bovy), “La parole retrou-
vée” (Anrieu), etc. Un dépliant présen-
tant toutes ces sessions est disponible.
Communauté de l'Arche, abbaye de
Bonnecombe, 12120 Comps-Lagrand-
ville. Tél. (16) 65 74 13 40.

#
#

Plusieurs sessions et rencontres rela-
tives à la non-violence, aux arts ‘mar-
tiaux et à l'écologie sont au programme
du CUN, cet été. Logement agréable et

économique. Une brochure est dispo-
nible avec tous les renseignements
nécessaires. Ecrire:CUN du Larzac,
12100 Millau. Tél. (16) 65 60 62 33.



nous avons lu 71

%
#

A Chantilly, une session “Renouer le dialogue France-

Maghreb” se déroulera aux Fontaines, du dimanche 19

juillet au samedi 25 juillet, à l'initiative de l'Université de

Paix de Namur. Pour tout renseignement, écrire : Université
de Paix, bd du Nord, 4 B. 5000 Namur, Belgique. Tél: (32)
81 2261 02.

ES
LES

La très sérieuse association “Terre et partage” propose de

faire connaître la théorie et la pratique de l'alimentation

macrobiotique, dont les effets physiologiques et psycholo-
giques ont l'intérêt d'être vérifiables. Un bulletin d'informa-
tion et les dates des sessions sont disponibles en écrivant:
Terre et Partage, 4, place de l'Eglise, 67140 Reichsfeld. Tél:

(16) 88 85 56 63.

*
#

“Agir localement ici et là-bas pour un développement
viable” est le thème de l'Université d'été organisée du 24 au

28 août, à Morestel (Isère), par Ritimo, Peuples Solidaires et

Terre des Hommes. On y parlera beaucoup des suites à don-

ner à la conférence de Rio. Renseignements : Ritimo, 14, rue

de Nanteuil, 75015 Paris. Tél. (1) 45 31 18 08.

Le prochain numéro d'Alterna-
tive Non-Violentes aura pour
thème “Les victimes des vio-

lences”. À paraîtreen sep-
tembre 1992. Encore un très

bon numéro à faire connaître !

Abonnez-vous,
Abonnez vos amis

BULLETIN
D'ABONNEMENT

à envoyer à : A.N.V.
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Nom : Prénom :

Adresse :

Je souscris un abonnement d'un an (4 numéros), à

partir du numéro ………

Je commande .……….…. dépliants de présentation de
la revue (gratuits).

Tarif minimum : 160 F

Soutien, à partir de : 250 F

Chômeurs, étudiants, objecteurs… : 130 F

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “sou-

tien” comme le tarif normal pour vous : vous nous

aiderez ainsi à maintenir le tarif minimum assez bas,
pour que personne ne soit empêché de nous lire

pour raison financière… Un immense merci.

Etranger : 210 F



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'i numéro : plus 5 F de port
envoi de 2 numéros : plus 9 F de port
envoi de 3 numéros: plus 12,50 F de port
envoi de 4 numéros: plus 15 F de port

Je verse donc la somme de.………………… F

à l'ordre de A.N.V. — CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes
qui pourraient être intéressées par A.N.V. :

Voici l'adresse d'une librairie qui accepterait
peut-être de vendre régulièrement A.N.V :

N° 53-54 : POLOGNE : LA RÉSISTANCE CIVILE (30 F)
Peut-on parler d'une stratégie non-violente en Pologne ? Un
numéro exceptionnel où des historiens, des philosophes, des
syndicalistes polonais cherchent à analyser les rapproche-
ments possibles entre la stratégie de l'action non-violente et
le combat de Solidarnosc. Un texte inédit en français de Kola-
kowski. Une interview de Milewski, président de Solidarnosc à
l'étranger.

N° 55 : MARIER ARMÉE ET NON-VIOLENCE ? (20 F)
Défense non militaire : le rapport suédois.
Peut-on combiner résistance non-violente et lutte armée ? La
Non-Violence au service de la cause palestinienne ? Polo-
gne : les sanctions économiques.

N° 56 : TECHNOLOGIE : COMME UN CAMION FOU... (20 F)
La course technologique, comme la course aux armements.
semble totalement incontrôlable. Une analyse de Louis PUI-
SEUX sur la guerre et la technique. Peut-on faire un usage
créatif de son temps quand on est au chômage ou quand on
a décidé de travailler à temps partiel ? L'informatique au
service de la pédagogie ?

N° 57 : EXTRÉME-DROITE : LA COTE D'ALERTE (20 F)
Connaître l'extrême-droite pour mieux lui résister. Construire
une France pluri-ethnique. Albert JACQUARD énonce le can-
cer nucléaire. Premières analyses du rapport sur « la dissua-
sion civile ».

N° 58 : NI ROUGES NI MORTS (20 F)
Le point sur le mouvement de paix en RFA, après les déploie-
ments des euromissiles. Théodor EBERT réfléchit sur les
moyens d'introduire la “défense sociale” dans son pays.
L'éducation à la paix en RFA.

N° 59: LA DISSUASION CIVILE (20 F)
Donnent leur opinion sur le livre « La dissuasion civile » : Ch.
HERNU, B. STASI, Y. LANCIEN, les généraux LE BORGNE,
BUIS, COPEL, l'amiral SEVAISTRE, des évêques, des stra-
tèges. Le débat s'amorce avec les auteurs du livre. Compte
rendu détaillé du Colloque de Strasbourg sur les stratégies
civiles de défense.

N° 60 : GÉNOCIDES (20 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont
un défi à ceux qui veulent réduire la violence: il faut analyser
et connaître les génocides pour mieux empêcher leur retour.
Léon POLIAKOV, F. PONCHAUD, Y. TERNON, J.L. DOME-
NACH, W. BERELOWITCH réfléchissent sur les génocides
des Juifs et des Arméniens et sur les massacres au Cam-
bodge, en URSS et en Chine.

N° 61 : URSS (20 F)
Un éclairage sur la société soviétique entre dissidence et
consensus. Peut-on encore parler de “totalitarisme” ? Les
pressions économiques sont-elles efficaces ? Une étude frap-
pante sur la formation militaire des jeunes en URSS.



N° 62 : RÉSISTANCES CIVILES EN AMÉRIQUE LAT. (28 F)
Guatémala, Bolivie, Uruguay, Brésil : des luttes non-violentes

pour les droits de l'Homme et la démocratie. Dans le même

numéro, une réflexion de fond sur le rapport entre éthique et

technique dans l'action non-violente (J.M. MULLER).

N° 63 : PHILIPPINES : NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE

(28 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février
1986. Récit et analyse de la révolution non-violente qui a

chassé Marcos. Nombreux témoignages des acteurs directs
de ces événements. Dossier illustré de nombreuses photos.

N° 67 : LA PAIX, VUE DE L'EST (28 F)
Mouvements pour la paix et l'écologie en Tchécoslovaquie,
Hongrie, R.D.A., Pologne, Yougoslavie.

N° 68: LEXIQUE DE LA NON-VIOLENCE (38 F)
Jean-Marie MULLER propose les définitions d'une soixantaine de

mots couramment utilisés dans la recherche sur la non-violence.
Toutes les formes d'action sont passées en revue ainsi que
quelques notions-clés. Un outil pratique et éclairant.

N° 69 : LES DÉFIS DES TERRORISMES (30 F)
Le terrorisme : comment se distingue-t-il des autres formes

de violence ? Comment le juger ? Comment lui résister ? Des

questions vitales pour la démocratie. Avec Olivier MONGIN,
Michel WIERIORKA, Edwy PLENEL.

N° 70 : INTIFADA - RÉVOLUTION AMÉRICAINE (30 F)
Deux dossiers dans ce numéro: la résistance civile en Pales-

tine (l'Intifada peut-elle réussir autrement que par la non-vio-

lence ?) et deux études sur les mouvements de résistance

civile qui ont mis en route la révolution américaine à la fin du

XVIIIe siècle.

:

STRATÉGIES NON-VIOLENTES :
1

qu ur

téslocales, sur lesassociations. sur adéfense euro-
péenne.

N° 73:REPÈRES POUR LA NON-VIOLENCE (30 F)
Ce numéro d'archives vous propose une série d'articles parus
dans A.N.V. entre 1973 et 1983. Des repères pour la réflexion

et l'action sur les grands thèmes qui intéressent la non-violence.

N° 74:LES SANCTIONS ÉCONOMIQUES (30 F)
Les boycotts et les embargos sont-ils efficaces ? Analyse des

sanctions économiques établies dernièrement contre Israël,

l'Afrique du Sud.ou contre les entreprises telles que Nestlé.

Le boycott des consommateurs en France.

N° 75 : POUR VAINCRE LA MISÈRE ICI ET LA-BAS (30 F,
La misère est une forme de violence qui a ses lois et ses vic-
times. Diverses initiatives sont prises ici et là-bas pour la

combattre, avec le caractère inventif et exigeant de la non-

violence. Economistes et militants ont la parole. Interview de
l'abbé Pierre.

N° 76 : SPÉCIAL PAYS DE L'EST (30 F)
Un dossier unique sur les bouleversements survenus en

Europe de l'Est et dans les pays Baltes, en 1989 et 1990. Le
cas de la Roumanie. Le primat de l'éthique sur la politique…

N° 77:VIOLENCES, LES ENFANTS AUSSI (30 F)

Qu ibets et brimades,délinquance et suicide, d'où vient la vio-

 lence des enfants et des adolescents ? Ce numéro montre

- avant tout que les violences sournoises subies durant la petite
enfance ressortentplus tard chez le sujet. Psychologues, psy-
chanalystes, pédiatre et avocat expliquent le pourquelet le

comment des violences chez l'enfant.

N° 78 : AMÉRIQUE LATINE : LE COMBAT DES FEMMES (30 F)
Le combat des femmes a pris ces dernières années une nou-

velle ampleur en Amérique latine. Elles luttent contre la
misère et les autres violences, dont le “machisme”. Témoi-

gnages de militantes ; analyses par des femmes sociologues,
anthropologues…

N° 79 : SPÉCIAL PROCHE-ORIENT
LA GUERRE... ET APRÈS (35 F)
L'embargo aurait marché si on l'avait poursuivi : propos d'un
économiste. Le pétrole et les ventes d'armes. La guerre n'a

fait qu'accentuer les problèmes au Proche-Orient. Interviews
exclusives de Georges Corm et de Ilan Halévi.

N° 80 : POUR UNE ÉTHIQUE DU COMPROMIS (35 F)
La dynamique non-violente invite parfois à faire des compro-
mis, non des compromissions. Le compromis dans le couple,
dans l'entreprise, en politique. jusqu'où aller ? La médiation,
par J.-F. Six. Interview exclusive de Paul Ricœur.

N° 81 : ECOLOGIE, NON-VIOLENCE :

LES CONVERGENCES (40 F)
La démarche écologique inclut dans son éthique les principes
de la non-violence. Energies et civilisation. Où en est le Droit
International pour l'Environnement ? Paroles du chef indien

Seattle, etc.

N° 82 : AUX QUATRE COINS DU MONDE (40 F)
Actualités de la non-violence: des bouleversements récents
ont montré la force de la non-violence, comme parfois ses

limites: ex-URSS, Yougoslavie, Liban, Bénin, Madagascar,
Tibet… Analyses et commentaires.

N° 83 : VIOLENCE ET NON-VIOLENCE EN ISLAM (40 F)
Le Coran légitime la guerre sous certaines conditions. Per-

ception de l'Occident, de la démocratie et des droits de
l'homme dans le monde musulman. Le soufisme et la non-

violence. Avec Arkoun, Etienne, Triaud…

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 2” trimestre 1992 / Imp. Reynaud - 42000 St-Etienne



ALTERNATIVES NES sommaire NN
NON VIOLENTES

;

16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(I.R.N.C.)

COMITÉ D'ORIENTATION
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Isabelle FILLIOZAT
Etienne GODINOT
Laurent GRZYBOWSKI
Anne LE HUÉROU
François MARCHAND
Christian MELLON
Jean-Marie MULLER
Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Alain REFALO

Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE
Patrick VIVERET

Directeur de Publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef:
François VAILLANT

»

Editorial
“ISLAM, FÉMINITÉ ET FÉMINISME

Myriam Bouregba
Laure Bousquet
Banou Parsi

QUAND DES JEUNES DES BANLIEUES
DECOUVRENT L'ISLAM

Amar Dib

QUI EST DANGEREUX, L'ISLAM OU L'OCCIDENT ?
Mohammed Arkoun

GUERRE ET VIOLENCE DANS LE CORAN ET
LA TRADITION ISLAMIQUE

François Jourdan

VOUS AVEZ DIT “INTÉGRISME” ?
Bruno Etienne

LE SOUFISME, UN ISLAM DIFFÉRENT ?
François Vaillant

L'ISLAM EN AFRIQUE NOIRE, ENTRE VIOLENCE
ET NON-VIOLENCE

Jean-Louis Triaud

ISLAM ET DROITS DE L'HOMME
Ramin Jahanbegloo

LOUIS MASSIGNON, LA PASSION DE LA JUSTICE
Jean Moncelon

Nous avons lu

ÉTÉ 1992


