
NON VIOLENTES

‘Etat
entre

violence et droit
INTERVIEW DE BLANDINE KRIEGEL

86 revue trimestrielle 48 F



E-vez, a
à AN

ujourd’hui même,
RNATIVES 49000042 Paul-Appell,ALTE NTES

00 Saint-Etienne,
NON VIOLE Pour recevoir gratuitement

i recherches: dogumants
/
en dépliants,

desserts ja non-violence
L'é

SSION votre choix.
ltion Non-violente des Conflits (IRNC) equipe d’ANV

revue associéee à l'Institut de Recherches sur la Résolution NO
5 chel Vous en remercie

éureusement.

ANV édite un joli dépliant qui présente la revue, indique les numéros disponibles et

propose un abonnement.

Aidez-nous à le distribuer !

L'envoi de ce dépliant est gratuit.

e Ftudiants: … Le dépliant d'ANV mérite d’être chez vous pour être donné aux ami(e)s qui
viennent vous voir.

e Enseignants: ANV peut aider vos élèves qui ont un exposé à faire, sans parler de la salle
des professeurs où ce dépliant pourrait venir égayer la table où vous prenez
un café !

e Parents: Pourquoi ne pas laisser traîner le dépliant d’AWVV dans votre salon pour
agrémenter les soirées avec vos amis ? Discussion assurée !

e Militants: Rien de tel qu’une réunion pour distribuer un dépliant d’ANV. Vous ferez des
heureux !



ÉDITORIAL
l existe un rapport entre l’Etat et la violence.
Les historiens sont unanimes pour reconnaître
que l’apparition, puis la croissance de l’Etat,
sont liées à la volonté de mener des guerres de

conquête. L’Antiquité grecque et romaine est ici

éloquente, mais nous aurions tort de croire que la
corrélation entre Etat et violence n’apparaît plus à
l’époque moderne.

=

Avant de poursuivre, il convient de relever la dif-
ficulté que le langage éprouve à rendre compte de
l’Etat. Il n’appartient pas au monde des phéno-
mènes concrets. L'Etat, personne ne l’a jamais vu !
Et comme on ne peut cependant douter de sa réali-
té, c’est qu’elle est d’ordre conceptuel. L’Etat est
donc une idée, dont on ne voit que des signes, à tra-
vers la personne du chef d’Etat, le policier, la TVA,
l’effigie de Marianne la républicaine sur les

timbres-poste…
Les définitions de l’Etat sont innombrables, mais

on peut dire néanmoins que l’Etat, c’est le pouvoir
institutionnalisé, et, par extension, l’institution elle-
même dans laquelle s’incarne le pouvoir politique.
Hier comme aujourd’hui, la lutte pour le pouvoir
n’est pas autre chose que le combat où le vainqueur
s’attribue compétence pour faire loi.

x

L’Etat de droit est une forme d’Etat qui est

apparue aux temps modernes. Dans la théorie poli-
tique classique, l’Etat de droit n’a pas de volonté
impérialiste. Il ne fait la guerre que pour défendre
son territoire et ses intérêts. Sa caractéristique, sur-

tout aujourd’hui, est d’établir la sécurité des

Publié avec le concours du Centre national des Lettres



éditorial

citoyens et d’honorer les règles de la démocratie.
Les partisans de la non-violence s’interrogent
cependant sur le mode de justification que l’Etat de
droit se donne pour accomplir ces tâches. En effet,
l’Etat de droit a « le monopole de la violence phy-
sique légitime », selon la célèbre formule de Max
Weber!. Cela signifie que les citoyens n’ont pas le
droit de régler eux-mêmes par la force leurs “‘gué-
guerres”. C’est au personnel qualifié de le faire, la

police, qui peut ensuite remettre les déviants à
l’autorité judiciaire.

Cette délégation peut paraître bonne, car elle est

censée empêcher “la spirale de la violence” parmi
les citoyens. Mais il faut se demander si la légitima-
tion de la violence policière, malheureusement quel-
quefois nécessaire pour arrêter un mal plus grand,
ne permet pas à l’Etat de construire une idéologie
sécuritaire, qui va, de fait, lui servir pour étouffer
et réprimer les légitimes revendications de certains
individus et groupes sociaux. Jean-Marie Muller a

parfaitement raison de remarquer qu’« en institu-
tionnalisant la violence comme moyen légitime de

gérer les inévitables conflits qui surgissent au sein de
la société, l’Etat lui donne droit de cité. Dès lors, c’est
l’ensemble des rapports sociaux qui se trouvent

contaminés par la logique de la violence. En démo-

cratie, le but premier de la politique est de mettre la
violence hors-la-loi ; ainsi l’Etat va-t-il à l’encontre
de ce but en mettant la violence dans sa loi »*.

Aussi, il ne faut pas s’étonner que la démocratie
courbe parfois le dos pour en fin de compte reculer.
A partir du moment où la violence est admise dans

la loi de l’Etat, les gouvernants peuvent être plus
soucieux du maintien de l’ordre que de la justice
sociale, par exemple. C’est d’ailleurs ce qu’a signi-
fié un ministre de l’Intérieur, le 26 février 1987, en

déclarant à la télévision : « La démocratie s’arrête
où commence l’intérêt de l’Etat. » Le nom de ce

ministre ne peut s’oublier : Charles Pasqua.

S’il est donc vrai que l’Etat de droit peut favori-
ser l’idéologie de la violence légitime, il doit savoir

que des limites lui sont données. Comme le dit
Blandine Kriegel dans son interview : « Au-dessus
du droit des Etats, il y a les droits de l’homme. Ils
sont au-dessus de l’Etat souverain. Il n’y a aucune

souveraineté qui justifie qu’un Etat bafoue les droits
individuels. »

Le meilleur Etat est certainement celui qui déve-

loppe le moins de violence. Et il faut reconnaître à
l’Etat de droit la capacité, qui a été la sienne dans

l’histoire, à faire reculer la violence dans la vie civi-
le. Mais en s’arrogeant le monopole de l’emploi
légitime de la violence, aussi bien pour soumettre
les violents à sa loi que pour faire plier les ennemis
de l’extérieur, peut-on dire que l’Etat de droit peut
préparer le temps de la non-violence ? Le philo-
sophe Eric Weil répond oui. Ce qui est déroutant,
car sa philosophie morale, par ailleurs, participe à
comprendre ce qu’est la non-violence. L’Etat de
droit va dans le sens de la non-violence, mais il jus-
tifie la violence dans certains cas.

Un Etat de droit qui investirait véritablement
dans la recherche non-violente des conflits serait-il
encore un Etat ? Une telle instance s’efforcerait
d’assumer les conflits par la stratégie de l’action
non-violente, au lieu de les supprimer par la violen-
ce. Les tentatives pour l’autogestion, dans les
années 70, n’ont pas eu vraiment de suite. Faudrait-
il y revenir ? Charles Maccio nous incite, dans ce

numéro d’ANV, à reprendre cette visée à nouveaux

frais.

François Vaillant

1) Max Weber, Le savant et le politique, Paris, Union Générale
d’Editions, coll. 10/18, 1963, p. 101.

2) Jean-Marie Muller, “Lexique de la non-violence”, ANV n° 68,
p. 30.



Appel à souscription
Certains d’entre vous ont découvert A/fernatives non-violentes il y a seulement quelques
mois, d’autres y sont abonnés depuis plusieurs années. Nous vous remercions pour
votre fidélité, mais permettez-nous de vous exprimer nos soucis.

L’année 1993 va être déterminante pour ANV. Le nombre des abonnés a régulièrement
augmenté depuis 1990, grâce à plusieurs promotions que nous avons pu faire avec la
réserve d'argent dont ANV disposait. Cette réserve est maintenant complètement
épuisée.
« Qui n'avance pas recule », c’est exactement ce qui pourrait arriver à AV. Il faut
absolument trouver 50 000 F d’ici le mois de juin 1993, pour que cette revue puisse
continuer à progresser. Si, grâce à vous, nous réunissons cette somme, nous pourrons
faire d'importantes promotions (salons, stands de presse, mailings).
Si ANV parvient à passer le cap difficile de l’année 1993, cette revue aura ensuite, selon
toute vraisemblance, un budget équilibré, ce qui n’a pas été le cas ces trois dernières
années.

Participer à cette souscription, c’est participer au développement d’ANV. « Qui n'avance

pas recule », l’année 1993 est décisive pour l'avenir de cette revue.

Nom: …-. <=......_....... Prénom:

eeede

Code posiat: Ville:>...

Verse à ANV la somme de : 250F SOOF autre :

(tout versement à l’ordre d’ANV)
Je souhaite recevoir un recufiscal: Oui Non

Je désire recevoir …………… ex du dépliant de présentation d'ANV.

A retourner dès que possible à ANV, 16 rue Paul-Appell, 42000 Saint-Etienne



ils
ont

dit...
« Que le prince songe uniquement à conserver sa vie et son Etat ! S’il y réussit,
tous les moyens qu’il aura pris seront jugés honorables et loués par tout le monde. »

Machiavel (1469-1527), dans Le Prince.

« L'Etat, en choisissant ses serviteurs, se désintéresse de leurs opinions.
Qu’ils le servent fidèlement, et cela suffit ! »

Cromwell (1599-1658), avant la bataille de Marston Moor, le 2 juillet 1644.

« L'Etat pourra disparaître complètement lorsque la société aura réalisé le principe :

“De chacun selon ses capacités, à chacun selon ses besoins”, c’est-à-dire lorsqu’on
sera tellement habitué à observer les régles primordiales de la vie sociale et que le travail
sera devenu tellement productif, que tout le monde travaillera volontairement selon ses capacités. »

Lénine (1870-1924), dans L'Etat et la Révolution.

« Le christianisme dans sa véritable signification détruit l’Etat. »

Tolstoï (1828-1910), dans En quoi consiste ma foi.

« L'Etat, c’est l’autorité, c’est la force. Sa nature n’est point de persuader, mais de s’imposer. »

Bakounine (1814-1876), dans La liberté.

« La décadence des hiérarchies signifie la décadence des Etats. »

Mussolini (1883-1945), dans Œuvres complètes, tome Ill.

« La meilleure constitution et la meilleure forme de l’Etat est celle qui assurera naturellement
aux meilleurs éléments de la communauté l’importance du guide et l’influence du maître. »

Hitler (1889-1945), dans Mein kampf.

« La haine de l'Etat, qui existe d’une manière latente, sourde et très profonde en France

depuis Charles VI, empêche que des paroles émanant directement d’un gouvernement
puissent être accueillies par chaque Français comme la voix d’un ami. »

Simone Weil (1909-1943), dans L'enracinement.

« L'Etat idéal est celui où il n’y a aucun pouvoir politique en raison même de la disparition
de l’Etat. Mais dans la vie, on ne réalise jamais complètement l’idéal. D’où l’affirmation bien
connue de Thoreau que le meilleur des gouvernements est celui qui gouverne le moins. »

Gandhi (1869-1948), dans Tous les hommes sont frères, p. 238.

« Si l'Etat estfort, il nous écrase. S’il estfaible, nous périssons. »

Paul Valéry ( 1971-1945), dans Fluctuations sur la liberté.

« Pour moi, l’élément précieux dans les rouages de l’humanité, ce n’est pas l’Etat,
c’est l'individu, créateur et sensible. »

Einstein (1879-1955), dans Comment je vois le monde.



Le pouvoir :

entre l’autorite et la violence
par Bernard QUELQUEJEU*

S’interroger au sujet de l’Etat, sur ses aspects positifs comme sur ses maladies, exige des

clarifications. Cet article les apporte, en éclairant le concept d’Etat comme pouvoir.

* Professeur d’éthique philosophiqueà l’Institut catholique de

Paris, directeur de la Revue des sciences philosophiques et

théologiques, auteur de nombreux livres dont : La volonté dans la

philosophie de Hegel, Paris, Seuil, 1972 ; Les Eglises contre la
bombe ?, en collaboration avec François Vaillant, Paris, Cerf,
1985. Bernard Quelquejeu a également publié de nombreux
articles, dont “Karl Marx a-t-il constitué une théorie du pouvoir
d’Etat ?”, in Rev. Sc. ph. th. 63, 1979, Paris, Vrin.

L’Etat comme pouvoir
our commencer, un constat simple : l’Etat, personne ne

l’a jamais vu. L’observation des phénomènes concrets ne

nous révèle rien qui permette d’appréhender sa réalité. Nous

voyons des gouvernants, des services, des territoires ; nous

voyons des règles, et il nous suffit des les enfreindre pour
connaître très tangiblement, sous les traits du gendarme, du

CRS, du juge, l’autorité dont elles sont investies. Dans beau-

coup de faits concrets, nous voyons des signes qui sont

autant de manifestations de l’Etat. Mais aucun d’eux isolé-

ment, ni leur addition ou leur synthèse, ne constitue l’Etat.

Quand j’obéis à l’agent qui m’enjoint de passer au feu

vert, je m’incline, non sur son coup de sifflet, mais devant
l’autorité qu’il représente : ce n’est pas la volonté de
l’homme (que peut-être je connais par ailleurs) qui détermi-
ne mon comportement, c’est la puissance étatique, elle-

même garante d’un ordre qu’en l’occurrence je respecte, et

dont l’agent n’est qu’un modeste instrument. Si d’aventure

je convertis mon argent en bons du Trésor, ce n’est pas au

caissier de la Banque de France que je fais confiance, c’est à
une entité, à l’Etat que je n’ai jamais vu, et que je tiendrai

cependant pour un voleur si, dans un an, il me rembourse en

monnaie dépréciée. Et lorsque j’accuse un ministre de cor-

ruption ou mon député d’incompétence, il est clair que mon

jugement s’aggrave dès lors qu’une faiblesse humaine se

superpose au manquement à une fonction : le mauvais exer-

cice de leur autorité est d’autant plus coupable qu’ils ne sont

pas les propriétaires de leur pouvoir. Ce titulaire du Pouvoir,



bernard quelquejeu

quel est-il, sinon l’Etat ? L’Etat, dans son existence,
n'appartient pas à la phénoménologie tangible : il est de
l’ordre de l’esprit. L’Etat est, au sens plein du terme, une

idéel.
S’il en est ainsi, il devient décisif de s’entendre sur

l’approche conceptuelle que l’on entend suivre lorsqu’on
veut parler de l'Etat ou s’interroger à son propos. Il est tout
aussi évident qu’il n’y a pas une seule manière d’en parler,
et que les approches conceptuelles pertinentes pour saisir
l’Etat sous tel ou tel de ses aspects, de ses manifestations, de
ses maladies aussi, sont multiples. Il faut ici en choisir une :

pour des raisons qui sont assez manifestes, mais qui apparaî-
tront avec plus de force par la suite, j'ai choisi de parler de
l’Etat comme Pouvoir. C’est un choix, forcément partiel et
réducteur : on se gardera de l’oublier.

L'’itinéraire que je propose à notre réflexion comportera
trois étapes. Si l’on choisit comme concept opératoire la
catégorie de pouvoir, il convient de commencer, selon une

approche sémantique, par interroger le terme de pouvoir lui-
même, afin de prendre conscience des ambiguïtés caractéris-
tiques de ce vocable et de mettre à jour les tensions qui
l’habitent. Lui feront suite, selon une approche plus sociolo-
gique, des précisions concernant l’outillage de pensée et les
catégories de base qu’il importe de mettre en œuvre pour
appréhender avec suffisamment de rigueur les phénomènes
de pouvoir auxquels nous nous intéressons ici. Nous tente-
rons enfin brièvement, dans une approche politique, de
mettre en évidence les équivoques de l’Etat moderne, et

l’inclination qu’il possède nativement, en dépit de son orien-
tation vers la rationalité, à utiliser la violence dans son fonc-
tionnement interne comme dans ses relations externes.

1. L’incertitude du vocabulaire

uiconque aborde la pensée séculaire concernant le pou-
voir ne peut manquer d’être frappé par l’incertitude du

vocabulaire : les termes utilisés pour désigner les phéno-

mènes de pouvoir, comme les catégories avancées pour les
décrire ou même les concepts proposés pour expliquer ou

comprendre les réalités en cause, ne cessent de tendre à la
connaissance des pièges innombrables et très dissimulés.

Un des symptômes les plus caractéristiques de cette
incertitude est sans doute la controverse sans fin qui, surtout

depuis une quarantaine d’années, n’a cessé de se développer
entre les tenants de la science politique à propos de la déli-
mitation de son objet et des ses méthodes, et, par voie de
conséquence, jusqu’à son existence elle-même. On s’atten-
drait à ce que, vieille de près de vingt-cinq siècles, la science
politique soit parvenue, avec assez de précision et d’objecti-
vité, à définir ses objets et son statut propres. Il n’en est rien.
Si l’introduction, depuis quelques décennies, des “sciences
politiques” dans l’enseignement universitaire de nombreux
pays a marqué « la fin d’une extraordinaire carence », elle
n’a nullement pour autant fait cesser les controverses
concernant son objet et son statut scientifique. Et même s’il
faut constater qu’en dépit de leurs prémisses divergentes, la
plupart des politologues avaient à peu près le même champ
d'exploration, le débat demeure vif et les options discor-
dantes sur une définition de la science politique et les caté-
gories qui servent à définir son “objet”.

À cet égard, Marcel Prélot a pu récemment dresser une

topique éloquente. Il recense : une première conception
“relationnelle” qui s’attache à la détermination d’une rela-
tion sociale spécifique, distincte des autres rapports sociaux
(B. Croce, C. Schmitt, P. Duclos et, à sa façon, J. Freund) ;
ensuite une conception”dynamique” qui privilégie la notion
de pouvoir selon ses aspects les plus divers (H. Cook, T.
Wattins, M. Weber, G. Burdeau, G. Vedel) ; enfin une

conception “institutionnelle” qui recourt au concept d’Etat
institution des institutions (M. Duverger, H. Maie, M.
Prélot). Ces débats illustrent clairement les incertitudes ter-

minologiques, l’ambiguïté des catégories utilisées pour dési-
gner et décrire les phénomènes relatifs au pouvoir politique.

Faut-il parler de pouvoir ? de puissance ? de domination ?
d'autorité ? (on parle des Puissances pour désigner les
Etats…). Faut-il user des vocables de force, de contrainte, de
violence ? Faut-il s’attacher au couple commandement-sou-
mission ou autorité-obéissance ? Faut-il privilégier la caté-
gorie de légalité et repérer le pouvoir le long d’une échelle

P4

qui va de l’état de fait à la ratification d’une légitimité ?



le pouvoir : entre l'autorité et la violence 7

Par ailleurs, sachant combien les catégories de pensée
sont liées aux catégories linguistiques, il est instructif de

comparer la terminologie de plusieurs langues. On rencontre

de lourdes difficultés de traduction : le substantif anglais
power et le français pouvoir n’ont pas la même aire séman-

tique et ne peuvent pas, sans graves équivoques, être consi-
dérés comme équivalents ; l’allemand macht possède de son

côté des connotations différentes. Les variations historiques
et géographiques des termes dont les hommes se servent

pour désigner les phénomènes de pouvoir et leurs institu-
tions apportent une preuve de l’historicité foncière qui
marque ses figures concrètes ; elles constituent aussi un

symptôme de l’ambiguïté qui affecte la terminologie du

pouvoir.
Cette incertitude terminologique peut-elle être levée ?

Ou ne fait-elle qu’exprimer une ambivalence essentielle du

pouvoir lui-même ? Il nous faut comprendre la justesse de
l’avertissement que lance G. Balandier au début de son

Anthropologie politique : « L’ambiguïté est un attribut
essentiel du pouvoir. […] Il est en même temps accepté, en

tant que garant de l’ordre et de la sécurité, révéré, en raison

de ses implications sacrées, et contesté, parce qu’il justifie
et entretient l’inégalité »2.

2. Un premier classement

sémantique
ourquoi commencer par prendre la mesure des significa-
tions usuelles du mot pouvoir ? Parce que le langage

ordinaire, considéré d’un point de vue sémantique, possède
la propriété remarquable de constituer le thesaurus des

expressions les plus pertinentes élaborées dans l’histoire de

la culture. Son intérêt provient de sa codification de l’expé-
rience : le langage ordinaire est susceptible, non seulement
d’articuler l’expérience, mais, résultat de la vie des mots et

de la lente adaptation de la langue aux conditions de l’expé-
rience commune, de conserver les distinctions fines dans des

expressions appropriées. La variabilité des significations et

l’effectuation de la richesse polysémique des mots selon les

contextes d’usages produisent une inégalable convenance

aux situations de la vie quotidienne. On conçoit l’appréciation
positive que le langage ordinaire a reçu dans la philosophie

anglo-saxonne, spécialement l’Ecole d’Oxford issue du
second Wittgenstein. Ancrer la réflexion dans les usages
ordinaires de la langue est ainsi une exigence dont l’oubli se

solde toujours par un déficit de compréhension qu’il est

presque impossible de combler ultérieurement.

Un premier usage se rencontre en physique. Le ‘“pou-
voir” est la propriété physique que possède une substance,
un dispositif ou un instrument placés dans des conditions
déterminées. On parlera du pouvoir calorifique d’une sub-
stance chimique, du pouvoir réflecteur d’une surface, du

pouvoir séparateur d’un dispositif optique, du pouvoir cou-

vrant d’un vernis, etc. Le mot s’inscrit dans l’appréhension
de la causalité naturelle, il désigne la capacité de produire
des effets déterminés. Son usage voisine avec celui d’autres
substantifs : propriété, faculté, aptitude, capacité, efficacité,
force.

Un deuxième usage intervient dans des contextes de vie

quotidienne et émarge à ce que l’on nommerait volontiers

l’anthropologie générale. Le “pouvoir” exprime la possibili-
té de disposer des moyens physiques, naturels ou occasion-

nels, qui permettent de faire quelque chose. Pouvoir, c’est

être capable de, être en mesure de, avoir les moyens de,
avoir la faculté de. On doit rapprocher cette signification de
la dunamis grecque et de la potentia latine.

Un troisième usage représente une particularisation de

l’usage précédent dans le domaine de l’action, et singulière-
ment de l’action collective, avec l’organisation, la coordina-
tion et le commandement qu’elle suppose et requiert. Le

“pouvoir” désigne ici la possibilité d’agir sur quelqu'un ou

quelque chose en vue d’atteindre un but. La diversité des
situations d’action collective a suscité une série de syno-

nymes ou de termes ayant des significations voisines : domi-

nation, empire, ascendant, puissance, hégémonie, etc.

L’autorité, en particulier, désignera le pouvoir d’obtenir,
sans recourir à la contrainte physique, un certain comporte-
ment de la part de ceux qui lui sont soumis.

Un quatrième usage, connexe, est la signification juri-
dique. Le “pouvoir”, c’est la capacité légale, le droit de faire

quelque chose. Ainsi parle-t-on du pouvoir d’un tuteur, d’un

mandataire, ou d’un fondé de pouvoir. La langue juridique
inscrit cette spécialisation du mot dans une constellation de

termes proches : droit, mandat, commission, délégation, pro-
curation, etc. Ce quatrième usage tire les nécessités de



bernard quelquejeu

l’action avec autrui ou sur autrui du côté de la convention

juridique, de la légalité, de la légitimité : il témoigne du long
effort pour domestiquer la force ou la puissance dans les
relations humaines, et pour faire en sorte que l’individu soit
en droit de compter sur une régularité dans la conduite des
autres afin qu’il ait des chances de réussir dans ses entre-

prises.

Un cinquième usage, enfin, spécialise les deux précé-
dents dans une acceptation proprement politique. Il s’agit de
la situation de celui ou de ceux qui dirigent ou décident, en

particulier la puissance politique à laquelle est soumise le

citoyen, et aussi les organismes et institutions permettant la
décision politique. On parlera ainsi du pouvoir du roi, du

pouvoir aristocratique ou oligarchique, du pouvoir consti-
tuant, législatif, exécutif, des pouvoirs publics. La concen-

tration ou l’étendue du pouvoir aboutira à parler d’hégémo-
nie, de souveraineté, d’omnipotence.

Résumons nos acquis. Rien qu’à suivre les regroupe-
ments sémantiques du dictionnaire, on constate ainsi que le

langage ordinaire dépose les significations le long d’une

ligne caractéristique. D’abord utilisé pour désigner une pro-
priété physique ou chimique d’un corps ou d’un dispositif
instrumental, il s’étend au domaine de l’action humaine en

signifiant la faculté de disposer des moyens pour agir.
Particularisé dans le champ de l’action collective et des
commandements qu’elle requiert, il devient un concept
directeur du champ politique et reçoit une spécification juri-
dique. Le “pouvoir” couvre ainsi un champ qui va de la
nature à l’institution, de la force à la loi, de la physique à

l’éthique, de la causalité naturelle à la légitimité politique.
Ainsi pouvons-nous déjà prendre mesure de l’extension

des phénomènes de pouvoir et commencer de comprendre ce

qui fait l’ambiguïté essentielle de sa réalité. Ses enjeux sont

immenses : prenant ses racines dans les forces naturelles et

les puissances aveugles de la physique, il conditionne
l’action collective des groupes humains dans la lutte pour la
survie et la domination. Assurant une sorte de transition
continue entre la violence de fait et la légitimité de droit, on

comprend qu’il apparaisse pratiquement coextensif à toutes
les figures et activités de la vie humaine et qu’il recèle

l’ambiguïté essentielle de ce qui est à la fois nécessaire et

redoutable. Indispensable, mais périlleux. Traversé par un

vecteur de sens, mais menacé de rechuter dans l’insensé.

Cette ambivalence du pouvoir peut être schématisé dans la

séquence suivante : violence — puissance — pouvoir —

autorité. Le pouvoir semble appelé à s’accomplir en autorité,
mais il cesse de se dégrader en puissance et de se pervertir
en violence.

1. L’option en faveur d’une

sociologie politique compréhensive
9il importait, au départ, de prendre acte de l’ambiguïté

terminologique du vocabulaire du “pouvoir”, puisqu’il
appert qu’elle ne fait qu’exprimer l’ambivalence des réalités
en cause, il n’importe pas moins à la réflexion, soucieuse de
sortir des approximations ou des équivoques, de préciser son

outillage de pensée.
Plutôt que d’user de la latitude que possède le chercheur

de définir en commençant l’acception qu’il propose de don-
ner aux mots et catégories de base dont il usera dans sa

recherche, il est plus expédient — et plus conforme au dia-

logue que la réflexion ne peut manquer, me semble-t-il,
d'entretenir avec les sciences — de faire appel, pour effec-
tuer ces choix lexicaux, à des catégories définies par une

sociologie politique qui puisse présenter des titres respec-
tables à la scientificité.

Il semble que celle de Max Weber soit ici fort conve-

nable. Non qu’elle ne contienne, elle aussi, des présupposés,
puisque définir, c’est toujours, de quelque manière, trancher
pour s'approprier. Mais la sociologie compréhensive webé-
rienne a assez réfléchi sa méthodologie et les présupposés de
son mode d’appréhension des phénomènes sociaux, dans le
respect de la “neutralité axiologique” du savant, pour offrir
des références convenables par lesquelles chacun puisse par
lui-même s’assurer de sa compréhension.



le pouvoir : entre l'autorité et la violence 9

2. Les définitions webériennes
du pouvoir d’Etat

9 originalité de Max Weber est d’avoir refusé de séparer
les institutions et structures sociales de l’activité des

agents individuels et collectifs. Essayant de saisir concrète-
ment l’homme vivant au sein de la société, il cherche à com-

prendre le plus objectivement possible comment les êtres
humains évaluent et apprécient, utilisent, créent et détruisent
leurs diverses relations sociales.

a) Il constate que l’activité humaine s’oriente d’après un

“sens” qu’il s’agit de “comprendre” pour la rendre intelli-

gible. C’est pourquoi il met au centre de sa sociologie le

concept d’action sociale (sociales handeln) : il y a action
sociale lorsque le comportement humain est signifiant pour
les agents individuels et lorsque le comportement de l’un est

orienté en fonction de celui de l’autre. « Nous entendons par
action un comportement humain (peu importe qu’il s'agisse
d’un acte extérieur ou intérieur, d’une omission ou d’une

tolérance) en tant que et pour autant que l’agent ou les

agents lui communiquent un sens subjectif. Par action

sociale, nous entendons celle que, d’après le sens visé,
l’agent ou les agents rapportent au comportement d'autrui

pour y orienter en conséquence son développement »9,
b) Le concept de relation sociale ajoute à cette double

détermination d’action signifiante et d’orientation mutuelle
celle d’une stabilité et d’une prévisibilité d’un système de

significations. Dire d’une action qu’elle s’oriente significati-
vement d’après le comportement d’autrui, c’est admettre que
l’agent est en droit de compter sur une régularité dans la
conduite des autres, donc que leur comportement lui ménage
des espoirs, des attentes, en fonction desquelles il peut esti-
mer avoir des chances de réussir dans son entreprise. C’est

ce qu’explicite le concept de “chance” qui marque le carac-

tère probabiliste de toute construction sociologique : la

chance, c’est « la probabilité plus ou moins grande, expri-
mable en un jugement objectif de possibilité, indiquant que
l’on peut à bon droit compter sur ces attentes »4.

c) Un tel mode d’appréhension des phénomènes sociaux

permet de développer une compréhension fort intéressante
du phénomène politique en général et de proposer une défi-
nition suffisamment précise de quelques-uns des concepts

caractéristiques du champ politique. On proposera d’appeler
Pouvoir (Macht) « la chance d’un individu de faire triom-

pher, au sein d’une relation sociale, sa propre volonté
contre des résistances, sans faire entrer en ligne de compte
ce sur quoi cette chance repose »”, qu’il s’agisse de la crain-

te, du respect, de l’utilité, de l’opportunisme, de la tradition,
etc. On proposera ensuite d’appeler domination

(Herrschaft), comme manifestation concrète et empirique du

pouvoir, la chance d’y rencontrer des partenaires prêts à
obéir à l’ordre qui leur est donnéé.

Ce sont là des définitions générales : ni le pouvoir ni la
domination ainsi définis ne sont propres au seul domaine

politique, puisqu’il existe bien d’autres occasions ou

d’autres nécessités où l’homme est appelé à faire triompher
sa volonté. Le pouvoir peut se déployer — et souvent le
doit-il — dans toutes les formes d’association humaine ou

d’institutions sociales : il y a un pouvoir domestique, un

pouvoir économique, un pouvoir pédagogique, un pouvoir
culturel, un pouvoir religieux.

d) Pouvoir et domination ne deviennent politiques que
s’ils sont exercés à l’intérieur d’un territoire délimité,
lorsque la volonté s’oriente significativement en fonction du

groupement territorial en vue de réaliser un but qui n’a de

sens que par l’existence de ce groupement, et qu’elle est

prête à faire usage de la force comme moyen spécifique, au

moins à titre d’ultima ratio, en cas de défaillance des autres

moyens. Activité générale de l’être humain, la politique a

pris au cours des temps divers visages, elle s’est fondée sur

divers principes et a donné naissance aux institutions les

plus variées.

e) L’Etat, qui n’est qu’une des manifestations histo-

riques, est celle qui correspond au mouvement de rationali-
sation de la civilisation moderne. L’Etat pourra être défini
comme « le groupement politique qui revendique avec suc-

cès le monopole de la contrainte physique légitime ». À ce

caractère spécifique, il faut immédiatement ajouter d’autres
traits : la rationalisation de droit, avec, à titre de conséquen-
ce, la spécialisation du pouvoir exécutif et judiciaire, ainsi

que l’institution d’une police chargée de l’ordre public et de

la sécurité individuelle ; l’administration rationnelle fondant
sur une réglementation explicite son intervention dans les

domaines les plus variés, santé, éducation, économie, cultu-

re, etc. ; enfin la force militaire permanente.



10 bernard quelquejeu

f) La précédente définition de l’Etat suppose celle de la

légitimité. À cet égard, Max Weber distingue trois grands
types de domination légitime. La domination traditionnelle a

pour base la croyance en la sainteté des traditions en vigueur
et en la légitimité de ceux qui sont appelés au pouvoir en

vertu de la coutume. La domination légale a pour fondement
la croyance en la validité de la légalité des lois et règlements

établis rationnellement et la légitimité des chefs désignés
conformément à la loi. La dernière, la domination charisma-

tique, repose sur l’abandon des membres à la valeur person-
nelle d’un homme qui se distingue par sa sainteté, son

héroïsme ou son exemplarité.
Ce sont-là, il faut le préciser, des ‘“idéal-types” qu’on ne

rencontre que très rarement à l’état pur dans la réalité histo-

rique et qui sont le plus souvent mêlés dans des proportions
variables.

g) Au-delà des définitions explicites de Max Weber,
mais en conformité avec elles, présentons encore, concer-

nant nos catégories de sociologie politique, quelques discer-
nements appelant des choix terminologiques. Au sein de tout

pouvoir, on l’a vu, on rencontre une relation fondamentale :

celle du commandement et de l’obéissance. L’exécution
d’un ordre signifie que les agents agissent comme s’ils fai-
saient du commandement la maxime de leur comportement,
quelle que soit leur opinion ou leur estimation sur la valeur
de l’ordre. C’est pourquoi l’exécution d’une décision du

pouvoir met en jeu des relations de commandement et

d’obéissance, d’une part, de domination et de soumission
d’autre part, les deux se mêlant le plus souvent dans des pro-
portions variables. L’obéissance est consentie, quels que
soient les motifs ou les raisons du consentement. La soumis-
sion est contrainte, quels que soient les moyens utilisés pour
contraindre.

h) Tentons un dernier pas. Aux deux extrémités de la
chaîne que le classement sémantique nous a permis de repé-
rer, on peut découvrir une expérience-limite du pouvoir. À
l’une d’entre elles, le pouvoir se pervertit en violence

chaque fois que l’assujetti, loin d’être traité en partenaire
capable d’action signifiante, d’orientation mutuelle et de

réciprocité docile, se trouve réduit à l’état d’exécutant non

volontaire, de causalité purement physique, de chose.

À l’autre extrémité, le pouvoir se trouve revêtir la dignité
de l’autorité lorsque l’obéissance — que nous proposons
dans ce cas de nommer “obédience”’ — fait l’objet, de la part
de l’agent, d’un consentement engageant les forces constitu-
tives de la personne, indissociablement intellectuelles, affec-
tives et volitives. La parole du pouvoir est comme habitée

par un idéal de perfection qui lui insuffle son sens : non seu-

lement persuader, mais convaincre. La puissance s’efforce
de vaincre, le pouvoir veut persuader et cherche à



le pouvoir : entre l'autorité et la violence 11

convaincre : mais ce qui convainc, c’est l’autorité. Avec

elle, on entre dans un ordre qui marque précisément la limite

supérieure du politique. Autre que la soumission à la puis-
sance dominante et au-delà même de l’obéissance au com-

mandement légitime du pouvoir, ce vers quoi pointe une

méditation sur les liens entre la parole et le pouvoir, c’est
vers une “écoute”, un obédience’ qui va au sens de ce qui
est commandé, en tant que cette parole fait autorité. Dans

l’autorité, il y a quelque chose du symbole : comme celui-ci
“donne à penser”, l’autorité “donne à agir”. Avec le couple
autorité-obédience se révèle moins un concept politique que
la catégorie qui marque la limite du politique : elle marque
exactement le seuil de la région que le pouvoir politique ne

peut envahir sous peine de retomber dans toutes les équi-
voques de la sacralisation. Avec elle, la parole du pouvoir
trouve la juste délimitation de son espace propre.

Ainsi apparaît-il que l’étiologie des accomplissements et

des maladies du pouvoir a son lieu dans une méditation sur

la parole et ses liens avec le pouvoir. À sa limite supérieure,
le pouvoir peut revêtir la dignité de l’autorité, entraînant
l’obédience ; mais la fragile autorité déchoit aisément en

simple pouvoir, se dégrade souvent en puissance et, à sa

limite inférieure, se pervertit en violence. Les correspon-
dances qui lient, à leur commune origine, la parole et le pou-
voir révèlent la paradoxale ambivalence du pouvoir,
contraint, par sa nature intime, d’exercer son office entre

l’autorité et la violence.

| 9 itinéraire présenté au lecteur lui a permis d'emprunter,
l’une après l’autre, deux approches : une approche

sémantique, qui a interrogé les usages du terme “pouvoir”
dans la langue ordinaire afin de manifester ses ambiguïtés
caractéristiques et de déceler les tensions qui l’habitent ; une

approche sociologique qui a déployé les ressources de la

sociologie politique de Max Weber pour assurer une com-

préhension suffisamment objective des phénomènes spéci-
fiques du champ politique et particulièrement du pouvoir

d’Etat. Ces deux approches se sont révélées suggestives
dans leurs convergences : les ambiguïtés qui marquent la

terminologie du pouvoir sont bien le reflet et l’expression
d’une ambivalence essentielle qui affecte la réalité elle-
même du pouvoir. Pour nécessaire qu’elles soient afin
d’ancrer la réflexion, ces deux approches demeurent cepen-
dant entachées d’un excès de formalisme qu’il vaut la peine
de dépasser. On doit donc tenter de les prolonger dans une

approche plus directement politique, même brève, destinée à

mettre en évidence quelques-unes des raisons qui expliquent
pourquoi l’Etat moderne, en tant que tel, dans sa constitu-
tion essentielle, en dépit d’une indéniable orientation vers la

rationalité, recèle une sorte d’inclination “naturelle” vers

l’usage de la violence. Et pourquoi les Etats empiriques, tels

que nous les connaissons, ne cessent de montrer une drama-

tique propension à utiliser la violence, non seulement exter-

ne, dans les relations inter-étatiques, mais aussi et d’abord

interne, dans leur fonctionnement intérieur lui-même.

1. La société organisée pour la survie

O: ne doit jamais analyser l’Etat moderne comme s’il

était une donnée première, sans préalable. Dans l’ordre

de la genèse comme dans celui des notions, tout Etat présup-
pose une communauté sous-jacente, la “société civile”. Par

rapport à celle-ci, que représente l’Etat (moderne) et

qu’apporte-t-il d’irremplaçable ? La plupart des philosophes
du politique ou des politologues n’hésitent pas à répondre:
il apporte le moment décisif de Écrganiseou,et il le fait en

constituant l’organe de décision de la société. C’est seule-

ment en lui que la société civile, qui, déjà en elle-même

n’échappe pas à l’historicité et est donc déjà histoire, se met

en état de faire son histoire et de contribuer, de manière

consciente et volontaire, à l’histoire universelle. Par cette

fonction d’organisation et de décision, l’Etat moderne vise

essentiellement à la durée de la société ; à travers lui, la

société ainsi organisée s’efforce de répondre aux menaces

intérieures de dissociation ou de dissolution, et à celles,
extérieures, de destruction ou de conquête : par le moyen de

l’Etat, la société s’efforce de survivre. En ce sens, il faut

affirmer que l’Etat n’est pas une construction purement arti-

ficielle, comme le pensait Hobbes; il est encore moins un



12 bernard quelquejeu

pur arbitraire, comme dans les théories étatistes qui générali-
sent un moment de l’histoire de l’Etat : sa fondation dans la
violence, le moment de la tyrannie.

2. L’Etat de droit

S l’on commence à définir l’Etat par la fonction d’organi-
sation et de décision qu’il exerce au bénéfice de la socié-

té et de sa volonté de survie, il est naturel de continuer à le
caractériser par la forme des pouvoirs que requiert l’exercice
de cette fonction. Ainsi mettra-t-on au premier plan, dans
cette compréhension de l’Etat moderne, non d’abord le

monopole de la contrainte physique, mais sa constitution

juridique, et dans cette structure de droit, non d’abord le
droit pénal, mais le droit civil. L'apport essentiel de l’Etat,
même si ce n’est pas le seul, est bien, en effet, de dresser le

catalogue de tous les rôles, de tous les masques de l’acteur
social et du citoyen, et d’en établir les droits et les devoirs :

c’est ainsi principalement que l’Etat est “Etat de droit” et

qu’il pose, en principe, les conditions réelles et concrètes de

l’égalité de tous devant la loi. Comme le travail et son orga-
nisation en principe rationnelle caractérisent la société civile
moderne en tant que moderne, ce formalisme juridique et

son organisation rationnelle caractérisent bien l’Etat moder-
ne en tant que moderne. Kant et Hegel l’avaient déjà dit et

Max Weber n’a pas manqué de le mettre au centre de sa

définition de la modernité politique.

3. Etat autocratique
et Etat constitutionnel

ne telle compréhension de l’Etat conduit à discerner
divers types d’Etat : les diverses formes d’Etat moderne

se prennent des différentes méthodes utilisées pour détermi-
ner et résoudre les problèmes que l’Etat, comme organe de
décision, rencontre pour remplir sa fonction. Ainsi distin-

guera-t-on l’Etat autocratique, celui où l’organe de gouver-
nement est seul à délibérer, à décider et à agir, sans aucune

intervention obligatoire d’autres instances. Il est celui dont
la méthode est la plus proche de la violence des ‘‘rassem-
bleurs de terre” qui ont, à l’origine, fait tous les Etats

modernes, tant il est vrai que les sociétés traditionnelles
n’ont été peu à peu éduquées au travail moderne que par la
Violence initiale de ces ‘‘rassembleurs de terre”. On lui oppo-
sera l’Etat constitutionnel, celui où le gouvernement doit
observer certaines règles légales qui limitent sa liberté
d’action par l’intervention obligatoire d’autres institutions.
Une théorie précise du gouvernement constitutionnel propre
à l’Etat moderne ne manquera pas de relever les conditions
effectives de son fonctionnement légitime : indépendance du

juge, contrôle parlementaire, etc, et surtout, peut-être, édu-
cation à la liberté par la discussion.

4. Le paradoxe politique

M n’est-ce pas le moment et l’occasion de remarquer
que tout Etat constitutionnel est “devenu” tel à partir

d’un Etat autocratique, qu’il procède de lui et qu’il porte,
probablement indélébile, la cicatrice de la violence originel-
le des tyrans faiseurs d’histoire ? Autrement, toute la problé-
matique de la limitation du pouvoir, propre au gouverne-
ment de l’Etat constitutionnel moderne, perdrait toute

espèce de sens. La notion de “limitation”, présente dans la
définition la plus formelle de tout Etat constitutionnel,
n’indique-t-elle pas que l’Etat, que tout Etat, en dépit de sa

visée d’organisation raisonnable du pouvoir, garde une part
d’arbitraire, d’irrationnel, une propension intime à la violen-
ce, en tant même que pouvoir, et que cet arbitraire, cette

“irrationalité” sont probablement consubstantiels à la nature

même de l’Etat ? Le souci de durer, de survivre, de mainte-
nir l’unité et l’indépendance de la société, qui tient à la natu-

re de l’Etat moderne, n’est pas sans introduire, nécessaire,
indépassable, un thème passionnel générateur de violence
dans le thème rationnel de l’Etat. C’est ce que Paul Ricœur

appelait naguère le « paradoxe politique »?. Toutes les ana-

lyses que l’on peut présenter de l’Etat constitutionnel pré-
supposent ce paradoxe d’une rationalité qui est aussi
“Pouvoir”, et donc pouvoir susceptible de redevenir insen-
sé, violent. Il est extrêmement frappant de remarquer que la
loi fondamentale qui rend viable ce gouvernement constitu-
tionnel procède en établissant une “séparation” entre les dif-
férents pouvoirs, à l’école de Montesquieu, en instituant des

oppositions, des limitations, des compensations entre l’Etat,
les institutions qui le contrôlent et les citoyens.



le pouvoir: entre l'autorité et la violence 13

L’indépendance du juge, de manière plus frappante encore,

présuppose un gouvernement que traversent de très puis-
sants intérêts et qui peut donc abuser de son pouvoir. La
“balance” du pouvoir dans l’Etat constitutionnel ne consti-
tue-t-elle pas un perpétuel rappel de ce ‘‘paradoxe politique”,
à savoir que la rationalité que l’Etat moderne fait advenir
dans l’histoire, est aussi consubstantielle avec un phénomè-
ne de pouvoir, lequel fait de tout Etat, y compris l’Etat de

droit, une autocratie résiduelle ? S’il est vrai que c’est par la
violence des princes que les sociétés traditionnelles ont

accédé à la modernité, au travail organisé et aux techniques
administratives, il est impossible d’oublier l’indépassable
équivoque de l’Etat moderne, celle d’une violence qui initie
à une rationalité ou, si l’on préfère, celle d’une raison qui est

un pouvoir, secrètement habité par la tentation de la puissan-
ce, voire de la violence.

En 1993, dans la casbah d'Alger

5. Les luttes pour le pouvoir
Aussi importante, peut-être, que la violence de ‘‘rassem-

bleurs de terre”, on doit ensuite souligner une autre source

passionnelle de l’Etat, génératrice elle aussi d’une violence

potentielle : la lutte des groupes et des couches sociales pour
la conquête et la conservation du pouvoir. Cette lutte, on ne

peut le nier, fait partie intégrante de la nature de l’Etat

comme pouvoir. Non que l’Etat se réduise — comme l’affir-
me une certaine théorie marxiste, qui ne saurait d’ailleurs
entièrement se réclamer de Karl Marx — à n’être que le
reflet du phénomène de classe dominante. Car, en accédant
au pouvoir d’Etat, un groupe accède précisément à ce que
Hegel appelait à fort juste titre l’« universel concret » et,
dans une certaine mesure tout au moins, d’ailleurs variable,
se dépasse ainsi comme groupe particulier. Mais il n’en
demeure pas moins que la rationalité qu’il exerce, la fonc-
tion universelle qu’il assume, coïncident avec sa position
dominante. C’est pourquoi une théorie des groupes domi-

nants, qui ne se ramènera pas simplement à la théorie
marxiste de la lutte des classes, est probablement aussi

importante pour une problématique du pouvoir d’Etat que la
théorie de l’Etat constitutionnel comme autocratie résiduelle.

6. Les violences inter-étatiques

E cette inclination à la puissance et à la violence,
indéracinable, de l’institution étatique moderne n’appa-

raît pas seulement lorsqu’on observe la vie interne des Etats :

elle se manifeste, plus indéniable assurément, quand on

considère les rapports d’Etats à Etats. On pourra ici être bref
tant la violence qui sous-tend les relations internationales
fait partie du constat que chacun de nous ne peut manquer
de faire au cœur de son expérience la plus irrécusable. C’est

que nous sommes parvenus à ce point de l’histoire où la
société moderne, par son principe et en principe, est mondia-
le de mille manières : le caractère particulier, individuel,
empirique, de chaque Etat historique fait désormais problè-
me. L’inclination naturelle de l’Etat moderne à la violence
n’en est que plus manifeste. Et c’est pourquoi l’établisse-
ment d’une organisation sociale et politique mondiale est un

problème inéluctable pour chaque Etat moderne particulier.
Eric Weil l’a dit avec force dans la proposition 40 de sa

Philosophie politique : « Il est de l’intérêt de l'Etat particu-
lier de travailler à la réalisation d’une organisation sociale

mondiale, en vue de préserver la particularité morale (ou
les particularités morales) qu’il incarne » (p. 225). Les

Etats modernes, devenus tous calculateurs, seront en tant

que modernes, de moins en moins enclins à un conflit de



bernard quelquejeu

Tu Es SÛR
QUE C'EST ÇA

UNE ATTITOPE
NON)-VICLENTE £..

première grandeur. Car la société du travail, mondiale par
méthode, pacifique par essence même si elle demeure natu-

rellement conflictuelle, presse dans le sens de l’élimination
de la violence des armes. Même si l’on doit faire ce constat

que la violence a été et demeure encore la cause motrice
dominante de l’histoire, il devient de plus en plus manifeste,
pour celui qui sait interpréter les signes des temps, que, pour
la politique, le sens de l’histoire se définit par le progrès
vers la non-violence. Et pourtant, ni la rationalité du travail,
ni le calcul politique ne rendent automatique le passage à la
« paix perpétuelle » qu’appelait déjà de ses vœux Kant : la
société mondiale n’existe pas encore politiquement avec ses

organes de décision et de ‘contrainte légitime”, et l’éthique
mondiale de la société industrieuse refuse seulement la vio-
lence directe, mais n’est pas susceptible, par elle-même, de
donner un sens à l’existence des individus, ni à celle des
Etats modernes, ces grands individus historiques qui,
comme pouvoirs, oscillent sans cesse entre l’autorité légiti-
me et la violence insensée. Le progrès vers la non-violence,
qui indique aujourd’hui le sens de l’histoire, requiert désor-

mais des ressources de pensée et d’action que seule une

éthique intégrale est susceptible d’offrir.

Une méditation sur le “mal du pouvoir”, axée sur cette

paradoxale proximité originelle de la légitimité et de la vio-
lence dans l’Etat moderne, mais poussée jusqu’aux abords
d’une réflexion sur le “mal radical”, nous amènerait ainsi à

percevoir le sens, mais aussi les limites, de la politique. Son
sens : puisque c’est bien sur le terrain de l’action politique
qu’une réduction effective de la violence dans l’histoire peut
et doit être poursuivie ; l’éthique de la non-violence y trouve

sa légitimité et son urgence. Ses limites aussi : s’il est vrai

que l’Etat, on l’a dit, vise seulement à la survie de la société
et que sa tâche n’est que la continuation de l’histoire et la
conservation du genre humain, la régénération du cœur j

humain, et celle des institutions humaines, voilà qui passe
toute action historique et requiert donc une nouvelle interro-

gation. C’est une autre histoire…

1) G. Burdeau, L'Etat, Paris, PUF (coll. Politiques”), 1970, p. 14.

2) G. Balandier, Anthropologie politique, Paris, PUF, 1967, p. 49.

3) M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen, Mohr,
41950, 1 1,ch. lp. L.

4) M. Weber, Essais sur la théorie de la science, Paris, Plon, 1965,
p. 348.

5) M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, T. 1, ch. 1, $ 16, p. 28.

6) Ibid.

7) Faut-il rappeler ici que c’est le latin audire, ob-audire, écouter,
qui a donné le verbe français obéir ?

8) On aura reconnu ici l’un des thèmes dominants du beau livre
d’Eric Weil, Philosophie politique, Paris, Vrin, 1966.

9) “Le paradoxe du pouvoir”, dans Paul Ricœur, Histoire et vérité,
Paris, éd. du Seuil, 1964, p. 248-273.



L'Efat entre violence
et non-violence
interview de Blandine KRIEGEL*

Si la notion d’Etat de droit est actuellement si vigoureuse, on le doit, en grande partie,
à Blandine Kriegel et à ses travaux. Cette philosophe et historienne montre qu’il ne fautpas

confondre la violence impériale avec les contraintes de l’Etat de droit.

Il n’existe aucune souveraineté qui permette à l’Etat de droit de faire n’importe quoi, car,

pour être cohérent, il se doit d’agir en respectant les droits de l’homme et les droits des peuples.
Ce qui va dans le sens de la non-violence.

ANV : Que pensez-vous de la définition de Max Weber pour
qui l’Etat a « le monopole de la violence légitime » sur un

territoire donné ? Dans quelle mesure cette définition vous

paraît-elle juste ?

B. Kriegel : Cette définition me semble tout à fait juste,
mais, en même temps, elle me semble la caractéristique d’un

type d’Etat, non de tous. C’est la nuance que j’apporterai à
ce que dit Max Weber.

Sur cette question, fondamentale, des rapports entre l’Etat et

la violence, on peut soutenir, avec une certaine vraisemblance,

* Professeur de philosophie politique à l’université Lyon-III.
Auteur de L’Etat et les esclaves, Paris, Payot, 1979 (32 édition
en 1987) ; Les Chemins de l’Etat, Paris, Calmann-Lévy, 1986;
Les Droits de l’homme et le droit naturel, Paris, PUF, 1986 (2°
édition en 1988) ; Les historiens et la monarchie, Paris, PUF,
1988, 4 vol. Blandine Kriegel dirige depuis plusieurs années
la revue Philosophie politique (PUP).

que l’Etat a été porté, en particulier en ce qui concerne sa

croissance, par un mouvement d’expansion due à la guerre.
Nombre d’historiens — je pense parmi d’autres au grand
historien américain Charles Tilly — lorsqu’ils veulent décri-
re le développement de l’Etat moderne, et en particulier le

développement médical, le développement budgétaire, la

rationalisation, mettent en rapport les interventions guer-
rières et militaires avec la croissance de l’Etat.

Ce rapport entre l’Etat et la guerre me semble incontestable,
mais il faut distinguer les Etats. À mon sens, il y a notam-

ment deux formes politiques qui sont vraiment très diffé-
rentes : les Etats républicains (Etats de droit) et l’Etat

impérial.
La formule de Max Weber sur « l'Etat monopole de la vio-

lence légitime » s’applique d’abord à l’Etat de droit, à l’Etat

républicain tel qu’il apparaît en Europe, entre le XITI° et le
XVI° siècles, et moins à l’Etat impérial. Pourquoi ?



16 interview de blandine kriegel

Le modèle impérial est bien connu. Il a existé dans

l’Antiquité dans les grands Empires : l’Empire égyptien,
l’Empire perse, la république romaine qui devient impériale
après s’y être longuement opposée, les cités antiques démo-

cratiques et républicaines qui ont été finalement absorbées
dans la guerre du Péloponnèse par ce modèle impérial.
Quelle est donc la caractéristique de l’Etat impérial ? La

guerre est la dimension fondamentale de son pouvoir ; la
dimension militaire domine la politique.
Par exemple, à Rome, les insignes de la citoyenneté sont la
lance (hasta) et le bouclier. Les citoyens romains quirites
sont ceux qui portent la lance et le bouclier ; ils sont des

citoyens-soldats. Le plus haut des pouvoirs, c’est

l’imperium, la charge militaire de l’imperator. Le pouvoir
de l’imperator, à travers le jus imperial est un droit de vie et

de mort sur chaque citoyen-soldat. Ce modèle impérial fait
de la guerre la dimension absolument fondamentale de la

politique. La politique, c’est d’abord la guerre et, par consé-

quent, dans les Empires, c’est d’abord la conquête. La civili-
té est fondée d’abord sur la guerre. Il y a identité entre la

conscription et la citoyenneté : ne sont citoyens que ceux qui
font leur service militaire. C’est le règne du citoyen-soldat.
Cette idée impériale s’est assortie de l’idée qu’on pouvait
réaliser l’unité du monde par cette guerre de conquête. La

pax romana apportée par les légions romaines développe
l’idée de l’unification du monde dans un seul empire.

L’organisation politique des Etats modernes (surtout des
Etats modernes que j'appelle républicains, Etats de droit)
qui se développent en Europe de l’Ouest, en Angleterre, en

France, en Hollande, est tout à fait différente. On voit appa-
raître le monopole de la violence légitime : la politique exté-
rieure et la dimension militaire s’effacent au profit de la

politique intérieure et de la dimension civile.

La croissance de ces premiers Etats de droit a été accompa-
gnée d’un effort de réflexion formidable, grâce à la théorie

politique pensée aux XVI. et XVIIC siècles, par des théori-
ciens tels que Hobbes, Spinoza et Locke. Ils ont affirmé des

principes qui sont très nettement, très sélectivement anti-

impérialistes, à savoir que ce qui caractérise l’Etat, c’est la
souveraineté. Elle signifie, d’après Bodin, l’indépendance,
l’autonomie, l’acceptation d’une pluralité d’Etats. Elle est

associée à un équilibre, à une coexistence entre Etats.

Photo Annie Le Bras

Blandine Kriegel

L’équilibre européen a été institué après la guerre de Trente

ans, par les traités de Wesphalie. Cette idée d’un droit inter-

national, qui n’est plus impérial, est pensé, dès 1625, avec

Droits de la guerre et de la paix d’Hugo Grotius. Le droit
international moderne accepte la pluralité des Etats, leur

coexistence, leur égalité et le fait que les rapports entre Etats

ne doivent plus être fondés sur la guerre, mais sur des

pactes, les contrats.



l’état, entre violence et non-violence 17

Les Italiens ont inventé une jolie expression : « La bella

diplomatica. » Ce n’est plus ici la guerre avec des mous-

quets, des canons, des lansquenets, mais des diplomates qui
négocient avec des actes de droit, des titres juridiques. La

guerre des ambassades, ce n’est plus tout à fait la guerre.
C’est le temps de la collation des titres, de la réformation
des codes, de l’Etat de droit. La guerre est la continuation de
la politique par d’autres moyens, mais où la politique est pri-
mordiale.

229

La formule de Vauban sur le “pré carré” veut dire que
l’important, c’est le royaume interne, le bien commun, la
bonne administration, la bonne justice, la politique. Pour
arriver à réaliser la pacification du “pré carré”, il faut le

monopole de la violence légitime.

ANV : Weber pensait beaucoup plus à cette-problématique
intérieure de police qu’à une problématique extérieure de

guerre.

B. Kriegel : Certainement. L’Etat de police, tel qu’il sera

défini dans le cadre de l’Etat prussien au XIX° siècle, a per-
mis la sécurité et l’ordre public dans la mesure où le souve-

rain a monopolisé les actes de guerre.
N’oublions pas ce qu’était le système de justice dans

l’Europe médiévale : il reposait sur la vengeance et la guerre
privée ; la justice, c’était la guerre. Qui subissait une injure
ou un coup était habilité à invoquer le ban et l’arrière-ban de
son lignage pour “faire justice”. Le passage de la guerre pri-
vée à la justice judiciaire s’est réalisé dans un processus plu-
riséculaire qui s’est déployé en Angleterre et en France. Les

Capétiens ont d’abord institué des trêves pour développer la

justice, leur justice, au dépend des officialités (les tribunaux

ecclésiastiques). Ils ont interdit le duel d’abord aux vilains

puis aux seigneurs. Ils ont étendu leurs pouvoirs à travers

leurs officiers de justice, les baillis et les sénéchaux.

En France, la monopolisation par l’Etat de la violence légiti-
me a été réalisée à la fin de la guerre de cent ans,

lorsqu’apparaît sous le règne de Charles VII la première
armée nationale. L’historien Philippe Condamine a montré
comment la réalisation d’une armée nationale est allée de

pair avec la démilitarisation en profondeur du pays. De ce

mouvement de pacification propre à la civilisation européen-
ne, le grand sociologue Norbert Elias a donné de savoureux

exemples. Il a montré comment une série de coutumes et

d’attitudes de comportement — ainsi le fait de remettre au

chef de famille le couteau pour trancher le rôti ou le pain —

viennent de cette époque où les guerres privées n’étant pas
terminées, on n’avait pas déposé les couteaux aux vestiaires.
Il était donc nécessaire, pour éviter qu’une rixe dangereuse
ne survînt au moment du repas, de remettre les armes à une

personne de confiance. À cette époque, l’Etat n’avait pas
encore réussi à maîtriser l’agressivité des individus.

ANV : Cela implique, malgré tout, que la définition de
Weber ne s’applique pas simplement à un type d’Etat, elle

s’applique aussi à l’Etat de droit. Le monopole de la violen-
ce reste aussi pour l'Etat de droit.

B. Kriegel : Seul l’Etat de droit a véritablement réalisé le

monopole de la violence légitime. C’est ce que disent aussi
bien les légistes du royaume que les légistes républicains.
L’Empire s’accomode toujours de la multiplicité des féoda-
lités : l’Empire est toujours féodalisé. Seul un souverain

puissant, un Etat puissant, est capable de véritablement réa-
liser le monopole de la violence légitime. Je reconnais

cependant qu’il y a une difficulté dans la distinction, au cor-

deau, entre l’Etat de droit et l’Empire. Ainsi dans les sys-
tèmes monarchiques de l’Ancien Régime, on observe deux
formes politiques différentes ; et il est tout à fait exact que
certaines monarchies républicaines du XVI° siècle ont déra-

pé, c’est le cas de la monarchie française. Si on compare le

régime d’Henry IV à celui de Louis XIV, on note une

remontée impériale dans la monarchie absolutiste de Louis
XIV. Il en a été de même en Hollande.

C’est très important, intellectuellement, de bien montrer

cette différence, parce que cela permet de comprendre les
évolutions sur le long terme qui ont préparé les Etats

modernes. Cette grille d’analyse nous permet de saisir ce qui
s’est passé en Europe Centrale et en Europe de l'Est.

En résumé, on peut dire que les pays de l’Europe de l’Ouest
ont quitté, de plus en plus, la forme impériale pour accéder à
la forme de l’Etat de droit, avec des ‘“‘revenez-y”, avec des

“retours”, avec des incertitudes. Tandis que, pendant très

longtemps, les Empires ont perduré en Europe centrale et

en Europe de l’Est : la forme impériale a perduré et l’a

emporté.



18 interview de blandine kriegel

Voici un exemple qui m’a frappé, je l’ai lu dans un récent
numéro de la revue Commentaires. Il s’agit d’un texte de
Jaurès réfléchissant sur la façon dont l’Angleterre et la
France — qui étaient pour l’inertie des Etats républicains —

ont été pris dans le système de conflagration déclenché par
l’Empire russe et l’Empire allemand. Jaurès remarque que
ce n’est pas les conflits déclenchés dans leurs empires colo-
niaux respectifs qui ont été déclencheurs de la guerre de 14-
18. Aujourd’hui, la conflagration éclate au même endroit,
Sarajevo. Mais les Etats européens ne se laissent pas entraî-
nés dans la tourmente. L’Angleterre et la France avaient

pourtant, traditionnellement, des attaches avec la Serbie ; les
Allemands avec la Croatie. On aurait pu imaginer que cha-
cun retrouve ses positions traditionnelles, que le conflit de

l’ex-Yougoslavie s’étende à toute l’Europe. Cela ne s’est

pas produit.

ANV : C’est aussi le revers de la médaille, car cela a été

pratiquement un laisser-faire.
B. Kriegel : Il est vrai qu’il y a quelque chose de scanda-
leux, moralement, au laisser-faire, de laisser se développer à
nos portes une guerre entre Européens.

ANV : Mais l'alternative est-elle uniquement entre se lais-
ser entraîner dans un processus de violence, ou essayer
d’arriver à une maîtrise, à une gestion d’un conflit poli-
tique, au moins ne serait-ce que par la diplomatie ? On fait
de l’humanitaire sous prétexte de ne pas faire de militaire !

B. Kriegel : Je ne le crois pas. Les Etats démocratiques de
droit sont de plus en plus nombreux, mais ils ne sont pas
seuls au monde. Ils doivent coexister avec des Etats qui
refusent la démocratie.

ANV : Je voudrais faire un peu l'avocat du diable. N’y
aurait-il pas une vision, une version optimiste de l’histoire ?
Est-ce que reconnaître à l’Etat de droit le monopole de la
violence légitime n’est pas excessivement dangereux ?
L'histoire nous donne aussi — peut-être pas sur des siècles
et des siècles — trop d’exemples où l’Etat a pris prétexte de
ce monopole pour, non pas limiter la violence déraisonnable
des citoyens, mais pour imposer sa propre raison d’Etat par

des moyens violents qu’il a toujours prétendus légitimes,
mais qui ne l’étaient absolument pas.

Egalement, dans votre interview parue dans Le Monde

(16/06/1992), vous disiez que, finalement aussi, l’Etat de
droit peut être le prétexte, pour des Etats qui ne sont pas des
Etats de droit, de justifier leur propre problématique. Je me

rappelle une récente intervention du roi Hassan II à la télé-
vision, il disait : « Le Maroc est un Etat de droit comme le
vôtre ! Certains se sont mis hors de l’Etat de droit, nous uti-
lisons alors la violence comme vous le faites. » N’y a-t-il

pas là un dialogue de sourds ? Quelles sont, d’après vous,
les garanties pour que ce monopole de la violence légitime,
reconnu à l'Etat, ne soit pas utilisé par l’Etat pour des
causes qui ne sont pas celles qui justifient ce monopole ?

B. Kriegel : Le droit de l’Etat n’est pas le dernier mot du
droit politique. C’est tout le problème de la raison d’Etat !

Dans l’apparition du droit d’Etat moderne, autour de la doc-
trine des nationalités, il y a un progrès formidable parce que
le monopole de la violence légitime, qui retire la violence du

camp privé, a pacifié les royaumes, les Etats européens, et

nous a apporté une possibilité de commercer, de vivre en

paix.…

ANV : Avec des effets pervers aussi…

B. Kriegel : Mais dans un premier temps, il y a un effet
incontestable avec d’énormes progrès. Si on limite le droit

politique au droit de l’Etat, on peut justifier le fait — qui, à
mon avis, a été une une nécessité historique, à un moment

donné, mais qui ne se justifie pas éternellement — de l’Etat-

puissance. C’est toute l’ambivalence de la doctrine de la
souveraineté.

Dans la lutte contre les féodaux, dans la rationalisation de la
vie politique, il fallait un Etat fort : l’Etat devait être une

puissance. L’Etat moderne a été un Etat de puissance, un

Etat de force qui s’est battu les armes à la main. Richelieu
ne pouvait pas, par la puissance de la conviction, interdire
aux féodaux de continuer leurs bagarres et duels. Mais faut-
il en rester là ? C’est tout le problème. Comme Locke, on

peut penser que la politique ne se réduit pas à la puissance,
que la politique doit être aussi un instrument pour garantir
les droits des individus, les droits des peuples et les droits de
l’homme. Au-dessus du droit des Etats, il y a d’abord les



l’état, entre violence et non-violence 19

droits de l’homme. Ils sont au-dessus des droits de l’Etat
souverain. Il n’y a aucune souveraineté qui justifie qu’un
Etat bafoue les droits individuels. Et enfin, les droits des

peuples sont encore au-dessus des droits de l’Etat. Qui sou-

tiendrait aujourd’hui que la Bavière ou que le royaume de

Naples devraient continuer d’exister, parce qu’ils avaient été
établis par l’histoire ? Le droit des peuples, le droit des
nations (droits légitimes) sont hétérogènes aux droits des
Etats et, en particulier, à l’histoire (les Etats ont été formés

par l’histoire) — et il vaut certes mieux les ajuster par la

négociation, par des compromis, des pactes, dans la paix que
par la guerre. Mais le droit des Etats n’est pas le dernier mot

de la politique. Je pense que le droit des Etats correspond à
une période historique, celle de la constitution des Etats-
nations que nous sommes peut-être en train de dépasser
aujourd’hui. Le dépassement du droit des Etats, tel que nous

le connaissons n’est nullement une utopie, mais une réalité

L'Etat de droit:unslogan publicitair
«il ne suffit pas de brandir je terme d'Etat dé.droit
comme un manteau de Noépour laver les Etats de tous
leurs péchés. Il faut reconnaître que, bien souvent,
l’appellation contrôlée d'Etatde droitestdevenue unslo-
gan publicitaire pour défendre l'Etat toutcourt et l'Etattel
qu'il est, c’est-à-dire une formation politique complexeà
jUMÉNQUE deJucoexistent LES éléments dre de

{

voir aux lois.tiune cationie uesous
‘ l'AncienneLU â dûlp avecdesformes poli-
. mpériaassetroues.Michel

=so duetessiècle.ee apes Fais de
droit, fous les Faisde droit, sontJour»

PRLe Mondedu 16jJanvier 1992.

avec l’instauration actuelle dans le droit international public
de paragraphes concernant les droits de l’homme. Les

peuples sont encore au-dessus des droits de l’Etat. Ce n’est
nullement une utopie.

ANV : Mais il y a une difficulté ! Si c’est vrai au niveau de
la reconnaissance théorique du droit, l’est-ce aussi au

niveau de la réalité pratique, dans la mesure où c’est l'Etat

qui a le monopole de la violence ? Qui va obliger l'Etat à

reconnaître, malgré lui, les droits de l’homme ?

B. Kriegel : Tous les Etats qui acceptent la prééminence des
droits de l’homme sur les droits de l’Etat ont dénoncé des

dispositions, des contraintes, qui font que l’Etat est obligé de
se plier à ces dispositions (contrôle de la loi par le Conseil

constitutionnel, signature des conventions de sauvegarde des
droits de l’homme, etc.).

ANV : Selon vous, l’Etat de droit se définit aussi par le fait
qu’il reconnaît l’existence de droits supérieurs au sien ?

B. Kriegel : Parfaitement ! Les Etats de droit ne sont pas
simplement des Etats souverains, mais des Etats qui accep-
tent le fonctionnement principal de la politique, c’est-à-dire

l’arbitrage par la loi. Il n’est pas certain que l’idée selon

laquelle c’est l’autorité, non la vérité, qui fait la loi (Jean
Bodin), ou encore que la législation dépend de la volonté du

monarque ou de la volonté générale (J.J. Rousseau) soit la

plus cohérente avec le développement de l’Etat de droit car

elle fait reposer la loi sur l’arbitraire d’une décision.

ANV : D’une manière plus fondamentale, au niveau de la

philosophie politique, pour revenir à la problématique de
violence et non-violence, nous pouvons faire deux réfé-
rences :

e Clausewitz, qui dit : « D’une part, la guerre est un acte poli-
tique ; d’autre part, la guerre est un acte de violence. » Il en

conclut que la guerre est une contradiction en soi.
e La problématique d’Eric Weil. Il avance le concept de

non-violence, non seulement du point de vue de la philoso-
phie morale, mais aussi au niveau de la philosophie poli-
tique, en disant : « La non-violence est la fin de l’histoire. »



20 interview de blandine kriegel

Mais il en vient à penser que, pour atteindre cette fin, il y a

une nécessité d’utiliser parfois la violence… Il réhabilite un

peu la violence, ce qui reste une contradiction. Que pensez-
vous de cette interprétation d’Eric Weil ?

B. Kriegel : Je ne la partage pas. Je ne pense pas, ni comme

Marx ni comme Hegel ni comme Fric Weil, que la violence
est le moteur de l’histoire. Le moteur de l’histoire, c’est la
non-violence.

ANV : Que voulez-vous signifier quand vous dites que pour
vous « la non-violence est le moteur de l’histoire », contrai-
rement à Hegel et à Eric Weil ?

B. Kriegel : Je pense que la non-violence est en effet moteur

de l’histoire, parce que le moteur de l’histoire est ce qui a

créé du développement politique ; c’est la formation —

embryonnaire dans l’ Antiquité et qui revient avec une matu-

rité supérieure dans les temps modernes — de la société

politique, qui, d’après Aristote, a en vue l'intérêt général.
Aristote dit que ce type de société s’oppose aux autres socié-
tés où prévaut l’intérêt de quelques-uns, c’est-à-dire les

Empires.
Le développement du politique connaît une première esquis-
se dans l’Antiquité : la “république” est définie comme la
société politique qui a en vue l’intérêt général. Après quoi
reste à définir son régime de fonctionnement. Qui doit pro-
mouvoir l’intérêt général ? Le régime gouvernemental des
sociétés républicaines peut être divers : si c’est un monarque
qui a défendu l’intérêt général et pas son intérêt propre, le

régime peut être monarchique. Si ce sont des aristocrates qui
ont défendu l’intérêt général, le régime peut être aristocra-

tique. Mais là, je voudrais signaler qu’à ce point de son rai-
sonnement, Aristote fait un lapsus extraordinaire. Il dit :

« Quand c’est le grand nombre qui gouverne, qui a en vue

l’intérêt général, le gouvernement est républicain. »

Traduisons : si le gouvernement du grand nombre c’est la
démocratie, cela signifie que la démocratie est le gouverne-
ment véritablement adéquat à la république.

ANV : Mais alors, comment articulez-vous la probléma-
tique de la non-violence avec, malgré tout, la violence dans
l’histoire ?

B. Kriegel : Revenons à la république, à la société d’intérêt

général. C’est la société qui fonctionne par la loi et non par
la guerre.

ANV : Mais la force de la loi ne reste-t-elle pas la violence ?

B. Kriegel : Non, la force de la loi ne reste pas la violence.

Qui pense ça ?

Il y a des sociétés qui ne connaissent que le droit pénal.
Prenez donc l’ex-URSS. Il n’y avait que du droit pénal, peu
de droit civil, encore moins de droit politique. En revanche,
les sociétés des Etats de droit modernes ont développé beau-

coup de droit civil. Déjà la République romaine avait com-

mencé à développer du droit civil (droit des personnes, droit
de la propriété). Le droit romain était un droit privé, non

un droit politique. Dans les Etats de droit modernes, qu’est-
ce qui se développe de plus en plus ? C’est le droit privé.
Qu'est-ce qui recule ? C’est le droit pénal, avec par exemple
la peine de mort.

ANV : Avec toutefois des retours en arrière comme aux

USA...

B. Kriegel : Evidemment, au cours de l’histoire, les prin-
cipes ne se développent pas de façon linéaire, et ce dans
aucune société (la Grèce a connu la démocratie mais elle l’a

perdue). Cependant, sans l’histoire du développement du
droit, le droit pénal — c’est-à-dire la contrainte extérieure
et, en particulier, la violence sur le corps — cède la place à
l’éducation, à la maîtrise des pulsions, à la civilisation des
mœurs. Pourquoi y a-t-il beaucoup moins d’actes violents

aujourd’hui qu’autrefois ? C’est parce que les individus sont

beaucoup plus éduqués à maîtriser leurs pulsions. Et qu’est-
ce que le système de la non-violence, sinon celui de la maî-
trise de ces pulsions ?

ANV : Quel est l’apport, ici, que pourrait faire l’œuvre de
Gandhi ? N’a-t-il pas voulu écrire une “autre histoire” ?
S'il n’avait pas été là, l’indépendance de l’Inde se serait
Jaite par la violence ?

B. Kriegel : Je constate, tout d’abord, que l’Inde est de tous

les pays d’Orient celui qui est peut-être le plus proche des

pays occidentaux. [.…]



l’état, entre violence et non-violence 21

Il y a une littérature anglaise, un cinéma anglais, de grande
importance, consacrés à l’Inde et à Gandhi, alors que nous

n’avons pas l’équivalent sur nos rapports avec l’Algérie, la

Tunisie, l’Afrique.
La difficulté, en ce qui concerne Gandhi, vient du fait que
les études orientalistes sont restées des études éloignées. On
a même reculé par rapport à la connaissance moyenne que
l’on avait en culture orientaliste.

ANV : La question a toujours été de savoir si Gandhi a été

plus Occidental qu’Indien ? Je crois qu’il est très hétéro-
doxe par rapport à l’Inde.

B. Kriegel : Il a réussi à concilier deux parties de lui-même.
On ne peut pas comprendre son admiration pour la démocra-
tie anglaise et on ne peut pas comprendre pourquoi les

Anglais n’ont pas été capables de se débarrasser de Gandhi,
si on ne voit pas qu’il a retourné contre eux les armes d’un
Etat de droit. Car Gandhi a été un génie politique, il a com-

pris le droit anglais et s’est battu avec ça, tout en restant pro-
fondément Indien.

ANV : Comment percevez-vous l’avenir des pays arabes du

point de vue du droit politique ?

B. Kriegel : Dans ces pays, chaque homme est un petit féo-
dal chez soi, et ne peut pas renoncer à ce pouvoir. Les
femmes sont souvent réduites à l’esclavage…
Ces pays ont une croissance démographique très forte. Ils
sont engagés dans une impasse et ne peuvent pas faire de

développement. Ils n’ont pas de parti politique démocra-

tique. C’est le régne du nationalisme dur, qui n’est pas
cependant du fascisme. Ces pays sont gagnés par l’islamis-
me fondamentaliste. Et tant qu’ils seront orientés dans cette

voie, il n’y aura aucune solution. Ils réaliseront le droit

historique de la nation arabe seulement quand ils respecte-
ront l’ordre international, de même que l’Allemagne n’a

réussi à s’unifier qu’au moment où elle a respecté l’histoire
avec l’hétérogénéité du droit des peuples et du droit des
Etats.

ANV : Ce qui me frappe dans tout ce que vous dites, c’est

précisément l’hétérogénéité entre ces différents droits, mais

aussi entre les différentes temporalités. J’ai l’impression
que, dans le temps long, la construction de l’Etat moderne

marche, mais, que dans le temps court, elle bute assez sou-

vent.

B. Kriegel : Oui, mais je crois qu’avec l’effondrement du
communisme en Europe, avec la fin d’un modèle alternatif à
l’Etat de droit démocratique, nous entrons dans une époque
nouvelle. Il y a des raisons d’être optimiste.
Comme au XVIII siècle, il y a eu un progrès de l’idée que
les gens peuvent se parler, s’entendre, se comprendre.
Aujourd’hui, le triomphe du modèle de développement poli-
tique, qui est celui de l’Etat de droit démocratique, donne
vraiment des raisons d’espérer. Le nombre de dictatures a

reculé. Mais il faut ajouter que le recul n’est pas complet,
que l’Afrique est en retard, qu’il y a une recrudescence du
fondamentalisme religieux dans de nombreux pays…

ANV : Pour vous, la “fin de l’histoire” correspond avec la

fin de la violence dans l'histoire ?

B. Kriegel : Oui.

ANV : Mais nous sommes quand même encore loin du

compte !

B. Kriegel : Je ne suis pas comme les ultra-libéraux qui esti-
ment que la politique peut, dans l’état actuel, se réduire à
l’économie et au droit, et que la règle de droit devrait être

que l’Europe soit un supermarché ; cela, je ne le crois pas.
Dans la mesure où les générations se renouvellent, il y a de
la politique parce qu’il y a de la finitude. À un moment

donc, il y a des décisions politiques à prendre ; il y a de la
violence dans la décision et il y a nécessité de résister. Je
suis pour une instance politique avec une forme étatique,
c’est-à-dire une forme républicaine. Néanmoins, j’observe
que, dans le cadre européen, il y a un progrès par rapport à
la construction de l’Etat républicain.

ANV : Donc, de l’Etat de droit ?

B. Kriegel : Oui, il y a un progrès réel de l’Etat de droit. Ce

qui n’empêche pas des temporalités différentes. L'histoire
elle-même est ‘“feuilletée”’.



22 interview de blandine kriegel

ANV : La difficulté n’est-elle pas que le progrès risque de
ne pas être perçu par celui qui vit et subit ce qui est encore

en train de se constituer ?

B. Kriegel : C’est un débat très actuel, un débat qui rebondit
dans les nationalismes que l’on voit en Europe de l’Est.

Je crois qu’il est important d’articuler les droits des Etats,
les droits de l’homme et les droits des peuples. C’est très

important de l’expliquer aux nationalistes !

Par ailleurs, il est normal que toute personne cherche une

identité, un sentiment d’appartenance. L’idée de citoyenneté
est fondée sur un contrat abstrait — l’universalisme abstrait
du XVIII° siècle —, or c’est insuffisant. Elle n’a pas tenu

devant le choc des nationalismes. Ce n’est pas vrai qu’on
naît adulte ; on naît enfant avec des parents qui transmettent

des habitudes de manger, de s’habiller…, les passions exis-
tent ! De la même façon qu’un individu doit construire son

identité en reconnaissant qu’on lui a transmis quelque chose,
pour construire l’identité nationale, il faut reconnaître que
l’histoire existe, mais que ça ne suffit pas !

Chaque génération doit critiquer son héritage. Elle doit dire
si elle le continue ou pas. Si l’on croit à l’avenir, si l’on croit
aux générations futures, on dira que chaque génération refait
l’histoire et avance. Il n’y a pas de peuple originaire. Les
nations existent, elles sont historiques. Elles peuvent appa-
raître mais aussi disparaître. Il y a des nations qui ont dispa-
ru, qui se sont écroulées. Les nations existent, mais le droit
des nations est limité d’abord par les droits de l’homme

(l’humanité est plus grande que les nations) et par les droits
individuels.

ANV : Il y a des peuples, mais aussi des minorités dans les
nations.

B. Kriegel : La meilleure preuve en est que les nations doi-
vent respecter le droit de leurs minorités. C’est un principe
établi au nom des droits de l’homme mais aussi de la démo-
cratie. La démocratie, c’est le respect des minorités. Il y a

des minorités qui peuvent devenir la majorité de demain.

ANV : Cela suppose l'articulation avec un certain nombre
de “valeurs” que l’on pourrait qualifier d’universelles,
encore que ce mot soit difficile à utiliser.

Dans la tradition française, c’est quelque chose de très fort.
C’est tout le nœud du débat actuel : réussir à tenir les deux
bouts entre l’affirmation de valeurs universelles et le respect
des droits culturels ou autres.

B. Kriegel : L’universel est plus important que le particu-
lier, mais il ne lui faut pas nier la particularité, sinon, il
devient une abstraction.

Propos recueillis par Anne Le Huerou
et Jean-Marie Muller



| INDUSTRIESDEPAIX :

| Jean-MarcCarité
Pot éviter au Sud-Ouest
aus une sn x ve couviens,
plus grave que l’abandon
de LE pour la Gâ À © MMENCÉ
Lorraine, Jean-Marc | (OMME ÇA DANS
Carité, écrivain et éditeur LA $

] :

écologiste de longue date,
engagé dans la vie poli- (DÉRURGIE.
tique de sa région, appor-
te ici toutesles pièces
d’un dossier exemplaire
pour la France et l'Europe
engagées aussi dans la
voie de la reconversion.

- Quand notre philosophie
devient impératifécono-
mique, c’est-à-dire quand
notre utopie devient featté Vitale.

64p.45 Eco...
àUTOVIE

ve
Aus mêmessédions,deuxcasquesdelanon-violence

— etdel’écologie:
La désohéissancecivile par Heny-DavidThoreau
Nous sommespeut-êtrefrères, le célèbre discours“ chef
Seattle à

—

45F.fco.chaque à UTOVIE, 40320 Bats (conditions spésiaies
diffusion militante : 300 F fco. les 10 exemplaires, “panachage”
passibe) .. . :

LE JOURNAL DES

BJECTEURS
Des témoignages de réfractaires de tous poils
à l'armée et au militarisme.

Des réflexions et analyses sur le fait militaire
et ses conséquences sociales.

France
et à l'étranger.

Le service civil dans son quotidien,
mais aussi avec ses contradictions.

Le Journal des objecteurs
26, pli. Monprofit ;

49100 Angers

Abonnement 11 n°,

| \ un an: 140F

un Abonnement d'essai 6 n°

(6 mois) : 90 F

Abonnement de soutien :

à partir de 200 F

Abonnements groupés
(plusieurs adresses possibles) :

3 exemplaires par n°,
un an : 250 F

5 exemplaires par n°,
un an : 350 F

|

ose
Chèques à l'ordre
du Journal des objecteurs



L'Etat a
— Bonjour, je voudrais acheter un

in et les armes à feu
La possession d’arme, aux USA,

pistolet mitrailleur.

— J'ai plusieurs modèles, je vais
vous les montrer.

Un tel dialogue peut s'entendre
dans l’un des 230 000 points de vente
d’armes à feu qui existent aux USA.
L'autorisation de posséder une arme

chez soi est considérée comme un

droit. Interdire la possession d’une
arme serait perçue comme une attein-
te aux libertés fondamentales garan-
ties par la Constitution.

L'Etat confédéral américain accep-
te, au nom du droit, que des millions
de citoyens non armés soient exposés
à la violence potentielle d’inconscients
et de criminels. Nous avons là une

parfaite illustration du dilemme que
tout Etat rencontre : faut-il mettre une /limite aux libertés ? Quant à l’Etat 1HC— 1/e3

américain, peut-il tendre à pacifier la
société, tout en autorisant une coutume qui lui coûte cher
en morts et blessés ?

Les chiffres sont accablants, hallucinants!. Parce que
deux cents millions d’armes sont en circulation, et que cer-

taines personnes ont le toupet de s’en servir, il y a en

moyenne un meurtre toutes les vingt-deux minutes. Soit
plus de 26 000 par an. Pendant la crise du Golfe, il y a eu

plus d'assassinats à Washington que de soldats américains
tués durant toute la durée de l’opération “Tempête du
désert”.

Plus de 60 millions de foyers, soit un sur deux, possè-
dent une arme à feu. Des enfants et des adolescents
emportent parfois un pistolet à l’école. Le phénomène a

pris une telle extension que pour limiter les dégâts dans les
cours de récréation, des entrées de lycées sont équipées
maintenant de détecteurs d'armes. Toujours est-il, qu’en
1992, dix mineurs sont morts chaque jour des suites d’une
arme à gâchette.

est autorisée pour que tout citoyen
puisse réagir dans le cas où il serait
attaqué. Favoriser à ce point la légi-
time défense, par le recours à la vio-
lence, est la racine du mal. Car les
statistiques révèlent que les pisto-
lets et fusils achetés pour “protéger
sa maison” servent plus souvent

pour résoudre des disputes et
drames familiaux que pour réagir en

cas de cambriolage.
Plus de la moitié des meurtres

ne sont pas prémédités ; ils sont
commis lors de dispute at home,
sous l’emprise de la colère, liée par-
fois à une prise importante d'alcool.

En mars 1991, une loi a été
votée par le Congrès. Elle prévoit
une période d’attente obligatoire de
sept jours en vue de vérifier les qua-
lifications des acheteurs. Ne pour-
ront pas acheter d'arme les per-

sonnes ayant fait l’objet d’une condamnation criminelle, les
immigrants clandestins, les drogués et les personnes souf-
frant de troubles mentaux. Cette loi, ambiguê dans sa

démarche discriminatoire, n’est en vigueur que dans
quelques Etats. Elle n’a rien fait changer aux statistiques
des meurtres. Car il demeure facile à n'importe quel crimi-
nel en puissance d’aller acheter une arme à feu dans un

Etat voisin où aucun contrôle n’est imposé.
Le président Clinton parviendra-t-il à mettre un point

final à l’autorisation d'acheter une arme ? |! est permis d’en
douter, malgré la teneur de ses propos tenus lors de sa

campagne électorale. Une telle mesure serait si impopulaire
qu’on peut se demander si Clinton aurait le courage poli-
tique de la prendre.

François VAILLANT

1) Cf. l’article de Jamil Salmi, paru dans Le Monde Diplomatique
d'avril 1992, d’où nous avons repris ces chiffres.



L'Etat
et la guerre

par Hervé OTT*

L'histoire de l’Etat est partout liée à la croissance du pouvoirpourfaire la guerre.

Il ne fautpas s’étonner, dès lors, que tant de domaines de notre vie demeurent influencés
par la préparation et le déclenchement de la guerre.

on interrogation part de cette question : « N’était-il

M conforme pourtant aux lois de l’histoire qu’une
grande société, formant un tout de civilisation,

comme l’Occident moderne, se démilitarisût à mesure de
son développement ? N’avait-on pas vu ce phénomène dans
le monde romain ? [...] Notre civilisation présente une

marche toute inverse, qui l’achemine à une catastrophe
aussi totale mais d’un caractère bien différent »1,

Un Anglais remarquait en 1795 : « L’Etat (en France)
est suprême. Tout est subordonné à la production de la

force. L’Etat est militaire dans son principe, dans ses

maximes, dans son esprit, dans tous ses mouvements… »2,
Serait-ce caractéristique de l’Etat français, à cette époque

seulement, ou peut-on généraliser à tout Etat ? Max Weber,
dans sa célèbre définition de l’Etat contemporain qui reven-

dique « le monopole de la violence physique légitime »3,
repose à sa façon la question. Mais une vision trop réductri-
ce de l’histoire pourrait nous faire croire que l'Etat a tou-

jours existé : que l’on pense aux Empires de Mésopotamie,
d’Egypte, ou, plus proches de nos fondements culturels, à la

royauté décrite dans l’Ancien Testament. On y trouve du

* Théologien protestant, animateur au Cun du Larzac.

reste une critique radicale de l’Etat comme retour à l’escla-

vage par le service militaire, l’impôt, la corvée… (1 Sam

8/11-18)#. Mais il n’en a pas été toujours ainsi dans l’histoi-
re et nous verrons pourquoi.

Ses

ee RE

w

\ LOI
) ne

101
4 ac pre terres
mea tee

plaross s HbuVoH seu UUPAA
su pEUYTOUUTH [after 5 VU

Qu sue tas a sa
louy bay Rae dou

prunes
arret

Gavrrreeens [fOu\p rer
IAA tres ,

a

'

si

mou" Blade 2x à guéête” rare



26 hervé ott

A l’origine : le pouvoir politique.
ans son essai Vivre sans Etat ?, J-W. Lapierre distingue
d’abord les fondements de l’organisation sociale

humaine par rapport à la société animale : il y a dans cette

dernière l’apparition d’une autorité légitime. Les rapports
de domination-soumission, qui caractérisent les sociétés ani-

males, sont purement et simplement des rapports de force

signifiés par des comportements ritualisés. Mais nous

voyons que les rapports de commandement-obéissance,
propres aux sociétés humaines, se fondent sur la croyance
collective en un mythe, d’où surgit une doctrine, une idéolo-

gie de l’autorité légitime”. Car le patrimoine génétique
humain ne recèle aucun comportement ritualisé spécifique
qui détourne ou inhibe l’agressivité de l’adversaire. Aussi a-

t-il dû, pour survivre socialement, inventer le pouvoir poli-
tique“.

Cela ne signifie pas que les relations de domination-sou-
mission soient exclues des sociétés humaines. Elles existent
aussi, mais elles laissent la place à des relations de comman-

dement-obéissance. Obéir à un commandement, c’est pou-
voir faire autrement et, pourtant, c’est se conformer aux

décisions prises et communiquées par ceux qui commandent

parce que l’on croit en la légitimité de leur pouvoir : on

reconnaît qu’ils ont autorité.

…Ôet son évolution

travers les résultats disponibles de l’ethnologie,
Lapierre distingue neuf degrés d'organisation politique

dans l’histoire humaine :

1. les sociétés à régulation immédiate et pouvoir politique
indifférencié ;

2. les sociétés à régulation par médiation et pouvoir poli-
tique indifférencié ;

3. les sociétés à régulation par autorité individualisée et

pouvoir politique dilué ou éclaté ;

4. les sociétés à régulation par autorité individualisée et

pouvoir politique différencié mais fractionné ;

5. les sociétés à pouvoir politique concentré et spécialisé
dans un conseil ou un chef ;

6. les sociétés à pouvoir politique organisé en plusieurs
conseils de chefs superposés et hiérarchisés ;

7. les sociétés à pouvoir politique individualisé et très diffé-
rencié ;

8. les sociétés à pouvoir politique et institutionnalisé et

exercé à travers un réseau de relations à clientèle ;

9. les sociétés à pouvoir politique institutionnalisé et exercé
à travers une administration spécialisée et hiérarchisée.

Retenons, pour ce qui concerne notre sujet deux grandes
catégories de pouvoir politique : les sociétés (degrés 1 à 6)
organisées autour de la violence légitime pour tous, avec

cependant des règles précises pour limiter les effets dévasta-
teurs de la vengeance. À l’intérieur de ces six degrés, il faut
noter l’apparition au 5° d’une distinction entre “gouver-
nants”’ et “gouvernés”. Mais dans ce cas-là, le chef n’a que
le monopole de la parole légitime. C’est la pression de l’opi-
nion publique qui supplée à l’absence de force publique, en

sorte que la parole du chef est obligatoirement exécutée.
C’est que la légitimité de cette parole se fonde sur l’assenti-
ment unanime du groupe, inculqué tout au long de l’éduca-
tion des enfants violemment marqués sur le corps au

moment de l’initiation des jeunes gens et continuellement
renforcé par les rites”.

Ce n’est qu’à propos des trois derniers degrés d’organi-
sation du pouvoir politique (72, 8° et 9°) qu’on peut honnê-
tement parler de « monopole de la violence physique légiti-
me » : y apparaît et se renforce de plus en plus une

concentration de la puissance entre les mains des gouver-
nants sous la forme d’une force publique de coercitionS.
Mais ce n’est qu’à propos des deux derniers degrés d’orga-
nisation du pouvoir politique que l’on peut à proprement
parler d’Etat. Encore que Lapierre distingue « l'Etat à clien-
tèle » (8 degré) et « l’Etat à administration » (9°), degré
que nous connaissons en Europe depuis la monarchie”.

Mais il faudrait se garder de voir dans cette évolution
une nécessité linéaire. On a vu des sociétés (les Esquimaux)
rester au niveau 1, d’autres évoluer selon leur histoire en

revenant à des degrés antérieurs d’organisation. En ce sens il
ne s’agit pas d’appliquer une conception progressiste de
l’évolution (et de l’innovation, voir plus loin), mais de
mesurer les transformations sociales et politiques néces-
saires face aux défis rencontrés.



l’état et la guerre 27

L'innovation sociale comme réponse
aux défis rencontrés

e qui distingue encore les sociétés animales de la société
humaine, c’est que la modification de l’organisation

sociale ne s’opère que sur la base de mutations génétiques.
Les sociétés humaines, elles, procèdent par innovations pour
s’adapter aux conditions de survie. Et quand une société
donnée n’est pas en mesure d’innover, c’est-à-dire de trans-

former son organisation politique pour répondre aux défis

qui mettent en cause son existence, elle meurt10.
Lapierre analyse trois hypothèses pour comprendre la

nécessité d’innovation :

° l’hypothèse morphologique : plus la densité sociale
s’accroît, plus la taille de la population qui relève d’un
même système politique s’accroît, plus l’organisation du

pouvoir politique doit se différencier et se complexifier!! :
° l’hypothèse économique : « Le régime économique est une

des conditions déterminantes du degré d’organisation poli-
tique. Il n’en est pas la cause unique ni même déterminante,
en dernière instance »*< ;
© l’hypothèse “intégration des différences culturelles” :

toutes les sociétés qui se situent en deçà du « monopole légi-
time de la violence » (1 à 6) sont homogènes. Tous les Etats
sont des sociétés hétérogènes!3.

Les sociétés, dont le système est spécialisé, différencié,
compliqué, sont celles qui, à un moment donné de leur his-

toire, ont eu à répondre à un défi d’innovation sociale :

« Quand plusieurs lignages, villages ou familles étendues,
gardant leur propre leader, s’intègrent en une communauté

plus vaste sous l’autorité d’un leader principal, cela libère,
à l’intérieur du groupe, des forces qui peuvent être diver-

gentes. La fonction d’un chef suprême devient alors l’inté-

gration des différences. », qui n’est autre que l’un des
fonctions de l’Etat!.

De la guerre
r quel événement a pu mieux contraindre des groupes
hétérogènes à s’unir ou à cohabiter arbitrairement,

sinon la guerre ?

C’était déjà un des défis les plus fréquents dans les
sociétés anciennes sous la forme de razzias, pour s’appro-
prier du bétail, ou des femmes. A travers la description faite

par Lapierre des moyens politiques mis en place au cours

des neuf degrés d’organisation, on voit que la problématique
militaire, de défense, est constante. Dès le 4° degré, alors

que n’existe pas encore de pouvoir politique différencié et

hiérarchisé, il arrive qu’on élise un chef unique pour la guer-
re. Sa fonction ne dure que le temps de la guerre (comme au

temps des Juges dans l’Ancien Testament). Avec le 6°

degré, lorsque l’autorité et la puissance augmentent de la
base au sommet, on assiste à l’émergence d’un conseil de
tribus qui se spécialise dans la défense militaire et les rela-
tions diplomatiques!° ;

Puis avec le 7° degré, en même temps qu’apparaît
l’alphabet, on voit naître une fonction de police et… une

aristocratie guerrière. On peut là véritablement parler de
« monopole de la violence physique légitime ». On n’a, dès

lors, aucune peine à imaginer que — la spécialisation dans
les faits d’armes aidant — les chefs de guerre, héros, ont

pris de plus en plus de poids dans cet ensemble d'hommes

qui disposent du pouvoir politique.
C’est donc assez naturellement qu’avec le 82 degré on se

tourne, pour sa sécurité, vers les chefs de guerre à qui l’on
fait acte d’allégeance. Ainsi naîtra ce que Lapierre appelle
« l’Etat à clientèle ». De par l’accumulation des richesses,
l’agrandissement de fait de son territoire grâce à la soumis-
sion des petits vassaux, le grand chef de guerre va acquérir
l’autorité légitime nécessaire au pouvoir de commander et

de soumettre. En même temps, le pouvoir politique, qui
avait jusque-là une fonction de régulation de la violence à
l’intérieur de la société, devient en fait un enjeu de puissan-
ce et de domination.

Les phénomènes se vérifient à travers toute l’histoire de
l’Etat en Occident. La Fronde, comme les révolutions

d’Angleterre et de Naples, sont la réaction à une monarchie

qui cherche à accroître les impôts... pour la guerre. Alors

que les Cahiers de doléances sont pleins de récriminations
contre les tentatives d’enrôler les hommes pour la guerre
sous la forme des Compagnies d’Ordonnances, voilà que
sans peine la Révolution française institue la conscription
(23 août 1793) pour organiser la défense de la Nation mena-

cée par les armées européennes.



28 hervé ott

Immédiatement rassemblée, l’Assemblée constituante
transforme le mandat impératif de ses membres en déléga-
tion de pouvoir (7-8 juillet 89). Le Pouvoir devient alors

l’objet de conquête, et les partis se transforment en “armées”
de militants. Au point que Marx écrira : « Ce pouvoir, avec

son énorme organisation bureaucratique et militaire, avec

son mécanisme compliqué et artificiel, cet effroyable parasi-
te qui recouvre comme une membrane le corps de la société

française et en bouche tous les pores, naquit à l’époque de
la monarchie absolue, au déclin d’une féodalité, qu’il aida à
renverser [.…] Toutes les révolutions n’ont fait que rendre

plus parfaite la machine gouvernementale au lieu de la bri-
ser. Les partis qui, à tour de rôle, luttèrent pour le pouvoir,
voyaient dans la conquête de cet énorme édifice d’Etat la

proie offerte au vainqueur »16.
C’est une constance dans l’histoire de l’Etat que la crois-

sance du pouvoir soit liée à celle de la guerre. Bertrand de
Jouvenel fait ici une remarque époustouflante : « Nous ris-

quons donc, alors que nous abandonnons plus de nous-

mêmes à l’Etat, quelque rassurant que soit son visage
d’aujourd’hui, de nourrir la guerre à venir 17,

L’Etat comme révolution permanente

Te limité dans son pouvoir par le système féodal, le roi
n’aura de cesse de lutter pour élargir ses droits contre

ses vassaux : il dépend trop de leur bon-vouloir pour mener

ses guerres. Avec la monarchie, et la possibilité de lever

l’impôt, le pouvoir est mieux concentré. Mais l’aristocratie
reste un contre-pouvoir puissant. C’est en puisant dans le

peuple que la monarchie, suscitant la bourgeoisie, va créer
une classe de fonctionnaires puissants dont l’objectif
constant sera de saper le contre-pouvoir aristocrate. Avec la
Révolution disparaîtront aristocrates et monarques ; la bour-

geoisie devient toute puissante car il n’y a plus de contre-

pouvoir. Il lui suffit de se déclarer patentée pr le peuple
souverain pour s’arroger l’essentiel du pouvoir 8,

Cette alliance du peuple et des dirigeants, pour contrer

les contre-pouvoirs institués, n’est pas exceptionnelle. Elle
est soutenu par le peuple. Mais ce faisant, le peuple concède

plus de pouvoir à l’Etat!9. Alors que l’institution judiciaire,

Allégorie du peintre Gros.
Marianne symbolise la République, sa main droite est posée

sur un faisceau représentant l'autorité de l'Etat.

parce qu’antérieure, était un contre-pouvoir autonome pour
se protéger contre les abus des rois, elle devient progressive-
ment et totalement dépendante du pouvoir, puisque même
les juges sont nommés par lui. à partir de la Révolution

française?0 !

Ainsi, la Révolution accouchera d’un pouvoir bien plus
despotique que celui dont elle voulait se libérer. Non par



l’état et la guerre 29

déviance de l’idéal révolutionnaire, mais par logique interne
à la croissance du pouvoir?!. Car c’est bien la même tendan-
ce générale vers l’unification et l’uniformisation dont on

peut faire le constat à travers monarchies et républiques. Ce

processus n’est pas prêt de s’arrêter avec l’édification euro-

péenne, puisqu’on s’achemine vers la monnaie unique, la
défense commune, etc.

Ainsi, par-delà les régimes, l’Etat révolutionne sans

cesse les rapports entre ses membres. Il est donc bien, de

fait, un formidable outil d’adaptation, d’innovation sociale.
C’est peut-être même le seul. Mais à quel prix !

La querre, moteur de la modernité

1 est impensable d’imaginer le massacre de millions

d’humains, civils et militaires, sans qu’ait été rendue pos-
sible la conscription. Ainsi les taux d’impôts indirects, et

l’impôt sur les revenus, n’ont cessé d’accroître les moyens
financiers de l’Etat pour préparer ses guerres, depuis la
monarchie. Parce qu’à lui seul il peut concentrer des moyens
énormes en argent, en matière grise et en outils, lui seul

peut, lois et décrets à l’appui, démultiplier sans cesse la

puissance des moyens de guerre. Il ne faut pas alors s’éton-
ner que tant de découvertes scientifiques, dans quelque
domaine que ce soit, naissent des besoins de la guerre. On
les justifie en parlant de leurs retombées dans le domaine
civil. Mais ce n’est qu’une conséquence annexe??, elles ne

peuvent en aucune cas étouffer la réalité : elles sont filles et

mères de la guerre. Tous les domaines de la vie sociale, éco-

nomique, artistique, politique (etc.) sont profondément
influencées par la guerre. Laquelle à son tour, grâce à l’énor-
me machine qu’est l’Etat, bouscule toutes les habitudes et

les rouages qu’on pouvait croire définitifs?3. La fonction de

gaspillage, par exemple, nécessaire aux équilibres écono-

miques, autrefois remplie par la fête, est aujourd’hui assu-

mée par la production d’armements pour la guerre.

On pourrait aussi, passant sous silence la fonction de la

guerre, valoriser l’action de l’Etat par les résultats obtenus
dans sa lutte contre le crime. Incontestablement, nous vivons

dans un monde moins dangereux qu’autrefois?*. Mais là

encore, ce n’est qu’une conséquence directe de la guerre

pour laquelle la législation a été bousculée. Parce qu’on n’a

pas été avisé, la paix revenue, de rétablir les anciennes lois.
Je pense par exemple à tout l’arsenal répressif mis au point
pendant la guerre d’Algérie et qui demeure en vigueur
(ordonnance de 1959, etc.).

Le psychanalyste F. Fornari a bien montré que c’est en

capitalisant la violence des individus à des fins de sécurité

intérieure, que l’Etat a pu, pour la guerre, créer des armes de
destruction massive. Or, là où la loi joue son rôle dissuasif,
par crainte de la répression, aucune instance internationale
n’est pourvue de puissance nécessaire pour interdire la guer-
re comme moyen de pression entre les Etats?*. C’est peut-
être à regretter. Mais il faut aussi savoir qu’une telle institu-

tion, si elle devait voir le jour, supposerait une telle

puissance que les citoyens du monde y perdraient encore de
leur liberté !

Et l’Etat de droit ? On peut certes voir un frein majeur à
la croissance du pouvoir d’Etat par sa soumission à ce qui
est légal. L’Etat de droit n’exerce alors plus que le monopole
de la violence physique légale ». Mais ce frein est vite débri-
dé lorsqu’il s’agit de la guerre. Et le naturel « monopole de
la violence physique légitime » revient rapidement au galop.
La preuve ? Qu’un dictateur s’arroge le pouvoir légitime, il

peut alors réprimer la révolte dans le sang. Qu’importe, le

pouvoir légitime de ce dictateur sera ensuite reconnu comme

légitime par les autres Etats !

En guise de conclusion

L e Pouvoir est lié à la guerre et si une société veut

« borner les ravages de la guerre, il n’est d’autres

moyens que de borner les facultés du Pouvoir »26. Voilà une

phrase provocante. Pourtant les tentatives pour limiter les

progrès de l’Etat dans ses prérogatives dans la préparation et

la conduite de la guerre sont innombrables. Si elles n’abou-
tissent pas, c’est parce que l’Etat ne renoncera jamais à une

parcelle du pouvoir qui pourrait lui faire cruellement défaut
dans la conduite de la guerre.

Une autre perspective serait d’imaginer qu’on ne sollici-
te plus pour l’Etat de pouvoirs nouveaux, afin de geler “en
l’état” son pouvoir dans la guerre. Mais qui s’y résoudrait,



30 hervé ott

tant l’attente est grande de voir l’Etat combattre l’injustice,
améliorer les conditions de vie des plus défavorisés ? Pour y
parvenir, il faudra bien obtenir plus d’argent quelque part.
Le meilleur moyen est alors d’en affecter encore plus à la

guerre. C’est pourquoi aucun candidat au suffrage universel

n’exercera, même s’il promet de la limiter, l’emprise de
l’Etat sur les citoyens ; on ne scie pas la branche à laquelle
on s’accroche !

L’Etat à travers l’histoire a développé sa propre logique.
A la réflexion, elle apparaît infernale. Ce n’est pas être pes-
simiste mais lucide que de raisonner ainsi. Et la lucidité est

la condition essentielle pour poursuivre la réflexion et éviter
le pire.

Xe



l’état et la guerre 31

1)

2)

3)

4)

5)

6)

D)

8)

9)

Bertrand de Jouvenel, Du pouvoir, Paris, Hachette, 1975,
p.173.
Idem, p. 174.

Max Weber, Le savant et le politique, C. Bourgeois éd,
p. 100-101.

La critique la plus constante faite par les prophètes contre la

royauté était que le roi, à travers la conduite de la guerre
s’arrogeait le monopole du salut, en fait pouvoir de Yhwh seul.
Voir mon étude “L’Etat et la guerre dans l’Ancien Testament”,
in Cahiers de la Réconciliation, juillet-août 1979.

J-W. Lapierre, Vivre sans Etat - Essai sur le pouvoir politique
et l’innovation sociale, Paris, Esprit/Seuil, 1977, p. 304-305.

Idem, p. 61-62.

Idem, p. 355 ss.

Idem, p. 124.

Dans l’Etat à clientèle, les relations sont caractérisées par la

dépendance asymétrique comme dans le système féodal. Le

“client” reçoit de son “patron” protection, sécurité,
éventuellement moyens de subsistance, en échange de quoi il
doit nécessairement obéissance, service et prestations diverses

(p. 135). Nous avons affaire à une relation de domination-

soumission, voire d’exploitation.
Dans l’Etat à administration, les relations sont de subordination

administrative, hiérarchique, impersonnelle, réglées par une

institution. Cette forme d’organisation est déjà très ancienne

puisqu’on la trouve dans l’Empire babylonien d’Hammourabi

(1729-1686 av. J.C.), dans les Empires assyriens (VIII et VII°
siècle av. J.C.) et néo-babyloniens (ou chaldéens des VII. et

VIÉ siècle av. J.C.). Mais les plus anciens systèmes politiques
connus d’appareils administratifs sont les cités sumériennes de

Mésopotamie (XX° siècle av. J.C.) et l’Egypte des pharaons du

Nouvel empire (XV° siècles av. J.C.). On en trouve aussi dans

la Chine des Qun et Han (II siècle ap. J.C.) ou en Afrique : le

royaume du Kongo (antérieur au XV siècle ap. J.C.), celui du

Dahomey (XVII-XVIII siècle ap. J.C.), le royaume Zoulou

(XIX° siècle ap. J.C.), etc.

10) Idem, p. 172-173.

11) Idem, p. 158.

12) Idem, p. 167.

13) Idem, p. 172.

14) Idem, p. 356.

15) C’est d’ailleurs précisément à ce moment que les femmes

disparaissent des Conseils ! Cf. Idem, note 1, p. 122.

16) Le dix-huit brumaire de Napoléon Bonaparte. Cité par B. de

Jouvenel, Du Pouvoir, Hachette, 1975, p. 20.

17) B.de Jouvenel, op. cit, p. 24.

18) Idem, p. 222-225.

19) Idem, p. 196-206.

20) Idem, p. 254.

21) Idem, p. 265-267.

22) Voir, à propos de la naissance de l’informatique pendant la

dernière guerre mondiale et de son application aux activités

civiles, Histoire de l’informatique, P. Breton, Paris, La

Découverte, 1987, p. 106-125.

23) La paix indésirable. Rapport sur l’utilité de la guerre, Paris,
Calmann-Lévy, 1984.

24) J.C. Chesnay, Histoire de la violence, Paris, Laffont, 1987.

25) Psychanalyse de la situation atomique, Paris, Gallimard, 1969.

26) B. de Jouvenel, op. cit, p. 177.

Autres livres consultés

A. Ehrenberg, Le corps militaire. Politique et pédagogie en

démocratie, Paris, Aubier, 1983.

G. Duby, Guerriers et paysans, Paris, Gallimard.

P. Virilio, L’insécurité du territoire, Paris, Stock, 1976.

B. Charbonneau, L’Etat, Paris, Economica, 1987.

J.P. Charnay, Essai général de stratégie, Champ libre, 1978.

G. Ferrero, Pouvoir, Les génies invisibles de la Cité; Lib. gén.
française, 1988.

P. Michaud, Violence et politique, Paris, Gallimard, 1978.

N. Elias La dynamique de l’Occident, Paris, Calmann-Lévy, 1975.



Animation enfants
Théâtre (18-24 juillet)
Les forces de la nature (1-7 août)
La nature et tout ce qu’elle nous donne (8-14 août)
Apprendre les différences (14-21 août)
Danse (21-28 août)

Développement personnel
Etre soi face à l’autre (18-24 juillet)
Théâtre : le mot et le geste contre l’oppression
(franco-allemand, 1-7 août)
Famille : vivre la relation, vivre le conflit
(franco-allemand, 15-21 août)
Vers l'équilibre intégral par l’anti-gymnastique (8-14 août)
De la peur à la confiance par la danse vitale et créatrice
(29 août-4 septembre)

Le CANDULAZFAC, programme 7993

Sensibilisation, formation
Théâtre : pour communiquer avec soi et les autres (18-24 juillet)
Pour vivre positivement les conflits (18-24 juillet)
Entraînement à la non-violence active (1-7 août)
Les énergies renouvelables Ça vous branche ? (1-7 août)
Vivre, jouir et souffrir avec la création (franco-allemand, 8-14 août)

La rencontre des mouvements non-violents aura lieu au
Cun du 28 au 31 juillet. Thème : Du pouvoir personnel
au pouvoir politique, quelles perspectives non-

violentes ?

Tarif : en fonction de vos revenus (entre 100 F et 300 F pour la
formation ; entre 100 F et 250 F pour l’accueil-hébergement. Le
Cun est agréé comme centre de formation professionnelle (prise
en charge de la formation par l'employeur).

Le Cun du Larzac, route de Saint-Martin, 12100 Millau — tél. 65 60 62 33

CHRONIQUE SOCI AL._E
Nos toutes dernières nouveautés

Maladies psychosomatiques Adolescents,
; {-raéliens et

et troubles de là sexualité drogues et toxicomanie freres
ER Connaître pour Lou ue Questions Du dialogue à la paix

SONNERIE internationales. | isse<somsis
Comprendre Questions Andre Hartiènis

pour s'en sortir de société.

Mieux connaître les
racines de ces maladies

pour mieux les soigner.

ee

Creer sn n

}

Sr

Construire son identité
sans la drogue, un défi

pour l’adolescent
et son entourage.

Des orientations pour un

développement des
droits de l’enfant.

Un dossier complexe
expliqué avec clarté

et respect des
deux peuples.

Le catalogue de tous les livres édités par la Chronique Sociale est gratuit.
A demander7 rue du Plat, 69288 Lyon cedex 02



Mafia
et non-violence

par Nanni SALIO*

La faiblesse de l’Etat italien est en partie responsable du pouvoir mafieux. La situation change
depuis peu, aussi parce que la société civile organise des actions non-violentes pour que cesse

l’emprise de la mafia.

la seconde moitié du XX® siècle!. On a beaucoup
écrit sur le phénomène de la mafia, surtout ces der-

niers temps, mais, malgré cela, elle reste auréolée d’un cer-

tain mystère, sur lequel d’ailleurs elle fonde en grande partie
son pouvoir. Selon Pasquale Sciotino, un membre de la
mafia, celle-ci « peut être comparée à Dieu. Dieu est par-
tout, dans l’air, devant nous, dans chaque objet. La mafia,
c’est la même chose, elle est partout et nous lui vouons

notre foi »*.

|
es racines de la mafia italienne remontent au moins à

Essai de définition

O" devrait en réalité parler de mafias au pluriel, « puis-
qu’il existe en Italie trois grandes organisations, au

sens large du mot mafia : la mafia proprement dite, la
camorra, et la andrangheta »°.

* Chercheur en physique à l’Université de Turin,
militant non-violent, secrétaire de l’Institut de recherche

pour la paix (IPRI) de Turin.

Ce n’est toutefois qu’à partir des années 70 que la mafia
a pris un caractère global. Née à l’origine de la structure féo-
dale de la grande propriété foncière, la mafia a connu une

croissance très rapide après la seconde guerre mondiale,
ainsi qu’un développement important de ses activités :

contrebande de cigarettes, drogue, trafic d’armes, extorsions,
prostitution, contrôle des adjudications, blanchiment de

l’argent… La globalisation de l’activité du milieu est

aujourd’hui l’un des exemples les plus éclatants de “l’inter-

dépendance planétaire”. En effet, la mafia “exporte” : de

phénomène typiquement italien, elle s’est diffusée en sui-
vant en partie les flux de l’émigration italienne, s’installant
d’abord de manière stable aux Etats-Unis, puis dans les pays
européens, particulièrement en Allemagne. Il existe

aujourd’hui des “variantes locales”, comme la mafia russe

ou la “yakusa” japonaise.
La globalisation de ce phénomène est un des exemples

de ce que Kumar Rupesinghe appelle « la disparition des
distinctions entre conflits intérieurs et conflits extérieurs »*.
De nos jours, la plupart des conflits sont d’origine
intérieure°. C’est comme si nous étions impliqués dans une

guerre “de faible intensité’, de dimension planétaire, qui, de

temps en temps, donne lieu à quelque ‘’hyperguerre”’, ali-



nanni salio

mentée à chaque fois par un ensemble de facteurs : milieu,
chômage, injustice sociale, conflit religieux, conflit eth-

aique militarisme, racisme, destruction des ressources natu-

relles®.

Lorsque, dans les années 50, Danilo Dolci commença
dans un petit village du palermitain le travail qui l’a rendu
célèbre dans le monde entier, en employant les techniques
de l’action non-violente pour défendre les droits de la popu-
lation, la mafia avait encore un caractère local. Danilo Dolci
réussit à démontrer qu’il était possible de résister et de lutter

avec les méthodes de la non-violence, en s’opposant soit au

pouvoir de la mafia soit à celui des notables et des politi-
ciens locaux. Pourtant, c’était L'époque où la non-violence
était encore presqu’inconnue en Italie‘.

Aujourd’hui, le phénomène de la mafia n’est plus confi-

né à un domaine précis, il a envahi la société civile toute

entière, la politique, les partis, les entreprises, les banques…

Les causes de la croissance
de la mafia

E: plus des causes endogènes — grande propriété fonciè-

re, chômage, injustice sociale —, la mafia a été alimen-
tée par l’intrigue qu’elle a su tisser avec les partis politiques.
A ce propos, le philosophe Emanuele Severino soutient que
pendant le demi-siècle de lutte contre le communisme, il

s’était formé puis renforcé, dans les démocraties occiden-

tales, un réseau d’accords entre les institutions de l’Etat

démocratique et du capital d’un côté, et les formes plus puis-
santes de la déviance sociale — dont la mafia — de l’autre.
Mais maintenant qu’on assiste à l’effondrement du com-

munisme, la première de ces deux parties voudrait se désen-

gager et rencontre de fortes résistances de la part de la

seconde.

La thèse de Severino est confirmée par les nombreux cas

de collusion apparus au cours de plusieurs enquêtes de la

magistrature entre les noyaux d’adhérents à la mafia, les ser-

vices secrets, les trafiquants d’armes, les loges maçonniques,
les hommes politiques.

De la rupture de cet accord proviendrait donc la recru-

descence des crimes de la mafia, avec les massacres des

juges Giovanni Falcone, Paolo Borsellino, et de leurs

hommes d’escorte. Mais d’un côté, si ces crimes représen-
tent l’un des points culminants qu’ait pu atteindre le terroris-
me de la mafia, ils constituent aussi un tournant pour l’opi-
nion publique, surtout en Sicile.

Pour la première fois depuis des années, le mur de la

complicité et de l’indifférence a été entamé et des formes

répandues de résistance de la société civile au pouvoir de la

mafia ont commencé à se manifester. C’est le début d’une
véritable forme de résistance civile non-violente, dont nous

exposerons plus loin quelques-unes des stratégies.
Même pour l’un des autres atouts de la mafia, celui de la

corruption politique, démasquée par l’enquête “mani pulite”
dirigée par le juge Antonio di Pietro, de la magistrature
milanaise, il se produit un phénomène semblable : le mur de

la connivence et du silence s’effrite, et commerçants, entre-

preneurs, hommes politiques, simples citoyens, ont com-

mencé à dénoncer le réseau de complicités tissé par une

grande partie des partis politiques au pouvoir.



mafia et non-violence 35

Les débuts de la résistance
non-violente à la mafia

ar ailleurs, la lutte contre la mafia possède une longue
histoire ; mais ce n’est que depuis les dernières années

qu’elle a pris un caractère collectif, et dans certains cas,

populaire.

‘

4er ’ :

Quand l’Etat réagit
Depuis deux ans, près de 2 000 personnes ont été

assassinées par la mafia italienne. Règlement de compte
entre organisations rivales, mais aussi crimes contre des
commerçants et des industriels refusant de se plier au

racket de la mafia.

Il est certain que la faiblesse de l’Etat, et le sous-déve-
loppement de l'Italie du Sud, ont fait le lit des pouvoirs
parallèles violents. L'économie est prise en otage,
puisque toutes les grandes décisions passent par le
contrôle de la mafia.

À travers ces phénomènes, nous percevons que seul
un Etat fort, avec une police honnête et une justice ‘à une
seule vitesse”, permet d'empêcher le phénomène
mafieux, qui apparaît aussi de nos jours en Russie et
dans les pays de l'Est.

Depuis quelques mois, l'Etat italien s’est ressaisi. Il a

publié le 31 juillet 1992, une circulaire où il est demandé
aux préfets de rechercher et d'arrêter chaque mafioso
connu avec un groupe de 20 policiers.

En France, le 26 janvier 1993, un rapport du député
Bertrand Gallet (PS) a révélé que notre pays « sert de
voie de communication et de base de repli à la mafia ».

Elle est championne pour blanchirson argent à l'étranger
où elle le place le plus légalement qui soit. C’est pourquoi
ce rapport proposed’étendre le délit de blanchissement
(limité aux profits du trafic de drogue) aux ressources et
aux biens provenant de Pactivité criminelle.

FV.

Chaînes humaines, pétitions, manifestations de sensibilisa-
tion, draps blancs accrochés aux fenêtres en signe de protes-
tation, débats, séminaires d’entraînement à l’action non-vio-
lente, jeûnes publics, ont été quelques-unes des nombreuses

techniques et initiatives promues par des mouvements et

associations issus de la société civile. Il ont en cela suivi

l’exemple du mouvement pour la paix, qui, par ailleurs, s’est
de plus en plus engagé dans ces problématiques.

Du point de vue des institutions, l’action de magistrats
comme Falcone et Borsellino a remporté un certain succès,
et leur sacrifice personnel, dont ils étaient très conscients,
est devenu le symbole de cette “nouvelle résistance”. Leurs
assassinats ont provoqué une véritable réaction populaire, de
colère et de douleur, et ont également abouti à une très forte
contestation de l’autorité de l’Etat, qui a été jugé respon-
sable de ces drames”.

L’un des facteurs les plus influents sur le plan institu-
tionnel — mais pas uniquement sur celui-là — a été la colla-
boration des “petenti” (repentants) avec la justice. L'action

judiciaire entreprise par de nombreux magistrats, et singuliè-
rement par Falcone et Borsellino, s’est beaucoup servi de
cette collaboration, et cela continue encore.

Un épisode en particulier est à signaler, en raison de

l’importance qu’il revêt du point de vue spécifique de la
non-violence. Pendant les funérailles de Giovanni Falcone,
de sa femme Francesca Morvillo et de ses trois hommes
d’escorte, la veuve de l’un d’eux, Rosaria Schifani, une

jeune femme de 22 ans, mère d’un enfant de quelques mois,
a lu un message, préalablement élaboré avec un prêtre, dans

lequel elle s’est adressée aux hommes de la mafia, en leur
demandant d’avoir « le courage de changer ». Avec une

dignité et une simplicité touchantes, elle a ajouté de son

propre chef les mots suivants : « Je vous pardonne, mais
vous devez vous mettre à genoux. » Cette phrase, pronon-
cée par une jeune femme sans défense, le cœur plein de
larmes et de douleur, mais presque crié avec courage et fier-
té, fut repris par de nombreux médias. Elle eut pour effet
inattendu de bouleverser de nombreuses personnes impli-
quées avec la mafia, qui ont peu à peu décidé de changer, de
collaborer, de se repentir. Ce fut le juge Borsellino lui-même

qui révéla, quelques jours avant sa mort, que « la force de
Rosaria est étonnante. Ses mots ont convaincu beaucoup de

“petenti” de parler, de collaborer plus encore »!0



36 nanni salio

Il convient de rappeler également un autre épisode de

résistance, celle des entrepreneurs et commerçants qui, petit
à petit, ont trouvé le courage de dénoncer le racket et les

extorsions, soit de manière individuelle, soit en s’organisant
collectivement. Mais le prix à payer pour ces succès est très

lourd, et ceux qui ont dénoncé ces extorsions doivent aussi
avoir le courage de ne pas céder aux menaces. Parmi eux,
Libero Grassi fut assassiné pour n’avoir pas voulu céder au

chantage. Tano Grasso, au contraire, anima un groupe de

commerçants de Capo d’Orlando, une petite ville proche de

Messine, qui se sont opposés avec succès aux extorsions

jusqu’à provoquer une véritable révolte collective! !.
Les femmes ont eu elles aussi un rôle spécifique. Bien

avant Rosaria Schifano, de nombreuses femmes ont eu le

courage de poursuivre leur engagement contre la mafia après
le meurtre de leur mari!?. Après l’assassinat de Falcone, il y
eut les “donne contro la mafia” (femmes contre la mafia),
qui poursuivirent un jeûne de protestation de plusieurs jours.

Eléments d’une stratégie de lutte
non-violente contre la mafia

2 question commence elle aussi à être envisagée
sérieusement!3. Il existe de nombreux points communs

entre la lutte contre la mafia et le principe de la lutte non-

violente : elles nécessitent toutes deux une participation acti-
ve de la population, pour lutter contre l’influence du pou-
voir. À ceci près que, dans le cas de la lutte contre la mafia,
le pouvoir est en grande partie occulte, ce qui rend l’action

plus difficile. Par conséquent, il faut faire la distinction entre

objectifs à long terme et à court terme, et entre non-violence
individuelle et structurelle.

Comme on l’a démontré plus haut, et selon l’opinion
courante de la plupart des auteurs, la mafia a des origines
structurelles, dans l’organisation même de l’Etat ; seul un

changement des structures pourra donc — du moins l’espè-
re-t-on — obtenir des résultats définitifs à long terme. Pour
atteindre des résultats aussi ambitieux et complexes, il faut
une stratégie articulée autour des grandes lignes suivantes :

1°) Mettre fin au consensus : aujourd’hui la mafia est soute-

nue par plusieurs secteurs de la population, qui voient en

elle une sorte d’industrie, qui procure emploi, bien-être.

2°) Supprimer les causes à caractère social : l’une des
causes structurelles qui alimentent la mafia est la situation
de dégradation de plusieurs régions du Sud, où le chômage
atteint parfois 30 %.

3°) Promouvoir une démocratie plus authentique : la partici-
pation des citoyens ne peut se limiter aux élections ; trop de
barrières font obstacle à cette participation, y compris dans
la lutte contre la mafia.

4°) Eduquer les jeunes : promouvoir une culture de paix et

de non-violence cohérentes, qui ne soit ni théorique, ni
confidentielle. Eduquer les jeunes dans le sens de la confian-
ce dans leur avenir et leur donner les attitudes nécessaires

pour le construire.



mafia et non-violence 37

5°) Entreprendre une concertation de toutes les compo-
santes de la société civile : les Eglises, qui trop longtemps
ont été complices, les syndicats, les associations, les organi-
sations non-gouvernementales, les associations de profes-
sionnels et d’entrepreneurs…
6°) Promouvoir la solidarité avec les victimes et leurs

familles : il faut reconnaître et dire clairement et honnête-
ment que la lutte contre la mafia peut coûter cher, y compris
en vies humaines, comme ce fut souvent la cas. Il faut donc

organiser des formes authentiques de solidarité, durables et

non épisodiques, envers les victimes.

7°) Etablir des formes de communication avec les hommes
de la mafia et leurs familles : il indispensable de se deman-
der “comment et à quoi pense un homme de la mafia ?”,
pour ne pas le diaboliser et créer l’image d’un ennemi à
abattre. Il faut au contraire préserver son humanité, pour
promouvoir des formes de dialogue, de repentir authentique,
de conversion et de réconciliation.

8°) Entraîner aussi les forces de l’ordre à l’action non-vio-
lente : il est important que débutent un dialogue et une colla-
boration avec les institutions, car elles aussi commencent à
reconnaître et à valoriser les techniques de l’action non-vio-
lente.

Pour atteindre ses objectifs, l’action non-violente a

besoin de temps, de patience, de persévérance. Ce sont les
mêmes conditions que nous rappelle Vaclav Havel dans son

discours sur « les fleurs que nous n’avons jamais plantées
»14 et que nous ne pouvons donc pas cueillir. Il en est de
même avec la lutte contre la mafia : le temps est venu de
semer les fleurs de la non-violence, et de s’en occuper, pour
pouvoir les cueillir un jour, qui — espérons-le — ne ser

pas trop lointain.

1) Felice Cavallaro, Album di cosa nostra, Rizzoli, Milano, 1992.

2) Giovanni Gioia, “Quale nonviolenza di fronte alla mafia ?”, in
AA. VV., Un nome che cambia, La meridiana, Molfetta, 1989,
p.105.

3) Giovanni Falcone, “Il potere de la mafia”, L’Unita, 27/6/92.

4) Kumar Rupesinghe, “The Disapearing of Boundaries Between

Internal and External Conflicts, in Elise Boulding ed, New

Agendas for Peace Research, Rienner, Boulder &, London,
1992, pp.43-64.

Sur le lieu de l'assassinat du juge Falcone

5) SIPRI, SIPRI Yearbook 1992, Oxford University Press,
Oxford, 1992.

6) Susan George, L’effet boomerang, Paris, La découverte, 1992,
219 p.

7) Danilo Dolci, Inchiesta a Palermo, Einaudi, Torino, 1958; id,
Chi gioca solo, Finaudi, Torino, 1966.

8) Emanuele Severino, “Meglio mafiosi che rossi ? C’era une

volta il Fattore K”, Corriere della Sera, 28/17/92.

9) Entre 1991 et 1992, de nombreux ouvrages sur la mafia ont été

publiés ; parmi les meilleurs : Giovanni Falcone, Marcelle
Padovani, Cose di cosa nostra, Rizzoli, 1992.

10) Rosaria Schifano, Felice Cavallaro, Lettera ai mafiosi, Vi

perdono ma inginocchiatevi, Pironti, Napoli,1992, p.29.
11) Tano Grasso, Contro il racket. Come opporsi al ricatto

mafioso, Laterza, Bari, 1992.

12) Justin Vitiello, “Donne contro la mafia”, Azione nonviolenta,
mars 1987.

13) Guglielmo Minervini, “Mafia e nonviolenza”, Mosaico di pace,
décembre 1992.

14) Vaclav Havel “I fiori che non abiamo mai piantato”, La

Republica, 4/10/92. Discours de réception à l’Académie des
Sciences morales et politiques française.



NON VIOLENTES

Le Lexique de la non-

violence, écrit par Jean-
Marie Muller et publié
par ANV, est un outil
précieux pour trouver
une clarification des
notions les plus cou-

ramment utilisées à
propos de l’action non-

violente.
Nous reproduisons

ici un large extrait du
texte au mot Police.

lexique
de la

non-violence
Jean-Marie Muller

…

Ce
iene :.>-

N° 68 38 F

NUMÉRO SPÉCIAN.

Police

Celles et ceux qui participent à une lutte non-violente sont

tout naturellement conduits à faire face aux policiers chargés de
« maintenir l’ordre » et de « faire respecter la loi ». Cette ren-

contre, aussi inévitable qu’indésirable, doit aussi être négociée
selon les règles de la non-violence.

Un mouvement de lutte non-violente doit se garder de toute

déclaration d’hostilité à l’égard des forces de police. Mépriser
par principe les policiers, c’est faire injure à des hommes dont

beaucoup, selon toute probabilité, n’ont « choisi » leur métier

que sous les contraintes de leur situation sociale et dont un grand
nombre sont sincèrement convaincus de servir la démocratie et la

paix sociale. Leur responsabilité personnelle n’est pas directe-
ment engagée dans le conflit en cours. La violence à l’encontre
des policiers, qu’elle s’exprime par l’insulte ou par le pavé, est

donc injuste. Elle ne peut que les enfermer dans la logique de
leur rôle d’agents de la répression, alors que nombre d’entre eux

pourraient s’interroger sur le bien-fondé de certains ordres qu’ils
reçoivent. Dès lors qu’ils se sentent menacés par la violence des
manifestants, qu’elle reste potentielle ou qu’elle devienne effec-
tive, ils n’hésitent pas à recourir eux-mêmes à la violence, ne

serait-ce que pour se défendre. Au demeurant, au sortir de cette

spirale de violence, force restera nécessairement à la loi. [.…]
Selon son sens étymologique. le mot « police » n’évoque

nullement la nécessité de recourir à la violence pour maintenir
l’ordre social. « Police » vient du grec politeia (de polis : cité) et

signifie : l’art de gouverner la cité. Sa signification est donc très

proche de celle du mot « politique ». La visée de l’action policiè-
re, comme celle de l’action politique, est de pacifier la vie socia-
le, c’est-à-dire de construire une société libérée de l’emprise de
la violence. La fonction de la police est de concourir à garantir
les libertés des citoyens, à faire respecter leurs droits et à assurer

leur sécurité. Littéralement, les policiers doivent être des
« agents de la paix ». C’est-à-dire qu’ils doivent « faire la paix »

entre les individus et les groupes qui vivent dans la même cité.
La police a pour fonction essentielle de prévenir et, le cas

échéant, de résoudre les inévitables conflits qui surgissent entre

les citoyens afin d’établir, ou de rétablir, entre eux des rapports
de justice. Pour cela, la police doit neutraliser les fauteurs de vio-
lence afin de les mettre hors d’état de nuire. La fonction de la

police est fondamentalement une fonction anti-violence.

Certes. il existe des situations particulières ou il est difficile,
voire impossible, de neutraliser, sans recourir à la violence, un

ou plusieurs individus armés qui menacent la vie d’autrui.

Cependant, même en de telles circonstances, tout doit être tenté

pour désarmer et capturer le ou les malfaiteurs en évitant de les
tuer. Si, malgré tout, il y a mort d’homme du fait de la police, il

s’agit d’un échec qui doit interdire tout « communiqué de victoi-
re ». Si la police échoue à rétablir la paix sociale sans recourir à
la violence meurtrière, la société tout entière partage la responsa-
bilité de cet échec. Une démocratie commence à se nier elle-
même lorsqu’elle se refuse à reconnaître sa propre violence
comme un échec. Dire que la vie est « sacrée » ne peut vouloir
dire autre chose que même la vie d’un malfaiteur est sacrée.
Sinon, la vie n’est pas sacrée du tout.

La non-violence rencontre ici une de ses limites. Mais l’exis-
tence de cas-limites où s’impose la nécessité de recourir à la vio-
lence ne saurait servir de prétexte à réhabiliter la violence
comme moyen habituel d’assurer l’ordre public et de rétablir la

paix sociale. Pour que l’exception ne devienne pas la règle, il
faut être, au contraire, encore plus rigoureux dans le respect de
cette dernière. Et la règle doit être de résoudre les conflits en

recourant aux méthodes non-violentes de prévention, de média-

tion, de conciliation et d’interposition.

Prix 38 F + 5 F de port. À commander avec le bon à découper en

dernière page d’ANV.



Violence et discussion
dans la pensée d'Eric Weil

par Patrice GANIVEZ*

L’entreprise philosophique d’Eric Weil repose sur une option fondamentale en faveur
de la non-violence. Bien gouverner l’Etat consiste à bien gouverner la discussion
entre les citoyens pour bannir la violence, mais, pour Eric Weil, la violence des violents
ne peut être stoppée que par la violence.

ric Weil, né en Allemagne en 1904 et mort à Nice en

1977, était d’origine juive. Après des études de médeci-
ne puis de philosophie (il soutint une thèse sous la direction
d’Ernst Cassirer), il dut quitter l’Allemagne en 1933 quand
les nazis arrivèrent au pouvoir. Ayant acquis la nationalité

française, il prit part au second conflit mondial et fut interné
dans un camp de prisonniers en Allemagne. Après la guerre,
il participa à la fondation de la revue Critique avec Georges
Bataille et poursuivit une activité de publication et d’ensei-

gnement, essentiellement aux universités de Lille et de Nice.

La pensée de Weil s’est donc formée dans un contexte de
crises et de conflits qui lui ont imprimé son orientation fon-
damentale. Pour Weil — c’est l’un des thèmes constants de
la Logique de la philosophie! comme de la Philosophie poli-
tique“ —, l’entreprise philosophique repose sur une option
fondamentale en faveur de la non-violence. Cette option
commande à la fois son intérêt théorique (comprendre le
monde en ce qu’il a de sensé) et son intérêt pratique, puis-

* Agrégé de philosophie, docteur de l’Université de Lille II ;

auteur de Eduquer le citoyen ?, Paris, Hatier, 1990 et de La logique
du politique. Essai sur la philosophie politique d’Eric Weil, Paris,
éditions Kimé, à paraître en 1993.

qu’elle cherche à penser l’action susceptible de libérer
l’homme pour la possibilité d’une vie sensée.

Toutefois, cette position ne doit pas prêter à malentendu.
En effet, la non-violence définit le principe de la position
philosophique et elle fixe le but à atteindre, il n’en découle

pas que l’emploi de la violence soit toujours exclu. Cette

position est définie de la manière la plus claire dans un pas-
sage du texte intitulé “Philosophie politique, théorie poli-
tique”? :

« L’option pour la non-violence n’est pas une option
pour le non-emploi de la violence ; au contraire, l’option
n’a de sens que s’il est admis que dans le monde de la vio-

lence et contre la violence, consciente ou non de sa nature,
seule la violence est efficace dans l’intérêt de la non-violen-
ce. On ne parlerait pas de non-violence dans un monde de

l’unanimité, du désintéressement, et qui serait déterminé par
le seul amour du prochain [.…]. La non-violence comme

option fondamentale est, et n’est que, fondamentale au sens

strict : c’est d’elle comme du bien politique souverain que

procède la réflexion, qui n’y découvre son but que parce que
c’est d’elle qu’elle a pris son départ. Entre les points de

départ et d’arrivée, la non-violence reste à réaliser, au

milieu de la violence et donc aussi par l’emploi des moyens



patrice canivez

Photo extraite du livre
d’Eric Weil, Philosophie

et réalité. Derniers essais
et conférences, Bibliothèque
des archives philosophiques

n° 37, Paris, Beauchesne,
1982, 405 p.

Cette photo est reproduite
par ANV avec l’accord des
éditions Beauchesne que

nous remercions très
chaleureusement.

Eric Weil



violence et discussion dans la pensée politique d’éric weil 41

de la violence »*. Dès lors, le problème est de savoir com-

ment, et dans quelles limites, l’action par la négociation et la
discussion peut se substituer à la violence, c’est-à-dire

quand, et dans quelles conditions, la lutte violente contre la
violence est inévitable.

L’Etat et l’exercice de la violence

ette question est l’une des questions fondamentales de la

Philosophie politique. Elle commande en grande partie
l’analyse de la société et de l’Etat. Pour Weil, l’Etat ne repo-
se pas sur un contrat ou un pacte social. Il est une construc-

tion historique qui est elle-même le résultat de la violence,
celle des “assembleurs de terres” qui ont réuni sous leur
autorité des communautés différentes et hétérogènes,
contraintes ainsi à la coexistence par le pouvoir d’un même
maître. Les individus et les populations vivant sous une

même domination sont alors progressivement amenés à
renoncer à l’usage de la violence et à dialoguer malgré leurs

différences, à régler les différends par la discussion. L'Etat,
proprement dit, apparaît quand la coexistence de ces popula-
tions hétérogènes prend la forme d’une loi qui se substitue
au pouvoir du maître ou qui assigne au pouvoir du maître les
bornes d’une légalité. L’Etat est ainsi l’ensemble organique
des institutions qui donnent forme à la communauté”. Ce
sont ces institutions qui dessinent le cadre dans lequel la dis-

cussion publique peut permettre d’apporter des solutions

négociées aux problèmes qui se posent à la collectivité. Cela

suppose que l’Etat monopolise progressivement l’exercice
de la violence et que les citoyens soient éduqués à réprimer
leur propre violence naturelle. Weil souscrirait sans doute
aux analyses de Norbert Elias qui voit peu à peu, dans l’his-
toire des Etats modernes, le progrès de l’organisation poli-
tique se signaler par la mise en place d’un mécanisme
d’auto-contrainte dans le comportement et le psychisme des

individus. Mais il faut préciser que la violence n’est jamais
éliminée une fois pour toutes. Elle est une possibilité tou-

jours présente qui se manifeste par la permanence et la viva-

cité de la discussion. L’existence même et la dynamique de

cette discussion révèlent la présence souterraine de la vio-
lence qui peut toujours refaire surface, d’une violence qui
peut être sublimée dans les liens sociaux tissés par le langage,

mais qui ne peut pas être éradiquée. On peut donc dire que
l’existence de l’Etat repose sur le tabou de la violence.
Celle-ci « est le secret que tout le monde détient et que tout

le monde tait »°.
L’analyse de l’Etat permet alors de mieux cerner les

modalités et les limites de la discussion. D’une manière

générale, la finalité de l’Etat est de durer, c’est-à-dire
d’assurer la perpétuation et la survie de la communauté.

Cependant cette perpétuation suppose que les problèmes
auxquels est confrontée cette communauté puissent faire

l’objet d’une prise de conscience et recevoir des solutions
sous la forme de décisions. De ce point de vue, l’Etat se pré-
sente comme un ensemble organisé d’institutions qui
concourent à rendre possible la formulation consciente de
ces problèmes et l’élaboration de ces décisions. Ces institu-
tions sont connues: parlement, institutions judiciaires, gou-
vernement assisté d’une administration. Le peuple lui-même
est une institution, au sens où il n’est pas une donnée natu-

relle. C’est la loi qui définit le peuple au sens politique du

terme, celui qui participe au moyen du vote à l’élaboration
des lois et au choix des gouvernants. Ce peuple est institué

par la loi qui définit le suffrage universel et le droit de vote.

Les enfants, par exemple, en sont exclus.

La discussion dans l’Etat n’est donc pas seulement une

discussion entre individus. Plus fondamentalement, il s’agit
d’une discussion entre institutions : discussion entre le

peuple et le gouvernement par l’intermédiaire du parlement
(et des médias), discussion entre le parlement et l’adminis-
tration par l’intermédiaire du gouvernement, etc. La

Constitution, qui définit ces institutions et règle leurs rap-
ports, est donc en même temps la loi qui fixe les règles de la
discussion et les modalités selon lesquelles cette discussion
débouche sur l’adoption et la mise en œuvre d’une décision.

Dans ces conditions, les types d’Etat peuvent être distin-

gués suivant le type de règles que suit la discussion. En par-
ticulier, la question de savoir qui est habilité à participer est

de première importance. Tous les Etats, en effet, font place
au débat sur les problèmes et sur leurs solutions possibles.
Même les monarques ont leurs conseillers et les Etats auto-

cratiques impliquent comme les autres une procédure de
discussion. Dans de tels Etats, l’action du gouvernement
n’est pas conditionnée par l’intervention obligatoire d’autres

instances, par exemple un parlement doté de pouvoirs effectifs.



42 patrice canivez

Les débats publics sont inexistants ou fictifs et la véritable dis-
cussion a lieu dans le secret des sphères dirigeantes ou au

sein des structures d’un parti unique. Dans l’Etat qualifié par
Weil de constitutionnel, en revanche, la Constitution condi-
tionne l’action du gouvernement par l’intervention obliga-
toire d’autres instances. Ainsi les décisions du gouverne-
ment ne peuvent pas être suivies d’effets sans l’approbation
du parlement. Le vote du budget par le parlement montre en

particulier que le gouvernement doit tenir compte de la

représentation nationale pour obtenir les moyens de sa poli-
tique. La discussion ne saurait donc se limiter aux seules

sphères dirigeantes. Elle est ouverte et universelle car

chaque citoyen est considéré comme participant de droit à la
discussion sur les affaires publiques, d’autant qu’il peut pré-
tendre accéder, sous certaines conditions, à des responsabili-
tés publiques et aux fonctions de gouvernement. Telle est

l’une des définitions possibles de la démocratie : tout

citoyen y est considéré comme gouvernant en puissance.

L’enjeu de la discussion politique
uel est l’enjeu de la discussion politique ? D’une maniè-
re générale, il est de concilier les intérêts particuliers

entre eux et de les concilier globalement avec l’intérêt du
tout, c’est-à-dire avec ces objectifs essentiels de toute poli-
tique que sont l’indépendance, la prospérité et l’unité de
l’Etat qui suppose une certaine paix civile. Dans un Etat
moderne, cependant, ce ne sont pas seulement des intérêts

particuliers qui s’affrontent entre eux et qui s’opposent
éventuellement à l’intérêt du tout, ce sont aussi des exi-

gences morales qui se font valoir en regard des impératifs de
l’efficacité technique. En effet, l’Etat moderne est l’Etat
d’une société moderne. Or, toute société moderne est parta-
gée, d’une part, entre les valeurs constitutives d’une morale
vivante plus ou moins traditionnelle, et, d’autre part, les
valeurs propres aux sociétés industrielles, c’est-à-dire les
valeurs de progrès, d’efficacité, de performance, etc. Toute
décision politique doit donc concilier les impératifs de l’effi-
cacité technique et les valeurs auxquelles “tiennent” la com-

munauté nationale et les différents groupes qui la compo-
sent. En particulier, elle doit concilier les nécessités de

l’organisation rationnelle du travail social avec les représen-
tations du la justice sociale qui ont cours dans la société.

Assemblée nationale : « Alors, on le sort ce 49-3 ? »

Photo Patrick Artinian

Le parlement est plutôt le lieu où s’expriment les repré-
sentations éthiques et les conceptions de la justice qui font la
morale vivante de la communauté nationale, tandis que
l’administration est plutôt l’instance de la réflexion tech-

nique qui prend en charge un souci d’efficacité. D’une cer-

taine manière, le gouvernement doit concilier les mesures

recommandées par son administration avec les exigences
manifestées par les débats parlementaires. Mais, plus préci-
sément, la discussion au parlement est le lieu d’une action

réciproque entre le parlement et le gouvernement. La discus-
sion publique est à la fois le moyen d’un contrôle du gouver-
nement par l’opinion publique et d’une éducation de cette

opinion par ceux qui sont en charge des affaires.

Dans cette action réciproque, l’initiative revient au gou-
vernement. C’est lui qui lance ou relance la discussion en lui
donnant son thème, en posant le problème central, soit de
manière explicite et délibérée, soit parce qu’un projet
d’action amène l’opinion publique et la représentation natio-
nale à réagir. Dans ce rôle, le gouvernement est responsable
en premier lieu du rationnel, de l’efficacité. Il tient à la com-

munauté le langage des nécessités et de la définition ration-
nelle des problèmes. Régulation et stimulation de l’appareil
économique, réforme de l’administration ou du système
éducatif, négociation des traités et des accords internatio-
naux, d’une manière générale, « le gouvernement est chargé
des problèmes techniques, en vue de la survie de la commu-

nauté et de son indépendance »!.



violence et discussion dans la pensée politique d’'éric weil 43

Les problèmes soulevés par le gouvernement et ses pro-
jets d’action provoquent la réponse du sentiment moral de la

communauté, lequel s’exprime dans sa diversité et ses

contradictions au parlement. C’est ce que Weil appelle le

processus de la cristallisation. D’une part, l’obstacle, le pro-
blème, les contraintes de la nécessité provoquent, par réac-

tion, une élaboration et une formulation explicites des

valeurs auxquelles tient la communauté. Ainsi l’essentiel, ce

qui est ordinairement vécu en toute inconscience parce qu’il
va de soi, est-il tiré de l’inconscient à la conscience par cet

effet de cristallisation propre à la discussion politique.
D'autre part, cette réaction et cette explicitation permettent
au gouvernement de prendre la mesure de ce qui est accep-
table ou non par la communauté. Par là se dessine le champ
des décisions possibles, non seulement sur le plan technique
qui est l’affaire de toute administration moderne, mais aussi
sur celui de l’efficacité politique qui dépend de l’assenti-
ment des citoyens. Si elle fait violence à la sensibilité mora-

le de la communauté, une décision techniquement parfaite
échouera parce qu’elle provoquera la révolte, la résistance

passive ou le découragement.

L’opinion de Gorbatchev
Eugenio Scalfari: Pensez-vous avourduéque le communis-
me pouvait être réformé de EURE ou penn ‘était-il absolu-
ment pas réformable?

M. Gorbatchev: Moi, j'ai essayé, mais j'ai fi)par comprendre
quec’était un système pourri, une utopie, une idée imposée

avec des méthodes violentes, soutenueparun régime totalitaire
et répressif. I fallait ledire, etavant ut à soi-même, puis
engager les réformes politiques‘etéconoSTIIQUES.pou javaisler

à

coupe en ERLe
.

— Tout cela $‘estpassésans
5

effusiondessang...
-— Qu je me l’étais juré. Parce que je savaisqu’en Russie laLG
culturepolitiquesaune Guiure de violence et dabus.
Extrait d'une interview de Gorhateteréatist par Eugene Scalfari et
publié dans Le Nouvel Observateurdu 15/10/1992

Sous ce premier aspect, la discussion permet donc de

déterminer les données techniques, morales, historiques des

problèmes. Ces données s’élaborent et s’explicitent jusqu’au
point où une décision devient possible. Au contrôle de

l’action gouvernementale par l’opinion publique et le parle-
ment, contrôle qui soumet les nécessités techniques à l’exi-

gence du sens, correspond donc l’éducation de l’opinion
publique par le gouvernement et par l’intermédiaire des
débats parlementaires. De cette éducation dépend l’accepta-
tion de la politique du gouvernement et par conséquent son

efficacité. C’est pourquoi l’autorité politique du gouvernant
correspond très concrètement à son aptitude à mener la dis-
cussion et à susciter l’adhésion active des citoyens.

En ce sens, on peut dire que gouverner l’Etat, c’est gou-
verner la discussion : conduire l’élaboration concertée des

problèmes jusqu’au point où une décision est possible et où
sa mise en œuvre aura des chances de produire des effets

positifs. Tout gouvernant incapable d’instaurer et de condui-
re la discussion voit ainsi progressivement son autorité
décliner. Il peut agir en faisant usage de la contrainte légale,
mais faute de savoir faire accepter sa politique l’efficacité
d’une telle action sera toujours faible à la longue. Ce constat

vaut particulièrement dans les sociétés et les Etats modernes,
où les performances de l’économie dépendent de la partici-
pation active des individus au travail social. La recherche de

la productivité et de la performance, dont dépendent l’indé-

pendance et la puissance de l’Etat, supposent en effet l’ini-

tiative et la bonne volonté des individus.

Toute politique fondée sur le seul usage de la force ou de
la contrainte peut donc produire des effets pervers sur

l’organisation du travail social dès lors qu’elle provoque, en

l’absence même de toute révolte ouverte, la seule résistance

passive des individus et des citoyens. Comme l’affirmait un

dissident soviétique, on peut forcer les gens à travailler, on

ne peut pas les forcer à bien travailler. Dans le contexte de

l’impitoyable concurrence économique entre les Etats

modernes, toute politique violente porte ainsi en germe
l’affaiblissement à terme de l’Etat. Telles sont les limites

d’une politique fondée sur le seul usage de la contrainte,
quand bien même cette contrainte serait purement légale.
L’homme d’Etat qui ne dispose que du pouvoir sans avoir

d’autorité politique est condamné, sinon à l’échec, du moins
à une certaine mesure d’inefficacité. En un mot, l’Etat fort



44 patrice canivez

n’est pas l’Etat fondé sur la seule force, du moins dans les
conditions d’une société qui repose sur la recherche crois-
sante de la productivité.

Ces analyses n’invitent pas à conclure que l’usage de la

force, ou même de la violence, puisse être partout évité et

qu’il soit toujours superflu. Il y a des limites à l’action par la

discussion, des limites au-delà desquelles il n’y a plus
d’action possible autrement que par la force.

Il faut d’abord que le “tabou” de la violence soit respec-
té. Or, il peut cesser de l’être pour toutes sortes de raisons.
Des groupes minoritaires peuvent s’engager dans les voies
de la violence et contre cette violence la contre-violence de
l’Etat peut être inévitable. Weil le dit de la manière la plus
nette en précisant que le système constitutionnel peut être
défini comme celui qui respecte les minorités. Mais il faut
en contrepartie que les minorités soient respectables, c’est-
à-dire « qu’elles ne se portent pas à la violence et qu’elles
soient loyales envers l’Etat, ne serait-ce que passivement »°.

En réalité, le problème est de savoir à quelles conditions la
réduction des conflits par la discussion est possible. Pour

Weil, elle ne l’est que si les parties accordent une valeur au

fait même de discuter. Cela suppose qu’elles renoncent à

l’emporter par la violence et qu’elles acceptent de recon-

naître la force des arguments. Quand ces conditions ne sont

pas réunies, la discussion n’a aucune chance d’aboutir à un

véritable accord. Elle peut tout au plus ajouter la violence de
la ruse à celle des armes, quand la négociation n'offre

qu’une occasion supplémentaire de manipuler l’adversaire.
Dans de telles conditions, c’est la pure logique des rapports
de force qui reprend ses droits.

Ce problème ne concerne pas seulement les rapports
internes à la société et à l’Etat. Pour le traiter de manière

approfondie, il faudrait également étudier l’analyse des rap-
ports internationaux que développe Weil dans la dernière

partie de la Philosophie politique. Sur ce point, la limite de

la discussion est marquée par le fait que la violence est tou-

jours possible entre des Etats souverains, dès lors qu'aucune
contrainte effective ne les oblige à respecter une légalité
internationale. Ce qui incite les Etats à préférer les solutions

négociées au conflit armé, outre la dissuasion du rapport de

forces quand il est défavorable, c’est le calcul rationnel de

leur propre intérêt. Or, ce calcul fait apparaître la guerre
comme une menace pour tous les intérêts en présence,

compte tenu de l’accroissement et la densification des inter-

dépendances (économiques, techniques) à l’échelle d’une

organisation socio-économique qui se mondialise. Encore
cette garantie n’est-elle pas absolue, car les individus
comme les Etats peuvent se détourner du calcul rationnel et

opter pour les valeurs les plus archaïques, sinon pour une

mythologie potentiellement terroriste (comme le mythe de la

suprématie d’une race épurée, etc.). Weil analyse dans

quelles conditions sociales et politiques ce lype de régres-
sion a plus ou moins de chances de se produire”.

Mais il reste que l’intégration au « réseau des interdé-

pendances » (suivant l’expression suggestive de Norbert

Elias) n’est qu’une condition favorable au progrès des pro-
cédures de discussion sur les mécanismes de la violence,
elle n’en fournit pas une garantie absolue.

Pour Fire Eric Weil

— Ouvrages d'Eric Weil :

© Logique de la philosophie, Paris, Vrin, 1950 ;
© Hegel et l'Etat, Paris, Vrin, 1950 ;
e Philosophie politique, Paris, Vrin, 1956 ;
® Philosophie morale, Paris, Vrin, 1961 ;
© Essais et conférences, Paris, Plon, deux tomes, 1970 et 1971 ;
© Problèmes kantiens, Paris, Vrin, 1961 ;
© Philosophie et réalité. Derniers essais et conférences, Paris,
Beauchesne, 1982.
— Actualité d'Eric Weil, Actes du colloque de Chantilly, Paris,
Beauchesne, 1984.
— Discours, violence et langage. Un socratisme d'Eric Weil ?

Ouvrage collectif publié par le Collège international de
philosophie, Paris, Osiris, 1990.

On trouve dans les deux ouvrages suivants, entre autres,
plusieurs réflexions relative à la pensée d'Eric Weil au sujet de la
non-violence :

© Jean-Marie Muller, Stratégies de l’action non-violente, Paris,
Points-Seuil, 1981 ;
* François Vaillant, La non-violence. Essai de morale
fondamentale, Paris, Le Cerf, 1990.



violence et discussion dans la pensée politique d’éric weil 45

Des réserves du même type peuvent être faites en ce qui
concerne les rapports internes à l’Etat et à la société. Dans
l’Etat moderne, le “tabou de la violence” est d’autant mieux

respecté qu’il repose sur une économie développée. Plus le
réseau des relations de collaboration et d’échange est dense
et complexe, et plus la prospérité de chacun dépend de la

.

préservation de la paix civile. Les individus et les groupes
en prennent progressivement conscience et cela joue un

grand rôle dans la manière dont les luttes sociales sont

menées (par la négociation plutôt que la révolte ou la révo-

lution). Cependant, cette évolution suppose que la société se

structure et ne se morcelle pas en une masse d’individus iso-
lés. Aussi bien l’accroissement du réseau des interdépen-
dances que la possibilité de négocier supposent que les

groupes sociaux soient organisés et dotés d’institutions

représentatives (syndicats, etc.).
La possibilité de la révolte violente renaît donc avec

l’apparition de processus de massification, c’est-à-dire avec

la reformation d’une masse plus ou moins importante d’indi-
vidus isolés, non intégrés à des organisations représentatives
et exclus du réseau des interdépendances. Dans ce cas, le
tabou de la violence peut être levé. De tels processus de
massification apparaissent en cas de crises économiques ou

quand des groupes plus ou moins importants sont exclus des
bénéfices de la croissance. Car l’intégration à une société
moderne est l’intégration au mouvement général du progrès.
Quand bien même son niveau de vie serait à peu près
constant, celui qui ne progresse pas quand tout le monde
avance se sent rejeté à la marge de la société. L’individu se

sent intégré à la société quand il a une place ici et mainte-
nant dans l’organisation du travail social, mais il faut aussi

qu’il ait le sentiment d’avoir sa part dans un avenir commun.

La phronésis

EE les limites de l’action par la discussion tiennent
aussi aux aptitudes et au sens politique des gouvernants,

à leur qualité d’hommes d’Etat. En effet le véritable homme
d’Etat se signale par la possession de cette qualité essentielle

qu’est selon Weil la prudence politique, la prudence au sens

antique de la sagesse pratique, la phronésis. Or, cette phro-
nésis est essentiellement une capacité d’anticipation.

Elle est l’aptitude à interpréter une situation dont les
contours apparaissent dans le mouvement même de la dis-
cussion, de manière à pouvoir anticiper les crises avant

qu’elles n’éclatent au grand jour. Quand la crise éclate, en

effet, cela signifie souvent que les problèmes ont atteint un

tel degré de gravité qu’il faut agir dans l’urgence. Dans ces

conditions, il est très difficile de trouver des solutions qui
soient véritablement bonnes. Il arrive aussi fréquemment
que l’urgence et la gravité de la situation imposent l’emploi
de mesures énergiques, c’est-à-dire l’usage de la contrainte
et le cas échéant de la répression. Mais c’est d’une certaine
manière la faute du gouvernant qui n’a pas su anticiper les

problèmes avant qu’une crise ne les révèle aux yeux de tous.

L’absence de réflexion anticipatrice du gouvernement, lors-

qu’il est toujours en retard sur les problèmes, est un facteur

important dans l’évolution des conflits latents vers la violen-
ce ouverte.

Ces quelques remarques ne font qu’indiquer un style et

un mode de questionnement marqué par la conjonction d’un
intérêt tout à la fois théorique et pratique. Il s’agit essentiel-
lement pour Weil de comprendre la structure de l’Etat et de
la société. Mais cette compréhension même doit permettre
de saisir à quelles conditions, avec quelles chances et dans

quelles limites, il est possible d’agir par la parole. Le pro-
blème philosophique et proprement politique, en d’autres

termes, est de savoir comment la parole peut être effective-
ment agissante.

1) Ouvrage publié en 1950, cf. 2ème édition revue, Paris, Vrin,
1974.

2) Ouvrage publié en 1956, cf. 3ème édition, Paris, Vrin, 1971.

3) Cf. Essais et Conférences, t. II, Paris, Plon, 1971, ch. XVII, pp.
387 sq.

4) Op cit, p. 409-410.

5) Cf. Logique de la philosophie, p. 122 et Philosophie politique,
troisième partie, A, “L’Etat considéré comme forme”, et

spécialement $ 33, pp. 142 sq.

6) Eric Weil, Logique de la philosophie, p. 126.

7) Philosophie politique, p. 205.

8) Philosophie politique, p. 215.

9) Cf. Logique de la philosophie, ch. XIV, “Masses et individus
historiques”, op. cit., et, sur la guerre et les rapports
internationaux, Philosophie politique, IV°"® partie.



échange de publicitééchange de publicité

Le supplément
revue d’éthique et de théologie morale

Nature et culture
Groupe de synthèse de Louvain-la-Neuve

JEAN-PAUL DURAND, Liminaire

LUCIEN MORREN, Présentation

JEAN LADRIERE, Problématique
JACQUES DEMARET, Le principe anthropologique en

cosmologie
MICHEL SINTZOFF, Informatique et intelligence
MARK CALLENS, Le problème neurophysiologique de

l’Homme
GEORGES THINES, Nature, culture et science des mœurs

PIERRE WATTÉ, Nature, culture et anthropologie
ANTOINE VERGOTTE, Nature, culture et réalité psychique
JEAN LADRIERE, Nature, culture, approche philosophique
SIMONE VAN RIET, Nature et culture dans la pensée
arabo-musulmane

JACQUES ETIENNE, Nature et culture selon la théologie
morale
EMiLio Brrro, Nature et sumaturel

Tribunes

JEAN-FRANÇOIS MALHERBE, L’éthique entre nature et

culture

ANNE FORTIN-MELKEVIC, Le rapport
Nature/culture/normativité.

Documents
L’Eglise catholique et Galilée (31 octobre 1992)

N° 182-183 - Numéro spécial
360 pages, 126 F. Ed. du Cerf

29, boulevard Latour-Maubourg, 75007 Paris

Abonnement 1993 : 210 F.

LUMIERE ET VIE
n° 208

1492 :

l’invention des Amériques
e Une célébration au goût amer

e Jean-Max Hugues, Le droit d’être différent : 1992

ou l’ouverture du deuxième acte de la controverse

de Valladolid
e Casiano Floristan, Modèles historiques

d’évangélisation
e Rodolfo de Roux Lopez, Le rêve messianique

de la première évangélisation
e Jean Comby, /tinéraires religieux

sur les hauts-plateaux andins :

autour de deux ouvrages de Nathan Wachtel

e Jean-Pierre Bastian, La fracture continuée :

Amérique latine — Amérique du Nord,
deux versions du christianisme

e Miguel Concha, Crise socio-culturelle
et nouveaux mouvements religieux

e Virigl Elizondo, Métissage : la naissance d'une
nouvelle culture et d’une nouvelle chrétienté

e Ignace Berten, Coupables pour la “destruction
des Indes” ? Réflexions éthiques et théologiques

e Daniel Gilbert, Chronique indienne

pour un Ve centenaire
e Manuel Rivero, À propos de La controverse de

Valladolid, film diffusé par FR3, le 2 mai 1992

LUMÏÈre ©Ù VÎ©, meet

2 place Gailleton, 69002 Lyon — CCP : Lyon 30 38 78 À

France Etranger
Le numéro : 50F 55 F

Abonnement : 195 F 225 F

supplément avion 50 F



Hannah Arendt :

‘autre voie du politique
par Bertrand OREL*

Hannah Arendt, philosophe américaine d’origine allemande, 1906-1975, a beaucoup étudié

les fondements des régimes totalitaires. Pour elle, la violence est impropre
à fonder le politique.

Hannah Arendt une réflexion sur la non-violence. Ce
n’est que de manière indirecte que ses analyses du

politique — et notamment ses thèses sur le pouvoir et la vio-
lence — peuvent attirer l’attention du sympathisant de la
non-violence. Toute entière centrée sur l’événement totali-

taire, à partir duquel Arendt repense les catégories clas-

siques du politique, sa pensée se singularise par une critique
radicale — mais sans nostalgie — de la modernité.
Essentiellement dirigée contre les principales idéologies du

siècle, auxquelles Arendt reproche d’avoir déprécié la facul-
té humaine (et proprement politique) de l’action au profit du

travailler, sa pensée s’efforce de rompre avec les modèles
instrumentaux des discours politiques de la modernité.
Ceux-ci ne peuvent en effet qu’approcher les enjeux du poli-
tique dans des termes si fonctionnalistes que la politique
elle-même en devient une “simple” fonction savante et

gérante, dont le champ n’est plus identifiable que comme

celui de la domination.

O: perdrait assurément son temps à chercher chez

* Etudiant en 3° cycle de philosophie, chargé de recherche à l’IRNC.

Le pouvoir et la violence

r, pour Arendt, « le pouvoir correspond à l’aptitude de
l’homme à agir de façon concertée. Le pouvoir n’est

jamais une propriété individuelle : il appartient à un groupe
et continue de lui appartenir aussi longtemps que ce groupe
n’est pas divisé. Lorsque nous déclarons que quelqu'un est

“au pouvoir”, nous entendons par là qu’il a reçu d’un cer-

tain nombre de personnes le pouvoir d’agir en leur nom.

Lorsque le groupe, d’où le pouvoir émanait à l’origine, se

dissout [...] son “pouvoir” se dissout également »4.
Enonçant cela, c’est toute la tradition politique occidentale

qu’affronte ici Arendt. Sa conception antiplatonicienne? du

pouvoir l’empêche d’assimiler le politique à l’enjeu de la
domination. Si « le pouvoir jaillit parmi les hommes

lorsqu’ils agissent ensemble et se dissout dès qu’ils se dis-

persent »3, il ne saurait en effet exister qu’en acte, comme

“inter-est” entre des hommes, qui ont du pouvoir tant qu’ils
parlent pour agir de concert. Sans l’intercommunication
créatrice de l’agir, il ne saurait y avoir de pouvoir légitime.
On pourrait dire qu’en un sens la question de la politique



48 bertrand orel

arendtienne reste bien celle du pouvoir, à condition d’ajouter
aussitôt qu’Arendt sépare la question du pouvoir de celle de
la domination, que nulle souveraineté ne saurait légitimer.
Aussi, la question du pouvoir n’est-elle plus qui gouverne ?

(souveraineté de la domination) mais où y a-t-il interaction ?

Ne résidant que dans la cohésion de l’espace politique
“

que les hommes tissent entre eux, le pouvoir n’exige nulle

allégeance et ne suppose en rien « la possibilité de se sou-

mettre la volonté d’autrui »*. Le pouvoir arendtien possède
en fait toutes les caractéristiques de l’action (potentialité,
pluralité), qu’il présuppose. N’étant rien de matériel, ni

d’instrumental, il n’est pas une chose, et la question de
savoir à quelle condition il est légitime de s’en dépouiller
constitue une fausse question, qui vient de ce que l’on a

assimilé le politique à une lutte pour le pouvoir défini
comme puissance d’obtention d’une soumission. À l’opposé
d’un tel pouvoir qui n’est en fait qu’un mixte de puissance et

de violence, le pouvoir arendtien est par essence inaliénable,
et reste sans sujétion.

Une telle conception touche le cœur de la pensée moder-
ne de la démocratie et en souligne les faiblesses : « Le pré-
tendu pouvoir du dirigeant qui est freiné dans un gouverne-
ment constitutionnel, limité, légitime, n’est pas en fait
pouvoir mais violence, c’est la force décuplé de l’homme

unique qui a monopolisé le pouvoir de la multitude ». A ce

titre, toute forme de domination constitue bien plutôt le

symptôme d’une déperdition de pouvoir, que la violence,
qui n’est jamais qu’un moyen, vient tenter de suppléer. Dès
lors « le pouvoir peut se passer de toute justification »6,
mais jamais de légitimité. Celle-ci ne lui vient pas de l’exté-
rieur par un dépôt souverain, mais lui est procuré de l’inté-
rieur. La politique arendtienne dénonce les fictions poli-
tiques de gouvernants et de gouvernés, le rapport de
subordination qui les lie étant précisément l’antithèse de tout

pouvoir. « Le gouvernement est défini par la domination de
l’homme sur l’homme par les moyens de la violence »1,
voilà le postulat classique qu’Arendt remet en cause, et de

s’interroger : « Comment concevoir que, de la droite à la

gauche, de Bertrand de Jouvenel à Mao Tsétoung, tous les
auteurs se retrouvent d’accord sur une question de philoso-
phie politique aussi importante que celle de la nature du

pouvoir ? »8 Contre une tradition qui fait de la violence
d’Etat une violence légitime, Arendt s’efforce de montrer

Hannah Arendt et Heinrich Bluecher à New York vers 1950

que la violence n’est jamais légitime. Tout au plus peut-elle
être considérée comme« justifiable »?. En effet, la violence
n’a jamais besoin de s’appuyer « sur la force du nombre »10
— et c’est ce qui fait son caractère instrumental — alors que
le pouvoir, quant à lui, ne saurait s’en passer. Aussi la vio-

lence dans sa forme extrême illustre-t-elle le principe « un

contre tous », alors que celui qui correspond au pouvoir
dans sa forme limite serait « tous contre un »!!.

Si en dégénérant en puissance, le pouvoir peut malen-
contreusement se muer en violence, jamais celle-ci ne sau-

rait engendrer un quelconque pouvoir. Toujours communau-

taire, celui-là ne se dérive pas d’une violence qui reste par
définition l’initiative d’un seul ou d’une fraction unanime.
En ce sens « la violence peut détruire le pouvoir, elle est

parfaitement incapable de le créer »12. Aussi « parler d’un

pouvoir non-violent est en fait une tautologie » 3. Le pou-
voir arendtien est « partout sauf au bout du fusil ». Et

Arendt de citer l’exemple tchèque de 1968, sur l’opposition
manifeste de la violence et du pouvoir à l’état pur : « La

confrontation récente entre les chars russes et la résistance,
totalement non-violente, du peuple tchécoslovaque » vient

rappeler que « ceux qui s’opposent à la violence avec les
seules ressources du pouvoir ne tardent pas à découvrir

qu’il leur faut affronter, non pas des hommes mais des



hannah arendt: l’autre voie du politique 49

engins faits de main d’homme, dont l’efficacité destructrice
et inhumaine s’accroît en proportion de la distance qui
sépare les antagonistes. Le pouvoir peut toujours être
détruit par la violence ; l’ordre le plus efficace est celui que
vient appuyer le canon du fusil, qui impose l’obéissance
immédiate la plus complète. Mais il ne peut jamais être la
source du pouvoir »14. Rationnelle, et rentable comme tous

les instruments!S, la violence se place à la limite du poli-
tique qu’elle détruit bien plutôt. Aussi Arendt la tient-elle

pour un expédient impropre par nature à fonder le politique.
La violence révolutionnaire vient toujours marquer l’échec
des révolutions, la violence étant « l’arme des réformes »

plutôt que « celle de la révolution »16, Comme la non-vio-
lence posée comme inconditionnée, la violence reste fonciè-
rement antipolitique.

Souveraineté et violence

1; pouvoir véritable doit être distingué de la capacité de

contraindre, et, comme puissance d’égaux rassemblés, il
exclut par essence la violence, qui n’est qu’un raccourci

expéditif et illégitime, même quand il se recommande d’un
Etat souverain. À cet égard, la critique arendtienne de la
souveraineté reste exemplaire, l’idée de souveraineté impli-
quant à la fois une conception du pouvoir comme contrainte
et monopole d’Etat. Dès lors, le politique est condamné. Sur
le plan intérieur, la nation hérite des « prérogatives du

monarque déposé »17, et ce n’est qu’en apparence que les

épisodes révolutionnaires viennent changer quelque chose.

D'ailleurs, la conception de l’Etat-nation, qui trouve pour
Arendt ses racines en Europe aux XV° et XVII siècles,
sonne donc le glas des révolutions « vaincues avant même

d’éclater »!8. Sur le plan extérieur, c’est à la guerre que
conduit la souveraineté : « Entre Etats souverains, la guerre
est l’ultime et seul recours »!?. A ces considérations aux-

quelles on trouverait sans difficultés nombre d’illustrations

historiques, correspondent des raisons de fond ; car c’est en-

deçà de la notion de souveraineté que la critique arendtienne
trouve sa véritable dimension. En effet, ce qu’Arendt remet

en cause, c’est la possibilité d’une loi, expression du peuple
statuant sur le peuple. Dès lors, le mythe d’une volonté

générale souveraine est congédiée, car elle condamne le

politique à une instabilité ruineuse, en vertu du principe
rousseauiste qu’il « est absurde que la volonté se donne des
chaînes pour l’avenir »20. Or, c’est précisément la stabilité
d’un espace pour le politique que la loi arendtienne cherche
à s’assurer, comme l’indique le jugement d’Arendt sur

l’éphémère succès de la Révolution américaine, qui réside à
ses yeux dans « la fondation d’un nouveau corps politique
assez stable pour survivre à l’assaut des siècles à venir » 1

Toute idée de contrat vertical se trouve dès lors définiti-
vement bannie, car il donne dans « un pacte fictif » au gou-
vernement « le monopole du pouvoir »22, contre chacune
des volontés particulières. Il est impossible de le considérer,
à la limite, autrement que comme l’« ennemi commun »23,

Une constitution de la liberté

) expérience nous apprend plus du politique que la théo-
rie : ce qui compte ici, c’est que « ce sont les premiers

colons et non les hommes de la Révolution qui “mirent cette

idée en pratique”, et ils n'avaient certainement aucune

notion théorique »**. Aussi est-ce moins une théorie du

contrat, qui s’avère nécessaire pour l’action politique,
qu’une Constitution. Elle seule permet d’édicter des lois qui
assurent une permanence qui rend au peuple ses préroga-
tives, c’est-à-dire le pouvoir de l’action lui-même. Or, ce

n’est pas la souveraineté qui rend le pouvoir possible. Fût-
elle souveraineté du peuple, elle introduit la relation domi-

nants/dominés, brouillant le politique et tendant à l’homogé-
néiser. Au contraire, une Constitution vient fixer les règles
du possible que l’action doit respecter. Elle délimite un

espace qui obéit à des principes qu’aucun ne peut entraver,

pas même le pouvoir, sous peine de se dissoudre. Loin de
freiner l’agir, en fixant des limites à sa faculté novatrice, la
Constitution lui permet au contraire de se déployer dans
toutes ses potentialités. Et loin de limiter le pouvoir, elle le
renforce bien plutôt en lui empêchant tout excès. Elle vient
cimenter l’adhésion de la collectivité à des principes, qui
garantissent l’égalité, les droits individuels, ceux des réfu-

giés et des minorités contre la tyrannie de la majorité.
« Ame de la cité »*, la Constitution est une convention

qui dégage les lois des fluctuations de l’opinion, assurant

une stabilité dont l’homme a besoin : « Le monde devient



50 bertrand orel

inhumain, lorsqu’il est emporté dans un mouvement où ne

subsiste aucune espèce de permanence »26. Bornant le poli-
tique, la Constitution anime les lois positives d’un esprit qui
garantit la continuité des affaires humaines, contre la natu-

relle nouveauté. Etranger au politique (qui reste le domaine
de la praxis), l’acte législatif de la Constitution ne fait que
structurer l’espace de l’action, à laquelle il n'impose aucun

contenu2/. La loi n’est pas le pouvoir, qu’elle déborde en

référence au consensus juris que la Constitution a fixé lors

La vie
de Hannah Arendit

ontrairement à ce qu'ont prétendu ses ennemis,
Hannah Arendt est loin d’être la « simple journaliste »,

philosophant en quelque sorte à ses heures perdues.
Juive allemande, sa famille fut très attachée à la social-
démocratie. Déjà pourvue d’une sérieuse culture clas-
sique, elle arrive à Hambourg à 18 ans, y suit les cours

d’Heidegger, passe un semestre à Fribourg sous les aus-

pices d’Husserl, et rédige à Heidelberg sa thèse sur Le
concept d'amour chez Augustin en 1929.

Là, elle rencontre le philosophe Karl Jaspers, avec

lequel elle noue une amitié qui restera sans faille jusqu’à
la mort de celui-ci en 1969. C’est lui qu’elle considère
comme son véritable maître, lui dont l'influence sur son

œuvre proprement philosophique (La vie de l'esprit) reste
considérable.

Philosophe donc, Arendt entra alors en politique et
adhère au sionisme qui regroupe à l’époque une multitu-
de de tendances qui ne sont pas toutes favorables à une

idéologie nationaliste. Fuyant de peu les nazis (grâce à
son geôlier devenu pour ainsi dire amoureux d'elle), elle
connaît l’exil à Paris, puis à New York où elle milite pour
la levée d’une armée juive contre Hitler. Favorable au rap-
prochement entre Juifs et Arabes, la tournure des évêne-
ments la fait renoncer à la pratique politique. Et c'est
dans le “retrait” de la pensée qu'elle élaborera sa

réflexion politique et notamment son œuvre majeure : Les
origines du totalitarisme.

RO

de la fondation. La constitutio libertatis est donc le véritable
référent de la loi, « extérieur au corps politique » sans être
« au-dessus des lois » ou « divin ». La loi n’est ni naturelle
ni surnaturelle, mais le produit d’une fondation révolution-
naire du peuple. Aussi ne doit-elle pas être confondue avec

les Constitutions imposées par les gouvernements. Celles-ci,
comme les Constitutions françaises, marquent plutôt l’échec
des révolutions : elles « avaient pour but d’endiguer la
marée révolutionnaire, et si elles servirent à limiter le pou-
voir, ce fut le pouvoir du gouvernement aussi bien que le

pouvoir révolutionnaire du peuple dont la manifestation
avait précédé leur création 928.

La Constitution arendtienne est aussi celle de Thomas

Paine, qui a énoncé « en termes rationnels ce qu'avait dû lui

apprendre la fièvre de rédaction constitutionnelle qui avait

saisi l’Amérique : une Constitution n’est pas l’acte d’un

gouvernement, mais celui d’un peuple constituant un gou-
vernement »?°.

Si Arendt est fortement attachée à l’idée d’une
Constitution issue d’une fondation, c’est sans doute parce
qu’une telle solution ignore la contrainte, qui devient radica-
le sous le totalitarisme, de la « bestialité d’un droit »30 qui
fluctue pour mieux répondre aux lois de la Nature ou de

l’Histoire. N’ayant nul besoin d’un « sur-sens »31 idéolo-

gique, la loi arendtienne cherche à garantir la stabilité d’un

espace isomorphe. Que la loi soit travestie en instrument au

service d’une majorité ou d’un gouvernement, Arendt en

appelle alors à la désobéissance civile.

Constitutionnaliser
la désobéissance civile…

> légitimité populaire ne prime pas sur la légalité juri-
dique, mais il faut assurer aux minorités la possibilité de

manifester leurs opinions différentes. La désobéissance civi-
le n’a donc rien de l’insurrection armée ou de l’objection de

conscience, attitude qui reste quant à elle essentiellement
morale. À mille lieux de tout romantisme, la désobéissance
est le fait de « minorités organisées unies par des décisions
communes plutôt que par une communauté d'intérêts, et par
la volonté de s’opposer à la politique gouvernementale,



hannah arendt : l’autre voie du politique 51

même lorsqu'elles peuvent estimer que cette politique a le
soutien d’une majorité »*?. Défi commun et public, elle
n’est pas tant dirigée contre la loi comme on pourrait le croi-
re. Contre une utilisation abusive et déréglée de la désobéis-
sance civile, Arendt en rappelle l’esprit. Et ce n’est pas un

hasard si les Etats-Unis constituent le lieu privilégié de la
désobéissance, qu’Arendt propose même de constitutionna-
liser°3. Aussi faut-il voir dans les mouvements de désobéis-
sance civile américains, qui ont combattu la ségrégation
raciale, la lutte pour l’ Sspri même de la Constitution.
« Surenchère légaliste »*4, par la désobéissance civile, la loi
devient ce qu’elle est.

Le totalitarisme :

violence d’Etat et mouvement

Ç'rpocar la maîtrise des besoins, l’agir exclut la violence
et la souveraineté, et déploie son champ que viennent

définir les lois. A cet espace d’action idéal — qui est pour-
tant en quelque façon toujours là comme espace sociétaire
naturel — les temps modernes ont substitué un espace de la
fabrication, où l’économique et le social ont largement enva-

hi le public space, réduisant insensiblement la liberté à

laquelle il était naturellement voué, pour autoriser d’autant

l’irruption de la violente nécessité dans la chose publique. Et
ces transformations, qu’Arendt analyse longuement, en

montrant comment rétrospectivement, elles ont finalement
fait le lit du totalitarisme, ont rendu l’action difficile, jusqu’à
ce que ce dernier la rende carrément superflue. Si la tyran-
nie, en affaiblissant la puissance du domaine public, limitait
la liberté, au moins autoriserait-elle encore l’action motivée

par la crainte ; le totalitarisme vise quant à lui à supprimer
purement et simplement l’action elle-même. Aussi l’isole-
ment tyrannique (isolement) n’est-il en rien comparable à la
désolation totalitaire (loneliness), cette « expérience absolue
de non-appartenance au monde »**. À l’espace de la perma-
nence dont l’agir a besoin, l’événement totalitaire oppose un

espace qui se caractérise au contraire par un mouvement

continu : « La terreur est la réalisation de la loi du mouve-

ment ; son but principal est de faire que la force de la
Nature ou de l’Histoire puisse eapres le genre humain
tout entier dans son déchaînement »

De la « Révolution permanente » stalinienne, à la sélec-
tion raciale qui préserve le Volk de tout engourdissement,
c’est bien l’ubris d’un flux que le totalitarisme poursuit, les
instruments de sa dynamique déterritorialisante s’étendant
de la dénationalisation jusqu’à l’extrême concentration-
naire*”. On peut bien déclarer dans ce contexte les droits de
hommes inaliénables, il n’en demeure pas moins que « leur
situation s’est détériorée […] jusqu’à ce que le camp
d’internement — qui était avant la Seconde guerre mondiale
l’exception plutôt que la règle pour les apatrides — soit
devenu la solution de routine au problème de résidence des
populations déplacées »*8. Un tel mouvement a besoin
d’être entretenu par la propagande dont la fonction est préci-
sément de dresser des obstacles au mouvement lui-même.
Car « le régime totalitaire ne peut tenir que dans la mesure

où il est capable de mobiliser la propre volonté de l’homme
pour la forcer à entrer dans ce gigantesque mouvement de
l’histoire ou de la Nature auquel le genre humain est censé
servir de matériel et qui ne connaît ni naissance ni mort »”?

Dès lors, il s’étend au-delà de toute rationalité dans la
domination, la terreur s’acharnant de plus belle, alors même
que l’opposition est depuis longtemps neutralisée. La force
de l’idéologie totalitaire, c’est l’idéologie elle-même —

cette « logique des idées 540 — dont « la force auto-contrai-

gnante de la déduction »*! permet d’effacer la capacité
humaine de distinguer la réalité d’avec la fiction.

Ce qui disparaît proprement dans le flux totalitaire, c’est
le réseau que les hommes tissent entre eux pour l’action, qui
devient alors futile car privée d’un lieu pour apparaître.
Privés d’inter-est, les hommes prennent alors les traits oppo-
sés de ceux de l’homo socialis qu’ Arendt esquissait dans sa

réflexion augustinienne (bien peu orthodoxe !) sur l’amour
du prochain. La chaleur du proche n’a plus de place pour
l’homme de masse, qui ne vit que dans la fausse proximité
d’une société monstrueuse, dépourvue de réelle pluralité, qui
mobilise tous les hommes en « un Homme unique aux

dimensions gigantesques »42. Aucun intérêt commun ne suf-
fit même à transformer cet agrégat en monde, pour un

homme sans qualité distincte. Dès lors, puisque plus rien
n’est réel, tout devient possible. Et l’homme d’être engouf-
fré dans une superfluidité qui le condamne : superfluidité
des forces de travail absorbées par l’impérialisme, superflui-
dité de populations entières déplacées ou carrément jetées



52 bertrand orel

aux oubliettes de l’histoire que sont les camps de concentra-

tion. Le totalitarisme n’en finit plus de vérifier son hypothè-
se des possibles changements du matériel humain, que
l’extermination des peuples voudrait symboliquement attes-

ter, sans que jamais — à ce stade — aucun démenti salutaire
ne puisse advenir.

A la suppression des personnes s’ajoute celle des corps,
c’est-à-dire aussi celle du “fait” que les personnes aient tout

bonnement existé. La vérité ne subsiste même plus dans son

dernier retranchement qu’est la factualité elle-même, et dis-

paraît dans un néant auquel n’accède aucun vivant : « À

Auschwitz, le sol des faits s’est engouffré dans un abîme 943,
C’est dans les gouffres concentrationnaires que se révèle la

portée véritable du totalitarisme et son mal absolu : la super-
fluidité. Car « le mal radical est, peut-on dire, apparu en

liaison avec un système où tous les hommes sont, au même

titre, devenus superflus »44

Aussi le SS Fichmann n’est-il ni un fanatique du nazis-

me, ni le sadique pervers que l’accusation lors de son procès
aurait voulu présenter. Bien au contraire, ce « Monsieur
Verdoux du totalitarisme, ce père tranquille de l’extermina-
tion »*5, ignorait jusqu’au programme d’un parti auquel il
n’a d’ailleurs pas adhéré. Obéissant non sans un certain zèle
aux directives administratives, au nom d’un devoir qu’il
avait à cœur d’accomplir, Eichmann est en fait le prototype
du fonctionnaire besogneux et scrupuleux. Sa « normalité est

beaucoup plus terrifiante que toutes les atrocités réunies 46.

Qui plus est, admirateur de Theodor Herzl, il s’estime

globalement être resté fidèle aux impératifs moraux kantiens !
En fait, il a succombé à une vacuité de pensée, dont l’absen-
ce d’esprit l’a tout bonnement conduit à l’impossibilité de
« se rendre compte ».

L’important pour notre propos est ici l’éclairage sous

lequel Arendt place sa réflexion : le totalitarisme, avant tout,
se comprend comme l’éclipse extrême de l’action politique.
Sans vouloir trancher ni en faveur des thèses d’Arendt, ni de

quiconque, il nous semble donc légitime d’en revenir à
l’action elle-même : car sans invoquer, qui plus est rétros-

pectivement, une résistance impossible, c’est bien sa

réflexion sur la nécessité de la désobéissance civile — entre

la résistance et la collaboration — qui se dévoile en arrière-

fond, comme troisième voie pour les minorités dissidentes,

constituant une sorte de morale par provision face aux

« attaques contre la diversité humaine »#1. Aucune loi

morale, fût-elle ancrée au fond de nos cœurs, ne convainc
Arendt de sa validité pour l’agir sous les dark times (Brecht)
de la modernité, qui reste imprescriptiblement marquée du
sceau de l’événement totalitaire, au point que son ombre
habite encore leur horizon, qui est aussi le nôtre.

À cet égard, ni l’«acosmie de la pitié », ni « l’illimité du
sentiment »*8, ne saurait faire mieux que l’apolitique
conscience morale. Tout au contraire : « La bonté absolue
est à peine plus dangereuse que le mal absolu »49_ et l’intro-
duction du cœur en politique est toujours néfaste°0.
Irrémédiable, l’événement totalitaire atteste sans équivoque
la rupture du mode moderne d’avec sa tradition. Celle-ci

guidait en quelque sorte de l’intérieur l’action, qui se révèle

aujourd’hui si difficile. Mais si après l’événement totalitaire,
le fil de la tradition a donc fini par céder, au point que l’on

puisse faire nôtre cette maxime de Tocqueville selon laquel-
le « le passé n’éclairant plus l’avenir, l’esprit marche dans
les ténèbres »*!, toujours est-il qu’il s’agit tout de même
d’éviter des catastrophes, « sinon pour le monde, du moins

pour soi-même ».

L’absence de pensée, qui caractérise si bien Eichmann,
nous menace à vrai dire tous, et pour éviter de tomber dans
l’indifférence ou la méchanceté qui en découle, la pensée est

encore le meilleur des remèdes. Non pas que l’activité pen-
sante suffise pour que l’homme soit miraculeusement bon.
Mais comme activité apparemment « contraire à la condi-
tion humaine »*, elle en reconduit pourtant la pluralité des

points de vue, puisqu’elle s’obstine en quelque sorte à
rendre compte de l’apparaître des phénomènes sans appa-
raître elle-même. Aussi Arendt s’efforce-t-elle de souligner
la portée politique du jugement (esthétique) qui a tant man-

qué à un Fichmann : l’imagination. Il rappelle chacun à un

monde où l’idéologie voudrait l’émanciper, et concerne tout

autant la question du beau et du laid que celle-ci — redou-
table — du bien et du mal. En effet, si avec le totalitarisme,
« la réalité humaine est devenue opaque à la lumière de la

pensée »°3, et si la crise oblige « à revenir aux questions
elles-mêmes »°*, Arendt cite comme exemples ces « vies

politiques » qui sont autant d’illuminations d’un passé deve-
nu opaque en même temps qu’une ouverture à l’imprévu de
l’événementiel.



hannah arendt : l'autre voie du politique 53

Se tenant au carrefour de l’événement et du sens, la pen-
sée trouve dans ce lieu une dimension proprement politique.
Par la compréhension qu’elle mobilise, elle permet que nous

nous ajustions au réel, et que nous nous sentions chez nous

dans le monde. En effet, sans « cette sorte d’imagination qui
constitue en fait la compréhension, nous ne saurions nous

repérer dans le monde. Nous sommes contemporains seule-
ment de ce que notre compréhension réussit à atteindre »>°.

Bibliographie de H. Arendt
The Origins of Totalitarism, 1951 ; trad. fr. de la première partie,
Surl'antisémitisme, Calmann-Lévy, coll. “Diaspora”, 1973
(Seuil, coll. “Points-Politique”,1984) ;trad. fr. de la seconde
partie, L'Impérialisme, Fayard, coll. “L’espace du politique”,
1982 (Seuil, coll. “Points-Politique”, 1984); trad. fr. de la
troisième partie, Le système totalitaire, Seuil, ct “Points-
Politique”, 1972.
The Human Condition, 1958; trad. fr, Condition de l'homme
moderne, Calmann-Lévy, coll “Liberté de l'esprit”, 1961 et 1983.
Between Past and Future, 1961; trad. fr, La Crise de la culture,
Gallimard, coll. “Idées”, 1972.
On Revolution, 1963; trad. tr, Essais sur la révolution,
Gallimard, coll. “Les essais”, 1967.

EFichmann in Jerusalem, 1963 : trad. fr, Fichmann à Jérusalem,
Gallimard, coll. “Témoins”, 1966.
Men in Dark Times, 1968; trad. fr Vies politiques, Gallimard,
coll. “Les essais”, 1974.
Crises of the Republic, 1972 ; trad. tr, Du mensonge à la
violence, Calmann-Lévy, coll. “Liberté de l’esprit”, 1972.
The Life of the Mind, Londres, Secker and Warburg, 1978
(ouvrage posthume); trad. fr, La Vie de l’esprit, L. La Pensée,
PUF, coll. “Philosophie d’aujourd’hui”, 1981 et //. Le Vouloir,
PUF, 1983.
Auschwitz et Jérusalem, choix de textes traduits et présentés
parS. Courtine-Denami, Paris, éd. Deutemps-Tiers, 1991.

Bibliographie sur H. Arendt
E. Young-Bruehl, Hannah Arendt, Paris, Anthropos, 1986.

A. Enegret La pensée politique de Hannah Arendi, Paris, PUF,
1984.

Numéro spécial de larevue Espritdeijuin1985.

C’est cette « boussole intérieure » qui peut encore mettre

l’agir à notre portée, alors même que « notre héritage n’est
précédé d’aucun testament » (René Char).

Car c’est bien l’action, et la liberté qu’elle vise, qui
constitue la marque même de l’âge moderne, et sur laquelle
s'ouvrent les temps à venir ; et sans verser aucunement dans
un millénarisme hors de propos, c’est bien la révolution —

au sens de cet événement qu’est « l’établissement d’un

corps politique qui garantit l’espace où la liberté peut appa-
raître »”) — qui constitue le dernier mot d’Arendt : « Nul
autre mot, sinon peut-être celui de liberté, ne sera requis
avec une telle urgence dans les années à venir »*!

On dira, pour finir, que c’est avec un socialisme fondé
non sur des considérations sur la valeur d’usage, mais sur

l’exigence éthique de l’amour du monde (amor mundi)
qu’Arendt s’est toujours efforcée de penser. Là est son méri-
te, et sans doute aussi sa distance eu égard à d’autres pen-
seurs de gauche contemporains. Qu’il nous soit permis de

penser à Habermas…

Une réflexion de fond sur la modernité — incontestable-
ment marquée de la violence politique — puiserait dans
cette confrontation les meilleurs matériaux…

1) H. Arendt, Du mensonge à la violence, Paris, Calmann-Lévy,
19772, p. 144.

2) Pour Platon, le pouvoir est « ce maître qui habite au-dedans de
nous », in République, 590 d.

3) H. Arendt, Condition de l’homme moderne, Paris, Calmann-
Lévy, 1961, p. 260.

4) « Power is actualized only where words and deeds have not

partet company. »

5) H. Arendt, Essai sur la révolution, Paris, Gallimard, 1967, p. 221.

6) « du fait qu’il est inséparable de l’existence des
communautés politiques », in Du mensongeà la violence, op.
cit.p. 152.

7) Idem, p. 153.

8) Idem, p. 138.

9) Idem, p. 153.

10) Idem, p. 142.

11) Idem, p. 142.

12) Idem, p. 157.



54 bertrand orel

13) Idem, p. 157.

14) Idem, p. 154.

15) Le reproche que fait Arendt envers la violence est en fait fort

simple : « La violence est aveugle, et comme telle, elle ne

résiste pas au temps. Sans aucun doute elle est payante, mais il
estfâcheux qu’elle puisse tout aussi bien conduire à

l’organisation de cours destinés uniquement aux Noirs et à
celle de cours de swahili qu’à des réformes véritables. [.…]
En outre, alors même que la violence se propose simplement
d’atteindre des objectifs à court terme dans le cadre d’une

idéologie non extrémiste, le danger n’en demeure pas moins

que les moyens prennent le pas sur la fin. Si les objectifs ne

sont pas rapidement atteints, les conséquences n’en seront pas
seulement la défaite du mouvement, mais l’introduction de la

pratique de la violence dans l’ensemble du corps politique. Les
actes sont irréversibles, et en cas d’échec, le retour au statu

quo est toujours improbable. Comme n’importe quelle action,
la pratique de la violence peut changer le monde, mais il est

infiniment probable que ce changement nous conduise vers un

monde plus violent. » H. Arendt in Du mensonge à la violence,
op. cit, p. 180-181.

16) Idem, p. 179.

17) « Quand les hommes de la Révolution française mirent le

peuple sur le trône du roi, ils purent voir, non seulement en

accord avec la révolution romaine et avec les principes de la
Révolution américaine, la source de tout pouvoir, mais aussi

l’origine de toutes les lois, ce qui pour eux allait presque de
soi. » In Essai sur la révolution, op. cit, p. 228-229.

18) Idem, p. 30 : « …c ’est comme si l’Etat-Nation, tellement plus
ancien que n'importe quelle révolution, avait défait la
révolution en Europe avant même qu’elle fût apparue. »

19) H. Arendt, in Du mensonge à la violence, op. cit, p. 238.

20) Du Contrat social, 11,1.
21) H. Arendt, Essai sur la révolution, op. cit, p. 294.

22) Cf. idem, p. 249-255.

23) Arendt commente ainsi l’assimilation rousseauiste de la
volonté a l’intérêt : « Dans la construction de Rousseau, la
Nation n’a pas besoin d’attendre qu’un ennemi menace ses

frontières pour se lever “comme un seul homme” et proclamer
“l’Union sacrée” ; l’unité nationale est garantie dans la
mesure où chacun des citoyens porte en lui-même l’ennemi
commun en même temps que l’intérêt général que cet ennemi

fait naître. » In Essai sur la révolution, op. cit. p. 111.

24) Essai sur la révolution, op. cit, p. 248.

25) Isocrate, cité par A. Enegren.
26) H. Arendt, Vies politiques, Paris, Gallimard, 1974, p. 19.

27) H. Arendt, Le système totalitaire, Paris, Seuil, 1972, p. 213, où
il est dit : « La légalitéfixe des limites aux activités, mais ne les

inspire pas. »

28) H. Arendt, Essai sur la révolution, op. cit, p. 210-211.

29) Idem, p. 211. La citation de Paine est tirée de The Rights ofMan.

30) Bertrand de Jouvenel, Du pouvoir, Paris, Hachette, 1975, p. 511.

31) H Arendt, Le système totalitaire, Paris, Seuil, 1972, p. 198.

32) H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit, p. 58.

33) Afin de garantir plus de façon affirmée le droit d’association,
formulé trop timidement dans le premier amendement de la
Constitution américaine.

34) L’expression est de À. Enegren.
35) « Tandis que l’isolement intéresse uniquement le domaine

politique de la vie, la désolation intéresse la vie humaine dans
son tout », in L’impérialisme, Paris, Fayard, 1982, p. 125.

36) Idem, p. 210.

37) « On est presque tenté de mesurer le degré de maladie
totalitaire d’après le niveau auquel les gouvernements
concernés utilisent leur droit souverain de dénationalisation »,
in L’impérialisme, op. cit, p. 255.

38) Idem, p. 255-256.

39) H. Arendt, Le système totalitaire, op. cit, p. 224.

40) « Une idéologie est très littéralement ce que son nom indique :

elle est la logique d’une “idée’’. Son objet est l’histoire, à quoi
l’idée est appliquée […]. L’idéologie traite l’enchaînement des
événements comme s’ils obéissaient à la même “loi” que
l’exposition de son “idée”. » Idem, p. 216.

41) Idem, p. 224.

42) H. Arendt, Le système totalitaire, op. cit, p. 211.

43) Idem, p. 10.

44) Idem, p. 201.

45) A. Enegren, op. cit, p. 215.

46) H. Arendt, Fichmann à Jérusalem, Paris, Gallimard, 1966, p. 303.

47) Idem, p. 295.

48) H. Arendt, Essai sur la révolution, op. cit, p. 129.

49) Idem, p. 217.

50) Ni Rousseau, ni Robespierre n’étaient capables d’une « bonté
au-delà de la vertu ».

51) Tocqueville, De la démocratie en Amérique, chap. 8, tome II,
p- 195.

52) H. Arendt, La pensée, Paris, PUF, 1981, p. 95.

53) H. Arendt, La crise de la culture, Paris, Gallimard, 1972, p. 15.

54) Idem, p. 125.

55) La nature du totalitarisme. Compréhension et politique, Paris,
Payot, p. 61.

56) H. Arendt, Essai sur la révolution, op. cit, p. 181.

57) Révolution and Public Happiness, Commentary, nov. 1960,
p. 144.



Deux poids, deux mesures,

ça peut vous arriver aussi…
En février 1986, Mitterrand accueille le dictateur

haïtien Duvalier, au nom du droit d’asile. La même
année un accord entre la France et l’Espagne

supprime aux réfugiés politiques basques leur carte
de séjour. On ne parle plus du droit d’asile.

Et en mai 1992, pour avoir hébergé ces réfugiés,
des Bretons sont arrêtés comme des terroristes.

Qui sont les réfugiés basques
et ceux qui les hébergent ?

Avant 1986 les Basques qui fuyaient l’Espagne pour
raison politique étaient accueillis quasi officiellement en

France : statut de réfugié politique, aide au logement, aide
à l’emploi, etc, dans de nombreuses villes de l’Ouest de
Pau à Poitiers, Angers ou Carhaix (Centre Bretagne). Du

jour au lendemain, leur statut de réfugié est supprimé et

ces hommes, qui ne peuvent rentrer en Espagne, se retrou-

vent clandestins. De 1986 à 1988 ils sont hébergés chez
des militants du mouvement breton, notamment.

En 1988 la chaîne de solidarité s’élargit à de simples
sympathisants à la fibre bretonne ou écologiste. Pour ceux

qui les accueillent quelques jours ou quelques mois les

réfugiés deviennent vite des personnes bien humaines
avec des situations personnelles et familiales parfois diffi-

ciles, qu’on essaye d’aider au mieux : relais avec les
familles en Espagne, famille invitée en vacances en

Bretagne voir le père qu’elle n’a pas vu depuis des années.
En se retrouvant clandestins, ces réfugiés ont perdu leur

logement et leur travail. Mais pour autant ils ne se cachent

pas vraiment. Dans les villages tout le monde les connaît
et sait qui ils sont.

La police aussi bien sûr sait où ils sont, ce qu’ils font,
mais elle les laisse tranquilles. Jusqu’à fin 1991 ce n’est

pas son affaire.

Ainsi de 1988 à 1991, l’Etat s’étant récusé, ce sont des

agriculteurs bio, des instituteurs bretonnants, des élus

locaux et d’autres qui gèrent le droit d’asile à l’égard de
ces réfugiés, au nom de leurs principes personnels
d’entraide humanitaire.

Une opération policière à côté de la cible

Le 23 décembre 1991, une commission rogatoire est

délivrée à l’encontre de militants présumés de l’ETA

basque. Elle permet d’installer des écoutes téléphoniques,
des filatures, des planques autour des maisons. Pendant 4
mois la police suit pas à pas les réfugiés basques et leurs
hôtes.

Le 4 mai c’est le grand coup. La police perquisitionne
et interpelle arme au poing 2 Basques et 51 Bretons dont
17 sont incarcérés. Par contre elle laisse disparaître les
autres Basques qu’elle pouvait arrêter à tout moment.

Des méthodes policières inacceptables
Puisqu’enquête sur l’ETA il y avait, il paraît normal

que la justice veuille poser des questions. On peut com-

prendre aussi l’intérêt des perquisitions. Mais pour cela il
n’était pas nécessaire d’arriver avec tout un commando, de

braquer des armes, de menotter les gens aux radiateurs, de
brutaliser les parents devant les enfants, etc. Les méthodes

employées ne sont pas dignes d’un Etat de droit où on est

présumé innocent tant qu’on n’a pas été jugé et condamné.
Et ceci est d’autant moins excusable que la police savait
très bien à quelles sortes de gens simples elle avait affaire.
Dans plusieurs cas le père et la mère sont tous les deux
emmenés, menottes dans le dos, au vu de leurs enfants
traumatisés qu’ils ont à peine le temps de confier aux voi-
sins ou au directeur de l’école.

Au commissariat la garde à vue s’effectue dans des
locaux infects avec un coin toilette jamais nettoyé. Il n’y a

pas de violence physique directe, mais pendant quatre
jours les prévenus souffrent du froid (pas de couverture),



de la faim (pas de repas), du manque d’hygiène et de som-

meil. La violence verbale à l’égard des femmes notam-

ment est totalement gratuite : « Tu es un tas de merde »,

« Tu couches avec tous les réfugiés », « Nous placerons
tes enfants à la DDASS »…

Enfin le transfert à Paris en car de CRS avec menottes

et sirène, montre que la police n’a pas peur du ridicule…
Ou qu’il faut vraiment faire “mousser” l’opération.

La désinformation médiatique
De fait le jour de la rafle, la radio annonce l’arrestation

de commandos terroristes bretons. Il y a pourtant long-
temps qu’on n’a pas vu d’attentat en Bretagne. Toute la

semaine, les médias vont se faire l’écho de la version poli-
cière du démantèlement d’un réseau de soutien à l’ETA :

« Sympathisants de l’ETA militaire », « coup de filet anti-
ETA », etc. Outre-Manche la presse établit déjà des liens
avec l’IRA.

Les parents, les amis des emprisonnés savent bien que
ce sont des gens calmes et pas extrémistes, qu’il n’y a ni

réseau, ni arme, ni explosif (les perquisitions n’ont donné

que des cartes des Pyrénées). Face aux mensonges gratuits
trop vite repris par la presse, des comités de soutien se

constituent qui, outre l’aide essentielle aux familles,
auront la tâche bien difficile de rétablir la vérité dans les
médias. Ceux-ci parleront enfin de « réfugiés politiques
basques » au lieu d’« ETA » et d’« hébergement » au lieu
de « terrorisme », mais les séquelles resteront dans l’opi-
nion publique qui n’aura plus à l’esprit que l’image de ter-

roristes.

Les comités de soutien

Tout de suite les parents et amis doivent s’organiser
pour venir en aide aux détenus et à leurs familles. Sans les

amis, la prison c’est le traumatisme des enfants, les pro-
blèmes financiers, l’arrêt de l’entreprise. Il faut de l’argent
aussi pour la vie en prison, les visites des familles et les
frais d'avocat.

Le soutien s’élargit très vite au politique : syndicats,
élus locaux, associations, Conseil général du Finistère.
Tous se retrouvent pour :

— affirmer que leur soutien va aux détenus, pas à l’ETA ;
— dénoncer l’amalgame entre l’aide humaniste et l’action
terroriste ;
— dénoncer la violence policière gratuite ;
— dénoncer la mise en prison préventive : les inculpés ne

présentent une menace pour personne et ne vont pas
s’enfuir à l’étranger. Il est clair pour tous que leur empri-
sonnement abusif vise en fait à accréditer la thèse des ter-

roristes.
A la même époque diverses personnalités politiques

sont inculpées pour affaires financières troubles sans que
la Justice juge nécessaire de les mettre en détention pré-
ventive.

Sous le vernis démocratique
La France est un pays où la démocratie déjà ancienne

paraît bien solide. Les bonnes gens n’ont donc rien à
craindre d’une police qui est un outil de l’Etat certes, mais
à leur service.

Pourtant on voit qu’il ne faut pas grand-chose pour se

retrouver en prison, avec un large consensus de l’opinion.
A moins peut-être d’être un non-citoyen égoïstement cloî-
tré devant sa télévision, dès qu’on est actif, militant, voire

simplement charitable, humain, on peut basculer dans
l’univers des rafles et des mises au secret.

La raison d’Etat, c’est la raison du plus fort, et la poli-
ce et la justice sont ses armes. Ou alors pourquoi le pou-
voir semble-t-il préférer le non-citoyen qu’il désinforme à
tout va, au citoyen actif et humain qui fait vivre nos fra-

giles démocraties ?

Pierre-Gildas Fleury
et Philippe Canevet



Vers un Etat
solidaire

par Charles Maccio*

Plus personne ne parle de l’autogestion. Sa visée et sa pratique n’ont cependant pas disparu,
comme en témoigne cet article. La structure pyramidale du pouvoir est encore solide,
elle est néanmoins rouillée. Nous sommes dans une tradition de lente conquête du pouvoir
partagépar les citoyens.

Un constat : les citoyens
aspirent à se prendre en charge

N vivons dans un monde où la violence domine. De
nombreux Etats sont déchirés par des luttes fratricides

en Europe, en Afrique, en Asie, et nous tergiversons pour
intervenir, malgré le “droit d’ingérence humanitaire” recon-

nu. La solidarité se réduit souvent aux domaines alimen-
taires, vestimentaires, etc, sans qu’elle s’étende encore aux

domaines économique et politique.
Dans nos démocraties, de nombreux problèmes se posent

aussi qui, sans avoir l’acuité des premiers, nous obligent à

* Ancien syndicaliste, auteur de nombreux ouvrages, tous publiés
par La Chronique sociale, 7 rue du Plat, 69288 Lyon Cedex 02,
dont particulièrement : Animation de groupes (9° éd.), traduit en

portugais, espagnol et italien ; Autorité, pouvoir, responsabilité (3°
éd.) ; Pratique de l’expression (4° éd.), traduit en italien ; Valeurs

pour notre temps. L’humanité face aux changements ; et Les
sciences humaines en mouvement. L’humanité face aux

changements, à paraître en octobre 1993.

réfléchir à une transformation de la société. Dans les pays
riches, le nombre de pauvres s’accroît, les inégalités sont

plus fortes, le citoyen n’a toujours pas droit à la parole. On

pourrait résumer la situation par le slogan : « Vote et tais-
toi ! » Des réactions populaires ont lieu dans le monde,
depuis les réactions des pays de l’Est en 1989, en passant
par l’Afrique, l’Amérique latine. Il en est de même dans nos

pays avec l’augmentation de l’absentéisme, la baisse de la

participation à la vie des partis, des syndicats (des corps
intermédiaires en général), la multiplication paradoxale des
associations (150 par jour) signifiant la réappropriation du
pouvoir par la base, la création de coordinations pour que
ceux qui luttent décident eux-mêmes des modalités d’action,
etc.

Ces signes nombreux indiquent clairement l’urgence de

penser le changement social pour que chaque personne
concernée par un problème puisse participer activement à la
recherche de solutions, aux décisions et à l’action. Pour cela
de nouvelles structures sont à inventer car la faillite de la
structure pyramidale est patente, elle ne peut être porteuse
de l’espoir des citoyens de participer activement à leurs
propres affaires.



58 charles maccio

De la démocratie formelle
à la démocratie réelle

C.mouvement de fond n’est pas nouveau, depuis la
révolte des esclaves avec Spartacus (71 av. J.C.), en

passant par les Jacqueries du Moyen Age, la Révolution

française, Mai 68 et les réactions populaires d’aujourd’hui,
nous sommes dans une tradition de lente conquête du pou-
voir par la base.

Les étapes d’élargissement du champ de pou-
voir populaire nous ont fait passer:
— du droit du plus fort (existant encore) au droit Æ

des citoyens libres (Athènes), mais rejetant les
esclaves et les étrangers ;

OT.=
— du droit des citoyens riches (régime censitaireà pi=
la Révolution) au droit des plus nombreux (suffra-
ge universel 1848).

Aujourd’hui, il nous faut poursuivre la route de

l’émancipation de citoyens et des peuples par la

participation aux décisions de toutes les personnes
intéressées par les problèmes qui les concernent.

Nous pourrions parler d’une démocratie

solidaire, puisque le terme d’autogestion
a été renié par ceux qui le prônaient, car_w,
ils ont été incapables de la mettre en €

œuvre dans leurs propres structures. Ce eo
sera d’ailleurs toujours un problème
auquel il conviendra de veiller, de passer
de la théorie à la pratique, celle-ci
nourrissant celle-là dans un mouve-

ment dialectique permanent.

Clarifions les termes
d’une démocratie solidaire
e La démocratie (organisation du pouvoir par la base) : c’est
le gouvernement du peuple par le peuple. La cité grecque est

considérée comme le berceau de la démocratie directe, avec

ses principes de suprématie de la loi, d’égalité juridique des

citoyens et surtout la souveraineté du peuple. Un tel régime

CESSESSISINS
=an

*}

M

© Le pouvoir (l’énergie), du latin “potere”

n’est possible qu’au sein de petites sociétés où chacun

À pen participer activement. C’est une des données à

prendre en compte de façon impérative par la mise en
#

place de cellulesà taille humaine qui peuvent se fédérer
à différents niveaux.

e La politique (le sens): c’est l’art d’administrer une socié-

té, d’y maintenir la paix sociale, de transformer la législation
pour l’adapter aux modifications entraînées par l’histoire,
d’organiser les diverses activités des humains dans le cadre
d’institutions qui favorisent la justice et l’efficacité, d’amé-

nager les relations entre les institutions, entre les institu-
tions et l’Etat, et entre les Etats.

, c’est-à-dire

“capable de”, et du latin “posse”, c’est-à-dire “possibilité
de faire”, incluant une énergie qui est la volonté. Nous

avons là les trois éléments constitutifs du pouvoir : la

capacité qui est l’aptitude d’une personne à faire,
c’est-à-dire sa compétence; la possibilité de

.
faire; la volonté, c’est-à-dire l’éner-

A

}

gie nécessaire pour utiliser ses possi-
9” bilités et ses capacités. Sans volonté,

pas d’utilisation du pouvoir ! L’élite ou

les plus forts ont récupéré le pouvoir, il est

temps de le rendre aux citoyens.
e L’Etat (l’institution des institutions) : c’est une

orme durable de l’organisation d’une communau-

té humaine. Pour qu’il y ait Etat, il faut : 1°)
l’existence d’un territoire ; 2°) une organisa-

; das tion des pouvoirs ; 3°) un ensemble d’insti-
tutions. Le problème n’est pas de remettre

en cause l’Etat, il en faudra toujours un même si on l’appelle
autrement, c’est de penser un Etat qui favorise l’expression
et la participation des citoyens comme individus et des com-

munautés de citoyens organisés.
e La nation (le territoire) : c’est une communauté humaine

(le peuple) groupée sur un même territoire ou aspirant à
l’être. La nation est héritière d’un passé commun dont ses

membres ont conscience. Son unité, à la fois politique, éco-

nomique et culturelle, s’exprime dans des institutions com-

munes. Un Etat peut exister avec plusieurs nations (Suisse,
Canada). Dans un Etat peuvent exister de fortes minorités



vers un état solidaire 59

issues de l’immigration, ces minorités peuvent soit deman-
der leur intégration, soit vouloir conserver leur identité. Ce
droit des minorités doit être étudié et respecté.
© Le peuple (la communauté) : c’est l’ensemble des citoyens
qui forment une ou plusieurs nations au sein d’un Etat.
Citoyens appartenant à plusieurs nationalités et groupés dans
un même Etat (Etats-Unis, Suisse) ; citoyens dont la nation
(territoire) est répartie entre plusieurs Etats (Kurdes,
Basques) ; citoyens qui n’habitent pas la même nation, ni le
même Etat, mais qui ont une histoire, une langue, une reli-

gion, une origine communes (Juifs, Palestiniens).

* Le citoyen (la personne) : c’est le membre d’un Etat consi-
déré sous l’angle de ses droits et de ses devoirs. La citoyen-
neté se fonde sur le droit du sang (pour les nationalistes) ou

sur le droit du sol (pour les démocrates).
La citoyenneté permet de participer à la vie de la cité, et

le type de participation et son étendue indiquent le niveau de
démocratie d’un Etat.

© Le contrat social (moyen de la démocratie). L’homme
n’est plus un être de nature mais de culture puisqu’il a conti-
nué la création par son travail.

Pour que cette culture devienne possibilité d’épanouisse-
ment pour tous, la voie la plus pratique, c’est l’association
des hommes libres, par un contrat social librement discuté,
librement appliqué et librement modifié à mesure de l’évo-
lution des mentalités individuelles et sociales. La volonté

générale devient le fondement d’une société légitime et

juste.

© La démocratie solidaire. Elle vise à la participation des

personnes à l’établissement des règles dans tous les
domaines où elles sont concernées pour élaborer un droit
social.

Les droits sont dits sociaux parce qu’ils sont reconnus,
non seulement par l’individu isolé, mais par l’homme situé
dans un milieu qui le fait et qui pose des exigences sur la
société. Elle se fonde sur quatre valeurs principales : la
liberté, l’égalité, la fraternité et la justice sociale, dont le
ciment est l’amour (ou solidarité).

Les valeurs
de la démocratie solidaire

pes se regroupent autour de quatre pôles soudés par une

valeur fondatrice, l’amour.
© La liberté. Pas de démocratie sans liberté. Elle se caracté-
rise par l’intime liaison de la liberté de pensée, de la liberté
d’expression et de la liberté d’action. Pas de démocratie sans

liberté d’opinion, mais surtout sans construction de l’opi-
nion, nécessitant l’accès de tous à la formation permanente
permettant la gestion de l’information pour prendre les déci-
sions adéquates.
 L’égalité. À la différence de la liberté qui est plus person-
nelle, l'égalité a un caractère plus social, plus populaire. La
source de l’égalité est dans la reconnaissance des capacités
du peuple à participer activement à la vie de la cité. Etre
égaux ne signifie pas être identiques. Au contraire, la véri-
table égalité est celle qui respecte la différence, puisque, si
nous sommes semblables, nous ne nous apportons rien, alors
que nous pouvons nous enrichir mutuellement de la diffé-
rence de l’autre. L’expression de l’égalité réside dans le
droit. Nous sommes tous égaux en droit devant la loi.
° La fraternité. C’est une démarche de réciprocité de moi
vers l’autre, de l’autre vers moi. Elle se veut la synthèse de
l’individualisme et de l’universalisme consistant à maintenir
sans cesse l’équilibre entre les exigences de la personne et
les droits de l’ensemble social. C’est un véritable style de
vie personnelle et sociale, il fonde dans le même temps
l’autonomie et la sociabilité.

© La justice sociale. Si la liberté appartient à tous, il n’est
pas donné à chacun de pouvoir en user. Ce qui importe, c’est
d'établir l’égalité dans la possibilité de son usage, c’est-à-
dire d’introduire dans la société une fraternité pour qu’elle
enfante une justice qui empêchera la liberté d’être le privilè-
ge de quelques-uns. La liberté n’est pas donnée, il faut la
conquérir, et cette libération est inséparable de la justice
sociale qui peut s’élaborer le plus équitablement par l’inter-
médiaire d’un contrat social.

° L’amour. Pourquoi vivrait-on ces valeurs si une force, une

énergie ne venaient leur donner un sens et un contenu pour les
réaliser concrètement dans notre vie personnelle et sociale ?



60 charles maccio

Cette force, c’est l’amour, prôné par toutes les religions.
« Aimer tous les hommes comme soi-même. Ne faites pas à
autrui ce que vous ne voulez pas qu’on vous fasse à vous-

même », Confucius, VC siècle av. J.C. L’amour sert de lien
entre toutes les valeurs et, en même temps, il les fonde. La
solidarité devient amour appliqué si nous savons nouer des
liens de liberté, d’égalité, de fraternité, de justice sociale,
entre les personnes et les peuples.

Vers un pouvoir solidaire

S. la démocratie solidaire suppose un Etat solidaire, il
convient d’abord de situer les mécanismes du pouvoir en

clarifiant la place de l’autorité et le rôle du pouvoir dans la
construction de la responsabilité. Voir ensuite comment, en

substituant l’affrontement au conflit, on peut permettre la

prise de décisions par toutes les personnes concernées.

e L’autorité, du latin “auctoritas” a pour racine “auctor”

(être auteur) et se rattache à “augere” (faire croître). L’auto-
rité est donc d’ordre psychologique puisqu’elle concerne

notre capacité d’être, son développement, dans son rapport
aux autres. Elle se caractérise par trois attitudes possibles :

être autoritaire, c’est-à-dire ne pas avoir d’autorité et pour
cela abuser de son pouvoir ; être auteur de soi en dévelop-
pant nos capacités créatrices ; permettre aux autres d’être
auteurs d’eux-mêmes en servant de catalyseur à leur capacité
d’être pour qu’ils deviennent auteurs d’eux-mêmes. Notre
liberté nous permet de choisir, notre volonté nous permettra
d’appliquer ces choix.

e Le pouvoir. Nous avons vu ses trois caractéristiques :

capacité, possibilité, volonté. Là encore, trois possibilités
nous sont offertes pour son utilisation. Le monopole du pou-
voir par un seul ou une minorité conduit, à la limite, à la dic-
tature. La délégation de pouvoir, qui a été un progrès, s’est
vite avérée une illusion, car on délègue l’exécution des

tâches, non son pouvoir, ce qu’ont très vite perçu ceux qui
subissaient cette démarche, provoquant rancœur et démoti-
vation. Le partage du pouvoir, lui, consiste à répartir les
tâches à faire entre les personnes, en leur donnant le pouvoir
nécessaire pour les exécuter. Cela se fait au travers des res-

ponsabilités concrètes et précises pour chacun.

e La responsabilité, c’est répondre de ses actes. C’est avoir
une parole et la respecter. Elle peut aussi revêtir trois
formes. La fuite par la recherche de boucs émissaires et,

quand on a le pouvoir, on en trouve toujours un (sanction de
fonctionnaire à la place du ministre). Etre responsable pour
les autres, ne les croyant pas capables de se prendre en char-

ge, c’est du paternalisme. Etre responsable avec, c’est

accepter de s’occuper de nos problèmes personnels, recher-
cher ceux qui ont les mêmes et, ensemble, les prendre en

charge. C’est mettre l’accent sur l’efficacité des personnes
conscientes d’être concernées pour résoudre leurs pro-
blèmes. Pour qu’elle soit solide, la responsabilité nécessite
d’avoir de l’autorité, du pouvoir et de choisir l’accès à la

responsabilité pour tous.

e L’affrontement. 90 % des conflits sont des conflits de

pouvoir. Autrefois le règlement des conflits se faisait par
l’application de la loi du plus fort. Le vainqueur avait rai-

son…, parfois ce fut le plus malin dans le marchandage. On
a cru trouver une solution par le vote, comme si la loi des

plus nombreux donnait à ceux-ci la possession de la vérité.
La vérité est une quête permanente. On avance vers la vérité,
on ne la possède pas. Ceux qui le croient sont des fanatiques
et l’on sait où cela conduit (intégrisme, dogmatisme, totali-

tarisme, etc.). Devant l’échec des solutions traditionnelles, il
convient de trouver une formule qui fasse avancer les parte-
naires en conflit. L’affrontement peut être un moyen, car

c’est un signe de respect des personnes adverses, c’est une

source d’enrichissement mutuel.

— Les bases qui rendent l’affrontement possible :

- croire que l’on ne possède qu’une part de vérité ;
- croire que l’autre possède aussi une part de vérité ;
- exprimer totalement sa part de vérité ;
- rechercher la part de vérité de l’autre ;
- réciprocité de la démarche ;
- accepter de changer par l’autre et réciproquement ;
- égalité des partenaires, pas de relation de subordination ;
- effort préalable de préparation.
— Le mécanisme de l'affrontement :

- expression totale de chacun sans tenir compte du nombre
de personnes défendant chaque thèse ;

- Objectiver cette expression par l’écrit, qui sert de média-



vers un état solidaire 61

teur, pour faciliter la compréhension et obliger à la préci-
sion de la pensée ; ;

-réaliser une synthèse faisant apparaître : 1°) les points
communs ; 2°) les points différents (non abordés par
l’autre, qui, après débats, iront rejoindre les points com-

muns ou les points divergents ; 3°) les points divergents.
L’esprit de synthèse nécessite que l’on puisse vivre en

acceptant la différence de pensée de l’autre, tout en évitant
le piège de l’apparence de l’unité donnée par le vote. Il
faut apprendre à cohabiter avec nos divergences exprimées
et acceptées par tous ;

- dans un mouvement dialectique, ce sont les divergences
qui sont le moteur du progrès parce qu’elles nous obligent
à en débattre régulièrement.

e La décision. C’est l’acte qui clôt l’affrontement avant le

passage à l’action. Certains problèmes nécessitent que /a
décision soit unanime et uniforme pour tous. La majorité à
50 % est trop faible pour entraîner l’adhésion de tous. Il fau-
drait mettre en place une règle de la majorité qualifiée
nécessitant de regrouper les 3/4 ou les 4/5 des voix pour
qu’une décision soit adoptée. Le plus souvent, il serait sou-

haitable de prendre des décisions unanimes (tous d’accord),
non uniformes (avoir des pratiques différentes).

Prenons l’exemple d’un collège rassemblant une centai-
ne d'enseignants. Une minorité d’une dizaine d’entre eux

souhaiterait rénover la pédagogie et expérimenter un autre

type de relations enseignants/enseignés. Dans le système de
démocratie formelle par le vote, ils sont battus régulière-
ment, ce qui les conduit au découragement. Même la majori-
té qualifiée ne leur donnerait pas la possibilité d'appliquer
leur pratique. Seule la décision unanime non uniforme le

permet. Elle consiste à ce que les 100 personnes (décision
unanime) accepte la coexistence de pratiques différentes

(non uniforme). Ainsi 90 professeurs peuvent continuer à

pratiquer leur pédagogie traditionnelle sans empêcher les 10
autres professeurs d’expérimenter leur pédagogie nouvelle.

Cependant, on ne peut s’arrêter là, car on aboutirait à des

scissions, à des oppositions, à des clans. Pour éviter cela, il
est nécessaire que, régulièrement, les partenaires se retrou-

vent pour mettre en commun leurs pratiques. Ainsi on passe
de l’affrontement des idées (théorie) à l’affrontement des

expériences (pratique) où chacun peut s’enrichir de la diffé-
rence de l’autre.

C’est une démarche importante pour la démocratie. Et

l’Europe, par exemple, gagnerait à accepter des pratiques
différentes en commençant avec les pays qui acceptent de se

fédérer, sans rejeter les autres qui pourront les rejoindre
quand ils verront que leur pratique est bénéfique à leurs

citoyens. Apprendre à faire cohabiter les différentes pra-
tiques devient une exigence de la démocratie qui remet en

cause le principe majoritaire.

ET Si ON ESSAYAIT
L'AUTOGESTION ?

Le pouvoir solidaire
s’institue par la base

P des millénaires, on a cru qu’un changement de
société devait s’opérer par le haut, c’est-à-dire en pre-

nant le pouvoir au sommet. Or l’expérience a montré qu’au
cours de l’histoire, tous ceux qui avaient pris le pouvoir au

sommet pour changer la société n’ont fait que reproduire le

système qu’ils avaient remplacé. Ce mécanisme de repro-
duction est vrai, hélas !, dans tous les secteurs de la vie
sociale. Les professeurs sont d’anciens élèves qui, lorsqu’ils
acceptent la fonction, reproduisent les rapports de pouvoir
enseignants/enseignés qu’ils remettaient en cause comme



62 charles maccio

élèves. Dans les hôpitaux, les surveillants sont d’anciennes
infirmières qui réagissaient contre les abus de pouvoir et,
quand elles occupent le poste, elles reproduisent le même
mécanisme. Pour éviter le piège de la reproduction, il est

nécessaire de partager le pouvoir par la répartition des res-

ponsabilités et de commencer à la base, car le pouvoir parta-
gé à la base est plus difficile à récupérer par le sommet. En
le vivant concrètement, les citoyens trouveront les structures

nécessaires pour organiser l’Etat et la vie internationale.

Voyons quelles peuvent être les conditions pour les per-
sonnes et pour les structures.

e Les conditions pour les personnes :

— croire que toute personne est susceptible d’épanouir
toutes ses virtualités ;

— toute personne doit avoir une responsabilité précise et

concrète ;
— cette personne est fonctionnelle (pratique) et politique

(sens) ;
— le choix de la responsabilité se fait en tenant compte des

désirs de la personne et des besoins du groupe ;
— chaque personne responsable doit développer ses compé-

tences ;
— chaque responsabilité est à la fois individuelle (si on ne

l’assume pas, le travail ne se fait pas) et collective (per-
mettre au groupe d’assumer la fonction), le trésorier

apprend aux autres à gérer, le responsable de l’accueil

apprend aux autres à accueillir ;
— fixer une durée à la fonction, non renouvelable immédia-

tement, permettant la rotation des responsabilités ;
— rédiger des définitions de fonction précisant le champ

(pouvoir) des décisions individuelles et collectives ;
— n'’attacher aucune valeur à la fonction si on veut attacher

une valeur aux personnes.
° Les conditions à l’égard des structures :

— rassembler les personnes concernées par un problème ;
— avoir des objectifs clairs situés dans des politiques éclai-

rées par des finalités qui précisent notre conception de
l’homme et notre conception de la société ;

— la cellule de base est un groupe à taille humaine de 5 à
12 personnes ;

— développer l’affrontement ;

— faire l’apprentissage des décisions individuelles et col-
lectives ;

— favoriser les décisions unanimes non uniformes ;
— le critère pour décider est de réaliser un travail concret ;
— dans la cellule de base chacun a une responsabilité ;
— les unités de coordination rassemblent les personnes

ayant les mêmes responsabilités (plus d’élection), on est

membre de droit de par sa fonction : tous les animateurs
se retrouvent, tous les trésoriers, tous les responsables
formation, etc. :

— les unités centrales regroupent les responsables des unités
de coordination, membres de droit de par leur fonction.
Ces conditions de mise en œuvre par la base nécessitent

d’être complétées par des structures facilitatrices.

e La fédération. C’est la négation de tout pouvoir absolu,
elle est source de liberté. C’est une libération pour tous et de
tous par chacun. Cette libération en œuvre implique à la fois

personnalisation et répartition des pouvoirs. Le pouvoir doit
être à la fois efficace, non coercitif, appliquant la justice et

organisant la solidarité. C’est une dialectique créant un mou-

vement de libération : thèse, le pouvoir se renforce de la par-
ticipation qu’il engendre ; antithèse, il s’enrichit de l’opposi-
tion qu’il suscite ; synthèse, il se partage par la démocratie

qu’il favorise.
— Le fédéralisme se structure autour de quatre règles :

- l’auto-administration des groupes de base ;
- la fédéralisation de ces groupes en régions ;
- le regroupement de ces régions en républiques fédéralistes ;
- la constitution en confédération de républiques fédéralistes.

— Le gouvernement fédéraliste n’assume que des rôles de

coordination, de régulation, d’institutionnalisation des struc-

tures de base, d’installation, de création, le moins possible
d’exécution. C’est un organe de synthèse permanente qui ne

peut exister qu’avec des personnes adultes, libres et respon-
sables.

e La confédération. C’est un espace où s’articulent pacifi-
quement les différences nationales et institutionnelles, espa-
ce où il ne sera plus possible de se battre entre nations et ins-
titutions. C’est une réunion d’Etats qui acceptent de se

soumettre à un pouvoir général sur un certain nombre de

points (défense, justice, monnaie.) tout en conservant un



vers un état solidaire 63

gouvernement particulier. Le pouvoir central est essentielle-
ment constitué par un organisme de coordination. En Europe
il pourrait y avoir, par exemple, plusieurs fédérations :

l’Europe des 12, l’Europe de l’Est, l’Europe scandinave,
l’Europe des Balkans, etc, pour conserver des unités à taille
humaine. Une confédération rassemblerait toutes ces fédéra-
tions. De même sur les autres continents.

L'ONU pourrait devenir une confédération de confédéra-
tions permettant de gérer les affaires de la planète en tenant

compte des particularités de chaque peuple, de chaque fédé-
ration de peuples, de chaque confédération.

Le contrat démocratique solidaire
es structures pourraient enfin permettre la mise en

œuvre d’une véritable solidarité par l’intermédiaire d’un
contrat social. En France, par exemple, nous pourrions lui
donner un contenu autour de 4 pôles.
° La liberté de formation et d’expression de l’opinion du
citoyen, cette liberté se manifestant de façon complémentai-
re par la liberté d’opinion, d’expression, d’organisation et
d'action. Cette liberté se fonde sur l’accès de tous à l’infor-
mation et à la formation permanente pour acquérir la capaci-
té de traiter l’information afin de décider judicieusement.
e L’égalité des citoyens devant la loi qui les protège. La

protection du citoyen par la loi requiert trois conditions :

1°) la participation des citoyens à l’élaboration des lois (les
syndicats élaborent déjà leurs conventions collectives) ;

2°) la lisibilité de la loi pour la comprendre et éventuelle-
ment l’améliorer :

3°) la formation juridique du citoyen lui permettant de révi-
ser les règles en fonction de l’évolution de la société.

Il est toujours plus facile de respecter une loi que l’on com-

prend, ou que l’on a élaborée, qu’une loi que l’on subit.

© La fraternitépar le partage du pouvoir à tous les niveaux
de la société. Cela se traduit par l’affectation de responsabi-
lité à chaque citoyen, salarié, croyant, etc. ; par des défini-
tions de fonctions claires et précises ; par le regroupement
dans des cellules à taille humaine des personnes exerçant les

mêmes responsabilités ; par la participation à tous les
niveaux de la vie sociale : recherche, réflexion, débat, déci-
sion, exécution, face à chaque problème.

La justice sociale par la réforme fiscale permet de réduire
les inégalités financières et le partage du travail entre tous.
Cela nécessite :

— d'augmenter les impôts directs, en particulier ceux des
catégories les mieux nanties ;

— la suppression des privilèges fiscaux du capital ;
— l'accroissement des prélèvements obligatoires (44 % en

France, 31 % au Japon, 55 % en Suède) pour améliorer
le partage ;

— l’instauration d’un revenu minimum décent en échange
d’un travail d’utilité sociale (ateliers nationaux en 1848).

Faire évoluer nos schémas culturels

Tr société possède une culture qui marque de son

empreinte les mentalités individuelles et collectives.
Dans notre culture, prévaut le schéma culturel attaché à la
structure pyramidale contre la structure cellulaire ou com-

munautaire ; les nécessités d’une élite au lieu de la confiance
au peuple ; l’importance des hiérarchies face à l’égalité fon-
damentale des êtres ; la primauté de la concurrence, de la
compétition, sur la coopération et la solidarité ; la prédomi-
nance de l’idée de nature (après des millénaires de civilisa-
tion) sur la réalité de la culture, ete. Chacun peut poursuivre
l’inventaire à sa guise.

Il est urgent de prendre conscience que ce sont ces sché-
mas culturels qui empêchent toute évolution, toute maîtrise
des mutations en cours. Le progrès technique, par exemple,
engendre une accélération des phénomènes sociaux et nos

mentalités n’évoluent que lentement. Ainsi, face à ce monde
en plein changement, nous avons le choix entre trois com-

portements :

1°) Fuir ces transformations dans la drogue, le sexe, se reti-
rer hors du monde, mais le monde, lui, continue à tourner et

l’homme n’a pas de prise sur lui, il démissionne.

2°) S’adapter, c’est un concept longtemps développé au

cours de ces dernières décennies. Or, s’adapter, c’est se couler



64 charles maccio

dans le moule de ce qui est, donc n’avoir aucune prise sur

lui. L’homme est un fétu de paille emporté par le courant de
l’histoire.

3°) Anticiper, être capable de saisir le monde dans son mou-

vement et prévoir les évolutions à court terme afin de pou-
voir les canaliser et leur donner un sens.

Si nous ne sommes pas capables d’anticiper, nous per-
dons notre fonction humaine de continuateur de la création,
car l’histoire n’a pas de sens, c’est l’homme qui, par sa pen-
sée et son action, peut lui en donner un.

Construire un projet
d’action solidaire

PU que des changements puissent avoir lieu dans le sens

que l’on a choisi individuellement et dans son organisa-
tion, il est nécessaire de modeler l’action, c’est-à-dire la pré-
voir, l’organiser et la coordonner.

e Pour cela un certain nombre de modalités sont à observer :

1. Avoir un projet cohérent de changement social.

2. Analyser en permanence la situation, car l’organisation
prévue au départ doit évoluer pour tenir compte des

changements intervenus dans une situation.

3. Choisir des actions qui touchent ceux qui détiennent le

pouvoir. Couper sélectivement le courant de l’immeuble
de la direction serait aussi efficace que de priver de cou-

rant les usagers qui sont alors pris en otages.
4. Toujours mettre le peuple avec soi. Faire circuler gratui-

tement les usagers au lieu de les priver de bus, de métro
ou de train, serait plus efficace ; les directions réagiraient
rapidement, puisqu’au nom du service public tout le
monde travaillerait, il faudrait donc payer les salaires,
mais l’agent ne rentrerait pas, ce qui ferait vite réagir les
détenteurs du pouvoir ! Les usagers, non seulement
seraient contents, mais comprendraient et soutiendraient
le mouvement.

5. Rechercher toujours au préalable la négociation. C’est
seulement si elle est refusée qu’il faut monter d’un degré
dans l’action.

e Ces modes d’action sont efficaces si l’ensemble des parte-
naires :

1°) a un niveau de conscience élevé ;

2°) a des revendications pour obtenir la justice sociale et pas
seulement corporatistes ;

3°) conduit des actions de solidarité entre ses membres

(cadres et OS ensemble) et avec les autres branches plus
défavorisées (textile, chimie… ) ;

4°) élargit son horizon au-delà de la profession, de l’indus-

trie, de la nation, pour se situer au niveau de la planète ;

5°) commence le changement dans les lieux où chacun de
nous a du pouvoir : école pour les enseignants, famille

pour les parents, hôpital pour les soignants, etc. ;

6°) passe de la théorie du changement à la pratique du chan-

gement dans toutes les organisations qui ont vocation à
améliorer la société : syndicats, partis, associations,
Eglise, etc. :

7°) utilise les instances qui ont pour mission de gérer socia-
lement le bien commun : Sécurité sociale, comités

d’entreprise, Prud’hommes, coopératives, mutuelles ;

8°) popularise ses actions en médiatisant sa démarche :

informer la population des raisons de son action, de sa

situation, des ses propositions, des positions en présence.
° Des règles strictes sont à observer :

1°) refuser la violence par principe et rechercher les moyens
les plus efficaces pour la contenir ;

2°) rechercher des moyens non-violents et efficaces : place à

l’imagination de tous ;

3°) pas d’assistance, agir avec les personnes concernées ;

4°) la fin ne justifie pas les moyens ;

5°) confronter en permanence fin et moyens ;

6°) favoriser la participation de tous aux décisions ;

7°) développer la formation et l’information.

Ce survol rapide a pour objectif de sensibiliser à une

démarche globale. Chacun des points est à reprendre et à tra-

vailler en équipe pour se les approprier, les modifier, les

enrichir, les transformer. Ce n’est donc pas une réponse
définitive mais une interpellation.



vers un état solidaire 65

Charles Maccio,
qui êtes-vous ?

ANV : Quelles ont été les grandes étapes de votre vie ?

C. Maccio : J’ai commencéà travailler à 14 ans, avec un fort
engagement syndical vers 20 ans, aux Aciéries de la Marine,
lesquelles sont devenues ensuite Creusot-Loire. Très tôt, j'ai
appris à réagir aux consignes syndicales qui nous venaient
d’en haut, sans qu’on n’ait jamais notre mot à dire. On nous

demandait : « Faites grève pour ceci, faites grève pour cela. »

Je n’ai jamais apprécié que ce soit l’appareil syndical qui
dicte aux travailleurs ce qu’il fallait faire, alors qu’ils sont

toujours les mieux placés pour comprendre et apporter des
remèdes à ce qui ne va pas dans leurs entreprises.
La JOC m’a appris très jeune à “voir, réfléchir et agir”. Cette

grille d’analyse m’a beaucoup servi dans l’action syndicale,
et la vie associative, pour tenter de repenser les relations de

pouvoir entre la base et le sommet. Je me suis mis à travailler
ce domaine, afin que les prises de décision soient toujours
prises par les personnes concernées.
Je suis à la retraite, depuis quelques années, à Lyon. Je ne

peux oublier, cependant, la part active que j'ai eue dans
l’évolution de la CFTC vers la CFDT dans les années 1950,
puis dans la mise en place de secteurs de formation au sein de
la CFDT Rhône-Alpes dans les années 1960. Pour qu’un
salarié accepte de discuter avec un dirigeant, il lui faut acqué-
rir la conviction qu’il en est parfaitement capable. La forma-
tion culturelle est ici capitale. Je me suis toujours battu pour
que les travailleurs comprennent qu’ils sont eux aussi des
intellectuels. Il est regrettable que ce mot ait une connotation

péjorative dans le milieu du travail, alors que tout travailleur
a la faculté de penser.

ANV : Le manque de culture n'est-il pas une caractéristique
des générations actuelles ?

C. Maccio : Le mot culture est un peu trop employé par le
ministère du même nom. Ce ministère a tendance à réduire le

culturel au théâtre, à la musique, à l’art…, ce qui n’est qu’un
aspect de la culture. Les journaux ont leurs pages culturelles,
mais c’est encore très limitatif.
La culture est en réalité la capacité qu’acquiert toute personne
de se situer dans le monde. Le champ culturel est immense :

vie sociale, économique, idéologique, à laquelle il faut ajou-
ter la psychologie, l’anthropologie, sans oublier l’histoire et
la géographie car nous sommes tous situés dans le temps et

l’espace. Etre cultivé, c’est parvenir à se situer avec autrui
dans tous ces domaines de la vie.

ANV : Après 1968, vous avez cherché à promouvoir l’auto-
gestion. Que vous en reste-t-il ?

C. Maccio : L’autogestion, pour faire bref, permet que toute

personne puisse avoir part aux décisions dans les domaines

qui la concernent, au sein d’une dynamique sociale, écono-

mique et politique. L’autogestion a été à la mode dans les
années 1970, mais elle a peu à peu disparu de l’horizon. La
raison en est simple : ceux qui en parlaient ne la pratiquaient
pas ! Les partis politiques, les syndicats et les associations
qui l’ont prônée ne l’ont jamais adoptée comme mode de
fonctionnement au sein de leur organisation.
Pour ma part, je ne parle plus d’autogestion, mais je cherche

toujours à la promouvoir, en proposant des modalités de mise
en place de structures cellulaires, pour que les institutions
changent par la base. Car elles ne changeront jamais par le
sommet. C’est ce que j'ai tenté de réaliser à la Chronique
sociale, où se sont les salariés qui ont le pouvoir et où tous

ont le même salaire.

ANV : N'avez-vous pas l'impression que l’économie capita-
liste cherche de nos jours à établir ce genre de structures cel-
lulaires pour que les salariés se sentent partie prenante de
l’entreprise ?

INSEE
RSFAV
Et



66 charles maccio

C. Maccio : Oui, et c’est très paradoxal. Actuellement, je suis

beaucoup plus invité par des entreprises vivant dans l’écono-
mie de marché que par des établissements à vocation humai-

ne, tels que les hôpitaux, les écoles, et j’ajouterai même les

congrégations religieuses !

J'ai, en exemple, plusieurs entreprises de haute technologie
de la région grenobloise. Elles ont établi des structures cellu-

laires, dans le but que chaque salarié fasse valoir intelligem-
ment ses compétences, tout en s’enrichissant de celles des
autres.

ANV : Qu'est-ce qui vous intéresse particulièrement dans la
recherche non-violente ?

C. Maccio : Dans la vie sociale, 90 % des conflits sont des
conflits de pouvoir, et conduisent très souvent à des situations
de violence. A mon avis, les conflits sont toujours stériles et

ils entraînent une folle déperdition d’énergie. S’il est vrai que
le conflit est négatif, l’affrontement, lui, est positif. Savoir

s’affronter, c’est savoir dialoguer, c’est se comprendre diffé-
rents les uns des autres. Le concept de décision unanime non

uniforme permet de rendre compte de l’issue d’un affronte-
ment où tout le monde s’est exprimé, et où une communauté

d’objectifs a été trouvée sans pour autant que tout le monde

pense de la même façon. Vouloir et gérer ainsi l’affrontement
est à mes yeux porteur de non-violence.

propos recueillis par Hervé Ott et François Vaillant

La société civile existe-t-elle ?
A de définir la société civile, il parait légitime de

réfléchir sur un problème simple : l’objet d’une telle
définition existe-t-il ? Ou n’est-il inventé qu’à des fins —

assez obscures — liées à des intérêts sociaux et politiques
réels ? La notion a déjà une histoire assez longue. Mais ses

origines ne sont guère éloignées du temps présent. Hobbes
fut, dit-on, le premier à parler de status civilis, par opposition
au status naturalis. Rousseau distingua de même l’état civil
de l’état naturel. Mais il est clair que jusqu’à Hegel, les philo-
sophes politiques pensent la société civile (la société civili-
sée) comme synonyme de l’Etat. Parce que l’Etat, c’est la
civilisation, le phénomène et en même temps le produit, la

caractéristique de la civilisation.

C’est Hegel qui, pour la première fois, emploie le terme

de « société civile » pour désigner la partie la plus importante
de la société pré-étatique. Or pourquoi est-ce justement à
cette époque qu’il devient nécessaire de séparer l’Etat du
reste de la société ? Il s’agit d’abord d’une simple observa-
tion de la réalité : depuis longtemps en Europe, la société se

différencie. Depuis des siècles, l’Etat n’englobe pas toute la
société, et si l’on essaie de le détacher, même à l’époque de

Hegel, on s’aperçoit que beaucoup d’éléments restent en

dehors de l’Etat — et pas seulement la famille. C’est donc

précisément ce « résidu », cette partie de la société qui repré-
sente la médiation entre l’Etat et la famille que Hegel a appe-
lé « société civile ».

Cette désignation montre en soi qu’il existait déjà à

l’époque une « marge » entre l’Etat et la famille — en

Europe occidentale du moins. Mais c’est Marx qui a opposé
totalement la société civile à l’Etat, en employant d’autres
termes — tels que « structure sociale » ou « rapports de pro-
duction », et cette « superstructure » dont l’Etat constitue
l’institution principale. Alors l’apparition de la notion de
société civile comme contrepoids et même négation de l'Etat
est liée à une doctrine finaliste de l’histoire. La société civile
doit-elle donc être conçue dans les termes des Grands objec-
tifs de la disparition de l’Etat ?

D'autre part, la tradition libérale a repris la notion, juste-
ment pour promouvoir l’idée de l’initiative individuelle, de

l’indépendance — surtout économique — de l’individu par
rapport à l’Etat. De ce point de vue, la société civile est le
cadre de la liberté individuelle, tandis que l'Etat, bien qu’ins-
trument commun, est plutôt celui de la contrainte sociale.

[|
Antony Todorov

Extrait d’un article “La société civile est-elle universelle ?”, paru dans
le n° 27, intitulé “L’émergence de la société civile en Europe centrale

et balkanique”, de la revue La Nouvelle Alternative, 64 p., 60 F.

Disponible au siège de la revue, 44 rue de l'Amiral Mouchez, 75014 Paris



unab?
« L’histoirenous a appris à ne pas croire à

la générosité des puissants. Ils ne donnent rien

gratuitement. L'Amérique est maîtresse de
l’ordre mondial. C’est le rôle qu’elle s’est
choisi. Etre comme on dit « le gendarme du
monde ». Or, un gendarme a pour mission de
maintenir l’ordre qui garantit les intérêts de
son Etat. En ce moment l’Amérique est en

train d’accaparer la vérité, le droit, et même la
bonté. Qui peut aujourd’hui s’opposer à une

initiative américaine ? Et qui peut croire réelle-
ment qu’un Etat, quel qu’il soit, est là pour
défendre les droits de la personne et aller

jusqu’à négliger, ou même sacrifier, ses inté-
rêts ? Ce n’est ni sa mission ni son ambition.
Ce travail revient à ceux qui ne sont pas au

pouvoir, ceux qui constituent un contre-pou-
voir, et qui sont sa mauvaise conscience, qui
empêchent un Etat de violer les droits de
l’homme et des peuples.

Certes, on assiste depuis quelque temps à
une dérive des Etats vers l’action humanitaire.
On ne va pas le leur reprocher. Mais on est en

droit de leur demander d’être cohérents et

conséquents : on n’aide pas un peuple tout en

continuant à vendre des armes à ses dirigeants
ou à ses ennemis, ou les deux ensemble. »

Extrait ‘d'un article deTahar Ben Jelloun,
paru dans Le Monde des débats, janvier 1993

échanges de publicité

IN URGENCES- pacifistes

Février - mars, n° 8, en kiosque : 15 F

Abonnement, un an, 4 numéros : 50 F
URGENCES, 20, rue Manin, 75019 Paris



Charles Rojzman
La peur, la haine et la démocratie
Introduction à une thérapie sociale

Paris, Epi/Desclée de Brouwer,
1992, 151 p.95 F.

Qu'il est bon de rencontrer un livre
brillant qui ne soit pas un constat

d’impuissance ! Qu’il est doux aux yeux
de lire l’intelligence du cœur alliée à la

précision de l’intellect ! Seul bémol, un

prologue un peu trop émotionnel, inutile
et surtout n’annonçant pas du tout la
suite… un livre aux analyses d’une gran-
de finesse, un contenu très clair, logique
et rationnel. Tellement limpide et juste
qu’on ne peut retenir un : « Mais oui,
c’est ça ! », presque à chaque page.

Et pourtant il est percutant, confron-
tant. Non, le racisme et la xénophobie ne

sont pas inéluctables, affirme-t-il. Ils sont

les symptômes d’une maladie sociale. Et
s’ils ne se manifestent de façon visible

que sur une partie du corps (social), c’est
tout l’organisme qui est à soigner. Et si le
mal peut progresser, c’est que nous avons

tous en nous cette tendance, ces réactions
de peur et de haine.

« Les tentatives de créer une solidari-
té humaine ont échoué parce qu’elles ont

oublié de tenir compte des passions indi-
viduelles et de leur influence sur la vie
collective. […] La peur et la haine sont

les véritables obstacles à l’établissement
d’une véritable démocratie qui suppose
un débat fondé sur l’écoute et la recon-

naissance de l’autre, sur la possibilité
d’une expression libre et courageuse et

sur l’exercice d’une raison critique et

lucide, consciente des émotions et des

sentiments. » Voici enfin une psycholo-
gie qui n’exclut pas le social, et une théo-
rie sociale qui n’exclut pas le psycholo-
gique. C’est la grande originalité de ce

livre. Charles Rojzman dit ce que
d’autres disent : « Si l’individu ne change
pas en même temps, il transformera les
nouvelles structures de liberté en struc-

tures d’oppression. » Mais aussi il propo-
se des actions concrètes. Il a élaboré la
« thérapie sociale ». Et il ne se contente

pas de belles théories. Il va sur le terrain.
La démocratie a besoin de formation.
Son association “Transformations

Thérapie Sociale” organise des sessions

pour les acteurs sociaux et politiques des
banlieues. Là même où la violence se

déchaîne. La peur et la haine ne sont pas
à condamner explique-t-il, mais à écou-
ter. « Elles sont le résultat d’un manque,
d’un besoin insatisfait. Expliquer, mora-

liser ou culpabiliser ne sert à rien. »

Rojzman nous fait entendre les voix de
ces gens exclus et socialement dévalori-
sés qui parlent parce qu’enfin ils trouvent

une oreille qui ne les juge pas, ne les trai-
te pas de fascistes et qui les écoute, sim-

plement. On entend alors avec lui que le
racisme dissimule le manque de recon-

naissance, que la peur de l’autre s’enraci-
ne dans l’ignorance, le manque de dia-

logue, dans le sentiment d’impuissance
face à sa propre vie. Priorité est donc
donnée dans les formations à la confian-
ce en soi, à la revalorisation personnelle
et à la libre expression des émotions. A
tous les niveaux de hiérarchie, les acteurs

sociaux et politiques apprennent à recon-

naître et affirmer leurs besoins, à s’écou-
ter. Rétablir l’écoute et le dialogue n’est

pas impossible, même dans les secteurs

Nous avons lu…
très touchés par la violence et l’insécuri-
té. La montée du racisme et de la xéno-

phobie n’est pas imparable. A lire abso-
lument pour croire encore à la possibilité
pour les Hommes de mettre en œuvre une

véritable démocratie.

Isabelle Filliozat

O

Jean-Marie Muller
La nouvelle donne de la paix
Paris, Ed. ETC., 109 p., 50F.
A commander: MAN, 20 rue du Dévidet,
45200 Montargis.

Contrairement à ce que le titre peut
laisser croire, le nouvel ouvrage de Jean-
Marie Muller n’est pas consacré unique-
ment aux problèmes de défense. Jugez-
en.

Comprendre la nouvelle donne de la

paix, c’est d’abord analyser le processus
de la résistance anti-totalitaire en Europe
de l’Est qui aboutit à la chute de l’empire
communiste. C’est également en tirer les

leçons utiles sur la place et le rôle des

citoyens et des sociétés civiles en démo-
cratie.

Comprendre la nouvelle donne de la

paix, c’est aussi déchiffrer “le nouvel
ordre mondial” issu de la fin de l’antago-
nisme Est-Ouest et de la guerre du Golfe.
C’est assurément s’interroger sur les nou-

velles menaces qui pèsent sur nos démo-
craties, particulièrement la menace des

idéologies anti-démocratiques qui sont

toutes liées à l’idéologie de la violence.

Comprendre la nouvelle donne de la

paix, c’est penser autrement la défense de



nous avons lu 69

la démocratie que nous voulons défendre.
C’est sur ce point que l’ouvrage est parti-
culièrement novateur, nonobstant la per-
tinence et la justesse des analyses de
l’auteur sur l’Europe de l’Est et la guerre
du Golfe. Montrant qu’« il existe une

corrélation directe entre la fin de la
démocratie et les moyens de la non-vio-
lence », l’auteur plaide pour une citoyen-
neté fondée sur « la responsabilité et non

sur l’autonomie personnelle de chacun ».

Dans le prolongement des réflexions
philosophico-politiques de Simone Weil
et de Vaclav Havel, il entreprend une cri-

tique radicale des partis politiques sans la
réforme desquels il sera difficile de
remobiliser les citoyens-électeurs.

C’est pourquoi il estime que l’un des

enjeux fondamentaux d’aujourd’hui est
de « redonner le primat aux exigences de

l’éthique par rapport aux soi-disant
nécessités du réalisme politique ». Dans
cette perspective, il importe également de
redéfinir les objectifs de l’éducation, afin
de promouvoir une véritable culture de
paix, seule à même de « tuer les germes
des idéologies anti-démocratiques » et de
« valoriser l’attitude non-violente face
aux inévitables conflits de la vie et de
l’histoire ».

Comprendre la nouvelle donne de la
paix, c’est finalement s’interroger sur

l’intérêt de préserver une force de dissua-
sion nucléaire. Jean-Marie Muller

reprend ici le fil de sa critique sur l’inco-
hérence éthique, politique et stratégique
de la force de frappe, en insistant sur la
nécessité de « recentrer le débat sur la

défense autour des concepts de démocra-
tie et de citoyenneté ».

S’il développe l’idée d’« un modèle

stratégique défensif » dans la perspective
d’une sécurité européenne commune, il

l’étoffe par une réflexion sur « un droit
d’ingérence démocratique » qui permet-
trait à la communauté internationale
d'intervenir là où les droits de l’homme
et les libertés sont bafoués, par le moyen
d’une force d’interposition et de média-
tion. L'actualité du drame yougoslave
fait évidemment écho à cette réflexion ;
de plus amples développements sur ce

sujet difficile auraient été bienvenus pour
faire face aux discours de ceux qui prô-
nent la non-ingérence ou qui défendent
l’idée d’une intervention militaire, propo-
sitions incapables d’apporter en réalité
une solution politique au conflit.

La nouvelle donne de la paix enrichit
sérieusement la grille de lecture de la
non-violence politique sur la base des
événements passés et de l’actualité pré-
sente. Il est à mettre d’urgence entre les
mains des femmes et des hommes de
bonne volonté qui cherchent, loin des
modes philosophiques et des cadres

d’analyse politique traditionnels, des

pistes de réflexion et d’action inexplorées
jusqu’alors pour construire la paix.

Alain Refalo

e

Erik Fuchs et Mark Hunyadi
(textes édités par)
Ethique et natures

Genève, Labor et Fides, 1992, 260 p.
Ouvrage diffusé en France par Le Cerf.

Le concept de nature apparaît réguliè-
rement dans les travaux des philosophes,
théologiens, juristes, écologistes... Mais
le recours si fréquent à ce concept, dans
des disciplines si variées, permet-il d’en
saisir un sens univoque ?

|
»

ÉRIC FUCHS ET |
| ARK HUNYADI éd,

Ethique |et natures |

FIDEs

LE CHAMP ÉTHIQUE - 23

Ce livre est un ensemble de seize
contributions. Dans la première partie,
une information ramassée retrace l’héri-

tage historique et doctrinal lié au thème
de la nature. De Thomas d’Aquin à la

modernité, en passant par les Réfor-

mateurs, Locke et Kant, bien des ques-
tions sont éclairées. Le lecteur mesure

alors combien l’idée de nature a été
diversement idéalisée, rêvée, méprisée,
mécanisée ou revendiquée. On peut
néanmoins regretter que l’apport de la

philosophie grecque soit ici passée à la

trappe. C’est pourtant elle qui a produit
le concept de nature, en répondant par
ailleurs diversement à la question de
savoir si l’ordre humain emprunte ou non

sa consistance au divin.

La deuxième partie de l’ouvrage
porte sur l’étude de trois champs d’appli-
cation où le concept de nature apparaît
avec force de nos jours : l’écologie, la
bioéthique et les droits de l’homme.
Avec l’écologie, la nature est d’abord



70 nous avons lu

l’environnement, comme lieu d’une nou-

velle responsabilité éthique, à la mesure

des menaces que fait peser sur elle la

technique moderne. En bioéthique, la
nature détermine-t-elle des droits moraux ?
En politique, la légitimation des droits de
l’homme se produit par le recours au

droit naturel. La diversité et le sérieux
des contributions montrent toute l’ambi-

valence, mais aussi toute la richesse du

concept de nature.

La limite que constitue la “nature”

pour l’agir humain est un vrai défi. Est-il
adressé à l’orgueil de l’homme ou à son

sens de la solidarité ? Faut-il réquisition-
ner Dieu, ou faut-il tenter de faire reculer
les bornes du malheur et de la fatalité ?
Face à la “nature”, les hommes ont le
choix entre l’orgueil et la compassion,
entre la volonté de toute-puissance et la
solidarité qui aime et qui espère.

Ce livre mériterait d’être offert à ceux

qui parlent sans cesse de “nature” et de

“naturel”, sans aucun discernement !
Voici un bon écrit, dont la valeur mérite
d’être reconnue par tous.

François Vaillant

O

Catéchisme de l’Eglise catholique
Paris, Mame/Plon, 1992, 676 p., 139 F.

Je le confesse, j'ai acheté ce Caté-

chisme, pour voir ce qu’il y a dedans,
comme un nombre impressionnant de

personnes, catholiques ou non.

Il ne s’était pas publié un tel catéchis-
me depuis 1566. Les évêques réunis au

concile Vatican II avaient écarté l’idée de

rédiger un catéchisme qui soit l’équiva-
lent de celui du concile de Trente. Mais à

Jean-Paul II et au cardinal, rien n’est

impossible !

Des journalistes et des théologiens
ont pu dire qu’il y a de bonnes, de moins
bonnes et des choses bizarres dans ce

catéchisme. Je ne veux pas emprunter
cette voie de triage qui fait oublier
l’essentiel. Car c’est l’existence même
d’un catéchisme de l’Eglise catholique
qui fait problème. Il fait croire l’idée

qu’un ouvrage peut être de nos jours de

portée universelle, valable pour toutes les
cultures de tous les continents. Le lecteur

pourra garder de cet écrit l’image que la
foi chrétienne tient du catalogue, du

magasin des croyances, pour s’en réjouir
ou pour le déplorer.

Qu’il soit catholique ou non, le parti-
san de la non-violence retiendra, entre

autres, deux points. D’une part l’autorité

publique légitime peut recourir à la peine
de mort pour des crimes graves (2266), et

d’autre part la vieille et “mal nommée”
théorie de la guerre juste est remise en

valeur (2304 s.), sans la moindre critique
de la légitimation de la violence. Il est

bien précisé que « la course aux arme-

ments n’assure pas la paix » (2315), et

que la production et le commerce des
armes doivent être réglementés par les
autorités publiques (2316), mais rien,
strictement rien n’est amorcé pour signi-
fier franchement qu’il serait grand temps
que les catholiques investissent dans la
recherche et la mise en place de moyens
non-violents pour résoudre les conflits.

On comprend aisément que l’évêque
Jacques Gaillot ait pu écrire dans Le
Monde (28/11/92) qu’« à peine promul-
gué, le nouveau catéchisme porte des
rides ». Le commandement « Tu ne tue-

ras pas » a beau être rappelé, l’Eglise
catholique romaine passe outre, au prix

d’entourloupettes intellectuelles et spiri-
tuelles qui ont été les siennes depuis des
siècles et des siècles. C’est affligeant,
désespérant.

En reconnaissant le droit de tuer un

être humain à certaines conditions,
l’autorité morale de l’Eglise catholique
s’est disqualifiée en cette fin de XX°
siècle.

F.V.

ACT
= :

Tous les Fvén
Economique

ents Politiques ot
s en France et dans ie Monde

KIOSK 1993,
le guide de l’actualité de l’année

Paris, Ed. Ouvrières, 1993, 316 p., 98 F.

Où retrouver la date du référendum

par lequel les Danois, en 1992, ont dit
« non » au traité de Maastricht ? Et
toutes les séquences du film de l’année
92 au sujet du GATT ? Comment les
Américains ont-ils voté, selon le revenu,

pour Clinton, Bush ou Perrot ?



nous avons lu 71

Ce guide entend présenter tous les
événements politiques et économiques de
France et du monde pour l’année 1992.
La première partie retrace, par thèmes,
les dates importantes de l’actualité mon-

diale. Une dizaine de pages sur les
drames dans l’ex-Yougoslavie vient à

point nommer pour situer ce qui se passe
d’horrible actuellement là-bas.

La deuxième partie traite des enjeux
économiques et culturels propres à cha-
cun des cinq continents. Le lecteur com-

prend vite qu’il a entre les mains un outil
de travail à plusieurs entrées, pour retrou-
ver les dates importantes et saisir ce qui
s’est passé en 1992. Des cartes, des enca-

drés, des tableaux et des citations jalon-
nent les pages. Réalisé avec la collabora-
tion de France-Info, Kiosk 93 est une

réussite.

F.V.

O

Elias Chacour
Nous sommes tous des fils du pays
Paris, DDB, 1992, 255 p., 142 F.

Ce livre raconte une vie, une lutte
non-violente. L’auteur est arabe, prêtre
catholique melkite. Il habite en Palestine,
en territoire occupé par Israël depuis
1967. Il a assisté, enfant, à la destruction
de son village par les soldats israéliens.

Cet Arabe chrétien est un ambassa-
deur de la non-violence, comme il aime à
le dire lui-même. Son dynamisme a per-
mis la construction d’écoles, de biblio-

thèques et de centres communautaires en

Galilée. Son ennemi est la haine, d’où

qu’elle vienne. Aux juifs, musulmans et

chrétiens d’Israël, il tient le même

langage : « Si nous n’apprenons pas à
vivre dans la justice et la paix, nous

serons certainement enterrés ensemble
ici. »

Le premier chapitre du livre raconte

la fouille hargneuse qu’Elias Chacour a

subi, un jour comme tant d’autres, à

l’aéroport Ben Gourion de Tel Aviv, et

comment il a réussi à faire changer le

comportement des policiers en respect
mutuel. Ceux qui connaissent cet aéro-
port savent qu’il faut être tenace et calme

pour arriver à un tel résultat ! Le ton est

donné dès ce premier chapitre. Tout le
reste se lit dans la foulée, avec ce plaisir
secret d’y découvrir un être dont on se

sent immédiatement le frère.

Considéré comme terroriste par cer-

tains Israéliens et comme collaborateur

par des Palestiniens excités, l’auteur a

souvent entendu cette phrase terrible :

« Maintenant on va te tuer ! »

Parfois mal compris par la hiérarchie
chrétienne dont il dépend, Chacour pour-

suit inlassablement son travail avec ses

amis chrétiens, juifs et musulmans. Un
livre à découvrir, pour ne jamais désespé-
rer de l’homme et de l’avenir de la
Palestine.

F.V.

O

Quentin Wodon

Logement, le droit des exclus

Paris, Ed. Ouvrières, 220 p., 85 F.

Il y a 400 000 sans-abri en France.
Que vivent vraiment les personnes et les
familles sans logement ?

L’auteur de Logement, le droit des
exclus, est un ingénieur bardé de

diplômes qui a tout plaqué en 1989 pour
rejoindre le mouvement ATD Quart-
Monde.

Des droits sociaux, le droit au loge-
ment est très certainement le plus diffici-
le à assurer. Le livre commence par plu-
sieurs témoignages de galère. Les
scénarios qui mènent à l’exclusion se res-

semblent : expulsion d’un organisme
HLM pour loyers impayés à cause du

chômage, refuge dans une cave, une voi-
ture ou le plus souvent dans la rue, avec

dislocation fréquente de la famille entre-

temps. Et comme pour toucher les alloca-
tions familiales, les Assedic ou le RMI, il
faut avoir un domicile fixe, “ils” conti-
nuent à s’enfoncer dans l’exclusion. Le
seul moyen de s’en sortir est d’être

hébergé temporairement par une associa-
tion caritative. Retrouver un logement
décent relève alors de la prouesse. Il faut
en moyenne plus de cinquante démarches
en tous genres pour arriver à retrouver un

logement social (p. 78).



nous avons lu

Quentin Wodon

ogement
le droit

des exclus
°.…..

eee
ee 3

.…

Pour les électeurs qui seraient tentés
de voter à droite au mois de mars 93, il
convient de rappeler que « le droit au

logement fut inscrit pour la première fois
dans la législation par la loi Quillot de

juin 1982, mais il en fut retiré par la loi

Méhaignerie de décembre 1986. A nou-

veau introduit dans la loi de juillet 1989
tendant à améliorer les rapports locatifs,
il fut confirmé par la loi Besson du 31
mai 1990 » (p. 86). Une loi ne fait pas
tout, mais elle condamne ou elle vient en

aide aux plus démunis. La loi Besson
renforce le partenariat entre l’Etat et les

organismes locaux.

L’un des intérêts de ce livre, bien

documenté, est d’insister sur la double
nécessité d’une politique globale et d’un

engagement personnel des citoyens pour
la mise en œuvre du droit au logement (p.
143 s.). Le lecteur peut être agacé au fil
des pages par les références (trop fré-

quentes ?) aux travaux du père Joseph
Wresinski. Il n’en demeure pas moins

que les analyses du fondateur d’ATD

Quart-Monde demeurent pertinentes. Les
administrations qui travaillent au reloge-
ment des sans-abri tiennent rarement

compte des aspirations légitimes des per-
sonnes et des familles. Les échecs vien-
nent souvent de ce qu’un handicapé se

retrouve à un 4° étage sans ascenseur,

qu’un malade est logé à mille lieues d’un

hôpital, qu’une famille est à dix kilo-
mètres de l’école où les enfants devraient
être scolarisés (p. 109-110).

Ce livre allie la force du témoignage
à la rigueur de l’analyse.

F.V.

O

Daniel Descomps
Jouets rustiques
1992, 140p.,
A commander à IEO Editions, 32 cité Claire

vive, 15000 Aurillac (115 F. franco de port)

Il s’agit de la réédition d’un ouvrage
que tout enfant se trouvant à la campagne
devrait posséder. A l’heure des consoles
Nimtendo et des tortues Ninja, l’auteur

présente plus de 100 jouets que les
enfants et les ados peuvent fabriquer eux-

mêmes avec l’irremplaçable “Opinel” et

les matériaux que l’on trouve à la cam-

pagne : plantes, bois, fruits... Du pois
valseur à la toupie, du funambule au

moulinet : les jouets retrouvés de nos

grands-parents…
F.V.

Altho
Il était une fois… 1992

(recueil de dessins sur 28 pages)
à commander au journal Observez, BP 311,
47008 Agen Cedex, 30 F., port compris

ANVa la chance inouïe d’avoir dans
ses relations deux dessinateurs : Altho et

Lécroart. Chaque trimestre, ils illustrent
bénévolement les articles d’ANV. Le tri-
mestre dernier, nous présentions le
recueil de dessins L’ère du cornichon

publié par Lécroart. Du coup Altho nous

a envoyé lui aussi son dernier recueil de
dessins humoristiques. Il est fameux ! À

se procurer pour relire les événements

qui ont secoué la vie politique française
en 1992 ! Allez, 30 F., ce n’est pas cher
et ça vaut le coup !

I! était Une fois.

Ce qui est terrible avec un dessin

humoristique, c’est qu’on ne peut pas
plus le raconter qu’un tableau, de Matisse
ou de tout autre peintre. Il faut voir le tra-

vail, se laisser saisir par lui, pour ensuite
laisser son esprit jubiler s’il y adhère.
Tant qu’il y aura des dessinateurs comme

Altho, Lécroart, Plantu…, l’humour par
le dessin continuera de nous aider à com-

prendre le monde, où vanité et bonté

s’entrechoquent sans arrêt.



nous avons lu 73

Isabelle Filliozat

L’alchimie du bonheur
Ed. Dervy, 1992, 303 p.., 120 F.

Le mot bonheur fait rêver et courir le
monde. Des images apparaissent quand
on parle du bonheur : le soleil, la mer et

les cocotiers, alors que le mot alchimie
fait plutôt penser à des formules secrètes
associées à des spéculations mystiques.

Après Le corps messager (1988) et

Trouver son propre chemin (1991), c’est
au bonheur que s’intéresse Isabelle
Filliozat, psychothérapeute et animatrice
de formations en relations humaines,
membre du comité d’orientation de notre

revue.

Ce livre n’est ni un traité philoso-
phique, ni un fourre-tout de recettes

miracles : Isabelle nous propose d’explo-
rer avec elle, en douze chapitres, tous les
méandres de notre vie intérieure qui font

que nous sommes heureux ou malheu-

reux, bieñ dans nos pompes ou à côté de
la plaque.

Pourquoi, face à l’adversité, certains
se construisent-ils alors que d’autres se

désespèrent ? Qu’est-ce que le stress,
quels sont ses processus, ses étapes, ses

mécanismes déclencheurs, à quelles
maladies conduit-il ? Comment font les
toxicos du masochisme pour projeter le
futur en négatif, ressasser les souvenirs
amers ou déformer la réalité ? Pourquoi
sommes-nous plutôt conservateurs dans
nos vies quotidiennes et vivons-nous dif-
ficilement la nécessité de nous adapter à
un monde qui bouge et se transforme ?
De quelles ruses usons-nous pour fuir la

réalité, fuir nos responsabilités, éviter de

changer ? Comment les parents peuvent-
ils renouer une véritable communication
avec leurs enfants devenus adultes ?

Et si, au lieu de se camoufler dans le

tabac, l’alcool, les anti-dépresseurs, nous

apprenions à regarder nos problèmes en

face ?

En bonne thérapeute, Isabelle pose
des questions, propose un test, ouvre des

perspectives. Passionnée par la recherche
de la vérité propre à chacun, elle n’a de
cesse de mettre à jour tout ce qui nous

empoisonne lentement mais sûrement et

nous empêche de vivre dans l’élan de nos

aspirations : être enfin nous-mêmes, pour
notre bonheur, et celui des autres.

Fine pédagogue, l’auteur a composé
son livre en chapitres et sous-chapitres

courts et clairement intitulés : on peut le
lire par petits bouts et par tous les bouts,
sans se lasser. L'ouvrage se comprend
d’autant plus aisément qu’il est écrit dans
un style alerte, en français courant (pas
de langage pour initiés psy...), et qu’il
abonde d’exemples concrets qui le ren-

dent vivant et accessible à tous.

Un livre tonique qui amène de l’air,
qu’il fait bon lire pour commencer

l’année 1993 ou les suivantes, avec luci-

dité, humour et… bonheur !

Dominique Godinot

danse contemporaine…

Tél: 1/44 49 06 36.

RENCONTRES ET SESSIONS
La rencontre des mouvements non-violents a lieu cette année du 28 au 31
juillet, au Cun du Larzac. Thème : “Du pouvoir personnel au pouvoir politique,
quelles perspectives non-violentes ?”. Voici une bonne occasion pour les lecteurs
d’ANV de réfléchir, de se détendre et de se faire des amis ! Renseignements et

inscription : Cun du Larzac, route de Saint-Martin, 12100 Millau. Tél : 65 60 62 33.

La communauté non-violente de L’Arche, fondée par Lanza Del Vasto, propose
plusieurs sessions d’été à l'Abbaye de Bonnecombe, en Aveyron. On trouve

-

parmi les thèmes : Les chemins de guérison, Yoga, La vie-la voix, éducation et

non-violence, initiation à la calligraphie, créativité et développement personnel,
Possibilité de venir en famille. Le programme détaillé

de ces sessions est à demander à : Communauté de l’Arche, Abbaye de

Bonnecombe, Comps Lagranville, 12120 Cassagnes Bégonhès. Tél : 65 74 13 40.

Session de Pax Christi avec pour thème:
engagement”. Cette session aura lieu à Lourdes du 23 au 28 août, avec François
Vaillant comme animateur. Prix forfaitaire, tout compris: 950 F. Renseignements
et inscription: Pax Christi service jeunes, 58 avenue de Bréteuil, 75007 Paris.

“Evangile et non-violence, appel et



Des monuments de la paix !
L 11 novembre 1992, plutôt

que de commémorer de

manière guerrière les victimes

de guerre, comme partout
ailleurs, la présidente du

Conseil régional Nord-Pas-de-

Calais, Marie-Christine

Blandin, est allée prononcer
un vigoureux discours

pacifiste devant le monument

aux morts de Neuville-Saint-

Vaast, près d'Arras (62).
Dans ce village, pendant la

guerre de 14-18, les soldats

français et allemands avaient
“osé” fraterniser au lieu

de s'entretuer.
Le maire de Neuville-Saint-

Vaast se bat depuis des

années pour édifier un

monument de la paix dans

son village. Voilà une bonne
idée à reprendre, pour cesser

d'honorer des monuments aux

morts chauvins, guerriers et

revanchards qui sont règle
générale !

André Royer

« Je suis écologiste, donc je suis pacifiste. Comme le disait un grand écrivain :

« L'aventure de la paix est plus grande que l'aventure de la guerre. Il faut plus
de virilité pour faire un enfant que pour tuer un homme. » Le parti Vert auquel
j'appartiens milite pour la non-violence entre les hommes et des hommes envers

la nature. Cette conception ne nous a jamais réduits à l’inaction : nous nous

opposons au saccage de notre biosphère et nous luttons contre les atteintes aux

droits des personnes. [.… ]
14-18 — il faut le dire et le répéter —, fut une infâme boucherie, dépourvue de

toute justification. Sur le territoire de Neuville-Saint-Vaast sont implantées pas
moins de trois nécropoles : une française, une britannique et une allemande. Le

cimetière allemand auprès duquel nous nous trouvons est constellé de 45 000

croix noires. Dans le secteur, on estime que le conflit a fait au total 470 000 vic-

times. Morts, disparus ou estropiés, pour rien !

Malgré tous ces précédents, la guerre sévit aujourd’hui au cœur de l’Europe. Et

dans certains pays du Sud, assortie d’une famine, elle menace l’existence de

peuples entiers. Je n’ai pas l’intention de jouer les prophètes millénaristes et

d’agiter le spectre d’une Terre devenue folle, d’un monde en perdition. Mais

j'affirme que les drames auxquels nous sommes confrontés viennent, pour une

bonne part, du “mal-développement” général de la planète. Le productivisme
érigé au rang de doctrine un peu partout, le totalitarisme en vigueur ailleurs, pro-
duisent les pires effets : compétition, inégalités, injustices, exclusion, rejet de

l’autre et finalement, guerres.

Plusieurs observateurs ont dénoncé par le passé ce phénomène étrange : en pério-
de de paix — ou peut-être devrait-on dire de trêve — quel que soit le pays consi-

déré, les autorités manquent toujours de ressources financières pour favoriser

l’éducation, mener des politiques sociales, promouvoir la culture, etc.

Mais dès que des hostilités sont déclenchées, l'argent surgit d’on ne sait où et

coule à flot. On trouve toujours des budgets pour faire la guerre ! [.…] »

Extrait de l'intervention de Marie-Christine Blandin



- remercie brès ; :
sincèrementles

personnes qui ontprie
hoodelre
dapage Î tres
altentivement.

Abonnez-vous, Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à: A.N.V

16, rue Paul-Appell
42000 Saint-Etienne

Nom: … ………—.…….………_…………………….

Préncon:..….
iii

Adresse :

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro …………

Jecommande dépliants de présentation de Ia revue

(gratuits).

Tarif minimum :180 FF.

Soutien, à partir de : 250 FF.

Etranger : 230 FF.

Chômeurs, étudiants, objecteurs… : 140 FF.

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à
maintenir le tarif minimum assez bas, pour que personne ne

soit empêché de nous lire pour raison financière. Un
immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d’1 numéro : plus 5 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 9 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 12,50 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 15 FF de port

Je verse donc la somme de ……………….

à l’ordre de A.N.V., CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V. :

Voici l'adresse d'une librairie qui accepterait peut-
être de vendre régulièrement A.N.V. :

N° 55 : MARIER ARMÉE ET NON-VIOLENCE? (20 F)
Défense non militaire : le rapport suédois.
Peut-on combiner résistance non-violente et lutte armée ? La non-violen-
ce au service de la cause palestinienne ? Pologne : les sanctions écono-
miques.

= =

N° 58 : NI ROUGES NI MORTS (20 F)
Le point sur le mouvement de paix en RFA, après les déploiements des
euromissiles. Théodor Ebert réfléchit sur les moyens d’introduire la
“défense sociale” dans son pays. L'éducation à la paix en RFA.

N° 59 : LA DISSUASION CIVILE (20 F)
Donnent leur opinion sur le livre La dissuasion civile : Ch. Hernu, B. Stasi
Y. Lancien, les généraux Le Borgne, Buis, Copel, l’amiral Sevaistre, des
évêques, des stratèges. Le débat s’'amorce avec les auteurs du livre.
Compte-rendu détaillé du colloque de Strasbourg sur les stratégies civiles
de défense.

N° 60 : GÉNOCIDES (20 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont un défi à ceux

qui veulent réduire la violence : il faut analyser et connaître les génocides
pour mieux empêcher leur retour. Léon Poliakov, F. Ponchaud, Y. Ternon,
J.L. Domenach, W. Berelowitch réfléchissent sur les génocides des Juifs
et des Arméniens et sur les massacres au Cambodge, en URSS et en

Chine.

N° 61 : URSS (20 F)
Un éclairage sur la société soviétique entre dissidence et consensus.

Peut-on encore parler de “totalitarisme” ? Les pressions économiques
sont-elles efficaces ? Une étude frappante sur la formation militaire des
jeunes en URSS.

N° 62 : RÉSISTANCES CIVILES EN AMÉRIQUE LATINE (28 F)
Guatémala, Bolivie, Uruguay, Brésil : des luttes non-violentes pour les
droits de l'Homme et la démocratie. Dans le même numéro, une réflexion
de fond sur le rapport entre éthique et technique dans l’action non-violen-
te (J.M. Muller).

N° 63 : PHILIPPINES :

NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE (28 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février 1986. Récit
et analyse de la révolution non-violente qui a chassé Marcos. Nombreux
témoignages des acteurs directs de ces événements. Dossier illustré de
nombreuses photos.

N° 67 : LA PAIX, VUE DE L'EST (28 F)
Mouvements pour la paix et l’écologie en Tchécoslovaquie, Hongrie, RDA,
Pologne, Yougoslavie.



N° 69 : LES DÉFIS DES TERRORISMES (30 F)
Le terrorisme : comment se distingue-t-il des autres formes de violence ?
Comment le juger ? Comment lui résister ? Des questions vitales pour la
démocratie. Avec Olivier Mongin, Michel Wieriorka, Edwy Plenel.

N° 70 : INTIFADA - RÉVOLUTION AMÉRICAINE (30 F)
Deux dossiers dans ce numéro : la résistance civile en Palestine (l’Intifada
peut-elle réussir autrement que par la non-violence ?) et deux études sur

les mouvements de résistance civile qui ont mis en route la révolution
américaine à la fin du XVIIIe siècle.

N° 72 : STRATÉGIES NON-VIOLENTES :

OU EN EST LA RECHERCHE? (30 F)
Cinq ans après la création de l’Institut pour la résolution non-violence des
conflits (IRNC), un premier bilan des recherches qu’il a menées : sur

l'énergie, sur les collectivités locales, sur les associations, sur la défense
européenne.

N° 73 : REPERES POUR LA NON-VIOLENCE (30 F)
Ce numéro d'archives vous propose une série d’articles parus dans
A.N.V. entre 1973-1983. Des repères pour la réflexion et l’action sur les
grands thèmes qui intéressent la non-violence.

N° 74 : LES SANCTIONS ÉCONOMIOUES (30 F)
Les boycotts et les embargos sont-ils efficaces ? Analyse des sanctions
économiques établies dernièrement contre Israël, l’Afrique du Sud... ou

contre les entreprises telles que Nestlé. Le boycott des consommateurs
en France.

N° 76 : SPÉCIAL PAYS DE L’EST (30 F)
Un dossier unique sur les bouleversements survenus en Europe de l'Est
et dans les pays Baltes, en 1989 et 1990. Le cas de la Roumanie. Le pri-
mat de l’éthique sur la politique…

N° 78 : AMÉRIQUE LATINE :

LE COMBAT DES FEMMES (30 F)
Le combat des femmes a pris ces dernières années une nouvelle ampleur
en Amérique latine. Elles luttent contre la misère et les autres violences,

dont le “machisme”. Témoignages de militantes ; analyses par des
femmes sociologues, anthropologues…

N° 79 : SPÉCIAL PROCHE-ORIENT
LA GUERRE... ET APRES (35 F)

L’embargo aurait marché si on l’avait poursuivi : propos d’un économiste.
Le pétrole et les ventes d'armes. La guerre n’a fait qu’accentuer les pro-
blèmes au Proche-Orient. Interviews exclusives de Georges Corm et de
Ilan Halévi.

N° 80 : POUR UNE ÉTHIQUE DU COMPROMIS (35 F)
La dynamique non-violente invite parfois à faire des compromis, non des
compromissions. Le compromis dans le couple. dans l’entreprise, en

politique… jusqu'où aller ? La médiation, par J.F. Six. Interview exclusive
de Paul Ricœur.

N° 81 : ECOLOGIE, NON-VIOLENCE :

LES CONVERGENCES (35 F)
La démarche écologique inclut dans son éthique les principes de la non-
violence. Energies et civilisation. Où en est le Droit international pour
l'Environnement ? Paroles du chef indien Seattle, etc.

N° 82 : AUX OUATRE COINS DU MONDE (40 F)
Actualités de la non-violence : des bouleversements récents ont montré la
force de la non-violence, comme parfois ses limites : ex-URSS,
Yougoslavie, Liban, Bénin, Madagascar, Tibet. Analyses et commen-
taires.

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F)
À partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou

agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et du
pardon. Avec O. Abel, E. Granger, J. Sommet…

N° 85 : DÉSARME CITOYEN ! DÉSARMEMENT
ET RECONVERSION : LE TOURNANT (48 F)

Les dépenses militaires des pays industrialisés sont partout à la baisse.
Est-ce pour autant que le désarmement et la reconversion sont correcte-
ment engagés ? Les armées continuent à dégrader l’environnement. Avec
J.P. Hébert, Ben Cramer, J.M. Lavieille…

N° 86 : L’ÉTAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F)
Il existe un rapport entre l’Etat, la guerre et la violence. L'Etat de droit
peut aller dans le sens de la non-violence, mais à quel prix ? Regard sur

la philosophie politique d’Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard
Quelquejeu, Hervé Ott… Interview de Blandine Kriegel.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 1°" trimestre 1993 / Maquette : Goliards'Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Etienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES
16, rue Paul-Appell
42000 SAINT-ETIENNE

Rédaction (uniquement) :

François VAILLANT
Chemin du Levun
13880 VELAUX
Tel. (16) 42.74.76.64

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LR N.C.)

COMITÉ D’ORIENTATION

Sylvie BLÉTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
Isabelle FILLIOZAT
Etienne GODINOT
Anne LE HUÉROU
François MARCHAND
Christian MELLON
Jean-Marie MULLER
Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Alain REFALO

Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

EE sonualre IE
Editorial

APPEL À SOUSCRIPTION

LE POUVOIR : ENTRE L'AUTORITÉ ET LA VIOLENCE

Bernard Quelquejeu

L'ETAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT

interview de Blandine Kriegel

L'ETAT ET LA GUERRE

Hervé Ott

MAFIA ET NON-VIOLENCE

Nanni Salio

VIOLENCE ET DISCUSSION

DANS LA PENSÉE D’ERic WEiL
Patrice Canivez

HANNAH ARENDT : L'AUTRE VOIE DU POLITIQUE

Bertrand Orel

VERS UN ETAT SOLIDAIRE

Charles Maccio

Nous avons lu

0

G 2

PRINTEMPS 1993


