
ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

revue trimestrielle



Les enjeux internationaux — la politique — les idées
la littérature — la philosophie — les avancées de la science

le théâtre — le cinéma — la musique — les questions
…

sociales et religieuses. vous intéressent :

LISEZ TOUS LES MOIS

ÉTVDES
à paraître dans les prochains numéros :

La « santé génésique »,

nouveau concept démographique Pierre MARTINOT-LAGARDE

Paix et turbulences au Népal Guillaume KoPP

Tendances de fond de la politique russe Leonid SEDOV

Prisons hollandaises, prisons françaises Patrick MOUNAUD

Structure des utopies Léo MOULIN

Dans chaque numéro : Choix de films, Chroniques de théâtre, Revue des livres, Choix de disques

Le numéro (144 pages) : 55 F - étr. : 62 F Rédacteur en chef
Abonnement (11 numéros/an} : 460 F - étr. : 560 F Jean-Yves CALVEZ

En vente dans les grandes librairies
Pour recevoir un numéro ou vous abonnerenvoyez vos nom, ‘adresse et règlement à l'ordre d'Etudes à

:

Assas Editions * 14, rue d'Assas-72006 PARIS - = (1|44 594848- Minitel : 36 15 SJ*ETUDES
tee octets



ÉDITORIAL

] > religions sont-elles fauteurs de troubles ou facteurs de

paix ? L'histoire semble donner raison à Robert Badinter pour

qui « les hommes de religion ont plus aidé aux conflits qu’ils ne

les ont empêchés »1.

L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l’islam ont

historiquement prôné l’usage de la violence, à la différence du

bouddhisme. Pour chaque grande religion, ANV a posé aux

auteurs deux mêmes questions, l’une sur l’usage de la violence

et ce qui permet de la justifier, l’autre sur ce qui peut permettre
le choix de la non-violence.

Le fanatisme et l’intégrisme existent dans toutes les reli-

gions, mélant le plus souvent le religieux au politique. Ce numé-

ro d’ANV n’a pas voulu s’y cantonner. Il aborde les grandes
religions, telles qu’elles se présentent aujourd’hui dans des

textes et des faits. En final de ce numéro, Émile Granger nous

livre une remarquable étude sur les images de Dieu et la sacra-

lisation de la violence.

Pour aborder le christianisme, ANV avait souhaité un article

sur le catholicisme et un autre sur le protestantisme. Nous

n’avons pas reçu ce dernier, et nous le regrettons.
Au sujet de l’islam, le lecteur trouvera deux articles assez

différents l’un de l’autre. Pour Sami Aldeeb, la violence est ins-

crite dans toute la vie des Arabes musulmans, depuis la cellule

, ;

familiale jusque dans les relations internationales. Pour
|

L ) AU Christian Delorme, un islam d’un genre totalement nouveau este-->

| Publié avec le concours du Gentre National du Livre



éditorial

en train de naître en France, en Europe, parce leur place dans ANV, une revue de réflexion et

que les musulmans qui y vivent sont profondé- de débat. Les abonnés sont toujours invités à y

ment influencés par les Droits de l’Homme. participer, en écrivant par exemple dans le

Mais encore faudrait-il, pour que cet islam courrier des lecteurs.

grandisse bien, que les Français le reconnais- François VAILLANT
sent. Ces deux articles sur la religion musulma- :

ne ont un regard différent, mais tous deux ont 1) Cité dans ARM du 15 avril 1993, p. 29.

JACQUES GAILLOT,
UN HOMME DE PAIX ET DE JUSTICE

a révocation de Jacques Gaillot, évêque
d’Évreux, est un coup de force odieux com-

mis par Jean-Paul II, le 13 janvier 1995. Les

positions de l’ami Jacques, un fidèle abonné à

ANV dérangeaient plusieurs “bonnes consciences”

catholiques qui ne supportaient pas son oppo-
sition à la dissuasion nucléaire, aux ventes

d’armes, son parti pris en faveur de l’école

publique, des exclus… La non-violence a été

et demeure pour Jacques Gaillot une fidélité
courageuse à l’Évangile.

Pour information :

e Évreux sans frontière (17 rue Charles Corbeau, 27000 Évreux) est un collectif qui se charge de

proposer des actions et de recueillir des soutiens à Jacques Gaillot.
° La revue Golias (BP. 4034, 69615 Villeurbanne Cedex- Tél. 78 03 87 47) diffuse des cartes

postalesà envoyer à Jean-Paul II (cinq cartes, 25 F., port compris).



Violence et
non-violence
dans
‘hindouisme

CHARLES CADOUX*

* Professeur agrégé de droit public à la faculté de droit et de
science politique de l’université d’Aix-Marseille II. Auteur de
nombreux articles, dont “Inde, la crise politique et constitutionnelle
des années 1975-1980”, in Revue du droit public et de la science

politique (RDP), 7980, p. 1515-1561 ; et de “L’Inde en 1987,
chronique d’un été indien orageux”, in RDP, 1988, p. 627-671.

identité hindoue est en elle-même
porteuse de violence. La Baghavad

ita peut être interprétée soit dans le
sens de la violence, soit dans celui de la
non-violence comme l’a fait le Mahatma
Gandhi.

La société hindoue a toujours été une société violente

malgré sa très grande capacité de tolérance philosophique et

religieuse, son ouverture permanente au multiculturalisme,
et son acceptation des contraires. L’Occident a toujours été
fasciné par ce monde hindou, étranger et étrange. Bien avant

les célèbres “chemins de Kathmandu”, il y a eu (et il y a tou-

jours) l’appel de “la route de l’Inde”, l’attrait pour cette

“vieille” civilisation infiniment riche et complexe, qui à la
fois passionne et révolte, ou déçoit (momentanément) celui

qui s’était fait une représentation idyllique ou même fantas-

magorique du ‘Modèle hindou”!. Dans les années 1950-1970,
en France en particulier, l’Inde était principalement perçue
comme le pays même de la non-violence, tant les idées et les

pratiques du Mahatma Gandhi étaient propagées, analysées
et reprises dans un contexte “occidental” (cf. par exemple,
les écrits et expériences de Lanza del Vasto). Vrai ou faux ?
Les deux, tout ensemble.

On ne saurait donc sérieusement en quelques pages trai-
ter en profondeur de l’alternative violence/non-violence
dans l’hindouisme. On peut toutefois suggérer quelques
pistes de réflexion. Pour notre part nous en retiendrons trois

principales qui, d’une façon ou d’une autre, conduisent
toutes au même lieu : l’hindouisme.

I - L’hindouisme en tant que “religion”

Pp l’hindouisme n’est pas une religion au sens

strict du terme, tel qu’on l’entend généralement :

croyances issues d’une Révélation divine, foi étayée par un



charles cadoux

La religion de Gandhi
e n’est pas de l’hindouisme, mais d’une de ses

branches, le jainisme, que Gandhi a reçu en héritage le

concept d’ahimsa. Selon l’universitaire indienne
Romila Thapar, « /a tradition non-violente n'est pas hin-

doue, elle est bouddhiste et jain. L’hindouisme était extrê-
mement violent avec ses sacrifices d'animaux. La pratique
de l’intouchabilité était l'exemple de cette très grande into-
lérance sociale, tout comme l'esclavage dans le monde
méditerranéen »*.

Fondé par Mahavira à la fin du VI siècle avant notre

ère, le jaïnisme place l’ahimsa au centre de son éthique.
Cette tradition, restée très minoritaire (quelques millions de
fidèles aujourd’hui), affirme fortement le devoir de respec-
ter toute vie, humaine et animale : les fidèles sont évidem-
ment végétariens ; les moines filtrent l’air qu’ils respirent,
au moyen d’un voile placé sur leur bouche, de crainte
d’avaler un insecte volant.

L’hindouisme, en revanche, ne propose guère de fonde-
ment religieux à un refus global de la violence.

1) Le Monde, 11 mai 1993.

Extrait du livre de Christian Mellon et Jacques Sémelin, La non-

violence, Paris, PUF, “Que sais-je ?” n° 2912, 1994, p. 29-30.

.
ien que Gandhi ait toujours affirmé sa prédilection
pour la religion hindoue, il est convaincu que la vraie

religion est celle qui « déborde l’hindouisme, qui
transforme notre nature, qui nous lie indissolublement à la
vérité intérieure et qui purifie toujours »\. Il relativise donc
les vérités enseignées par les différentes religions dans la
mesure où il est convaincu que la vérité qui se révèle à la
conscience de chaque homme est au-delà de ce qu’elles
représentent et les transcende toutes. Au mieux, elles sont
des repères qui jalonnent le cheminement de la raison vers

la vérité, au pire, elles sont des obstacles à la découverte de

ES

frs4
©

la vérité par la raison. Gandhi comprend que les religions
aient recours à des symboles différents pour exprimer leur

propre vision de Dieu. Un symbole peut être utile et aider

l’intelligence à mieux comprendre le mystère de Dieu, mais
« si le symbole est transformé en fétiche et en instrument

pour prouver la supériorité d’une religion sur une autre, il
n’est plus bon qu’à être mis au rebut »2.

1) Lettres à l’ashram, p. 131.

2) Ibid, p. 133.

Extrait du livre de Jean-Marie Muller, Gandhi. La sagesse de la

non-violence, Paris, DDB, 1994, p. 43-44.



violence et non-violence dans l’hindouisme B

credo précis (commandements de Dieu par ex.), et dogme
formulé dans un (ou des) texte(s) capitaux, Évangiles,
Coran, Torah, ou autres. L’hindouisme n’a pas d’équivalent,
par exemple, du droit canon dans l’Église catholique.
— L’hindouisme est d’abord une vision du monde, du cos-

mos, avec explication de son origine mythique (les épopées) ;
il est aussi et surtout système d’organisation sociale — très
concret — induit de cette conception cosmique. Cette philo-
sophie — on ne saurait parler ici de théologie — repose sur

un ensemble scripturaire très ancien (les Védas), très vaste,
et évolutif (les Smritis, Upanishads et autres référents) fai-
sant l’objet d’interprétations, de re-lectures variables selon
les époques et les écoles de pensée. « Les textes de référence
sont l’objet de lectures différentes. chaque texte peut ainsi

légitimer des rapports à la violence, variables voire contra-

dictoires, selon l’acteur et l’enjeu »?.
— En tant que système d’organisation sociale l’hindouisme

pose le principe de hiérarchie qui induit une stratification

pyramidale rigide dans le cadre des quatre Varnas (couleurs)
à l’intérieur duquel s’inscrit le système des jati (castes et

sous-castes), lui même très différencié avec la répartition en

castes supérieures (les “deux fois nés”), castes inférieures et

basses castes, et… hors castes qui ont, eux aussi, une hiérar-
chie interne sur le plan social.

Ce principe de hiérarchie totalisante et de complémenta-
rité nécessaire — chaque élément gradué de l’ensemble
s’établissant toujours par référence à l’ensemble* — confère
à la caste brahmane (elle-même hiérarchisée) la supériorité
sur toutes les autres : selon les Védas, le brahmane a le

monopole du sacrifice, du rite sacrificiel, parce qu’il détient
la pureté (il ne s’agit pas seulement de pureté raciale mais
de pureté liée aux actions et à la bonne conduite, à la nourri-
ture, à la connaissance des Védas). C’est ce privilège de la

pureté qui donne le droit et permet au brahmane de mainte-

nir, par le sacrifice, l’ordre social conforme à l’ordre cos-

mique total, le Dharma. Malgré cette évocation extrêmement
sommaire du système hindouiste, on comprendra qu’il recè-
le en lui-même un processus de “violence interne” perma-
nente, et toujours susceptible d’exploser, en raison des rap-
ports pureté/impureté, sacrifice/hiérarchie, sacré/violence*.
— Mais la possibilité et liberté de lecture différente des
textes de référence, reconnues dans l’hindouisme, autorisent
des interprétations qui, à l’occasion, renvoient à l’alternative

violence/non-violence. Ainsi en a-t-il été de l’interprétation
de la Bhagavad Gita par Gandhi qui en a fait la base de sa

doctrine de la non-violence et du renoncement (ahimsa).
La Bhagavad Gita est le poème sacré et le texte sans

doute le plus célèbre de l’épopée du Mahabharata. Ce véri-
table “chant du Seigneur” précède, justement, la bataille

(violence) entre les deux clans rivaux d’une même famille,
les Pandavas et les Kauravas. Gandhi, qui considérait que
politique et religion étaient étroitement imbriquées, voyait
(ou voulait voir) dans ce poème la célébration de la conduite
de non-violence.

Ses disciples et héritiers, sanyassins et autres renonçants,
font la même analyse, celle de la non-violence comme arme

de combat. Parmi les plus fidèles à la doctrine de Gandhi, il
faut rappeler, ici, au moins deux noms qui font partie de
l’histoire nationale contemporaine indienne/hindoue, et ne

doivent pas être oubliés : Jaya Prakash Narayan (JPN) et

Vinoba BhaveS, tous deux décédés peu après 1980.

Une autre lecture de la Bhagavad Gita légitimant la
“violence externe” à travers une analyse militante de l’his-
toire de l’Inde et des grandes épopées mythiques (Ramayana
et Mahabharata) s’oppose à celle de Gandhi. « La référence
textuelle privilégiée de ceux qui légitiment la violence
comme mode de comportement est la Bhagavad Gita, cadre
de définition de la voie de l’action (karma-marga)”, et non

plus du renoncement. » Cette interprétation ‘‘activiste”, si
l’on ose dire, a servi d’argument et d’instrument politique
aux nationalistes hindous en lutte au XIX° siècle/début XX°
siècle contre le colonisateur britannique, notamment au

Bengale et au Maharashtra, avec des personnalités comme

Lajpat Rai, Tilak, Sri Aurobindo.

II - L’exclusion individuelle
et collective pour cause

d’intouchabilité

L) la hiérarchie sociale hindoue les intouchables

constituent, par-delà l’échelle des quatre grandes castes

reconnues, une cinquième et dernière catégorie. Mais les
textes n’en parlent pas puisque ces hors-caste sont, pour



charles cadoux

- (Es DEUX FACES DE L'HIN DovisMÉ-

cause d’impureté initiale, exclus des varnas et donc stigma-
tisés en tant que tels. L’intouchable est condamné à accepter
et à subir sa vie durant, et dans les générations à venir, sa

condition d’être inférieur et méprisé — le paria$ de la socié-
té (sauf peut-être à espérer individuellement par le karma et

à travers la réincarnation échapper à cette condition dans
une autre vie). Les professions considérées comme impures
(bien que nécessaires) — à commencer par toutes celles qui
touchent au travail du cuir?’ — leur sont réservées.

Inversement, et l’on retrouve ici le croisement des

contraires, un intouchable peut fort bien faire fortune dans le
commerce (du cuir !) ou, occasionnellement, accéder par ses

qualités personnelles à un statut de premier plan dans le
domaine intellectuel ou/et politique!. Mais dans l’ensemble,
surtout dans le monde rural, les intouchables sont toujours
victimes de la violence interne — l’oppression psycholo-
gique — et parfois de la violence physique pure et simple.

Pour tenter de briser cette exclusion par une politique
non-violente, le Mahatma Gandhi avait proposé d'appeler
les intouchables Harijans, c’est-à-dire enfants de Dieu(x), et

de leur construire un statut moral et social adapté à une sorte

de “réintégration” dans le monde hindou. Il ne semble pas
avoir réussi dans son entreprise. Aujourd’hui, le mot Dalit

(équivalent hindi de intouchable) désigne communément
cette fraction de la communauté hindoue hors-caste, sujette
à toutes les discriminations. et humiliations.

Il n’y a pas d’échappatoire collectif à cette situation qui
ait, jusqu’ici, réussi. Cela changera peut-être, mais dans

l’immédiat la seule solution individuelle pour sortir de

l’intouchabilité hindouiste est la conversion religieuse :

conversion au bouddhisme, à l’islam ou au christianisme!!,
mais avec les risques de déstabilisation personnelle et socia-
le que comporte, pour un hindou d’origine, un tel grand
changement religieux et culturel.

— Dans l’Inde moderne la question de l’intouchabilité ne

devrait plus se poser puisque la Constitution de 1950 l’abolit
et en interdit la pratique, à peine de sanction pénale (art. 17).
Interdiction confortée par la garantie des droits fondamen-
taux de l’individu (art. 12 à 35 de la Constitution fédérale),
notamment interdiction de toute « discrimination pour cause

de religion, race, caste, sexe, lieu de naissance » et garantie
expresse du « libre accès aux lieux publics » (art. 15 et 16),
cette formule visant implicitement mais directement les

intouchables!?.

A quoi s’ajoute ce qu’on appelle aujourd’hui le principe
des “discriminations positives” formulé par la Constitution
indienne (art. 15 al. 4) en faveur des catégories socialement
et culturellement en retard par rapport aux autres (Backward
Classes of citizens), ainsi qu’en faveur d’un certain nombre
de castes et de tribus énumérées (Scheduled Castes and
Scheduled Tribes) dans les annexes à la Constitution. Une

abondante jurisprudence de la Cour suprême fédérale
indienne a, depuis 1951, précisé la portée de ces dispositions
constitutionnelles qui visent à un “rattrapage” des popula-
tions défavorisées et, plus simplement, à compenser la

rigueur théorique du principe d’égalité par un souci et une

politique… d’équité.
— C’est précisément la mise en œuvre d’une politique de

plus grande justice sociale qui soulève à l’occasion des

résistances violentes — et même la chute de gouvernements
— parce qu’elle heurte à la fois le principe de hiérarchie et

les intérêts bien compris des classes sociales en compétition
(exemple : réservation d’un certain nombre de sièges dans
une assemblée ou de places dans une université, dans la

fonction publique, etc, aux candidats de basse caste ou hors

caste).



RAF

RCD
AREA

Drbtee
E
PSN
pes
rit

\v

>

(D

A

0D00N08€8«

violence et non-violence dans l’hindouisme

Affrontements
entre hindous et musulmans

Le contexte politico-religieux
En Inde, les hindous représentent 80 % de la population, les

musulmans 11 % et les chrétiens 2,5 %. La Constitution de la
République indienne garantit la liberté religieuse de tous les
citoyens, mais ce caractère laïc de la nation indienne, défendu
par le Parti du Congrès, est contesté par plusieurs autres partis.
Le Rastriya Swayam Sevak Sangh (RSS) et le Visvha Hindu
Parishad (VHP) sont des partis nationalistes d’extrême droite
qui forment le Sangh Parivar. Ils sont alliés au Bharatiya Janata
Party (BJP) fondé par Jana Sangh, qui est soutenu par des
brahmanes fanatiques et prône une idéologie hindouiste hostile
aux autres minorités religieuses.

L'origine des émeutes de 1992
Il existe aujourd’hui en Inde une idée très répandue selon

laquelle la plupart des mosquées et des églises occupent les
sites d’anciens temples hindous. Cette opinion, renforcée par
les préjugés et de vagues arguments historiques, a son origine
dans quelques cas de persécution des hindous sous le gouver-
nement moghol et pendant la colonisation portugaise et britan-

nique, période qui s'étend du Moyen-Age occidental au début
du XXe siècle.

Le Sangh Parivar, soutenu par le BJP, décida en 1992 de
réparer le préjudice historique en reconstruisant le temple du
Seigneur Rama à Ayodhya. sur un site occupé par le Babri

Masjid, une mosquée inutilisée datant du XVIÉ siècle. La cam-

pagne pour la pose de la première pierre du temple fut le pré-
texte d’une série de rassemblements anti-islamiques qui dénon-
çaient la laïcité et proclamaient la suprématie hindoue. En

plusieurs régions du nord de l'Inde, les rassemblements dégé-
nérèrent en pogroms anti-musulmans. Les violences atteigni-
rent leur paroxysme dans l’État pauvre et instable du Bihar. Des
casseurs mercenaires se déchaînèrent à travers les villages,
brûlant les mosquées, les maisons et les boutiques des musul-
mans. C’est dans la ville de Bhagalpur que la violence fut la plus
horrible : des étudiants musulmans furent traînés hors de leurs
résidences universitaires, massacrés, et leurs corps servirent à
combler un puits.

Extrait de l’article “Conflit entre hindous et musulmans”, de Félix Machado, paru
dans la revue Spiritus, mai 1994, p. 170-171.

L’affaire du rapport de la Commission Mandal qui, dans
les années 1990, a entraîné une sérieuse crise gouvernementa-
le illustre la violence potentielle qui existe en ce domaine!*.

Il est vrai aussi que le problème de l’intouchabilité ne se

pose plus de la même façon dans les zones urbaines, très
“métissées” par définition, que dans le monde rural traditio-
naliste. De plus, les intouchables s’efforcent aujourd’hui
d’organiser leurs revendications sur le plan (pacifique) du
terrain politique. La victoire aux élections législatives, en

1993, dans l’Etat fédéré de Uttar Pradesh, le plus peuplé de

l’Inde, d’une coalition réunissant un parti de hors caste

(BSP) et des partis de basses castes, est une “première” en

Inde!#.

Pour l’ensemble des intouchables qui constituent environ
16 % de la population hindoue!° et qui sont en droit des

citoyens comme tous les autres, cette fin de XX° siècle est

peut-être un tournant important sur le plan du statut social,
politique, voire économique.

Il n’en reste pas moins, dans le cadre de l’hindouisme (et
surtout de l’hindouisme militant), ce stigmate de l’impureté
et cette complémentarité nécessaire brahmane/intouchable,
soit pureté/impureté.

II - Nationalisme
et “communalisme” hindou

s’en tenir à l’histoire politique et militaire de l’Inde

depuis le XIX© siècle — et sans remonter à la figure
légendaire du combattant Shivaji au Maharashtra au XVII°
siècle — le courant nationaliste militant hindou a été perma-
nent, souvent violent, et plus ou moins marqué par le
contexte régional (notamment au Bengale et au

Maharashtra). La célèbre “révolte des Cipayes” (1857) pré-
lude en quelque sorte à la résistance à la domination britan-

nique prônée, à partir des années 1880, par le parti du

Congrès (Indian National Congress) promis à un rôle natio-
nal “incontournable” après la première guerre mondiale, et

sous l’impulsion (non-violente mais… irritante) de Gandhi.
Ce combat pour l’autodétermination (Swaraj) s'inscrit alors
dans le droit fil de l’hindouisme et de ses deux versants

contraires et complémentaires, soit la résistance non-violente



charles cadoux

(le satyagraha) que prône avec succès le Mahatma, soit le
combat pur et dur contre tout ce qui n’est pas “hindu”.
— C’est dans ce contexte politique très agité des décennies
1920-194016 que surgissent ou s’affirment des associations
et/ou mouvements de pensée et d’action politique se récla-
mant de la défense active d’un “nationalisme hindou” (et
non pas seulement indien). Ces mouvements sont/seront
relayés par des partis politiques très combatifs dans l’Union
indienne des années 1950-1970 (par ex. le Jan Sangh et le
Hindu Mahasabha) qui se perpétuent sous d’autres noms,

aujourd’hui.
— La création du mouvement hindou RSS!7 en 1925 appa-
raît comme le point de départ “activiste” d’un fondamenta-
lisme hindou exigeant et agressif. Le discours politique de
son principal représentant à l’époque ne laisse place à aucu-

ne hésitation!,

D'autres organismes hindous très militants, tels l’Arya
Samaj, le Shiv Sena (présent notamment au Maharashtra), le
V.H.P. ou Association hindoue universelle créée en 1964 ;
ou encore le parti B.J.P. ou Parti du peuple indien, qui espè-
re gagner la majorité aux prochaines élections législatives.

Tout ceci révèle un certain désordre politique et politi-
cien mais, plus encore, une interrogation sur le devenir de
l’Union indienne née en 1947.
— Le thème de l’identité hindoue (Hindutva), identité “spé-
cifique” à défendre et à développer dans le cadre d’un État
indien à suprématie hindoue, est en lui-même porteur de
violence. D’une part, et en dépit des apparences, il exprime
un sentiment de crainte et d’infériorité — sentiment “d’infé-
riorité majoritaire” comme dit un observateur — d’une com-

munauté qui, démographiquement, est très dominante!9 mais
qui, à tort ou à raison, s’estime en permanence menacée.
D'autre part, et logiquement, cette menace portée à l’identité
hindoue conduit cette communauté à se mettre en situation
d'autodéfense, c’est-à-dire d’attaque chaque fois que l’occa-
sion se présente, contre l’Autre. Complexe d’infériorité et
refus de l’altérité caractérisent, au fond, le discours politique
des fondamentalistes hindous, qui ne sont qu’une minorité
mais une minorité très agissante et très dérangeante — et
musclée — dans la République indienne contemporaine.

D'où les assauts, verbaux, et à l’occasion armés, contre
les autres communautés non hindoues qui militent elles

aussi dans la légalité, pour le respect de leur identité cultu-
relle et de leur autonomie religieuse. La forte minorité
musulmane (11 % de la population) est souvent le bouc
émissaire prioritaire depuis la très violente “partition” de
1947 (Inde/Pakistan). La communauté sikh, branche de
l’hindouisme, n'échappe pas aux critiques des fondamenta-
listes dans la mesure surtout où une partie de cette commu-

nauté (au Penjab) revendique l’indépendance — un

“Khalistan” — et n’a pas pardonné l’opération armée Blue
Star de 1984 lancée par Indira Ghandi contre la “résistance”
sikh®. Il faudrait également citer l’hostilité manifestée par
les fondamentalistes hindous contre certaines communautés
chrétiennes — catholiques et protestantes —, notamment en

Assam, où les populations tribales effectivement “conver-
ties” par les missionnaires pour la plupart occidentaux ne

sont pas dans l’ensemble de civilisation hindoue. Et évoquer
encore le problème, qui divise parfois les fondamentalistes,
des rapports historiques, religieux et mythiques entre l’Inde

aryenne, celle du nord, et l’Inde dravidienne, celle du sud
(Tamil Nadu et autres régions). ;

Le “communalisme nationaliste” hindou n’est certes pas,
à lui seul, la cause de cette résurgence de la violence en Inde
depuis les années 1980. Il y a d’autres raisons politiques,
diplomatiques, économiques : menaces de séparatisme qu’il
convient, par tous les moyens, de contenir (Cachemire,
Penjab, Inde du nord-est) si l’on ne veut pas ouvrir la voie à
une “défédéralisation” d’un ensemble étatique si patiemment
et prudemment construit en 1947-1950-1956.

Le changement de politique économique opéré depuis
1992 par le Premier ministre R. Rao entraîne des convul-
sions sociales ainsi que des divisions au sein du parti du

Congrès où certains fidèles de la social-démocratie ont

l’impression que l’on a définitivement tourné le dos à la phi-
losophie politique de J. Nehru. Dans ces failles du système
socio-politique indien les fondamentalistes hindous savent
très bien s’infiltrer et entretenir un discours violemment
contestataire au nom de l’Hindutva.

Il est probable que ‘l’affaire du 6 décembre 1992” fera
date dans l’histoire de l’Inde tant par l’action elle-même que
par ses répercussions à moyen et à long terme. La destruc-
tion violente (plusieurs centaines de victimes, puis repré-
sailles) de la mosquée de Ayodhya, petite localité en Uttar
Pradesh, par des groupes de hindous fanatisés (encouragés

eu
AN
AN

AP
IN
pe
jets
5:

As
HA



violence et non-violence dans l’hindouisme 9

ET YAORAIT Pas
MOYEN D'ACCÉDER

AU PARADIS SANS
PASSER PAR L'ENFER ?

en sous-main par des partis politiques. et, semble-t-il, pas
tellement découragés par les forces de police présentes) a

fait littéralement chavirer, au nom de, ou sous le prétexte de

RAM?!, l’image d’une Inde moderne démocratique (« la

plus grande démocratie du monde ») et “laïque” (secular),
profondément hindoue mais respectueuse de toutes les

croyances. Cette vision et espérance était celle de J. Nehru

qui dénonçait les maux à éradiquer — « casteism, parochia-
lism, communalism »?2 — pour parvenir durablement à
« l’harmonie communautaire ». La menace de fascisation

rampante que fait peser un certain fondamentalisme hindou
a, effectivement, de quoi inquiéter.

Et l’on s'inquiète dans les milieux responsables. On

espère, en cette période de grande fragilisation, la re-nais-
sance de quelques leaders ou disciples d’un Gandhi (plutôt
oublié aujourd’hui) ; on espère aussi un redressement moral

dans l’hindouisme?* ; on souhaite enfin, comme antidote à
cette montée de la violence, une restructuration des forces

politiques dans le sens de la cohésion nationale et sociale.

On se rassure aussi en se disant que le pire n’est jamais
sûr. Et en rappelant l’excellent livre et best-seller du journa-
liste Tibor Mende qui annonçait (année 1953) la quasi iné-
luctabilité de l’éclatement dans la violence. Ce livre était
intitulé L'Inde devant l’orage?*. Cela fait bientôt un demi-

siècle, et l’Inde a su traverser les orages. C’est bon signe.

1) Guy Deleury, Le Modèle Indou, Hachette, 1978.

2) Gilles Chuyen, La violence du Brahmane, mémoire DEA en science

politique, Institut d’études politiques d’ Aix-en-Provence, 1994, p. 11 ;
cf. également Madeleine Biardeau, L’hindouisme, anthropologie d’une
civilisation, Flammarion, 1981.

3) Les trois castes supérieures (brahmins, khsatrya et vaiçya, c’est-à-dire

prêtres, guerriers et commerçants/agriculteurs) constituent 18 % de la

population indienne ; la quatrième et basse caste, shudra, (serviteurs),
constitue environ 40 %.
Les populations tribales (adivasi) forment 7,8 % du total de la

population indienne, et les non hindous (musulmans, chrétiens,
bouddhistes, sikh, jaïn) environ 20 %. Pourcentages donnés au

recensement de 1981 où l’Inde était créditée d’environ 900 millions
habitants.

4) Louis Dumont, Homo Hierarchicus, Gallimard, nouvelle édition 1992.

5) René Girard, La violence et le sacré, Grasset, 1993.

6) J.P.N., ghandien convaincu et soutien fidèle de Nehru, fut emprisonné à

l’époque de l’état d’urgence décidé en 1975 par Indira Gandhi. Vinoba
Bhave avait lancé notamment dans les années 1950-1970 le mouvement

du Boodhan, demandant aux grands propriétaires (Zamindovis) de céder

gratuitement un peu de terres aux paysans sans terre (/andless).
7) G. Chuyen, op. cit., p. 61.

8) Le vocable paria viendrait du mot “peryar” qui désigne dans le Sud de
l’Inde la jati dont les membres sont chargés de l’incinération des morts.

9) La vache étant un symbole “sacré’’ pour tous les Hindous quelle que
soit l’école de pensée, Vishnouïte, Shivaïte ou autre.

10) Il y a eu des ministres, voire un Premier ministre (Jan Jivam Ram en

1976) intouchable. Sauf erreur de notre part l’actuel président de la

République de l’Inde est brahmane et le vice-président (c’est une

première) intouchable.



10 charles cadoux

11) Le juriste Bhimrao Ambedkar, qui fut l’un des principaux pères
fondateurs de la Constitution indienne, était intouchable. Il réclamait,
lui, l’abolition des castes mais il ne fut guère entendu sur ce point.
Du coup, il se convertit au bouddhisme. Décédé en 1956.

12) Ainsi en est-il de l’article 15-1 (b) qui interdit expressément toute

discrimination en ce qui concerne… « l’utilisation des puits, des

réservoirs, des lieux de bains religieux (bathing ghats), des routes et

des lieux publics entretenus en totalité ou en partie sur fonds publics,
ou affectés à l’usage du public en général ».

13) Cette commission suggérait, entre autres propositions, un quota élevé
de places réservées aux basses castes et hors castes dans la fonction

publique tant au niveau fédéral qu’au niveau fédéré. Le Premier
ministre V-P. Singh, successeur un temps de Rajv Gandhi, avait cru

pouvoir, au nom d’une certaine équité, mettre en application cette

proposition. Ce fut, politiquement, sa défaite assurée.

14) Le BSP, Bahujan Samaj Party, est le “premier” parti politique fondé
en 1984 par des intouchables. Son leader actuel, Kanshi Ram, espère
même forcer la victoire aux élections législatives fédérales
normalement prévues pour 1996.

15) Soit quelque 130 à 140 millions d’habitants aujourd’hui.
16) En 1942, le célèbre mouvement Quit India fut l’un des temps forts

de la résistance pacifique à la colonisation britannique.
17) Le RSS (Rashtriya Swayamsevak Sangh, c’est-à-dire Corps national des

volontaires), est alors structuré sur le mode des organisations fascistes
de l’époque. C’est à partir de 1940 surtout que le gourou Golwalkar,
qui propose de rebaptiser l’Inde en Hindoustan (État hindou), en

formule le projet de société : « Les races étrangères présentes en

Hindoustan devront en adopter la culture et la langue, n’avoir d’autre

préoccupation que la glorification de la race et de la culture hindoues,
et perdre leur identité propre pour se fondre dans cette race hindoue »,

cf. Rasheeduddin Khan, dans le quotidien français Libération du 11
août 1994. Pour GolwalKar, J. Nehru et Gandhi avaient « commis le

plus abominable des péchés en détruisant l’âme d’un grand et vieux

peuple ».

18) VHP ou Vishwa Hindu Parishad. Le BJP, Bharatiya Janata Party, est à
l’heure actuelle, en puissance parlementaire, le deuxième parti du pays
derrière le Congrès. Il milite pour une économie nationale (Swadeshi)
et, sans toujours l’avouer, pour « un nationalisme culturel », c’est-à-

dire l’affirmation de l’hindouité (Hindutva) ; ce qu’on pourrait
appeler… “la préférence nationale” hindoue.
Cf. Rolf Gauffin, “New-Delhi face à la marée hindouiste” in Le Monde

Diplomatique, avril 1993 ; et les interviews très suggestives des

responsables économique et politique du BJP in The Illustrated Weekly
of India, 612 mars 1993, p. 30-33.

19) Les Hindous, toutes tendances et sectes réunies, constituent environ 83 %
de la population indienne. La très forte minorité musulmane indienne

(plus de cent millions) fait que l’Inde est, après l’Indonésie, le
deuxième ou troisième pays musulman du monde en données

démographiques, à hauteur du grand voisin et adversaire potentiel, le
Pakistan. Ceci explique cela.

20) Ce fut l’attaque par l’armée indienne du Temple d’Or d’Amritsar —

haut lieu de la religion Sikh depuis le Guru Nanak — mais qui semblait
bien être devenu, dans les années 1980, le haut lieu de la lutte armée
des Sikh “indépendantistes” (très minoritaires en réalité). Mais, dans
cette affaire hautement politique, Indira Gandhi a fini par perdre la face,
et par perdre la vie (assassinée en décembre 1984 par sa garde
personnelle… sikh) (sic).

21) La mosquée d’Ayodhya avait été construite sur les fondements d’un
ancien temple hindou dans un lieu supposé avoir été celui de la
naissance du dieu héros Rama. Beaucoup d’interprétations sont

données. « Le Ram de Advani (leader nationaliste du BJP) n’est
heureusement pas le même que celui de Gandhi » écrivait l’un des

dirigeants du BJP in The Illustrated Weekly of India, du 6-12 mars

1993, p. 30.

22) C’est-à-dire la mentalité de caste, l’esprit de clocher et le
“communautarisme”. Cf. J. Nehru, Discovery of India.

23) Pour l’historien R.N Panikkar, l’absence aujourd’hui d’un courant de

pensée et d’action sociale tel qu’il était inspiré par Vivekananda et par
Gandhi autrefois s’explique surtout par une dévaluation de
l’hindouisme en tant que religion. « Dans le passé la religion était une

force morale qui engendrait un comportement fondé sur une certaine

éthique. Aujourd’hui les forces “communalistes” qui utilisent la

religion écartent totalement cet aspect fondamental de la religion. »

CÉ. The Illustrated Weekly of India, 6-12 mars 1993, p. 8.

24) Titre français de l’ouvrage paru originellement en anglais.



Bouddhisme

non-violence
INTERVIEW DE CHAN KHONG*

* Sœur Chan Khong, d’origine vietnamienne, vit en France depuis
quelques années : village des Pruniers, Meyrac, 47120 Loubes
Bernac. Auteur de La force de l’amour, à paraître en avril 1995,
éditions Table ronde.

e bouddhisme, de par sa nature phi-
losophique, est la seule grande reli-
gion à n’avoir jamais entrepris de

croisade ou de querre sainte.

ANV : Votre combat non-violent au Vietnam fonde ses

racines dans le bouddhisme. Pouvez-vous nous parler de la

place de votre foi dans votre activité non violente ?

Chan Khong : La foi dans le bouddhisme n’est pas la

croyance en un être en-dehors de nous-mêmes. C’est la
conscience que, dans chaque individu, il y a des semences

de beauté, de bonté qu’on appelle la nature de bouddha. La

foi, c’est la pratique de la beauté, de la bonté ; c’est l’art du

jardinage. Notre être est un jardin qui comporte beaucoup
d’herbes sauvages et d’épineux, mais aussi de nombreuses

plantes comestibles tendres et bonnes. Pour l’exprimer
autrement, le bouddhisme, c’est travailler de telle sorte

qu’une source de joie, de beauté et de bonté jaillisse en

nous. Ce travail, cet art, est plus une pratique qu’une foi.

Quand cette source de beauté et de bonté jaillit, on appelle
ça la non-violence. La non-violence est présente dans tout ce

que l’on fait, tout ce que l’on mange, tout ce que l’on boit.
On ne peut rien détruire.

ANV : Qu’apporte le bouddhisme à la non-violence ? Quels
moyens pratiques offre le bouddhisme pour aider quelqu’un
à être non-violent ?

C.K. : Ce que le bouddhisme apporte c’est le respect de la

vie, non seulement des humains, mais aussi des animaux,
des végétaux et des minéraux. Dans un texte, appelé le Sutra
du Diamant, le Bouddha dit que l’erreur fondamentale est de

penser qu’il y a un “moi” séparé des autres êtres vivants, que
les humains sont différents des animaux, des végétaux, des
minéraux. Les humains sont formés des éléments non

humains que sont les animaux, les végétaux, les minéraux.



12 chan khong

violente, mais elle engendre toujours la haine. L'autre est
l'amour. La façon de vivre du bouddhiste est la loi de

l'amour. Le Bouddha est nommé Maha Karunika (“celui qui
est compatissant”). Son enseignement est que le bonheur
et la paix peuvent être réalisés avec l'amour et la compas-
sion, Metta et Karuna, mais aussi avec la sagesse et l'éveil,
Prajina.

Le but de l'homme n'est pas la conquête de l’univers
mais la compréhension de celui-ci afin d’atteindre l’harmo-
nie. Cependant, « pour que l'amour soit efficace, dit le
Bouddha, // faudrait qu’il soit pour tous. Il doit inclure
toutes les formes de vie, pas seulement les êtres humains. »

selon les mots de la méditation que chaque bouddhiste est
appelé à pratiquer, l’amour doit être partout, pour les créa-
tures visibles et invisibles, proches ou lointaines, déjà nées
ou à naître.

La guerre est néfaste. Le mal doit être compris en péné-
trant au-delà des catégories du vrai et du faux, pour rejeter
toute vanité. Le bouddhisme, plus que n’importe quelle reli-
gion, a contribué à promouvoir la paix dans le monde en

enseignant la tolérance et l’amour. C’est aussi la doctrine
de la cause et de l'effet. Sans l’élimination de la cause,
l'effet ne peut être annulé. S’il est possible de se débarras-
ser de la cause ou des causes qui mènent à la guerre, la
paix devient possible. La cupidité, l’envie et la colère sont
les premiers motifs des hostilités armées.

| y a deux façons de surmonter un mal. L'une est la force

Une intervention de Bouddha contre une guerre
Dans l’ancienne Inde, la rivière Rohini était la frontière

naturelle entre les royaumes Sakyan et Kokyan. Des deux
côtés de la rivière, les fermiers se servaient en eau pour
cultiver leurs champs. Utilisée avec sagesse, elle donnait de

E—

Le bouddhisme et la paix
par le Vénérable Parawahera Chandaratana 277

bonnes récoltes. Quand il y
avait une sécheresse, chacun
faisait attention à s’en servir
en respectant les besoins des
autres fermiers.

Soudain, il arriva que les
cultivateurs des deux côtés de
la rivière se mirent à se jalou-
ser mutuellement. Cette dis-
pute se répandit au-delà de la
communauté fermière, et atteignit les fonctionnaires du
gouvernement central. Ceux-ci, de par leur esprit étroit, se
préparèrent à la guerre à cause de leur cupidité. En un rien
de temps, les armées des deux royaumes furent assem-

blées sur les rives de la rivière Rohini.

En ce jour particulier, le Bouddha vit les deux armées de
ses parents maternels et paternels s'apprêter pour la
bataille sur les bords de la rivière. Les deux rois étaient déjà
sur le champ de bataille. Le Bouddha arriva et se mit entre
les deux armées. Dans le silence qui en découla, il s’adres-
sa aux deux armées : « Pourquoi êtes-vous prêts à vous

battre ? » « C’est pour l’eau », répondirent les deux rois.
« Quelle est la valeur de l’eau ? », leur demanda le
Bouddha. Ils rétorquèrent : « Elle n’a qu'une petite valeur. »

« Et la vie humaine ? », questionna encore le Bouddha. « La
valeur de la vie humaine est incaleulable », lui répondirent
les deux rois…

Le Bouddha prononça alors un discours. Tout le monde
comprit. La haine disparut. On se réconcilia, et même deux
cent cinquante jeunes hommes se proposèrent de chaque
côté de la rivière pour devenir moines, afin de propager le
message de paix à travers tout le pays.

(RASE
SSP
TRS
ei)
114
PEINE
CRE
TURIN
LA
EUSAIENE
ERMA
SRI
ARBES
CO

PAIE
VE

ROUEN
A

RAR
CO
CAN
EEE

er
O6

OO

es
C48st
 NN



CD
CD
2S

XP

bouddhisme et non-violence 13

L'homme doit vivre en harmonie avec le monde animal,
végétal et minéral pour être heureux.

Pratiquer cette foi, c’est pratiquer les cinq préceptes (ou huit
ou encore davantage pour les nonnes et moines), mais les
préceptes dans le bouddhisme ne sont pas des ordres. Ce ne

sont pas des règles auxquelles il serait demandé d’obéir. Ils
commencent tous comme ceci : « Étant conscient que la
destruction de la vie amène beaucoup de malheur, je suis
déterminé à ne pas tuer. » Donc, personne ne nous dit de ne

pas tuer. On décide de ne pas tuer parce qu’on est conscient

que la violence détruit les semences de bonté et de beauté en

nous-mêmes.

C’est une pratique quotidienne qui, petit à petit, nous permet
d’atteindre cette source de beauté, et de bonté en nous-

mêmes. Le respect de la vie est présent dans notre façon de

manger dans la pleine conscience. 90 % des bouddhistes

asiatiques sont végétariens au moins deux fois par mois, à la

pleine lune et à la nouvelle lune. Acheter poissons et oiseaux
pour les libérer se fait couramment au Vietnam.

Dans les préceptes des moines, on ne coupe pas une pousse
de vie. Chez nous, au village des pruniers, nous ne coupons
pas la tête des laitues, nous les effeuillons petit à petit, elles
montent jusqu’à ce qu’elles fassent des fleurs et on ramasse

les graines. Personne ne nous a ordonné d’effeuiller les lai-
tues comme cela, mais on le fait parce que c’est une pratique
du respect de la vie.

La non-violence, c’est aussi ne pas se transformer en machi-
ne de production lorsqu’on travaille. On œuvre doucement,
lentement, pour produire joie et paix dans l’acte de tra-

vailler. En cultivant ainsi, et dans le respect de l’environne-
ment, quand on mange une laitue, on mange la paix et la

joie, la culture non-violente.

ANV : Avez-vous connaissance dans l’histoire de combats
violents se référant explicitement au bouddhisme ?

C.K. : Je ne pense pas qu’il y ait eu des combats violents.

Aux VII, VIII, IXe siècles, en Inde, le bouddhisme était vénéré

par les rois. Toute apogée a son revers. Les débats éloquents
des moines bouddhistes ont conquis les rois et on a un peu
oublié le petit peuple. C’est pourquoi , quand les musulmans
ont envahi l’Inde, ils ont tué, massacré les moines. Les
moines bouddhistes, vénérés comme ils étaient, auraient eu

Chan Khong

les moyens de combattre les musulmans, mais en pleine
conscience ils ont préféré ne pas commencer une guerre.
Au lieu de faire la guerre, il se sont enfuis au Tibet, au

Népal et en Chine. Ils ont alors développé le bouddhisme
autour d’eux. Là-bas, le petit peuple pratique encore le
bouddhisme ; il peut encore continuer à exister même en

l’absence d’intellectuels.



chan khong

Règles de l’ordre de l’inter-être
fondé au Vietnam pendant la guerre

1. Ne pas faire de quelque doctrine, théorie ou idéologie que ce

soit, y compris le bouddhisme, une idolâtrie. Les systèmes de

pensée bouddhique doivent être considérés comme des guides
pour la pratique, et non comme la vérité absolue. L’humanité
souffre terriblement de l’attachement aux opinions.
2. Ne pas penser que son savoir actuel est immuable et vérité
absolue. Apprendre à pratiquer la voie du non-attachement afin
d’être ouvert aux points de vue des autres. La vérité ne peut se

trouver que dans la vie et non dans les concepts.
3. Ne pas forcer les autres, y compris les enfants, à adopter nos

points de vue par quelque moyen que ce soit : autorité, menace,

argent, propagande ou même éducation. Respecter les différences
entre les êtres humains et la liberté d’opinion de chacun. Utiliser le

dialogue pour aider les autres à renoncer au fanatisme et à l’étroi-
tesse d'esprit.
4. Ne pas éviter le contact avec la souffrance, ni fermer les yeux
devant elle. Ne pas perdre la pleine conscience de l’existence de la
souffrance dans le monde. Trouver les moyens d'approcher ceux

qui souffrent.

5. Ne pas accumuler de richesses alors que des millions d'êtres
humains souffrent de la faim. Ne pas faire de la gloire, du profit,
de la richesse ou des plaisirs sensuels le but de la vie. Vivre sim-

plement et partager son temps, son énergie et ses ressources per-
sonnelles avec ceux qui en ont besoin. Consommer moins, pour
rester aussi libre que possible de cette machine économique et
sociale si destructive.

6. Ne pas conserver haine et colère en soi. Apprendre à examiner
et à transformer la colère et la haine lorsqu'elle ne sont encore

que des semences dans les profondeurs de la conscience. Quand
colère et haine se manifestent, tourner son attention sur la respi-
ration et observer de manière pénétrante afin de voir et de com-

prendre la nature de cette colère ou de cette haine ainsi que la
nature des personnes qui sont supposées en être la cause.

Apprendre à regarder les autres avec les yeux de la compassion.
7. Ne pas se perdre en se laissant aller dans la dispersion, ou

entraîner par son entourage. Pratiquer la respiration consciente et
revenir à ce qui se passe dans l’instant présent. Entrer en contact
avec ce qui est merveilleux, plein de fraîcheur et de vigueur.

Semer en soi des graines de joie, de paix et de compréhension
afin d’aider le processus de transformation dans les profondeurs
de la conscience.

8. Ne pas prononcer de mots qui puissent semer la discorde et

entraîner la rupture de la communauté. Par des paroles sereines
et des actes apaisants, faire tous les efforts possibles pour récon-
cilier et résoudre tous les conflits, si petits soient-ils.

9. Ne pas dire de choses fausses pour préserver son intérêt per-
sonnel ou pour impressionner les autres. Ne pas prononcer de
mots qui causent la division ou la haine. Ne pas répandre de nou-

velles sans les tenir pour certaines. Ne critiquer ni ne condamner
ce dont on n’est pas sûr. Parler toujours avec honnêteté et de

façon constructive. Avoir le courage de dire la vérité sur les situa-
tions injustes, même si cela menace notre propre sécurité.

10. Ne pas utiliser la communauté bouddhiste pour son intérêt

personnel, ni la transformer en parti politique. Une communauté
religieuse doit cependant prendre une position claire contre

l'oppression et l'injustice, et s’efforcer de changer la situation
sans s'engager dans des conflits partisans.
11. Ne pas exercer de profession qui puisse causer du tort aux

êtres humains et à la nature. Ne pas investir dans des compagnies
qui enlèvent aux autres toutes chances de vivre. Choisir une occu-

pation qui aide à réaliser son idéal de vie dans la compassion.
Observer ce précepte implique aussi de trouver des moyens
d'existence justes au niveau collectif.

12. Ne pas tuer. Ne pas laisser les autres tuer. Trouver tous les

moyens possibles pour protéger la vie et prévenir la guerre.
Travailler à l'établissement de la paix.
13. Ne rien posséder de ce qui appartient à autrui. Respecter la

propriété des autres, mais empêcher toute tentative de s'enrichir
de la souffrance des êtres humains ou d’autres êtres vivants.
Ouvrir les yeux sur le malheur causé par l'injustice sociale.

14. Ne pas maltraîter son corps. Apprendre à le respecter. Ne pas
le considérer seulement comme un instrument. Préserver les

énergies vitales (énergie sexuelle, souffle, système nerveux) pour
la réalisation de la Voie. L'expression sexuelle ne se justifie pas
sans amour profond et engagement. Etre conscient de la respon-
sabilité de mettre au monde de nouvelles vies.

ed

SO
4

es:
D

A

NC
TEDsCOM9s
NN
ss

st
9)
Ft

Sy



bouddhisme et non-violence 15

Lorsqu’un bambou rencontre un obstacle et ne peut pousser
à un endroit, il disparaît, mais il ne meurt pas, il émerge un

peu plus loin, plus fort, plus solide. Quand les conditions ne

sont pas favorables, pourquoi essayer de causer des dégâts
sur nous-mêmes ou sur les autres ?

Les grands maîtres bouddhistes, hier comme aujourd’hui,
n’ont jamais sollicité ni encouragé la guerre.
Au Vietnam, de 1975 à 1986, les communistes ont cherché à

supprimer le bouddhisme. Beaucoup de moines se sont

enfuis avec les boat people pour venir vivre en Occident, un

peu partout.
Au Nord-Vietnam, quand le communisme fut au pouvoir de
1956 à 1975, le bouddhisme était presque mort... A cette

période, au Sud, il y avait davantage de pratiquants. Aussi
en 1975, quand les communistes sont arrivés au Sud, ils ont

pris peur devant cette force incontrôlable qu’était l’Église
bouddhiste unifiée. Ils ont tenté de la saboter en érigeant une

nouvelle Église gouvernementale, laquelle a rassemblé un

certain nombre de moines. Sous n’importe quel régime, il y
a des gens qui ont peur de faire face à la violence, à la tortu-

re. Il y a donc eu des moines pour coopérer avec le nou-

veau régime. Leur rôle s’est limité à traduire des textes

bouddhiques. Les communistes continuèrent à enfermer les
moines qui travaillaient pour les droits de l'Homme, ceux de

l’Église unifiée, tout en donnant une grande liberté aux

moines bouddhistes gouvernementaux. Au lieu d’être

furieux, nous pratiquons la vue non-dualiste ; le moi est

formé des éléments non-moi. Aussi nous considérons que
l’Église bouddhiste unifiée, Église de lutte, est la main droi-

te, et l’Église gouvernementale du Vietnam est la main

gauche.
La main droite travaille pour que la main gauche en profite.
Grâce à notre pression sur la main gauche le gouvernement a

ouvert ses griffes : il n’a plus détruit les statues, il a laissé
les gens restaurer les temples. La main gauche a continué
son travail de main gauche en ouvrant plus de monastères et

d’instituts bouddhiques. Mais nous devons bien constater

que le gouvernement vietnamien emprisonne encore les
militants des droits de l'Homme.

Je soutiens les deux Eglises, on a besoin des deux. Je sou-

tiens la main droite pour les droits de l'Homme, mais je dis
à la main gauche de jouer son rôle de main gauche. J’utilise

également une troisième main : j’envoie aussi de l’argent à
de petites organisations à l’étiquette gouvernementale qui
aident les victimes des inondations récentes. Quand on me

demande « pourquoi tu aides le gouvernement ? » ; je
réponds que je veux aider les victimes. J’ai des amis là-bas

qui peuvent me garantir que tous les dons que j’envoie sont

transformés en couvertures, en moustiquaires, et en nourritu-
re pour les victimes. Je ne suis pas dérangée par les éti-

quettes.
C’est la pratique du non-moi. Dans tous les temples boud-
dhistes vietnamiens, il y a deux figures opposées : Ong
Thien, l’homme de la bonté ; et l’autre très méchante,
l’homme de la cruauté, Ong Ac. Toutes les deux sont deux
manifestations d’Avalokita ou Quan Am, le Boddhisattva de
la compassion.

ANV : Peut-on trouver dans les textes bouddhiques des élé-
ments autorisant la violence dans certains cas ?

C.K. : Le premier précepte est très explicite, il parle d’ahim-

sa, non-violence, non dommage. « Étant conscient que les
tueries apportent beaucoup de malheur ; je suis déterminé à
ne pas tuer. » Le Bouddha a prêché la non-violence depuis
les premiers jours. Mais nous vivons dans un monde relatif.
C’est comme le lever du soleil, on se dirige vers lui mais on

ne peut l’atteindre. Même quand le Bouddha mangeait, il
avalait des micro-organismes. Personne ne peut dire qu’il est

non-violent à cent pour cent. Dans chacun de nous, il y a un

certain degré de violence. On cherche à aller dans la direc-
tion de la beauté, de la bonté, le plus possible.

ANV :Qu'’est-ce que le bouddhisme préconise en termes de
sanctions en cas de vol, meurtre. ?

C.K. : Dans le bouddhisme, il n’y a jamais de sanction.
Même chez un pirate on peut toucher des points de beauté et

de bonté en lui pour le transformer.

Une femme bouddhiste, dans les rues de New York, sur le

point d’être violée par un homme très violent, a su revenir à
sa respiration consciente. En regardant profondément dans
les yeux de cet homme, elle a vu ses souffrances, elle a

ouvert ses bras et l’a embrassé de façon très tendre.
L’hommea été très surpris. Il a cessé d’être violent. Elle l’a
ramené à la raison et plus tard l’a aidé à devenir un ami.



chan khong

Une pensée tolérante et

respectueuse de toute croyance
oute idéologie, en fait, procède de la croyance irrationnelle

T° un certain ordre des choses (fondé, par exemple, sur la

volonté d’une entité divine, ou bien sur les lois de la natu-

re, ou encore sur le “sens de l’histoire”). Dans la mesure où elle

rejette toute croyance a priori, la philosophie bouddhiste est

donc, par essence, impropre à fonder une idéologie, quelle
qu’elle soit. C’est aussi sans doute la raison pour laquelle, pen-
sée critique s'il en est (et surtout méfiante vis-à-vis des illu-
sions produites par l’esprit humain lui-même), mais en même

temps pensée tolérante et respectueuse de toute croyance, la

religion bouddhique est la seule des grandes religions univer-
selles au nom de laquelle n’aient jamais été entreprises de

“croisades”, de “guerres saintes” ou de tentatives de conver-

sion forcée.
Richard Pottier

Extrait de Hommes et migrations, décembre 1993

Tout le monde est bouddhiste, car tout le monde possède des
semences de beauté et de bonté en lui. Il lui suffit de les tou-

cher. On me demande souvent aussi ma positon sur l’avorte-
ment. Dans le bouddhisme, on pratique la prévention, on

pratique chaque jour en pleine conscience les cinq préceptes
pour ne pas arriver à ce que le cas d’un avortement se pose.
Nous préférons créer les conditions pour éviter le plus pos-
sible l’avortement. Je ne peux pas donner un conseil général,
chaque cas est différent. Je refuse de signer quoi que ce soit,
c’est trop facile de condamner ceci ou cela, et puis il y a tou-

jours des facteurs psychologiques et sociologiques à com-

prendre profondément. Quand il y a un problème à résoudre,
on se réunit en Sangha, en groupe, pour partager la sagesse
collective.

Donc, dans le bouddhisme on pratique la “médecine préven-
tive”. On tente de toucher chez les criminels le point de
beauté et de bonté. Mais, c’est parfois très difficile, c’est

pourquoi le Bouddha a dit que les trois joyaux, Bouddha,
Dharma, Sangha, doivent aller ensemble :

e le Bouddha c’est les semences de bonté, de beauté en cha-

cun de nous ;

e le Dharma, c’est l’enseignement de la compréhension et

l’amour ;

e le Sangha, c’est un groupe de personnes qui pratiquent le

Dharma ensemble, dans la même direction. Pour aider les

gens qui ont de grandes difficultés, des criminels, il faut une

Sangha, un groupe de gens pour les entourer. Dans l’histoire

du Vietnam, à l’époque “bouddhiste”, c’est-à-dire quand les

rois étaient bouddhistes (du XIe au XIV® siècles), des crimi-

nels étaient régulièrement libérés sous caution, non pas dans

le peuple où ils seraient redevenus criminels, mais dans les

temples avec les moines, comme ouvriers agricoles.
Ils vivaient avec les moines, en contact avec leur pratiques
de bonté et de compassion. L’idée n’était pas de les forcer à

devenir moines. Un peu plus tard on leur donnait la possibi-
lité de se marier, de cultiver un lopin de terre…

ANV : Que dit le bouddhisme sur les autres religions ? Le

concept d’infidèle existe-t-il ?

C.K. : Que dit le bouddhisme sur les autres ? Quel boud-
dhisme ? C’est dualiste de généraliser ainsi. Je parle en mon

nom, Chan Khong, une bouddhiste : toutes les religions ont

enseigné la beauté, la bonté. Qu’on l’appelle la nature boud-

dhiste, Dieu, Allah... Mais dans l’histoire des autres reli-

gions, il y a eu des violences. Peut-être ne doit-on pas
condamner ces religions mais les gens de ces périodes prati-
quant ces religions ? Il y a un grand manque de tolérance
dans beaucoup de religions.
Le Bouddha a enseigné le non-moi. Le moi est formé d’élé-
ments non-moi. Le bouddhisme est formé d’éléments non

bouddhistes. Le bouddhisme vietnamien est différent du

bouddhisme tibétain, lui-même différent du bouddhisme

japonais, parce que les cultures sont différentes.

Le bouddhisme absorbe les courants de sagesse des terres

sur lesquelles il se répand. Il s’appuie sur les éléments de

beauté et de bonté de l’endroit. On n’a pas besoin d'importer
la culture vietnamienne ou japonaise pour pratiquer le boud-
dhisme en France.

Le concept d’infidèle n’existe pas. Thich Nhat Hanh, quand
il est arrivé ici, a été suivi par de nombreuses personnes. Il a

dit : « Si vous êtes chrétien, restez chrétien, si vous êtes

GO
(à
:&
‘=&

—

O

Q@O

mm



a

bouddhisme et non-violence 17

musulman, restez musulman, mais en pratiquant le boud-
dhisme. » Avec la pleine conscience, chacun peut découvrir
dans sa propre religion d’infinies richesses, en lien avec sa

culture.

ANV : C’est pourquoi de nombreuses personnes disent que
le bouddhisme n’est pas une religion mais une philosophie.
C.K. : Ce n’est pas juste non plus, parce que la philosophie
est intellectuelle. Le bouddhisme est une pratique. Religion
ou philosophie ? Tout dépend de notre façon de définir du
mot religion, et puis le mot a finalement peu d’importance !

Le non-soi
a non-violence est dans l'essence même du bouddhisme.

| êi est inhérente à son intention et constitue un pilier
essentiel de sa pratique. I! en fournit aussi les moyens: la

connaissance psychologique et la formation qu’il apporte. Si
deux millénaires et demi d'histoire de la moitié du monde ont
fourni bien des cas de figures, la non-violence des bouddhistes
“professionnels” (les moines) en est une constante. […]

Dans la théorie philosophico-psychologique du bouddhis-
me, il y a cette idée cruciale du “non-soi” ou ‘“non-ego”. C’est
en gros l’idée que l'individu n’existe que comme interrelation
entre des éléments physiques, psychiques, émotionnels, cogni-
tifs, etc. Mais il n’y a pas ce que les Occidentaux voient comme

un Je qui serait au cœur de tous ces éléments et les ferait fonc-
tionner (ce que les philosophes appellent le “Moi transcendan-
tal” depuis Kant). Les bouddhistes pensent que c’est là une des
idées les plus dangereuses auxquelles on puisse croire, tant
que l’on est pas arrivé à voir, après suffisamment d’introspec-
tion, que ça n'existe pas.

Cette idée est d’une grande utilité pour les attitudes non-

violentes. Je la trouve particulièrement bien adaptée aux mala-
dies de la modernité qui sont les maladies du Je, de “l’égalgie”.
Tout ceci est coupé à la base par le non-soi. Lorsqu'on a com-

pris ce principe, on ne peut plus être jaloux, ressentir le besoin
de vengeance ou le besoin d’être supérieur, etc. L'analyse de
cette illusion permet en outre de comprendre les attitudes de
ceux qui n’en sont pas libérés, attitudes que les bouddhistes
considèrent comme morbides.

Extrait d’un entretien avec Serge-Christophe Kolm, paru dans le n° 64 d’ANV,
“Religions et violence” (épuisé).

Le bouddhisme est une pratique de pleine attention et de

regard profond, afin de comprendre et aimer ceux ou celles

qui sont très difficiles à aimer.

ANV : Au moment de la guerre au Vietnam avec les
Américains, moines et nonnes se sont immolés par le feu
pour protester contre la guerre. Était-ce au nom du boud-
dhisme ? Que dit le bouddhisme à propos de cette violence
contre soi-même ?

C.K. : C’est toujours la question d’une réalité indivise.
Quand quelqu’un est en colère contre quelqu’un d’autre, au

village des Pruniers, on dit : tu es la main gauche, lui est la
main droite ; la réalité est un ensemble d’harmonie, de beauté
et de bonté. On essaye de réparer le mal ensemble, c’est tout.

Quand quelqu’un donne sa propre vie pour vous interpeller,
ça vous touche, vous écoutez. Je n’aime pas le mot de

“grève de la faim” parce qu’on donne sa vie, je préfère le
mot “jeûne”. De la même façon, on ne proteste pas par le
feu, on donne ce qu’on a de plus précieux, sa propre vie,
pour éveiller les gens. La personne qui donne sa vie, elle,
voit que sa vie ne meurt pas.

Quand on tranche un bambou qui pousse à l’intérieur de la
maison, ça a l’air violent, mais il n’est pas détruit, il repous-
se plus fort un peu plus loin.

ANV :C'’est au nom du bouddhisme qu’ils se sont immolés ?

C.K. : Non ; le bouddhisme, c’est l’art de pratiquer la beau-
té et la bonté avec l’attention à chaque moment. C’est tout.

Cette pratique donne envie d’agir. L’immolation par le feu,
c’est un des milliers d’actes qu’on peut poser.
Gandhi n’était pas bouddhiste, mais il l’était dans sa façon
de chercher la beauté et la bonté. Quand il décidait de ne pas
manger, il se disait, « je vais mourir ; par amour pour moi,
tout le monde va se lever et faire quelque chose ».

Le bouddhisme, c’est toucher la zone d’amour en soi. Si on

peut toucher cette zone d’amour en soi, les méthodes non-

violentes jaillissent en fonction des conditions, de l’endroit.

ANV: Y a-t-il eu dans l’histoire des violences commises au

nom du bouddhisme, des “guerres justes” ?

CK.: Non



18 chan khong

ANV : Pourriez-vous nous parler d’un moment difficile de
votre combat, où peut-être vous auriez senti le désir de vio-

lence, et comment vous auriez utilisé votre pratique boud-

dhique pour vous aider à rester non-violente ?

C.K. : C’est une longue pratique ; je suis née l’année du

tigre, et dans l’horoscope occidental bélier, je suis par nature

très violente. Heureusement que je suis entourée par la

Sangha qui pratique la compréhension et l’amour.

Le moment où je fus la plus furieuse est celui où j'ai vu cer-

tains de mes amis assassinés durant la guerre.

Une première fois deux personnes ont été tuées et d’autres

blessées, une seconde fois quatre personnes ont été tuées

pendant leur service. Grâce à mon entraînement bouddhiste
de plus de vingt ans, et à mon entourage si positif, je n’ai

jamais eu aucune intention de prendre les armes, mais j'étais
furieuse, j'avais envie de hurler, de crier, je ne savais pas
quoi faire.

Je me rappelle très bien que d’un côté les pro-américains
disaient que c’étaient des communistes qui avaient lancé les

grenades avant de fuir, de l’autre côté les communistes
disaient que les Américains, les agents de la CIA, étaient

Attirance
e bouddhisme attire notamment par sa façon de dédramati-

E la mort que la société occidentale tient cadenassée au

fond de ses mouroirs. À preuve, le succès récent du Livre
tibétain de la vie et de la mort, de Sogyal Rimpotché, devenu un

best seller vendu à 80 000 exemplaires en France (la Table
ronde). « Les lamas tibétains sont de plus en plus invités dans
les hôpitaux et les unités de soins palliatifs », constate Pierre
Saurel. « À titre individuel, beaucoup de séropositifs les consul-
tent également. » Le succès occidental du bouddhisme se com-

prend plus largement par son absence de dogmatisme et ses

méthodes psycho-corporelles expérimentales sur fond de
croyance en la réincarnation. Bernard Besret. ancien moine cis-
tercien et auteur d’une Lettre au pape qui veut nous assener la
vérité dans toute sa splendeur (Albin-Michel), lui attribue une

autre vertu : « L'art de jeûner face à notre trop-plein de ce

savoir qui remplit des bibliothèques entières dans le catholicis-
me pour comprendre le dogme de la Trinité… »

François Devinat
Extrait de Libération du 27/06/94

TNEGANE
Ve +

SHARKES AS repos MATOS
£ cigrfimacaartaSRE eséstAceFu SAT:On Maie- n PEncE Fu D

La marche de la paix organisée au Cambodge
=

par le vénérable Ghosahanda, en juin 1993

responsables. Et moi, je me disais : non, non, je ne veux pas
accuser. Mais j'étais furieuse !

En pratiquant la méditation assise, je suis revenue à l’acte
présent, laissant de côté la fureur et ses causes. Pendant
quatre jours, j'ai fait cette pratique. Quand la fureur revenait,
je me disais: je reviendrai quand je serai plus claire. Au
quatrième jour, je ne pouvais plus attendre: je devais faire
un discours pour les funérailles. Jai écrit alors ce texte:
« Dans chacun de nous il y a un Bouddha, l’homme n’est
pas notre ennemi, c’est le malentendu qui est notre ennemi,



bouddhisme et non-violence 19

et notre but est d’élucider le malentendu. Notre objectif est

de servir les pauvres dans la campagne. Mais il y a des gens

qui peuvent penser que nous cherchons à influencer les pay-
sans pour obtenir des votes, ou d’autres qui estiment que
nous cherchons à gagner la confiance du peuple pour
démanteler leurs réseaux secrets, ou je ne sais quoi enco-

re… Ils nous suspectent. La mort de mes amis va leur per-
mettre, je l’espère, de comprendre que notre seul but est

d’aider les gens et rien de plus. Nous n'avons aucune posi-
tion politique. Aux meurtriers, je dis : je ne peux pas vous

détester. Je déteste votre malentendu, mais pas vous. Et
nous sommes prêts à coopérer avec vous pour le bien-être
de ces paysans pauvres qui n’ont pas d’école, pas d’aide

médicale, qui meurent parce qu’ils n’ont pas les médica-
ments de base. Nous avons besoin de votre aide. »

Au fond de moi, je n’aimais pas encore ces meurtriers, mais

je devais quand même faire cette déclaration dans l’effort
d’aller dans la direction de la beauté et de la bonté.

Éléments de bibliographie
e Introduction au bouddhisme, par Jacques Martin,

éd. du Cerf, 144 p., 98 F.
e /e Bouddha et ses disciples, par Mohan Wijayaratna,

éd. du Cerf, 220 p., 170 F.
e Comprendre le bouddhisme, par Dennis Gira,

éd. du Centurion, 199 p., 115 F.
e /e Japon du silence et la contemplation du Christ,

par Bernard Rérolle, éd. du Centurion, 249 p., 152 F.
e [a sagesse du Bouddha, de Jean Boisselier,

éd. Gallimard, coll. Découvertes, 192 p., 83 F.
e Le bouddhisme, de Peter Harvey, éd. du Seuil, 436 p., 150 F.
e l'enseignement de Bouddha, par Walpola Rahula,

Points-Seuil.
e Introduction aux relations orientales

Hindouisme, bouddhisme, taoïsme, par René Girault,
éd. Droguet et Ardant, 345 p., 75 F.

e Zen et Occident, de Jacques Brosse,
éd. Albin Michel, 301 p.120 F.

e “Le bouddhisme en France”, n° 1171 (décembre 1993)
de la revue Hommes et migrations (40 rue de la Duée,
75020 Paris).

La deuxième fois on a tué encore quatre de mes amis, ma

Sangha m’a demandé d’écrire un autre discours. J'ai tout

d’abord dit que je ne pouvais pas. J’avais exprimé dans le

premier discours toute ma bonté et ils avaient continué à
tuer. Puis je me suis mise à pratiquer avec ardeur le Samatha*

(arrêt), y compris la nuit, pendant quatre jours consécutifs.
La veille du jour où je devais prononcer le discours, il m’est
revenu une phrase prononcée par le meurtrier : « Je suis

désolé, mais je dois vous tuer ; êtes-vous sûrs que vous êtes
de l’École de la jeunesse et du service social ? Vous avez

l’air si bien, si bon. » Quand mes amis ont répondu « oui »,

car ils faisaient partie de l’Ecole, il leur a dit : « Je suis

désolé, mais je dois vous tuer. » Je pouvais m’appuyer sur

cette phrase pour percevoir leur zone de beauté et de bonté.
Pai donc écrit :

« Nous vous remercions d’avoir dit “je suis désolé” parce

que cela prouve que vous êtes déjà touchés par notre messa-

ge de compréhension et que vous nous aimez un petit peu.
Mais peut-être avez-vous reçu l’ordre de vos supérieurs qui
ne nous connaissent pas encore suffisamment, et vous devez
tuer. Je vous remercie quand même. Nous espérons qu’un
jour certainement les conditions seront plus favorables et

que vous pourrez nous aider. »

Grâce à cette déclaration nous avons touché le cœur de mil-

liers et de milliers de gens. Nous avons reçu tant de témoi-

gnages de soutien ! Même des moines et nonnes très conser-

vateurs qui critiquaient nos méthodes progressistes ont été
touchés par notre message. Suite à ce discours, ils ont com-

plètement changé leur attitude à notre égard. Même les

meurtriers, je pense, ont été touchés. Depuis ce jour, mes

amis de l’École de la jeunesse et du service social ont été

protégés. Les meurtriers ont envoyé, un jour, un petit enfant

qui est venu nous prévenir : « Vous devez déménager, c’est

dangereux de rester ici ce soir. » Mes amis sont allés dormir

ailleurs ce soir-là. Les meurtriers sont bien venus, ils ont

brûlé la maison, mais personne n’a été tué.

Propos recueillis par Isabelle Filliozat

“Il y a deux pratiques fondamentales dans le bouddhisme, la restauration

de la sérénité avec l’arrêt des turbulences : le Samatha, et le regard profond
: le Vipassyana. On est comme un verre d’eau plein d’impuretés si on est

trop agité, on ne voit rien. Mais si on restaure l’unité du corps et de l’esprit,
on peut voir profondément et agir avec beauté et bonté. On respire de telle

sorte qu’on rétablit le calme en soi. La respiration, c’est le lien entre le

corps et l’esprit.



chan khong

Bouddhisme
aux multiples facettes

me avec qui il partage deux éléments importants de
doctrine : le karma, la loi de cause à effet, et la doctri-

ne des renaissances, appelée réincarnation dans l’hin-
douisme. Si, comme l’hindouisme, le bouddhisme a vu le
jour sur le sol indien, il s'est rapidement exporté dans la
quasi-totalité des pays asiatiques, pour finalement presque
disparaître de l’Inde.!

|:
bouddhisme est souvent confondu avec l’hindouis-

Le bouddhisme Théravada

pères par le Bouddha (Éveillé) cinq siècles avant notre
ère, le Dharma (l’enseignement) s'est rapidement répan-

du d'abord au Sri Lanka, en Birmanie, en Thaïlande, au

Laos, au Cambodge, en Malaisie, à Singapour et jusqu’au
Vietnam, pour former le bouddhisme Théravada (la
Doctrine des Anciens). Les Théravadin prétendent être res-

tés les plus proches de l’enseignement originel du
Bouddha. Ses moines sont reconnaissables à la robe
safran qu'ils portent.

Le bouddhisme Mahayana
lus tard, le Dharma s’est étendu vers le Nord en direc-
tion de la Chine, de la Corée, du Vietnam, du Japon,

puis au Tibet. Cette forme de bouddhisme s’est appelée
Mahayana, qui signifie « Grand Véhicule », parce qu’elle
était ouverte à tous, à la différence du bouddhisme
Théravada qui était un bouddhisme essentiellement
monastique (c’est un peu moins vrai aujourd’hui).

Le bouddhisme tibétain
e bouddhisme, partout ou il se répandait, plutôt que
d'essayer d'extirper la religion ou les croyances qu’il

trouvait sur place, chercha à les incorporer. C’est ainsi
qu'au Tibet le bouddhisme Mahayana donna naissance au

tantrisme, qu’on appelle encore Vajrayana (la Voie du
Diamant).

Le bouddhisme tibétain devait par la suite étendre son

influence à ses pays limitrophes : Mongolie, Sikkim,
Bhutan, Népal. I! se développa par étapes, donnant nais-
sance à quatre grandes écoles de pratique : Nyingmapa,
sakyapa, Kagyupa et Guélugpa. Le Dalaï Lama n’est le lea-
der que de l’école Guélugpa, dont les moines portent, les
jours de cérémonie, une coiffe jaune. Mais, étant égale-
ment le chef temporel du Tibet, il est de par ce fait reconnu
comme le chef spirituel de tous les Tibétains, les domaines
spirituel et temporel n'étant au Tibet pas séparés.

Zen et Amidisme
n Chine et au Japon, mais aussi en Corée et au Vietnam,
le bouddhisme Mahayana prit de nombreuses formes.

Les écoles les plus anciennes, Shingon (ésotérisme tan-
trique) Kegon et Tendai2 (écoles plutôt philosophiques)
attirèrent les classes aisées, alors que les écoles Jodo et
Nichiren s’implantèrent (plus tard) dans le peuple. Quant
au Zen, il s'est toujours situé un peu à part, intégrant des
éléments taoistes, et insistant sur la primauté de l’expé-
rience sur l’étude, la tradition et les rites.

Aujourd’hui le Jodo et le Nichiren sont largement majo-
ritaires au Japon. Le Jodo (l’école de la Terre Pure), encore

appelé Amidisme, prône la libération par la seule foi du dis-
ciple dans le Bouddha, les autres pratiques étant considé-
rées trop difficiles en cette ère dégénérée. Quant à l’école
de Nichiren, on hésite à la considérer encore comme une
école bouddhique, sa doctrine s'étant éloignée du message
originel du Bouddha.



bouddhisme et non-violence

Transmission à l’Occident

Di son récent livres, Stephen Batchelor distingue cinq
attitudes occidentales face au bouddhisme, attitudes

qui se sont succédées au cours de la rencontre progressive
entre les deux traditions/civilisations : l’indifférence
aveugle, le rejet arrogant, la connaissance rationnelle, le
rêve romantique, enfin l'engagement existentiel. C’est à ce

2

2
Ve /

Da

dernier stade que nous sommes arrivés aujourd’hui. En
effet le bouddhisme a quitté son berceau traditionnel pour
se répandre en Amérique, en Europe, et jusqu’en Australie.
Mais les écoles sont très inégalement représentées. Deux
grands courants émergent : le bouddhisme tibétain et le
Zen. Un troisième, issu du Théravada, se nomme en

Occident Vipassana. || faudrait peut-être aussi mentionner
la secte Soka Gakkai, dérivée directement du Nichiren japo-
nais et très implantée en Occident, mais se tenant complè-
tement à l’écart des autres écoles.

Le bouddhisme tibétain séduit l'Occident par son côté
mystique et rituel haut en couleurs, et certainement aussi
par le côté à la fois “bon enfant” et rayonnant de ses

lamas. Dans le Zen, c’est au contraire le grand dépouille-
ment qui attire, et le fait qu’on mette l’accent sur l’expé-
rience directe de la réalité. Quant à la pratique Vipassana,
elle constitue pour beaucoup une bonne introduction au

bouddhisme, satisfaisant à la fois le besoin rationnel du
pratiquant et, comme dans le Zen, la soif d’expérience
directe.

Le Dalaï Lama
e très charismatique et actif Dalaï Lama, prix Nobel de la
Paix, a beaucoup contribué à faire connaître le boud-

dhisme en Occident, ce qui fait qu'aux yeux du public occi-
dental, il est devenu une sorte de “pape” des bouddhistes.
Or il n’existe aucune Eglise bouddhique, ni aucune organi-
sation qui regrouperait les nombreuses traditions boud-
dhiques. Il en est ainsi depuis 2 500 ans et il semble qu’il
en sera encore longtemps ainsi.

Daniel Millas,
membre de Réseau bouddhisme et action

1) On ne dénombre aujourd’hui pas plus de 1 % de bouddhistes en Inde.

2) Toutes les écoles sont ici citées sous leur nom japonais, plus connu en

Occident.

3) The Awakening of the West: The encounter of Buddhism and Western
culture, Stephen Batchelor, London, Harper and Collins, 1994.



Tradition
juive et
non-violence

DOMINIQUE CERBELAUD*

* Dominicain, théologien, expert du Comité épiscopal pour les
relations avec le judaïsme ; auteur du livre Écouter Israël. Une
théologie chrétienne en dialogue (préface de A. Abecassis), à
paraître en avril 95

‘histoire
du peuple
juif est ja-

lonnée de quer-
res en tous

genres. Il s’a-
vère très utile
d’y voir plus
clair.

Il peut sembler a

priori quelque peu
déplacé de s’interro-
ger sur la non-violen-
ce dans le judaïsme :

comment projeter, sur une tradition qui a traversé plus de
trois millénaires, un concept si résolument moderne ? N°’est-
ce pas s’exposer à toutes sortes d’anachronismes ? Bien plus :

ce concept, qui traduit l’ahimsâ des hindouistes, provient
d’un univers spirituel fort éloigné de la mentalité sémitique :

n’y a-t-il pas quelque artifice à rapprocher ainsi des tradi-
tions que tout sépare ?

Une réflexion plus approfondie devrait toutefois per-
mettre de dissiper ces scrupules. C’est bien sur l’éthique que
ce que l’on peut appeler la “théologie juive” fait toujours
porter l’accent principal. Or, même si elle s’énonce selon
des perspectives et dans des lexiques différents, c’est fonda-
mentalement la même expérience humaine qui se propose
dans ce registre. Qui plus est, la question de la violence ou

de son refus constitue toujours et partout l’un des grands
chapitres de l’éthique. Il semble donc loisible d’interroger
sur ce point le judaïsme, tant dans ses textes fondateurs que
dans sa pratique historique réelle.

À vrai dire, c’est selon ce deuxième aspect que l’on a

choisi d'organiser le présent exposé. Les aléas de l’histoire



tradition juive et non-violence 23

ont imposé au judaïsme plusieurs figures successives, déter-

minées notamment par le rapport du religieux et du poli-
tique. De façon schématique, on peut ainsi déceler dans

l’histoire d’Israël quatre grandes périodes, que nous allons
successivement survoler.

Mais avant cela, rappelons la base biblique de toute

l’éthique juive : la création de l’être humain « dans l’image
et selon la ressemblance de Dieu » (Gn. 1,26). C’est bien
cette iconicité qui fonde le caractère sacré de la personne,
comme le dit un peu plus loin le texte biblique :

« Quiconque verse le sang de l’homme

par l’homme aura son sang versé,
car dans l’image de Dieu

l’hommea été fait » (Gn. 9,6).
Plus largement, elle fonde également le respect de toute

forme d’altérité, comme l’humour hassidique l’exprime dans

ce bref dialogue :

« — Rabbi, rabbi, pourquoi tous les hommes sont-ils si dif-
férents les uns des autres ?
— Mon enfant, parce qu’ils sont tous à l’image et à la res-

semblance de Dieu ! »

De l’Exode à l’Exil
(du -XIIIe siècle à -587)

1 faut le dire d’emblée : Israël est né d’une violence. C’est

en s’arrachant à l’Égypte que la masse confuse des

Hébreux asservis devient, sous la conduite de Moïse, le

peuple d’Israël. Or cette naissance s’accompagne d’intenses

douleurs. L’endurcissement du Pharaon provoque les dix

“Plaies” qui fondent successivement sur l’Égypte.
Le dernier de ces fléaux, particulièrement cruel, consiste

en la mise à mort de tous les premiers-nés — y compris
celui du monarque : « Pharaon se leva pendant la nuit, ainsi

que tous ses serviteurs et tous les Égyptiens, et ce fut en

Égypte une grande clameur car il n’y avait pas de maison

où il n’y eût un mort » (Ex. 12,30).
Mais l’hécatombe ne s’arrête pas là, puisque les poursui-

vants égyptiens des Israélites en fuite périssent noyés dans la

mer, tandis que les Hébreux sont passés à pied sec. Dans

leur enthousiasme, ces derniers s’écrient : « Le Seigneur est

un guerrier, Seigneur est son nom ! » (Ex. 15,3).
L’événement de l’Exode constitue l’archétype, inlassa-

blement réitéré, de l’intervention divine dans l’histoire.

Lorsque le Seigneur “sauve” son peuple, c’est généralement
en le faisant triompher de ses ennemis, notamment après
l’entrée en Terre promise. Nécessairement une dimension

militaire : le Seigneur, « le vaillant des combats » (Ps. 23-

24,8), « comme un héros s’avance, comme un guerrier il

éveille son ardeur » (Is. 42,13).
On se tromperait cependant en imaginant, de façon sim-

pliste, que ce Dieu guerrier ne rêve que de carnage et de des-

truction — c’est bien ainsi malheureusement que certains

persistent à caricaturer le « Dieu de l'Ancien Testament ».

Trois considérations devraient inciter à corriger ce stéréoty-
pe. C’est d’abord que l’aspect guerrier de la conquête repré-
sente comme l’envers de l’Alliance entre Dieu et son peuple.
Selon la théologie deutéronomiste, la possession de la Terre

promise dépend de la fidélité d’Israël à cette Alliance, et à

ses exigences de justice et d’intégrité. Si le peuple transgres-
se ces normes, sa propre survie s’en trouve mise en péril.
Dans cette perspective, l’Exil sera interprété comme un châ-

timent, parfois décrit d’ailleurs comme un retour à l’oppres-
sion égyptienne (Dt. 28,63-68).

Il convient en outre d’insister sur ce fait : l’extermination

des sept nations qui occupent déjà la terre de Canaan reste

conditionnelle. On ne s’en prendra à elles que si elles se

montrent agressives (Jos. 24,11), l’idéal restant celui de la

coexistence pacifique : « L’étranger qui réside avec vous

sera pour vous comme un compatriote et tu l’aimeras

comme toi-même, car vous avez été étrangers au pays

d'Égypte. Je suis le Seigneur votre Dieu » (Lv. 19,34).

Enfin, il faut souligner que cette violence purement
défensive reste elle-même mal considérée. David a définiti-

vement réduit toute opposition militaire. Mais précisément
parce qu’il a du sang sur les mains, ce n’est pas à lui qu’il
reviendra de construire le Temple : cette tache écherra à son

fils Salomon qui, comme son nom l’indique, « sera un

homme de paix » (cf. 1 Ch. 22,8-10).



24 dominique cerbelaud

Israël sous occupation étrangère
(de -587 à +135)

BL à Babylone, le peuple d’Israël inaugure avec “les
nations” un tout autre mode de relation. Il se trouve

désormais en situation de dépendance, voire de précarité :

tout dépend pour lui du bon vouloir de l’occupant. En effet,
après le retour d’Exil (-538), plus jamais le Peuple n’aura de
structure politique autonome : aux occupants Perses succé-
deront les Grecs (de -333 à -63), puis les Romains.

À vrai dire, les choses se passent tout d’abord plutôt pai-
siblement. Certes, les reconstructeurs des remparts de
Jérusalem restent sur le qui-vive : « Les porteurs aussi
étaient armés : d’une main chacun assurait son travail,
l’autre main serrant un javelot. Chacun des bâtisseurs, tan-

dis qu’il travaillait, portait son épée attachée aux reins »

(Né. 4,11-12). Mais ces précautions visent les peuplades
locales hostiles à la restauration de la Ville sainte, et non

l’Empire perse. Aucune crise majeure ne devait survenir
entre Israël et la puissance occupante avant la période mac-

cabéenne, entre -167 et -164.

C’est à cette date en effet qu’éclate un conflit d’une rare

intensité. Le pouvoir grec, en la personne d’Antiochus Épi-
phane, décide une politique d’hellénisation forcée, multi-

pliant les provocations et les brimades à l’égard du Peuple
de l'Alliance. Celui-ci réagit de trois manières différentes :

d’aucuns pactisent avec l’ennemi ; d’autres se réfugient au

désert ; certains enfin prennent les armes, et entreprennent
une véritable guérilla contre l’occupant. Couronné de suc-

cès, ce harcèlement aboutira à une victoire militaire définiti-
ve, à la reconsécration du Temple et à la reprise du culte
lévitique. Une frange du peuple d’Israël en gardera une soli-
de tradition de lutte armée contre la puissance étrangère.
Lorsqu’aux Grecs succéderont les Romains, ces terroristes
messianiques recevront le nom de “zélotes”.

L'année 70 ap. J.C. verra le triomphe des armées
romaines sur ces extrémistes. Exaspéré par l’agitation per-
manente qu’ils entretenaient à Jérusalem (notamment à
l’occasion des grandes fêtes de pèlerinage), l’Empereur
décide de frapper un grand coup. Le siège, puis la destruc-
tion de la Ville sainte, l’incendie du Temple, marqueront —

plus largement encore — la fin d’un certain judaïsme.

Même si des groupes d’activistes continuent à harceler

l’occupant jusqu’à l’écrasement définitif de 135 (révolte de
Bar Kokhba), c’est désormais le courant pharisien qui
recueille à lui seul tout l’héritage des temps bibliques : la

synagogue prend le pas sur le Temple, le rabbin sur le

prêtre, et l’étude de la Tarah sur le sacrifice.

Prière devant le mur des lamentations
Photo R. Vincent

Israël en situation de diaspora
(de 135 à 1948)

[> cette troisième grande période, la législation rabbi-

nique structure donc l’identité juive, d’un bout à l’autre
de la diaspora. Déjà bien développé — au moins sous forme
orale — à la fin de l’époque du second Temple, ce corpus
halakhique donnera finalement naissance au Talmud. Il faut

souligner la tendance de cette littérature à mitiger systémati-
quement la sévérité de certains préceptes de la Tarah. C’est
ainsi que la fameuse “loi du talion” fait l’objet d’interpréta-
tions édulcorantes. De la même façon, la législation rend la

peine de mort, pourtant prévue dans le texte biblique,
presque impossible à appliquer. Le traité Avôth de la Mishna
affirme à ce sujet qu’un tribunal rabbinique qui, en l’espace
de sept ans, aurait prononcé une seule sentence capitale,
devrait être considéré comme sanguinaire ! Or un commen-

tateur ultérieur, rabbi Elie ben Azaria, corrigera pour sa part
« en l’espace de soixante-dix ans »…



tradition juive et non-violence

Vis-à-vis des nations étrangères, c’est encore une nou-

velle situation qu’Israël expérimente durant cette période.
Depuis sa complète diasporisation, le peuple saint n’a plus
aucune structure de défense, et encore moins d’armée. La
seule violence qu’il aura à connaître durant ces deux millé-
naires, c’est celle qu’on lui fait subir ! Et comme on le sait
les nations, notamment chrétiennes, ne lésineront pas.
Inutile de rappeler ici, sinon pour mémoire, l’acharnement
des chrétientés constantinienne, médiévale, moderne et

contemporaine, contre une tradition juive dont pourtant elles
émanent. Des synagogues détruites aux Talmuds brûlés, des

pogroms aux autodafés, des mesures vexatoires aux expul-
sions massives, longue est la liste de ces crimes. Leur bana-
lisation a sans aucun doute contribué à anesthésier la
conscience chrétienne, préparant ainsi le terrain à l’horreur
indicible de la Shoah.

Devant ce continuel déferlement de violence, les enfants
d'Israël ont historiquement réagi de quatre façons diffé-
rentes. Bien rarement par l’autodéfense, qu’autorise pourtant
la tradition rabbinique : « Si quelqu’un vient te tuer, tue-le
d’abord » (NbR. 21,5 ; Sanh. 72a). Parfois par la recherche
d’un compromis, basé sur la pratique de la dissimulation.
C’est l’attitude des “marranes” espagnols et portugais : sou-

mis à une conversion forcée, ces juifs continuaient à prati-
quer en secret leur religion, tout en faisant mine d’être deve-
nus chrétiens. Une troisième réaction consiste à fuir, comme

ceux qui ont quitté l’Espagne en 1492. Mais le plus fré-

quemment, les juifs ont adopté une dernière attitude : celle
de la “sanctification du Nom” (giddoush ha-Shem), c’est-à-
dire de l’acceptation du martyre. C’est ce qui explique
notamment l’absence presque totale de réactions juives face
à l’extermination entreprise par les nazis…

Depuis la création de l’État d’Israël
(1948...)

@. après la Shoah qu’avec l’accord des nationsdu
monde, Israël revient sur sa terre pour y fonder un Etat

moderne, renouant ainsi d’une certaine manière avec sa plus
ancienne tradition. Certes, il faut bien se garder d’identifier

purement et simplement le Peuple et l’État. Outre le fait que
la communauté juive, dans sa grande majorité, persiste à

Christianisme et islam
ont peu ou prou développé
l’idée de “querre sainte”.
Qu’en est-il du judaïsme ?
e judaïsme s'attaque aux idoles, aux faux dieux, mais en

[5 sein. Il ne va pas détruire les idoles des autres tant que
les autres n’essaient pas de les imposer chez lui. C’est une

première constatation. La deuxième s'appuie sur une évidence :

on ne peut parler de guerre sainte, de croisade, que lorsqu'on
dispose de l’épée. Ce qui ne fut pas le cas pour les juifs durant
presque vingt siècles. Mais il y a une raison plus déterminante :

le judaïsme ne s’est jamais voulu universel que dans l’eschato-
logie. Certes, le Dieu d’Israël n’est pas que le Dieu d’Israël, il est
le Dieu de l'humanité tout entière. Mais cela ne sera manifeste
qu’à la fin des temps.

‘

Il n'y a pas de raison de hâter cette reconnaissance. Elle
interviendra le jour que Dieu trouvera bon. Il en va autrement
dans le christianisme et dans l'islam : ces religions pensent qu’il
faut hâter la reconnaissance universelle du vrai Dieu.

Jean-Claude Guetny

Lu dans ARM du 15 avril 1993

résider en diaspora, qu’il suffise de rappeler le caractère
athée du sionisme originel, et symétriquement les réticences
des “‘ultra-orthodoxes”’ devant cette création politique. Cela

dit, de toute évidence, les deux entités ont quelque chose à
voir l’une avec l’autre. On peut à tout le moins reconnaître

que l’État d’Israël, laïc dans sa constitution, est celui qui au

plan mondial abrite proportionnellement le plus de juifs…
La situation très menacée de cet État, avec lequel ses

voisins arabes sont entrés en guerre dès le premier instant de
son existence, réactualise tout un pan de la législation rabbi-

nique concernant les conflits armés. Selon la Mishna (Sotah
8,7), ceux-ci se repartissent en trois catégories : les guerres
“obligatoires”, les guerres “prescrites” et les guerres

“d’opposition”. De l’avis général, la plupart des conflits qui
ont eu lieu depuis 1948 seraient à ranger dans la deuxième

catégorie — à l’exception de la guerre du Liban de 1982,



26 dominique cerbelaud

que certains classent dans la troisième : elle devient alors la

conséquence d’un choix politique, et ne revêt pas pour la

conscience juive de caractère obligatoire.
À cette menace extérieure vient s’ajouter depuis 1967, et

surtout depuis ces toutes dernières années, l’agitation chro-

nique d’une partie de la population palestinienne. S’il est

difficile d’évaluer à distance les affaires intérieures d’un

État, on ne peut que se réjouir des progrès considérables

accomplis durant ces derniers mois sur la voie de la justice
et de la paix. Contre tous les extrémismes et toutes les pro-
vocations, il faut souhaiter que la volonté de coexistence

exprimée par de nombreuses voix de part et d'autre

débouche sur des structures stables qui garantissent à tous

PAIX 5
LA TERRE LA TERRE,

sécurité et prospérité. Il faut le reconnaître : l’expérience du

“réel politique” a toujours été pour Israël une mise à l’épreu-
ve. Rappelons qu’aux temps bibliques certains s'étaient
montrés réticents à l’institution de la royauté, pressentant
que cet alignement sur la pratique universelle (« Nous

aurons un roi et nous serons, nous aussi, comme toutes les

nations », 1 S. 8,19-20) risquait de diluer la spécificité du

Peuple élu. On peut, à cette lumière, s'interroger sur cet État
créé en 1948 et auquel, consciemment ou non, les autres

nations imposent une telle exigence de perfection, pour ne

pas dire de sainteté…

Conclusion

Toi MÊME!

Risquons, en guise de conclusion, une perspec-
tive d’ensemble. L’histoire pluri-millé-

naire du peuple d’Israël le montre :

la violence reste toujours pour lui un

pis-aller. Attribuée au Seigneur ou

émanant du Peuple lui-même, elle
se légitime uniquement quand
l’existence de ce dernier se trouve

menacée. C’est dire qu’elle consti-
“tue comme l’envers du commande-

ment positif par excellence : assurer

la survie de l’identité juive. À vrai

dire, même cette violence de légitime
défense a été parfois refusée, comme

nous l’avons noté à propos de la Shoah.
Et le Talmud attribue à Rava cet apho-
risme : « Plutôt se laisser tuer que de
commettre un meurtre » (Pes. 25b).
Dès lors, cette tradition religieuse

semble hantée par un rêve de paix uni-
verselle. Le Talmud ira d’ailleurs jusqu’à

affirmer : « La paix est au-dessus de la véri-
té » (Sanh. 10 ; BM 87a) ! Faut-il repousser
ce rêve dans le monde à venir ? Il semble

bien qu’il concerne déjà ce monde-ci. À la
fin de la célébration solennelle de Yom

Kippour, la liturgie déclare que ce

ri jour a été donné « afin que nous

LéoaakT cessions la violence »…



Violence et
non-violence
pour un

catholique
d'aujourd'hui

CHRISTIAN MELLON*

* Jésuite, rédacteur en chef de la revue Projet, auteur de Chrétiens
devant la guerre et la paix, Centurion, 1984 ; et co-auteur avec

Jacques Sémelin de La non-violence, PUF, coll. Que sais-je ?, n°

2912, 1994.

e la quer-
re juste à
la position

actuelle sur la
paix grâce à la
justice, le dis-
cours des autori-
tés catholiques a

évolué. Il encou-

rage par ailleurs
l’action non-vio-
lente depuis les années 1970, sans la
réclamer pour autant.

Alternatives non-violentes me pose deux questions appa-
remment simples : « Qu'est-ce qui permet à un catholique
d’avoir recours à l’usage de la violence et de la justifier ?

Qu'est-ce qui lui permet de faire le choix de la non-violence ? »

Pour répondre à ces questions, une précision préalable
s’impose : il est de notoriété publique que les personnes qui
se disent catholiques tiennent des positions fort diverses à

propos des enseignements éthiques de leur Église, allant de
l’adhésion totale à la critique explicite, en passant par
l’indifférence et la simple ignorance. Il me semble donc utile
de préciser que j'ai interprété la double question posée par
Alternatives non-violentes comme une demande d’informa-
tion sur ce que l’on trouve dans les textes émanant des auto-
rités catholiques (concile Vatican II, encycliques et déclara-
tions pontificales, documents de divers épiscopats : ce que,
pour faire bref, on appelle ‘‘magistère” dans notre vocabulai-

re)!. Dira-t-on pour autant que ce sont ces textes qui ‘““per-
mettent” à un catholique de tenir telle ou telle position sur la
violence et la non-violence ? Ce serait oublier que les catho-

liques ordinaires — du moins dans les pays d’Europe occi-

|
|



28 christian mellon

dentale — n’éprouvent guère le besoin d’une “autorisation”
officielle pour définir leurs opinions ou comportements.
Pris, comme tout un chacun, dans les “mutations du croire”
à l’ère de la relativisation des croyances, ils ont appris à ne

pas prendre pour “parole d’Évangile” tous les textes venant

d’en haut : on le sait bien à propos des questions de morale
sexuelle ; pourquoi en irait-il autrement sur les questions de
la violence et de la non-violence ?

Il est pourtant important de connaître ce que disent les
textes du magistère, car s’ils ne déterminent pas mécanique-
ment les positions des catholiques, ils influent évidemment

beaucoup sur la formation de leurs opinions, à côté d’autres
facteurs : leurs préjugés (sociaux, culturels et politiques),
mais aussi leur lecture personnelle de l’Ecriture, la réflexion
ambiante menée sur le registre de l’“éthique séculière””, etc.

Autre préalable, de méthode cette fois : juxtaposer deux

enquêtes, l’une sur la violence, l’autre sur la non-violence, à
travers les textes du magistère aurait quelque chose d’insa-
tisfaisant. Certes, on trouve sans peine des citations, souvent

d’ailleurs extraites des mêmes documents, rappelant les unes

que la non-violence est pour tout chrétien un idéal à viser,
les autres que certaines formes de violence peuvent parfois
constituer un moindre mal. Le lecteur n’attend sans doute

pas qu’on lui présente ici un alignement de ces citations,
mais une réflexion sur la manière dont elles s’articulent*.

D’où venons-nous ?

PP." évaluer les changements contemporains dans le dis-
cours du magistère catholique, on ne peut échapper à un

bref rappel de ce qu’il était hier. Pour comprendre d’où vient
la fameuse doctrine dite “de la guerre juste”, il faut partir
d’une difficulté commune à tous les disciples du Christ

lorsque, confrontés à la violence dans le monde, ils enten-

dent ne pas lui laisser le dernier mot. D’une part, le recours

délibéré à une contre-violence mépriserait l’appel évangé-
lique à l’amour des ennemis et au refus du glaive ; bien plus,
il irait contre l’exemple même de Jésus. D'autre part, l’exi-

gence première posée par l’Evangile n’est pas celle de la
non-violence mais de la charité. Certes, le refus de la vio-
lence est bien une des composantes essentielles de la charité

(pour “aimer ses ennemis”, il faut commencer par les res-

pecter dans leur vie et dans leur dignité !), mais il n’en va

pas toujours ainsi : si l’on est témoin d’actes de violence
contre un autre (surtout s’il s’agit d’une personne faible, qui
demande du secours contre son agresseur), les deux exi-

gences sont-elles pratiquement conciliables ? La charité

impose évidemment qu’on fasse le nécessaire pour mettre

un terme à l’agression ; et si aucun moyen non-violent sus-

ceptible d’atteindre ce résultat dans un délai compatible avec

la sauvegarde de la vie menacée n’est disponible sur le

moment, l’exigence de charité prime sur l’exigence de non-

violence. C’est à partir de ce problème — qui concerne la
défense du “tiers”, non l’autodéfense — que s’introduit, au

début du IV° siècle, l’idée que le chrétien peut — et parfois
doit — recourir à certaines formes de violence“, rompant
ainsi avec l’attitude dominante des trois premiers siècles.
Très vite elle donnera lieu à toute une réflexion théorique,
connue sous le nom de “doctrine de la guerre juste”, dont 1l
faut maintenant rappeler les grandes lignes.

En gros, elle consiste à tenter de limiter, en l’enserrant
dans un jeu serré de conditions strictes, cette violence que
l’on a pensé nécessaire de légitimer dans certains cas. Evo-

quons les plus importantes de ces conditions : que la cause

soit “juste” et importante, qu’il n’existe aucun autre moyen
pour la défendre, que l’intention soit bien de rétablir la paix
et la justice (à l’exclusion de tout autre objectif), que le
recours à la violence n’entraîne pas davantage de maux que
l’agression que l’on veut contrer, que le recours à la violen-
ce puisse atteindre l’objectif désiré. (espérance de victoire),
etc. Et même si, ces conditions étant réunies, on se trouve

dans un cas de “guerre juste”, il importe encore de faire res-

pecter, dans la mise en œuvre de la violence, des principes
éthiques de limitation : le principal d’entre eux étant l’interdic-
tion de prendre délibérément pour cibles les non-combattantsé.

Sans entrer ici dans un débat sur la validité théorique de
cette doctrine (et notamment sur son caractère “chrétien” ou

non : la notion même de “guerre juste” vient d’Aristote et de

Cicéron), on peut soutenir la thèse que, si les responsables
de l’Eglise, au cours des siècles, avaient veillé à faire res-

pecter strictement ces limitations par les princes et les

peuples chrétiens, il n’y aurait pas eu beaucoup de guerres !

Malheureusement, les faits sont là : des deux volets de la
théorie — légitimation et limitation — ils n’ont mis en

valeur et largement utilisé que le premier. Violant sans ver-

gogne leur propre enseignement, les autorités catholiques
ont béni presque toutes les guerres des princes chrétiens,



violence et non-violence pour un catholique d'aujourd'hui 29

puis celles des dirigeants des États-nations modernes, quand
elles n’ont pas carrément adopté une perspective de “guerre
sainte”7 ! Presque toujours, leur solidarité avec les intérêts et

idéologies de leurs nations respectives a pris le pas sur

toutes les autres considérations, y compris l’éthique qu’elles
enseignaient. Le cas le plus évident est celui de l’agression
hitlérienne contre la Pologne en 1939 : y avait-il une initiati-
ve guerrière plus clairement injustifiable, au regard même de

l’enseignement catholique le plus traditionnel ? Quel évêque
allemand a eu le courage de le dire et d’en tirer les consé-

quences ?

S’il est un procès historique à faire aux autorités catho-

liques à travers les siècles (sauf quelques exceptions, comme

le pape Benoît XV), c’est donc moins d’avoir maintenu et

développé une doctrine justifiant certains recours à la vio-
lence guerrière que de n’avoir pas eu le courage de rappeler,
à temps et à contre-temps, toutes les conditions mises par
cette doctrine même à une telle légitimation.

Les Sarrasins déguisés en diables effraient l’armée de Charlemagne.
Grandes chroniques de France (XIVe siècle)

Bibliothèque nationale de France.

Aujourd’hui :

la limitation revient en force
i l’on se penche maintenant sur les textes émanant du

magistère catholique depuis quarante ans, on y remarque
très vite, sinon une rupture radicale avec la doctrine tradi-
tionnelle, du moins un très fort déplacement de l’accent : le
cadre conceptuel de la doctrine est conservé, mais l’accent
est désormais placé sur le volet limitation.

1. Pas de rupture radicale.
La légitimité du recours à la violence dans certains cas

bien définis est réaffirmée. Ainsi le concile Vatican II décla-
re : « Aussi longtemps que le risque de guerre subsistera,
qu’il n’y aura pas d'autorité internationale compétente et

disposant de forces suffisantes, on ne saurait dénier aux

gouvernements, une fois épuisées toutes les possibilités de

règlement pacifiques, le droit de légitime défense »8. Pour
éviter tout malentendu sur ses positions contre la guerre du

Golfe, Jean-Paul II a pris soin de souligner qu’il ne s’agis-
sait pas de pacifisme. Le Catéchisme universel reprend (n°
2307 à 2317) les grandes lignes de l’enseignement classique
sur la guerre juste. Quant au métier des armes, il est toujours
déclaré pleinement légitime s’il est exercé dans le seul but
de maintenir la paix et de servir la sécurité et la liberté des

peuples.

2. Un considérable déplacement de l’accent
Mais alors, dira-t-on, le magistère ne s’est-il pas payé de

mots en invitant, selon une célèbre formule du concile, à « re-

considérer la guerre dans un esprit entièrement nouveau »° ?

e Priorité à la construction de la paix. De fait, si l’on
entend par “esprit entièrement nouveau” une rupture avec

l’idée que les moyens militaires puissent être parfois un

“moindre mal”, ce n’est évidemment pas le cas. Par “esprit
entièrement nouveau”, il faut visiblement comprendre que la

guerre, considérée jusqu’alors comme une réalité dont il fal-
lait s’accommoder, est désormais perçue comme un véri-
table scandale : c’est son éradication, non plus son amé-

nagement, qui est l’objectif. C’est pourquoi les textes du

magistère, remettant en valeur le lien biblique entre la justice



christian mellon

1994 : génocide au Rwanda,
un pays à majorité catholique

ans la région du Rwanda qu’ils contrôlent encore, les mili-

DE, hutus charges de fouiller les véhicules en quête
d’improbables Tutsis portent souvent, autour du cou, des

chapelets de couleur. La croix bien en évidence sur la poitrine,
érigée en gri-gri protecteur. Comme les autres, avec la même
fureur, sans plus de respect pour la vie humaine, sans crainte
de profaner les églises, les catholiques rwandais ont participé
aux massacres du mois d’avril. Monseigneur Thadée
Nsengiyumva l’admettait avec lucidité : « Après quatre-vingt-
quatorze ans d’évangélisation, de telles tueries sont la sanction
de notre échec. Certains prêtres de mon diocèse ont vu leurs

plus fidèles paroissiens brandir leurs machettes et participer à
la destruction des lieux de culte. Voila la terrible vérité. La popu-
lation n'a jamais assimilé les valeurs chrétiennes. |! nous faut
tout recommencer, avec de nouvelles méthodes. » Mais que
faire ? À deux reprises déjà, en 1992 et en 1993, les évêques de
Tanzanie, du Zaïre, du Burundi, du Rwanda et d'Ouganda
s’étaient réunis à Bujumbura pour s'interroger sur les origines
de la violence endémique de cette région des Grands Lacs, et
sur la responsabilité de l’Église. « En confrontant nos expé-
riences, nous nous sommes aperçus que notre erreur avait été
de pratiquer une évangélisation de masse, expliquait l’évêque.
En quatre-vingt-quatorze ans, il y a eu beaucoup de conversions
et peu de changement dans les comportements. Plus de 50 %
des Rwandais sont baptisés. Mais combien savent réellement
ce qu'est !e catholicisme ? »

Extrait de Jeune Afrique, du 16/06/94

et la paix, développent tout un enseignement sur la nécessité
de donner la priorité absolue à la construction de la paix,
notamment en travaillant à réunir ses conditions politiques,
sociales, culturelles, économiques : réduction des injustices
et inégalités, respect des droits de l’homme, éducation à la

paix, construction de la société internationale, etc. C’est
dans ce contexte qu’en 1967 Paul VI reprend et développe
dans Populorum Progressio une formule empruntée au mou-

vement Pax Christi : « Le développement est le nouveau

nom de la paix. » C’est également dans ce cadre que s’expli-
quent les nombreuses diatribes des textes pontificaux ou

épiscopaux contre les dépenses militaires excessives et le

commerce des armes : les priorités n’ont pas été mises
comme il le faudrait.!0
e Abandon de l’expression “guerre juste”. Le discours
concernant l’éventuelle légitimité morale du recours aux

armes n’est pas abandonné, on l’a vu, mais il est désormais
clairement présenté comme second : on n’y recourt que si,
les efforts pour construire la paix ayant été insuffisants ou

mis en échec, surviennent l’invasion ou la tyrannie. Et
même alors, les textes mettent en garde contre toute glorifi-
cation de la violence : même quand, dans une situation don-

née, il apparaît comme un “moindre mal”, le recours à la
violence reste un mal. Affirmation qui n’a certes rien de
révolutionnaire par rapport à ce qu’avaient pu écrire Thomas

d’Aquin ou Vittoria, mais qui l’est certainement par rapport
à maint discours ecclésiastique tenu au XIX° siècle et

jusqu’au milieu du XXe.

L’abandon de l’expression “guerre juste” témoigne de
cette nouvelle approche. Dès les années 30, quelques théolo-

giens avaient estimé, devant l’ampleur des hécatombes de

1914-1918, que l’idée même de guerre juste devait être

abandonnée, sauf en cas de légitime défense. En décembre

1944, Pie XII affirme que « la théorie de la guerre comme

moyen apte et proportionné de résoudre les conflits interna-

tionaux est désormais dépassée ». Le développement des
armes de destruction massive, notamment nucléaires, ne fera

qu’accentuer cette prise de conscience. Jean XXIII, en une

phrase où certains ont vu un abandon de la doctrine tradi-

tionnelle, déclare : « Il devient humainement impossible de

penser que la guerre soit, en notre ère atomique, le moyen

adéquat pour obtenir justice d’une violation de droits »!\.
e La limitation prend le pas sur la légitimation. Si les fonde-
ments de la théorie classique ne sont pas remis en cause,
l’accent est désormais mis fortement sur le pôle limitation.
Les critères traditionnels, loin d’être abandonnés, sont au

contraire redécouverts, remis en valeur, mais chaque fois en

vue de restreindre le nombre de cas où le recours à la violen-
ce est envisageable.

Ainsi la notion de “cause juste” ne recouvre plus que des
cas où il s’agit clairement de défense (alors que, dans la ver-

sion ancienne de la doctrine, on pouvait prendre l’initiative
de la guerre pour rétablir des droits violés)!?. Les textes

contemporains n’envisagent que trois cas de “cause juste” :



violence et non-violence pour un catholique d'aujourd'hui 31

— la légitime défense contre une agression militaire ;

— l’insurrection contre une « tyrannie évidente et prolon-
gée, qui porterait gravement atteinte aux droits fondamen-
taux de la personne et nuirait dangereusement au bien com-

mun du pays »!3 ;
— l’intervention pour défendre un peuple en train de « suc-

comber sous les coups d’un injuste agresseur » ; c’est du
moins ce qu’on peut déduire de cette formule utilisée par
Jean-Paul II dans un discours de janvier 1993, pour critiquer
l’indifférence des États au drame de la Bosnie.

Mais il ne suffit pas de se trouver en présence d’une de
ces “causes justes” pour que le recours aux armes soit légiti-
me. Les textes rappellent avec vigueur les exigences, elles
aussi tout à fait traditionnelles, de proportionnalité et de dis-
crimination (entre combattants et non-combattants). C’est
sur elles que le concile fonde sa ferme condamnation de tout

emploi anti-cités des armes de destruction massive ; c’est en

les invoquant que les évêques américains, en 1983, criti-

quent les orientations stratégiques de Reagan en matière
nucléaire : aucun emploi des armes nucléaires, même en cas

de légitime défense, ne satisferait à ces critères.!*

La doctrine classique ne laissait pratiquement pas de
liberté à la conscience individuelle pour juger elle-même de

la moralité d’un appel aux armes : il y avait présomption de

légitimité, dès lors que l’ordre émanait des autorités de
l’Etat!5. D’où un refus, non seulement de l’objection de
conscience absolue, mais même — sauf cas très exception-
nels — de l’objection sélective (celle d’un appelé refusant
non pas l’usage des armes en général, mais de se battre dans
telle guerre précise). Les textes contemporains reconnaissent
ces deux formes d’objection de conscience, rappelant que
tout homme a le droit et le devoir de désobéir à des ordres
manifestement immoraux. N’est-ce pas pour avoir rappelé
aux soldats qu’ils ne doivent pas obéir à l’ordre de tirer sur

leurs frères paysans que l’archevêque de San Salvador,
Oscar Romero, fut assassiné en mars 198016 ?

3. Priorité aux moyens non militaires
Un critère classique va être particulièrement mis en

avant, celui de l’ultime recours : la violence meurtrière est

un moyen tellement contraire à toute l’exigence éthique que,

pour s’y résoudre, il faut vraiment qu’il n’y en ait pas
d’autre qui soit efficace!7. Ce critère n’a rien de spécifique-
ment chrétien : il se fonde sur le refus, affirmé par la plupart
des traditions spirituelles ou philosophiques, de considérer
la violence comme un instrument éthiquement neutre, qu’on
pourrait choisir librement parmi d’autres. Il est en tout cas

aujourd’hui intégré dans tout discours juridique ou politique
sur la violence (pas seulement guerrière, mais aussi policiè-
re) : chacun souligne qu’elle n’est envisageable qu’en “ulti-

me recours”.

C’est au nom de ce critère, notamment, que des évêques
et des théologiens ont jugé moralement inacceptable le

recours aux armes pour libérer le Koweït. En janvier 1991,
on ne pouvait affirmer qu’il n’y avait pas d’autres moyens

pour obtenir ce résultat : une négociation (qui aurait visé à

résoudre à la fois l’invasion du Koweït par l’Irak et la pour-
suite de l’occupation illégale de la Cisjordanie par Israël),
les sanctions économiques, etc. D'une manière générale,
tous les textes de l’Église sur la solution des conflits plai-
dent pour que soient épuisées toutes les solutions autres que
militaires (arbitrage, négociation, pressions politiques et

diplomatiques) avant que soit envisagé le recours à des

moyens violents.



32 christian mellon

4. Action non-violente :

de la réticence à l’encouragement
Parmi ces moyens autres que militaires, quelle place est

faite à l’action non-violente, au sens où l’entendent les mou-

vements non-violents ? Les textes du magistère ne l’évo-

quent qu’avec beaucoup de réticence dans les années 60,
mais plus souvent et très positivement par la suite. Très

significative de cette réticence première est la formule alam-

biquée par laquelle le concile Vatican II — reculant devant

l’usage de l'adjectif ‘“non-violent” — exprime pour la pre-
mière fois le soutien officiel de l’Eglise catholique à l’action
non-violente : « Nous ne pouvons pas ne pas louer ceux qui,
renonçant à l’action violente pour la sauvegarde des droits,
recourent à des moyens de défense qui, par ailleurs, sont à
la portée même des plus faibles, pourvu que cela puisse se

Jfaire sans nuire aux droits et aux devoirs des autres ou de la
communauté »!8, Mais, dès 1971, le mot apparaît dans un

texte adopté par le synode des évêques sur « la promotion de
la justice dans le monde », et promulgué par Paul VI : « Il
est absolument nécessaire que les différends entre nations
ne soient pas résolus par la guerre, mais que soient trouvés
d’autres moyens conformes à la nature humaine ; que soit

favorisée en outre l’action non-violente et que chaque
nation reconnaisse légalement l’objection de conscience et

lui donne un statut »!?,

Dans les années 70 et 80, les invitations à adopter cette

forme d’action se multiplient. Des évêques latino-américains
la présentent comme le meilleur moyen de résister aux dicta-
tures militaires sans entrer dans l’engrenage de la violence.
Plusieurs d’entre eux, comme Helder Camara, s’engageront
même personnellement. Jean-Paul II exhortera bon nombre
de ses auditoires à travers le monde à refuser la violence,
utilisant à plusieurs reprises la notion de non-violence. Mais
il la présente comme une attitude générale invitant à la

réconciliation, plutôt que comme une méthode d’action

impliquant un rapport de forces. D’où une certaine ambiguï-
té : sous couvert de non-violence, ne prêche-t-il pas parfois
plutôt la modération aux opprimés ? C’est seulement,
semble-t-il, après 1989 qu’il parle de l’action non-violente
comme d’un mode de résistance : réfléchissant sur les
causes de la chute des régimes communistes, il y voit le
résultat de « l’action non-violente d’hommes et de femmes
qui, alors qu’ils avaient toujours refusé de céder au pouvoir

par la force, ont su trouver dans chaque cas la manière effi-
cace de rendre témoignage à la vérité ». Constat qu’il
conclut par ce vœu, que ses auditoires ne semblent guère
avoir entendu : « Puissent les hommes apprendre à lutter
sans violence pour la justice ! »20

De tous les textes du magistère, ce sont sans doute ceux

adoptés en 1983 et 1993 par la conférence épiscopale des
États-Unis qui s’expriment de la manière la plus précise sur

l’action non-violente (en dépit d’un malheureux contre-sens,
assez répandu, sur le mot “force”, qu’ils prennent au sens de
“force armée”) : la non-violence chrétienne, écrivent-ils,
« ne doit pas être confondue avec les notions populaires du

pacifisme non-résistant. Elle consiste, en effet, dans l’enga-
gement à résister à une injustice manifeste et au mal public
par des moyens autres que la force. Cela comprend le dia-

logue, les négociations, les protestations, les grèves, les

boycotts, la désobéissance et la résistance civiles. Bien que

Des catholiques occidentaux
non-violents en Algérie

ne centaine de prêtres et de religieux, ainsi que

CC U 200 religieuses environ restent sur place. On ne

peut tenir que si l’on porte en soi le désir de don-
ner sa vie pour une réconciliation.

À Tizi Ouzou, nous n'abandonnons pas le presbytère :

l'implantation est maintenue et la présence reprendra dans
quelque temps. Près de 4 000 musulmans ont assisté à l’enter-
rement des Pères blancs au cimetière chrétien samedi dernier.
C'est un signe d'espoir. À mes yeux, l'Algériede demain est là.

Nous avons également reçu des centaines de témoignages
fraternels de la part de musulmans qui nous disent : « Non, ce

n’est pas nous, nous ne nous reconnaissons pas dans cette vio-
lence absurde. » Alors, nous nous appuyons sur eux malgré
tout, même si quelques fous de Dieu pratiquent la politique de
la terre brûlée. Le dialogue islamo-chrétien est plus que jamais
nécessaire. Nous ne pouvons laisser le dernier mot à des
assassins. » -

Propos de Pierre Claverie, évêque d’Oran extrait de La Vie du 05/01/95



violence et non-violence pour un catholique d'aujourd'hui

la non-violence ait été souvent regardée comme étant uni-

quement une option ou une vocation personnelle, l’histoire
récente suggère que, dans certaines circonstances, elle peut
également être une entreprise collective efficace. Les res-

ponsables des gouvernements ont l'obligation morale de
veiller à ce que les options non-violentes soient envisagées
avec sérieux dans la gestion des conflits »?!. Même

approche, moins développée, dans le texte Gagner la paix,
adopté en 1983 par l’épiscopat français et dont on a surtout

retenu — non sans raison ! — la légitimation apportée à la
dissuasion nucléaire. Ce texte posait une question fort perti-
nente, dont on peut regretter qu’elle n’ait guère été entendue :

« Le temps ne serait-il pas venu, sans renoncer bien sûr à la

défense armée, d’examiner soigneusement le rôle et l’effica-
cité des techniques non-violentes, de mieux poser leurs

risques et leurs chances comme aussi le rôle et les risques
de la course aux armements ? »

Ces textes français et américains marquent une évolution

importante : l’Église ne propose plus seulement l’action

non-violente aux pauvres et aux opprimés comme moyen de

libération, mais aussi, désormais, aux responsables des

grands États comme un moyen de restreindre les cas où ils

jugent pouvoir recourir aux armes. On peut toutefois s’inter-

roger sur l’absence de suite pratique donnée à de telles posi-
tions par ceux-là même qui les ont énoncées.

La longueur de cet exposé m’interdit de terminer par
mes propres appréciations sur divers débats soulevés par ces

positions22. J’introduirai pourtant quelques accents plus per-
sonnels dans la brève réponse que, pour conclure, j'apporte
maintenant aux deux questions posées en ouverture.

Le catholique d’aujourd’hui — dans la mesure où il se

réfère à ces divers textes du magistère pour former son juge-
ment sur ces questions — peut y trouver :

— une invitation ferme à donner la priorité absolue à tout ce

qui “construit la paix” dans les esprits, les institutions, la

politique, l’économie, etc. ;

— le ferme rappel du devoir de donner la priorité, dans tout

conflit, aux solutions non militaires : l’action non-violente
bien sûr, mais aussi les sanctions (économiques ou autres),
les procédures d’arbitrage et de médiation, l’intervention
civile en soutien aux forces démocratiques, etc. À mon sens,

ce devoir a pour corollaire, dès le temps de paix, celui de

Non-violence
dans l’Evangile ?

ous ne trouvons pas dans l'Évangile une doctrine de
l’action non-violente. Nous aurions tort de nous en éton-

ner, mais nous nous tromperions gravement si nous pen-
sions qu'il ne nous renvoie pas à notre capacité de réflexion

pour comprendre, à partir des situations de violence que Jésus
a affrontées et assumées, commeà partir de sa prédication, que
ce que Gandhi et King ont appelé non-violence est manifeste
d’un bout à l’autre de l’Évangile.

Extrait du livre de François Vaillant, La non-violence dans l'Évangile, Paris, Les

Éditions Ouvrières, 1991, p. 12 (ouvrage traduit en espagnol et en italien).

tout faire pour multiplier et rendre plus efficaces ces solu-

tions non-militaires : il serait hypocrite de prétendre, dans le

feu de l’action et de la décision urgente, qu’aucune solution

non-violence efficace n’est disponible, si l’on ne s’est pas
donné les moyens d’en trouver et d’en développer quand on

avait tout le loisir de le faire ;

— l’affirmation que le recours à certaines formes d'action

violente reste légitime, notamment dans les situations

concrètes où la décision de s’en abstenir aurait pour consé-

quence pratique une situation absolument inacceptable au

regard de valeurs plus essentielles encore que celle de la

non-violence. Exemple évident : neutraliser une armée se

livrant à un génocide…
— un ensemble de considérations spirituelles et théolo-

giques visant à empêcher que cette légitimation du recours à

certaines formes de violence, qui n’est consentie qu’en fonc-

tion d’une analyse cas par cas, ne serve de prétexte à une ré-

idéologisation de la violence en soi. Selon l’enseignement
actuel de l’Église catholique, en effet, il n’y a plus de “guer-
re juste”, mais seulement le droit et le devoir de discerner,
cas par cas, quelles sont les situations concrètes où la déci-

sion de recourir à des moyens violents semble, par compa-
raison — et seulement par comparaison — moins immorale

que toute autre.



christian mellon

1) Je ne pense pas en effet que les lecteurs d’ANV ont grand besoin d’être

informés sur les positions que tiennent les catholiques qui se situent

dans une recherche de non-violence explicite. Pour cela, on pourra se

reporter au texte rédigé collectivement par des catholiques et

protestants français, Lutter autrement, Nouvelle Cité, 1989.

2) Voir “Religion et politique, si loin, si proches”, Projet n° 240, hiver

1995, 14 rue d’Assas, 75006 Paris.

3) Bien des catholiques situent assez spontanément leur réflexion sur

violence et non-violence sur le registre d’une « éthique séculière à

vocation universelle », selon l’heureuse formule de Bernard Quelquejeu :

voir son article, “Non-violence : religion ou éthique ?” dans

Alternatives non-violentes, n° 64, juillet 1987. Ils s'inscrivent ainsi,
souvent sans le savoir, dans le droit fil d’une tradition ancienne, qui
distingue la pensée catholique de la pensée protestante : la référence à

la notion de “loi naturelle” en matière d’éthique.
4) Beaucoup dépend, évidemment, de la définition que l’on se donne de la

non-violence : si l’on postule que cette définition comprend le refus

absolu et inconditionnel de toute forme de violence, la question d’une

éventuelle articulation entre non-violence et possibilité de légitimer
certains recours à la violence ne se pose même pas. Sur ces questions de

définition, voir le chapitre 1 de C. Mellon et J. Sémelin, La non-

violence, Que sais-je ?, PUF, 1994.

5) Ainsi saint Ambroise de Milan (339-397) écrit : « Celui qui, s’il le peut,
n’écarte pas de son prochain une injustice est aussi coupable que celui

qui commet l’injustice. »

6) Un exposé plus complet de la doctrine de la guerre juste exigerait un

article bien plus long. Je me permets de renvoyer au chapitre 5 de mon

livre Chrétiens devant la guerre et la paix (Centurion, 1984).

7) Voir le récent livre de Georges Minois, L'Église et la guerre (Fayard,
1994).

8) Gaudium et Spes, 79, 4.

9) Gaudium et Spes, 80, 2.

10) Ainsi Jean-Paul IT : « Une course folle aux armements absorbe les

ressources nécessaires au développement des économies internes et à

l’aide aux nations les plus défavorisées » (Centesimus annus, 18).

11) Pacem in terris, 127.

12) Ainsi la phrase, citée plus haut, par laquelle le concile confirmait la

validité du concept de légitime défense, est suivie de cette précision
explicite : « Faire la guerre pour la juste défense des peuples est une

chose, vouloir imposer son empire à d’autres nations en est une autre. »

13) Paul VI, Populorum progressio, 31. C’est visiblement avec une grande
réticence que Paul VI légitime dans ce cas l’insurrection
révolutionnaire : cette phrase est présentée en incise, comme une

exception, dans un passage qui condamne plutôt une telle violence

révolutionnaire, car « on ne saurait combattre un mal réel au prix d’un

plus grand malheur ».

14) On sait que la dissuasion nucléaire, en revanche, n’est pas condamnée.

Se présentant comme une doctrine de non-emploi, elle met les

théologiens moralistes sur un terrain où manquent leurs repères
traditionnels. Le concile et, par la suite, plusieurs textes épiscopaux de

1983 manifesteront leur embarras en se ralliant, au nom d’une « éthique
de détresse », à une position en fait plus politique qu’éthique, celle-de
la tolérance provisoire. Tous soulignent cependant que l’on ne doit pas
se résigner durablement aux armes nucléaires et qu’il faut chercher les

moyens de « résoudre nos conflits d’une manière plus digne de

l’homme ». Récemment, la position du Vatican semble avoir évolué

dans le sens d’une condamnation plus ferme de la notion même de

dissuasion nucléaire. Dans un discours prononcé le 25 octobre 1993

devant l’Assemblée générale de l'ONU, M& Renato Martino, délégué
du Saint-Siège, déclarait : « L'idée que la stratégie de dissuasion
nucléaire est essentielle à la sécurité d’une nation est la présomption la

plus dangereuse qui se soit transmise de la période de la guerre froide
à cette nouvelle période. La dissuasion nucléaire constitue un

obstacle au désarmement nucléaire authentique. Elle assure une

hégémonie inacceptable sur les nations sans armes nucléaires. »

15) C’est encore la position exposée dans le Catéchisme universel.

16) Dans une homélie prononcée la veille de son assassinat, il s’adressait
ainsi aux soldats : « Frères, vous êtes du même peuple que nous, vous

tuez vos frères paysans. Devant l’ordre de tuer donné par un homme,
c’est la loi de Dieu qui doit prévaloir, la loi qui dit : “tu ne tueras

point”. Une loi immorale, personne ne doit la respecter. » Cité dans
Assassiné avec les pauvres, Cerf, 1981, p. 231

17) Et disponible dans le moment où la décision doit se prendre : cette

précision est importante, car on peut toujours imaginer un moyen qui
serait plus efficace si on avait pris le soin de le préparer. Le problème
éthique du décideur est différent : c’est maintenant qu’il doit prendre la

décision, parfois dans l’urgence !

18) Gaudium et Spes, 78, 5.

19) Justicia in mundo, 68.

20) Centesimus annus III,23

21) Le fruit de la justice est semé dans la paix, texte adopté par la
Conférence épiscopale des États-Unis le 17/11/93, publié en français
dans la Documentation catholique, 20/02/94, p. 177.

22) Je renvoie pour cela à mon article “Que dire de la guerre juste
aujourd’hui ?”, publié dans l’ouvrage collectif Actualiser la morale,
Cerf, 1992, pp. 197-214.



Les musulmans
face à la violence

Le point de vue d’un juriste

* Arabe chrétien d’origine palestinienne, docteur en droit, responsable du
droit arabe et musulman à l’Institut suisse de droit comparé, Lausanne.

Auteur d’une centaine d'articles sur le Proche-Orient et le droit

musulman, et de plusieurs ouvrages dont : Les non-musulmans en pays
d’islam, cas de l’Égypte, Fribourg, 1979, 420 pages ; Discriminations
contre les non-juifs tant chrétiens que musulmans en Israël, Lausanne,
1992, 36 pages ; Mutiler au nom de Yahvé ou d’Allah, Saint-

Sulpice/Suisse, 1994, 60 pages ; Les musulmans face aux droits de

l’homme, Winkler, P.O. Box 102665, D-44726 Bochum (Allemagne),
1994, 610 pages (en français). Les trois premiers ouvrages peuvent être

commandés auprès de l’auteur : Sami Aldeeb, Ochettaz 17, 1025 Saint-

Sulpice, Suisse. Le dernier ouvrage peut être commandé directement

auprès de l’éditeur en Allemagne).

a société musul-
mane, que l’au-
eur connaît

bien, manifeste de
la violence à tous
les échelons : famil-
le, école, pouvoir
étatique. Les rares

tentatives vers la
non-violence conti-
nuent à être ba-
layées de nos jours.
La faute vient-elle
du Coran, des paroles de Mahomet ou de
leurs interprétations ? Le débat est

ouvert.

L’islam n’existe pas. Ce qui existe ce sont les musul-
mans. C’est donc des musulmans (notamment arabes) face à

la violence dont je parlerai en me référant à leurs deux

sources religieuses principales, à savoir :

— le Coran, texte laconique et désordonné; il est considéré

par les musulmans comme révélé par Dieu à Mahomet ;

— les récits de Mahomet, réunis dans de nombreux recueils

longtemps après la mort de Mahomet ; ils servent à interpré-
ter, à combler et parfois à contredire le Coran.

J’aborderai ici la question de la violence dans le cadre de

la famille, de l’enseignement et du droit pénal, sur le plan du

pouvoir et dans les relations internationales.

ge

N.B. Le lecteur trouvera les références des citations qui peuvent
manquer dans cet article dans l’ouvrage de Sami Alfdeeb, Les

musulmans face aux droits de l’homme.



36 sami aldeeb

1. Violence dans la famille
La violence dans la société musulmane commence à la

maison, contre les enfants et les femmes.

A. Violence contre les enfants : la circoncision

La circoncision masculine est pratiquée par les juifs, les
musulmans, les animistes et certains chrétiens. Quant à la
circoncision féminine, elle est pratiquée dans 28 pays par
des animistes, des chrétiens, des musulmans et des juifs (les
falachas d’Éthiopie). L’Égypte (environ 75 %), le Soudan

(environ 98 %) et la Somalie (environ 98 %) sont les princi-
paux pays musulmans qui pratiquent cette coutume sous ses

trois variantes :

— ablation du clitoris (recommandée par les milieux reli-

gieux musulmans) ;

— ablation du clitoris et des deux petites lèvres (pratiquée
en Égypte) ;

— ablation du clitoris, des petites lèvres et d’une partie des

grandes lèvres. Le vagin est ensuite cousu pour ne laisser

qu’un minuscule orifice pour le passage de l’urine et du flux
menstruel (pratiquée au Soudan et en Somalie).

De nombreux pays musulmans cependant ne connaissent

pas la circoncision féminine (Iran, pays d’Afrique du Nord,
Jordanie, Syrie, Irak, etc.).

Comment les musulmans justifient-ils ces deux formes
de mutilations ? Le Coran ne mentionne nulle part les cir-
concisions masculine et féminine. Au contraire, on peut y
trouver des versets qui peuvent facilement être interprétés
comme une condamnation de ces deux pratiques :

« Notre Seigneur ! Tu n'a pas créé tout ceci en vain

(3.191)
[Dieu] a bien fait tout ce qu'il a créé (32,7).
[Le démon dit :] « Oui, je prendrai un nombre déterminé

de tes serviteurs ; je les égarerai et je leur inspirerai de
vains désirs ; je leur donnerai un ordre, et ils fendront les
oreilles des bestiaux ; je leur donnerai un ordre, et ils chan-

geront la création de Dieu » (4,119).
On peut déduire des deux premiers versets que le prépu-

ce est une partie intégrante du corps humain créée par Dieu

Une excision. Avec l'ablation du clitoris,
le plaisir féminin est évacué

Photo : Courrier de l'Unesco, décembre 94

et on ne saurait le supprimer pour parfaire l’œuvre de Dieu.
Le troisième verset considère le changement de la nature

comme une obéissance au démon.

Al-Azhar (au Caire), le Centre islamique le plus impor-
tant dans le monde, est pourtant à l’origine de plusieurs fat-
was (décisions religieuses) justifiant aussi bien la circonci-
sion masculine que féminine par différents récits de
Mahomet. Il cite aussi en faveur de la circoncision masculi-
ne le verset coranique obscur suivant : « Lorsque son

Seigneur éprouva Abraham par certains ordres et que celui-
ci les eut accomplis, Dieu dit : « Je vais faire de.toi un guide
pour les hommes » (2,124). Cette épreuve serait l’ordre
donné par Yahvé à Abraham (à l’âge de 99 ans !) de se cir-
concire, comme le relate la Bible (Genèse, 17,1-14).

À ces arguments religieux, les auteurs musulmans
modernes ajoutent des raisons médicales, développées
notamment par des chercheurs juifs pour justifier la Bible.
Selon ces chercheurs, les partenaires des maris circoncis
seraient moins exposées au cancer du vagin. Certains vont

jusqu’à dire que la circoncision préviendrait le sida. La
Bible contiendrait ainsi des secrets médicaux, thème très à la
mode chez les juifs et les musulmans.

Les circoncisions masculine et féminine constituent les
premières violences dans la société musulmane (et juive) et



4

20)

les musulmans face à la violence 37

frappent des enfants sains sans défense. Comble de sadisme,
elles sont souvent suivies de festivités familiales.

Actuellement, les milieux opposés à la circoncision masculi-
ne aux Etats-Unis estiment qu’elle est une des causes de la
violence et de l’esprit belliqueux de ce pays. Selon les psy-
chologues, ce que la société fait aux enfants, ceux-ci le lui
rendent. Signalons ici qu’aux États-Unis la circoncision
masculine est pratiquée sur environ 60 % des enfants et

constitue un moyen de gain juteux d’environ un milliard et

demi à deux milliards de dollars annuellement pour les chi-

rurgiens et les laboratoires qui récupèrent le prépuce et le

développent pour utilisation sur les grands brûlés.

B. Violence contre les femmes

Le Coran a institué la domination de l’homme sur la
femme : « Les femmes ont des droits équivalents à leurs

obligations, et conformément à l’usage. Les hommes ont

cependant une prééminence sur elles » (2,228). Et ailleurs :

« Les hommes ont autorité sur les femmes, en vertu de la

préférence que Dieu leur a accordée sur elles, et à cause

des dépenses qu’ils font pour assurer leur entretien » (4,34).

ÇA DOIT ÊTRE DUR
D ÊTRE ENFERMÉ

j

ed—

H

HAT)RE
EE

!rs cs

He

G
Él

LME
IPOE

Fille, la femme est sous l’autorité du père : il peut la
marier sans son consentement (parfois au plus offrant) ; elle
ne peut contracter mariage sans le consentement du père ou

du tuteur mâle. Mariée, elle est sous l’autorité de son époux
qui peut l’empêcher de sortir de la maison ou de travailler et

l’obliger à porter le voile. Si elle désobéit, le mari peut la
châtier selon le Coran : « Admonestez celles dont vous crai-

gnez l’infidélité (nushuz) ; reléguez-les dans des chambres à

part et frappez-les. Mais ne leur cherchez plus querelle si

elles vous obéissent » (4,34-35).
Ce passage du Coran a une histoire. Sa’d Ibn-al-Rabi”

avait frappé sa femme Habibah Bint Zayd dont le père était

venu se plaindre auprès de Mahomet. Celui-ci lui dit que sa

fille a le droit de lui rendre la pareille. Entre-temps, l’ange
Gabriel révéla à Mahomet ces versets. Ayant convoqué le

père et la fille, Mahomet leur annonça la nouvelle en disant :

« Nous avons voulu une chose, et Dieu en a voulu une autre,
et ce que Dieu veut est meilleur ».

2. Violence dans l’enseignement

. qui analyse l’enseignement en Égypte ne peut que
s’étonner de la violence et de la haine religieuse qui se

trouvent dans les programmes imposés par l’Etat aux écoles

publiques et privées. Des termes comme la guerre sainte

(gihad), les mécréants (kafir), les polythéistes (mushrik) y
sont souvent utilisés. Ces deux derniers termes désignent
normalement les non-musulmans et ceux parmi les musul-

mans qui ne partagent pas le point de vue musulman ortho-

doxe. Ce même phénomène est observé dans d’autres pays
arabes. Avec un tel enseignement, les régimes arabes pous-
sent la jeunesse au fanatisme et creusent leur propre tombe.

Ce genre d’enseignement a sa part de responsabilité dans

la violence qui règne actuellement en Algérie. Après son

indépendance, ce pays a arabisé les programmes d’enseigne-
ment. Ceci en soi est légitime pour un pays arabe. Mais

comme l’Algérie n’avait pas de cadre enseignant, il a fait

venir par bateaux entiers des enseignants de l’Egypte. Il

s’agissait notamment de gens diplômés de l’université Al-

Azhar, et donc de tendance intégriste. Ceux-ci ont alors

incrusté le fanatisme religieux égyptien dans l’esprit de la

jeunesse algérienne. Certains parmi ces enseignants ont

ET



38 sami aldeeb

Les intégristes
et la science

par Faouzia Charfi

majoritaires dans les établissements scientifiques, et par-
ticulièrement dans les écoles d'ingénieurs. Le paradoxe

n’est qu’apparent. Les sciences exactes peuvent, en effet, plus
facilement que les sciences humaines, être dissociées du
contexte humaniste où elles se sont développées.

Comment concilier le rejet des valeurs occidentales et la
nécessaire acceptation des révolutions scientifiques nées en

Occident ? En les réduisant à leurs apports technologiques. À la
science, les intégristes préfèrent la technique, qui laisse peu de

place au doute. Ils s’en servent d’ailleurs fort habilement : les

dirigeants intégristes algériens n’ont pas hésité, lors d’une
réunion en 1991, à inscrire dans le ciel, à l’aide d’un laser, la
formule sacrée « Allah est grand ».

Les islamistes n’admettent que ce qui ne risque pas de
remettre en cause leur interprétation des textes religieux. Il est
difficile en cette fin du XXe siècle de ne pas reconnaître les pro-
grès de la physique ou ceux de la biologie par exemple. Mais
des progrès de la biologie, on peut se contenter de retenir les
conséquences sur le développement de la médecine : la théorie
de l’évolution des espèces n’a pas à être enseignée. Des pro-
grès de la physique, on veut bien garder le formidable dévelop-
pement des moyens de communication, mais on est très gêné
par la valeur finie de la vitesse de la lumière…

Au nom d’une incontournable référence au sacré, la vision
intégriste du monde mutile la connaissance scientifique et frei-
ne considérablement le développement culturel et scientifique
des pays islamiques, où, aujourd’hui, la pensée scientifique est
moins libre qu’à certaines époques du Moyen Age.

Dr plusieurs pays arabes, les étudiants intégristes sont

Extrait du Courrier de l'Unesco, décembre 1994

occupé des fonctions importantes. Tel est le cas du Cheikh

Al-Ghazali, qui fut doyen d’une faculté universitaire. Ce
même Al-Ghazali a justifié en 1992 l’assassinat du penseur
Farag Fodah, tué par des intégristes égyptiens en raison de
ses opinions libérales.

On peut dire la même chose des programmes religieux
diffusés à longueur de journée (et parfois même de nuit) par
les radios et les télévisions du monde arabe. Ces pro-
grammes créent souvent un véritable climat d’hallucination

religieuse parmi la population musulmane. Même Radio
Orient — qui émet de Paris — (financée notamment par
l’Arabie saoudite) n’échappe pas à ce phénomène ! Et on ne

comprend pas comment la France laïque ferme les yeux sur

ce fait extrêmement dangereux !

3. Violence dans le droit pénal
haque société prévoit des sanctions contre ceux qui vio-
lent ses normes. L'évolution tend cependant en général :

— à humaniser les sanctions portant atteinte à la dignité de
l’homme (interdiction de la torture et des peines cruelles et

abolition progressive de la peine de mort) ;

— à dépénaliser la liberté de pensée et d’expression entraî-
nant ainsi la fin de l’inquisition contre les dissidents reli-

gieux, politiques et scientifiques.
Qu'’en est-il chez les musulmans ?

A. Humaniser les sanctions

Le Coran et les récits de Mahomet ont repris et dévelop-
pé des normes en vigueur en Arabie, notamment parmi les

juifs, copiant presque à la lettre la Bible : loi du talion (vie
pour vie, œil pour œil, dent pour dent), lapidation ou flagel-
lation de l’adultère, amputation de la main du voleur, mise à
mort et crucifixion des rebelles, mise à mort des sorciers,
etc.

Étant révélées par Dieu, ces normes sont considérées par
les musulmans comme supérieures à toute norme moderne.
La conséquence de cette croyance est le maintien partout
dans les pays arabo-musulmans de la peine de mort. L’abolir
serait mettre en question les normes “divines”. D'autre part,
certains pays comme l’Arabie saoudite, l’Iran, le Soudan et

le Pakistan continuent à appliquer les autres normes pénales
islamiques susmentionnées.

Un grand nombre de pays arabo-musulmans cependant
ont opté pour des codes pénaux inspirés des codes occiden-



les musulmans face à la violence 39

taux. Ils se trouvent actuellement confrontés à une opposi-
tion à tous les niveaux.

En 1982, un projet de code pénal musulman a été présen-
té au parlement égyptien, préparé par une commission parle-
mentaire composée du mufti de la République, d’un ancien

président, d’un vice-président et de conseillers de la Cour de
cassation, du secrétaire général du Conseil suprême des
affaires islamiques, et de plusieurs professeurs des universi-
tés d’Al-Azhar, du Caire, d’Ain-Shams et de Mansourah. Ce
code intègre entièrement toute la panoplie des châtiments

islamiques : loi du talion (vie pour vie, œil pour œil, pénis
pour pénis, testicule pour testicule, etc.), lapidation pour
adultère, amputation des mains et des pieds et flagellation.

Le Coran
e Coran est le recueil des révélations que Dieu fit au pro-
phète Mohammad, révélations effectuées essentiellement

par l’intermédiaire de l’archange Gabriel, appelé Jibril en

arabe, dans les années 610-632 de l’ère dite chrétienne, en

Arabie et plus particulièrement à Makka (La Mecque) et à

Médine, al-Madina, la ville par excellence. Aux yeux des musul-
mans, ce message de Dieu clôt la prophétie monothéiste : le

prophète est le Sceau de la Révélation.

L'ensemble du message a été révélé par morceaux, aussi le
texte du Coran est-il divisé en 114 chapitres, ou sourates, eux-

mêmes divisés en versets numérotés. Ces divisions, ainsi que
les titres, lettres ou signes placés en tête de chaque sourate, ne

datent, vraisemblablement, que du Xe siècle ( Ille siècle de

l’Hégire), et l’ordre de classement des sourates ne concorde

pas avec la chronologie de la Révélation, ni d’ailleurs avec leur

importance, bien que les plus longues soient placées au début
et que les dernières ne comportent que quelques versets. La
tradition musulmane a indiqué en tête de chaque sourate si
celle-ci a été révélée à La Mecque ou à Médine. La sourate 96
est considérée comme la première puisqu'elle aurait été révélée
au Prophète alors qu’il méditait dans la grotte de Hira, au début
de son ministère.

Extrait du Livre de Bruno Étienne, L'is/amisme radical, Le livre de poche
n° 4103, 1987, pp. 43-44.

La Ligue arabe a rédigé en 1986 un projet de code pénal
arabe unifié qui devrait s’appliquer à tous les pays arabes.
Ce projet va dans le même sens que le projet égyptien.

Aujourd’hui, toute critique contre les normes islamiques est

considérée comme une critique contre la religion musulmane.

B. Liberté de pensée et d’expression
Le Coran dit : « La vérité émane de votre Seigneur. Que

celui qui le veut croie donc et que celui qui le veut soit
incrédule » (18,29). Et ailleurs : « Pas de contrainte en reli-

gion ! » (2,256). Mahomet cependant aurait dit : « Celui qui
change de religion [musulmane], tuez-le ». Ou encore : « Il
n’est pas permis d’attenter à la vie du musulman sauf dans
les trois cas suivants : la mécréance après la foi [musulma-
ne], l’adultère après le mariage et l’homicide sans motif ».

Les musulmans tenteront toujours de vous convertir à
leur religion. Le droit musulman classique ne donne aux

adeptes d’une religion non-monothéiste que le choix entre la
conversion à l’islam ou la guerre. Si en revanche vous êtes

juifs ou chrétiens, les musulmans se serviront du dialogue et

de la persuasion appuyés par des pressions indirectes : statut

inférieur pour ceux qui refusent, et de nombreux avantages
pour les convertis. Rien ne peut mieux flatter l’amour-propre
des musulmans que la conversion d’un Occidental à l’islam,
quelle que soit sa motivation : recherche de la vérité, avan-

tages matériels ou infiltration pour espionnage, mariage avec

une musulmane (Garaudy ne pouvait épouser une musulma-
ne de la famille Al-Hussayni de Jérusalem sans devenir
musulman : Paris vaut bien une messe !).

En revanche, l’apostasie (abandon de l’islam) n’est pas
tolérée par les musulmans. Dans le passé, c’était la mise à
mort s’il s’agissait d’un individu, et la guerre s’il s'agissait
d’un groupe. Aujourd’hui, seuls deux pays arabes prévoient
expressément la peine de mort pour abandon de l’islam : le

Soudan et la Mauritanie. Les manuels de droit dans toutes

les universités arabes enseignent aux étudiants que tout

musulman qui quitte sa religion doit être tué. En Egypte
(mais aussi en Tunisie, au Maroc et ailleurs), le musulman

qui devient chrétien doit pratiquement quitter le pays ou…

finir en prison, voire tué par un de ces illuminés qui font
l’actualité en Égypte. Sa femme et ses enfants sont séparés
de lui et sa succession est ouverte comme s’il était mort.



40 sami aldeeb

Gare à celui qui tente de convertir un musulman au christia-
nisme. Cette intolérance contre ceux qui abandonnent
l’islam frappe aussi ceux qui en ont une vue différente de
celle des autorités religieuses et des islamistes. Ainsi Farag
Fodah, un musulman égyptien, a été tué en juin 1992 en raison
de son opposition à la réintroduction du droit musulman en

Égypte. Plusieurs intellectuels égyptiens sont sur la liste des
islamistes pour la même raison. Les menaces de mort et les
assassinats sont précédés de fatwas (décisions religieuses)
contre ces intellectuels, interdisant la vente de leurs ouvrages
et réclamant l’ouverture de procès pénaux contre eux pour
atteinte à la religion. C’était le cas de Farag Fodah comme

c’est le cas de Naguib Mahfouz, le seul prix Nobel de littéra-
ture arabe, poignardé au mois d’octobre 1994 à cause de son

ouvrage Les enfants de notre quartier, ouvrage interdit par
Al-Azhar. Les cas de Salman Rushdie et de Taslima Nasreen
sont bien connus. Les religieux lancent l’anathème, les fous
de Dieu exécutent, et Dieu reconnaîtra les siens.

4. Violence dans le pouvoir
A. Alternance violente du pouvoir

hez les animaux, le mâle le plus fort prend le pouvoir (et
les femmes). Le perdant et les concurrents sont tués,

expulsés ou assujettis (et dépossédés de leurs femmes).
C’est la “ loi de la jungle” en vigueur aussi chez leurs frères

humains, loi renforcée parfois par des arguments religieux :

Dieu m’a confié votre sort et autant de femmes que je veux

(voir sur Salomon le Premier livre des rois 11,3, et sur

Mahomet le Coran 33,50).
Certaines sociétés ont imaginé des formes d’alternance

de pouvoir ne mettant pas en danger la vie des dirigeants ou

des opposants, tout en n’impliquant pas de pouvoir sur les
femmes. C’est la démocratie (doublée de la monogamie et

de l’égalité des sexes). Les dirigeants sont choisis et écartés
sur la base du critère de la capacité, sans menacer autrui et

sans être menacés. Mais cette démocratie se mue en barbarie
dans les rapports avec les autres sociétés, rapports caractéri-
sés par la domination politique, économique, militaire et…

sexuelle (le droit de cuissage fut supprimé en Occident mais
n’est-il pas remplacé par le tourisme sexuel vers les pays
asiatiques ?).

La “loi de la jungle” reste en vigueur à l’intérieur des

pays non-démocratiques. C’est le cas de la société arabo-
musulmane. Dans cette société, la religion intervient pour
légitimer la domination de l’homme sur la femme: interdic-
tion ou limitation de l’accès au pouvoir politique et législa-
tif, inégalité des sexes, polygamie, concubinage, mariage
temporaire (chez les shiites dont les dignitaires religieux ont

autant de femmes qu’ils veulent), tourisme sexuel (de riches
Arabes vers l’Inde et le Pakistan), sous forme de mariage
(contre paiement), mariage dissous par la répudiation aussi-
tôt après la défloration.

Ni le Coran ni les récits de Mahomet n’ont établi de

règles relatives à l’alternance du pouvoir. Cette alternance



les musulmans face à la violence 41

s’est faite presque toujours selon la “loi de la jungle». Trois
des quatre premiers califes ont été assassinés. Sous l’empire
ottoman, le pouvoir passait au plus fort. Après son investitu-

re, le calife se pressait, avec la bénédiction des autorités reli-

gieuses, de liquider physiquement ou d’enfermer dans des

cages (gafas) les membres de sa famille dont il craignait la
concurrence. Sur 26 successions, il y a eu 17 cas de destitu-
tions par la force. Ceux qui sont destitués sont tués ou jetés
dans les cages.

Aujourd’hui encore la violence continue. Sur 28 change-
ments de régimes intervenus dans six pays arabes (Algérie,
Soudan, Irak, Libye, Syrie et Yémen du Nord) entre 1950 et

1985, deux se sont faits par cession volontaire, deux par
mort naturelle et le reste s’est fait par la destitution violente

accompagnée dans cinq cas d’assassinat. Entre 1971 et

1985, il y a eu dans le monde arabe 34 tentatives de coups

d’Etat, 37 tentatives d’assassinats, cinq assassinats de chefs
de l’État et plus de 2 727 peines de mort pour des raisons

politiques. Il est rare qu’un chef d’État arabe abandonne le

pouvoir de son propre choix ou par voie démocratique, qu’il
soit monarque ou président.

La religion a souvent servi comme moyen pour justifier
le renversement de l’adversaire, considéré forcément comme

impie. Et que fait-on face à un impie ?

Le Coran prescrit au musulman d’ordonner le bien et

d’interdire le mal (9,71). Mais comment y parvenir ? Le

Coran dit : « Appelle les hommes dans le chemin de ton

Seigneur, par la sagesse et une belle exhortation ; discute
avec eux de la meilleure manière. Oui, ton Seigneur connaît

parfaitement celui qui s’égare hors de son chemin, comme il
connaît ceux qui sont bien dirigés » (16,125). Mahomet
aurait cependant dit : « Celui qui voit un mal, qu’il le corri-

ge par sa main. S’il ne le peut pas, qu’il le corrige par sa

langue. S’il ne le peut pas non plus, qu’il le corrige dans
son cœur, et c’est le moindre de la foi. » Mais qui faut-il
suivre : le Coran ou Mahomet ? C’est le dilemme de tout

musulman face au pouvoir et aux intellectuels qui ne sont

pas de son avis. Faut-il parvenir à une solution par le dia-

logue, ou faut-il au contraire imposer sa propre solution par
la force ? Les réponses sont diverses, chacune s'appuyant
sur des versets et des récits biens choisis.

Il y a avant tout le courant qui prône la révolte armée
continuelle contre le pouvoir impie. Pour certains, chaque

Film interdit
pour cause de charia

’Émigré, le dernier film du célèbre cinéaste égyptien

| voice Chahine, n’a plus droit de cité dans son propre
pays. Ainsi en a décidé l’université Al-Azhar du Caire, la

plus haute instance sunnite (c'est-à-dire “orthodoxe”, opposée
à la chiite “hétérodoxe”) du pays. Motif officiel de la mise à
l'index de l’œuvre par la très conservatrice institution millénaire :

en personnifiant un prophète, le réalisateur a enfreint un interdit

majeur de la religion. Le film est donc « contraire à la charia »,

le droit canon de l'islam !

Le prophète en question n’est autre que le Joseph de
l'Ancien Testament. Alors que la Bible ne sacralise nullement le
fils de Jacob, le Coran en fait un prophète à part entière, autre-

ment dit un « messager d'Allah », un des anneaux d’une chaîne
humaine que Mahomet a bouclée, d'où son titre de “Sceau de la

prophétie”. Chahine, qui porte le prénom de son héros, proteste
contre cette lecture théologique de son travail. « L’Émigré,
insiste-t-il, ne traite pas de religion mais raconte la soif de
connaissance d’un homme qui vit en plein désert et rêve de par-
tir s’instruire dans l'Égypte de la XVIIIe dynastie pharaonique. »

Lu dans La Vie, du 12/01/95

fois que les opposants atteignaient le nombre de quarante, ils
devaient se révolter contre le pouvoir ; cette révolte ne

devait cesser que lorsque leur nombre tombait à trois. Le

Calife ‘Umar Ibn-al-Khattab haranguait le peuple en ces

termes : « Si vous voyez en moi un défaut, corrigez-moi. »

Quelqu’un lui répondit : « Par Dieu, si nous trouvons en toi

un défaut, nous te corrigerons par nos épées. » ‘Umar répli-
qua : « Louange soit rendu à Dieu qui suscita dans ma

nation quelqu'un qui corrige ‘Umar par l’épée. » ‘Umar

finit ses jours assassiné.

Il y a ensuite le courant de la faisabilité qui ne permet la

révolte armée contre le pouvoir que si cette révolte a des

chances d’aboutir, et à condition que le résultat escompté
soit meilleur que la situation actuelle.

àIf



sami aldeeb

Il y a enfin le courant de la patience. Selon ce courant, 1l
fallait user de beaucoup de tact à l’égard des autorités, fus-
sent-elles iniques, s’abstenir de porter les armes contre elles
et souffrir l’oppression du pouvoir comme une punition
divine en priant que l’épreuve passe.

On trouve aujourd’hui ces trois courants auxquels il faut

ajouter le courant très minoritaire de la non-violence qui
mérite qu’on s’y attarde.

B. Courant de la non-violence

Le courant de la non-violence a de la peine à s’imposer
dans la société arabo-musulmane. À notre connaissance le
seul ouvrage écrit par un auteur arabe musulman sur ce sujet
est celui de Khalid Al-Qashtini, un opposant politique ira-
kien qui vit à Londres. Cet ouvrage intitulé Vers la non-vio-
lence a rencontré beaucoup de difficultés avant d’être enfin

publié en 1984 par Dar al-Karmil (maison d’édition palesti-
nienne à Amman), après la suppression de certains de ses

passages. Il fut réédité en 1986 à Jérusalem par le Centre

palestinien pour l’étude de la non-violence.

Soudan:
Au nom d'un islam triomphant

n véritable géno-

« cide est en cours

contre les chré-
tiens et les animistes du
Soudan. Au nom d’un islam

triomphant, ils sont victimes
d'une sorte de purification
ethnico-religieuse, qui avan-

ce sans aucun obstacle,
dans le silence le plus com-

plet, car on ne peut plus
entrer dans le pays. »

Rony Brauman, ancien président de Médecins sans frontières,
cité dans Le Monde du 29/12/92

Son auteur explique que l’homme arabe a commis
l’erreur politique d’affronter les régimes arabes de la même
manière avec laquelle il a affronté les forces coloniales, à
savoir avec la violence et les armes. Le changement de

régimes arabes par la force, loin d’apporter les résultats

escomptés, n’a fait que radicaliser ces régimes, renforcer
leur oppression et détruire les entreprises et les biens du

pays. Sachant qu’en cas de perte du pouvoir, les dirigeants
risquent la peine de mort, ils se protègent en muselant

l’opposition et en la liquidant physiquement. Ayant été régie
par l'épée, l’opposition qui parvient au pouvoir se sert à son

tour de l’épée pour se maintenir au pouvoir. C’est le cercle
vicieux de la violence.

Pour remédier à cette situation, il faut œuvrer pour l’éta-
blissement de régimes démocratiques. Mais cela nécessite
un travail de longue haleine et une éducation de la masse. Il
faut renoncer à l’opposition violente, car celle-ci, qu’elle
gagne ou qu’elle perde, laisse toujours des pertes irrémé-
diables dans les vies et les biens, créant un fardeau difficile à

porter.
Tout en reconnaissant que la notion de la non-violence

reste une notion nouvelle pour les peuples du Proche-Orient,
notre auteur pense qu’« après le rejet des méthodes des

coups d’État militaires et l’amertume des conflits internes

armés, il ne reste devant tout citoyen libre que la méthode
de la résistance non-violente s’il a véritablement à cœur la

réparation de ce qui est réparable ».

Il termine son livre sur un ton prophétique : « Le Proche-
Orient est une région ancienne qui a vu la naissance et la

disparition d’une dizaine de peuples et de nations. Ni Dieu
ni personne n’a jamais donné à la nation arabe une assu-

rance de rester jusqu’à l’éternité. Le Coran, au contraire,
dit « mes serviteurs justes hériteront de la terre » [21,105].
Or, nul d’entre nous ne considère aujourd’hui les peuples
arabes comme faisant partie des serviteurs justes de Dieu.
L'histoire a mis fin aux Babyloniens, aux Cananéens, aux

Phéniciens, aux Pharaons en raison de leur injustice et de
leurs mauvais pouvoirs et gestions. Il en sera de même de la
nation arabe dont les biens seront hérités par d’autres
nations si elle continue à se comporter de cette manière
insolente, à s’entre-déchirer et à se gouverner d’une maniè-
re distraite. »



les musulmans face à la violence 43

5. Violence dans les relations
internationales

Selon la charte de l'ONU, les États membres doivent
avoir « des relations amicales fondées sur le respect du

principe de l’égalité de droits des peuples et de leur droit à

disposer d’eux-mêmes » (art. 1.2) ; ils doivent « régler leurs

différends internationaux par des moyens pacifiques, de
telle manière que la paix et la sécurité internationales, ainsi

que la justice, ne soient pas mises en danger » (art. 2.3).

Malgré cela, les rapports entre les États restent régis
principalement par la “loi de la jungle”. Cela se constate

dans le cadre de l’ONU dont le Conseil de sécurité est domi-
né par cinq États, chacun d’eux essayant de s’imposer dans
sa zone d’influence et sur ses autres coéquipiers. Trois de
ces cinq États (les États-Unis, la France et la Grande-

Bretagne) sont pourtant des pays démocratiques sur le plan
interne. Ainsi la démocratie interne de ces pays se mue en

barbarie lorsqu’il s’agit des rapports avec l’extérieur.

Qu’en pensent les musulmans ? Nous parlerons ici des

rapports des pays musulmans entre eux et ensuite de leurs

rapports avec les pays non-musulmans.

A. Violence entre pays arabo-musulmans

Le Coran établit une fraternité entre les croyants, frater-

nité fondée sur l’appartenance religieuse : « Les croyants
sont des frères » (49,10). Mahomet aurait dit : « N'est pas
de nous celui qui fait appel à l’esprit de clan (‘assabiyyah) ;

n’est pas de nous celui qui meurt en prônant un esprit de

clan ; n’est pas de nous celui qui combat pour un esprit de

clan. » Après la mort de Mahomet, des tribus refusèrent

d’obéir au pouvoir central dominé par la tribu de Quraysh de

Mahomet. Le Calife Abu-Bakr a dû engager une guerre sans

merci pour les faire revenir sur leur décision. Par la suite, ce

furent des révoltes d’ordre nationaliste, menées notamment

par les mawalis, les non-Arabes convertis à l’islam.

Les pays arabo-musulmans restent toujours obsédés par
la volonté de réaliser leur unité et de supprimer les frontières

politiques héritées du colonialisme. Cette contestation des

frontières prend différentes formes : refus de reconnaître

l’indépendance d’un pays (par exemple le Liban par la

Quand des musulmans

tuent en Algérie
EE

tout quand les islamistes s’en prennent à des journalistes
ou à des étrangers. Et les autres victimes ? Elles sont

citées seulement quand il s’agit d’un attentat de grande enver-

gure : voiture piégée…
Depuis 1992, plus de 30 000 civils et militaires sont morts

assassinés. Depuis janvier 1995, le chiffre est de 500 par semai-

ne. Qui est touché ? Des hommes et des femmes musulmans !
F.V.

es médias français parlent des assassinats en Algérie sur-

Source : Le Monde du 01/02/95

Syrie), projets d’unifications, regroupement d’États indépen-
dants, répression violente de toute aspiration nationale (par
exemple les Kurdes) et invasions militaires (par exemple le

Koweït par l’Irak et le Sahara occidental par le Maroc).



44 sami aldeeb

Toutes ces tentatives d’unification ont en commun

l’absence de consultation des populations concernées. Cela
ressemble étrangement au mariage des mineurs et des
femmes en droit musulman : il est conclu sur décision de
leurs tuteurs mâles sans tenir compte de l’avis des mariés.
La famille étant la cellule fondamentale de la société, ce qui
se pratique dans la famille se répercute forcément sur la
société.

Une jeune fille du Sud Liban, mariée sans son consente-

ment à un vieillard, s’enfuit de la maison familiale. N’ayant
pas d’autres choix, elle se rend chez l’ennemi israélien.
C’est ce qui s’est réalisé avec l’invasion irakienne du
Koweït. Sans parler des pertes matérielles et en vies

humaines, cette invasion a jeté les pays arabes du Golfe dans
les bras des Occidentaux qui y installent des bases militaires
en principe pour les protéger et en réalité pour assurer leurs

propres intérêts. Un proverbe arabe dit : Un fou a jeté un

caillou dans un puits, où trouver sept sages pour l’en sortir?

B. Violence face aux autres pays

Les légistes musulmans ont partagé le monde en deux :

d’un côté, Dar al-islam (pays d’islam), de l’autre, Dar al-
harb (pays de guerre) appelé aussi Dar al-kufr (pays de

mécréance) qui, un jour ou l’autre, passera sous le pouvoir
musulman. La victoire finale de l’islam fait partie des

croyances des musulmans. Mais comment y parvenir et

quels rapports faut-il entretenir avec les pays non-musul-
mans avant la réalisation de cet objectif ?

Avant la fuite de Mahomet de la Mecque vers Médine en

l’an 622, le Coran demandait aux musulmans de ne pas
recourir à la guerre même s’ils étaient agressés (16,127 et

13,22-23). Après l’arrivée de Mahomet à Médine et la créa-
tion du premier État musulman, le ton change. Le Coran
commence par permettre aux musulmans de combattre ceux

qui les combattent (22,39-40). Après le renforcement des
musulmans, le Coran leur ordonne de combattre ceux qui les

agressent et de faire la paix avec ceux qui veulent la paix
(2,190-193, 2,216 et 8,61). Le Coran va ensuite plus loin en

permettant aux musulmans d’initier la guerre contre les non-

musulmans (9,3-5). Les auteurs musulmans rapportent que
Mahomet, après avoir assuré sa position à Médine, avait
écrit des messages aux différents chefs de son temps les

menaçant de guerre s’ils refusaient d’embrasser l’islam ou

de se soumettre à son pouvoir en payant un tribut.

D’après Abu-Yussuf (mort en 798), « il n’est pas permis
au représentant de l’Imam de consentir la paix à l’ennemi

quand il a sur eux la supériorité de forces ; mais s’il n’a
voulu ainsi que les amener par la douceur à se convertir ou

à devenir tributaires, il n’y a pas de mal à le faire jusqu'à
ce que les choses s’arrangent de leur côté ». Abu-Yussuf ne

fait que paraphraser le Coran : « Ne faites pas appel à la

paix quand vous êtes les plus forts » (47,35).
Selon Al-Mawardi (mort en 1058), un des devoirs du

Calife est de « combattre ceux qui, après avoir été invités, se

refusent à embrasser l’islam, jusqu’à ce qu’ils se convertis-
sent ou deviennent tributaires, à cette fin d’établir les droits
d’Allah en leur donnant la supériorité sur toute autre reli-

gion ».

Ibn-Khaldun (mort en 1406) écrit qu’il y a une différen-
ce entre la guerre menée par les musulmans et la guerre
menée par les autres communautés religieuses :

— l’islam est une religion universelle qui s’adresse à tous ;
tous doivent y adhérer, soit volontairement, soit par la force

(taw’an aw kurhan). De ce fait, la guerre [offensive] est

légitime pour les musulmans ;

— en revanche, les autres religions n’ont pas de caractère
universel ; de ce fait, la guerre menée par les non-musul-
mans n’est légitime que si elle est défensive (illa fil-muda-
Jfa'ah fagat).

Le concept de la guerre sainte offensive qui viserait à

occuper les pays des non-musulmans et à les contraindre à
se convertir à l’islam ou à payer le tribut, ce concept est

manié avec beaucoup de précaution par les auteurs musul-
mans contemporains, mais il n’a pas disparu pour autant.

H nous faut cependant reconnaître ici que les musulmans
ne sont pas les seuls à vouloir dominer le monde. Les chré-
tiens d’Europe ont occupé presque l’ensemble de la planète,
y compris les pays arabo-musulmans. Encore aujourd’hui,
ils y disposent de bases militaires et continuent à s’ingérer
dans les affaires intérieures de ces pays. Les musulmans
rêvent du gihad et de la domination du monde, mais dans la
réalité ils sont dominés par les Occidentaux. Aux uns les

rêves, aux autres la réalité !



EN

EM
Cite
00
HER

les musulmans face à la violence 45

Explications
sur le jihad

Quel sens donner à la réalité coranique du jihad ?

Traditionnellement, il y a deux sens :

© Le petit jinad qui est « /utte dans la voie de Dieu », lutte armée
contre les ennemis de l’islam, les infidèles, les incrédules, les

hypocrites (ex : 9,73). Le combattant (mujâhid) se dépense
corps et biens pour faire respecter les droits de Dieu. Ceux qui
sont tués sur cette voie ont la récompense du Paradis (3, 157

4,169 ; 47,4-6). Dieu “aime” ces combattants (5,54). C’est bien
une guerre religieuse. À la bataille de Badr en 624 le Coran pré-
cise : « Vous ne les avez pas tués ; c'est Dieu qui les a tués ; et

ce n’est pas toi qui tirais quand tu tirais, mais c’est Dieu qui
tirait » (8,17). C’est vraiment la lutte de Dieu : c'est “Sa” guerre
(22,78). On combat non pour le butin (4,94), mais pour Lui

obéir, car Il a droit à Sa lutte(4,78, 9111).
© Le grand jihad, celui des âmes, le jihad majeur, spirituel : c'est
la lutte contre le mal et les passions avec la force du Coran.

Beaucoup lisent en ce sens : « N'obéis donc pas aux infidèles,
et lutte contre eux avec ceci en un grand fihad » (25,52), ce ver-

set datant de la période mekkoise de Muhammad sans armée.
Pour certains, le Muhammad de Médine avec armées serait une

régression. Les musulmans modernes ouverts sont tentés par
l'interprétation du jihad intérieur, mais rares sont-ils à dénoncer
le jihad guerrier lorsqu'il est proclamé par les hommes d’État
musulmans.

Extrait de l’article de François Jourdan, “Guerre et violence dans le Coran et la
tradition islamique”, paru dans le n° 83 d’ANVintitulé“Violence et non-violence
en islam” (encore disponible).

Ajoutons à cela que les musulmans ne sont pas les seuls

responsables du réveil actuel du démon de la religion dans le

monde puisque l’Occident et l'ONU sont responsables de la

création de l’État d’Israël, État discriminatoire basé sur la

religionjuive. Rappelons ici qu’Israël a détruit 385 villages
palestiniens et expulsé trois quarts de la population de la

Palestine dont une grand partie vit encore aujourd’hui dans

61 camps de réfugiés (13 au Liban, 10 en Syrie, 10 en

Jordanie, 8 à Gaza et 20 en Cisjordanie). Alors qu’Israël per-
met aux juifs de l’ex-Union soviétique, de la Suisse et de
Honolulu de venir s’installer en Palestine, il interdit à ces

réfugiés de revenir chez eux pour le seul crime qu’ils ne sont

pas juifs.

C. Violence et résistance

Nous l’avons dit, la “loi de la jungle” régit les relations
internationales ; elle est instituée officiellement par les

Nations unies. Et qui dit “loi de la jungle”, dit agresseur et

agressé.
Malheureusement, parmi les hommes, comme parmi les

animaux, la raison du plus fort est toujours la meilleure.
Dans la fable de La Fontaine “Les animaux malades de la

peste”, le renard dit au lion :

« Sire, vous êtes trop bon roi ;

Vos scrupules font voir trop de délicatesse ;

Eh bien ! manger moutons, canaille, sotte espèce,
Est-ce un péché ? Non, non : vous leurfites, Seigneur,
En les croquant beaucoup d'honneur. »

Qu’en pensent les musulmans ? Le Coran accorde au

faible le droit de se défendre lorsqu’il est agressé : « Toute

autorisation de se défendre est donnée à ceux qui ont été

attaqués parce qu’ils ont été injustement opprimés […] et à

ceux qui ont été chassés injustement de leurs maisons, pour
avoir dit seulement : « Notre Seigneur est Dieu! » (22,39-40).

Le Coran promet aux opprimés de l’emporter sur leurs

agresseurs: « Nous voulions favoriser ceux qui avaient été

humiliés sur la terre; nous voulions en faire des chefs, des

héritiers; nous voulions les établir sur la terre » (28,5-6).
Le terme « humiliés sur la terre » (mustad’afun fil-ard)

revient souvent dans la terminologie des mouvements de

résistance islamiques qui s’opposent à Israël. D’autres

termes coraniques sont utilisés, notamment :

— FHizb Allah (parti de Dieu) : il désigne un groupe shiite

situé au Sud Liban qui se bat contre l’occupation israélien-

ne. Hizb Allah dans le Coran (58,22) s’oppose à hizb al-

shaytan (parti de Satan) (58,19), terme utilisé contre les

États-Unis en raison de son soutien inconditionnel à Israël ;



46 sami aldeeb

— Gihad (guerre sainte) : il s’agit de plusieurs groupes de
résistants musulmans face à l’occupation israélienne au

Liban et dans les Territoires occupés par Israël. On les trou-

ve aussi en Égypte et en Algérie.
Si en principe le droit à la résistance face à l’oppression

et à l’agression ne saurait sur le plan moral être mis en

doute, on peut se demander s’il n’y a véritablement pas
d’autres moyens pour résister, lesquels seraient moins coû-
teux en vies humaines ? D’où vient ce mépris de la vie chez
les musulmans ?

Le Coran glorifie le martyr : « Ne crois surtout pas que
ceux qui sont tués dans le chemin de Dieu sont morts. Ils
sont vivants. Ils seront pourvus de biens auprès de leur

Seigneur » (3,169 ; voir aussi 9,111). Mahomet dit :

« Personne de vous qui entre le paradis ne voudrait revenir
sur terre, sauf le martyr pour y être tué une dizaine de fois
en raison de l’honneur qu’il obtient par sa mort. »

Il serait cependant faux de croire que le Coran pousse les

gens à se jeter dans la bataille aveuglement. Le Coran insiste
sur la nécessité que le combat se fasse en premier lieu par
les biens, avant les personnes : « Luttez avec vos biens et vos

personnes » (9,41 ; voir aussi 4,95 ; 8,72 ; 9,20, 44, 81, 88 ;

49,15 ; 61,11). Bien plus, dans certains versets il est ques-
tion uniquement de combat par les biens (voir 2,261-262,
265 : 9,20).

Malheureusement, les pays arabes ont fait le contraire
dans leurs guerres avec Israël. Ils ont envoyé à la mort des
milliers de leurs fils poussés par la ferveur religieuse, alors

que leurs biens étaient déposés dans les banques des pays
occidentaux qui s’en servent pour soutenir leur ennemi. Et si

aujourd’hui des jeunes prêts au suicide se jettent à corps
perdu contre l’ennemi, c’est souvent en désespoir de cause.

La mort pour eux est souvent meilleure que la vie.

Certes, les actes de ces groupes relèvent du terrorisme,
mais ce terrorisme n’est pas plus condamnable que le terro-

risme d’Etat ou de groupes (bien plus mortel) pratiqué par
les Occidentaux et les Israéliens. Il serait donc injuste de lut-
ter contre le terrorisme des uns et de fermer les yeux sur le
terrorisme des autres. Les Occidentaux et les Israéliens
accusent ces groupes d’être contre la paix. Ceci relève de
l’intoxication et du mensonge car on ne peut parler de paix
sans éliminer l’injustice qui est la principale source du terro-

risme proche-oriental. La paix ne peut exister sans justice, à
moins qu’il ne s’agisse de paix de cimetière. Le prophète
Isaïe le disait il y a 2700 ans : « La paix sera le fruit de la
Justice » (32,17) ; « Point de paix, dit Yahvé, pour les
méchants » (57,21).

Signalons à cet égard que les Occidentaux et les
Israéliens s’opposent aussi bien aux actes terroristes qu’aux
actes non-violents. C’est ainsi qu’ils insistent pour que les

pays arabes cessent leur boycott économique contre Israël,
sans contrepartie, et sans volonté réelle de résoudre les pro-
blèmes qui en sont la cause. Ils cherchent avec cela à mettre

les pays arabes à genoux — et ils y parviendront certaine-
ment en raison du délabrement actuel de ces pays. Mais est-

ce que les désespérés accepteront d’être traités comme des
êtres inférieurs sans droits ? Comment convaincre ces déses-

pérés que seuls les Israéliens et les Occidentaux ont droit à
la dignité humaine ? N’y a-t-il pas là une provocation de la

part des Israéliens et des Occidentaux qui poussera les

désespérés dans les bras du terrorisme à outrance ?



Ne nous privons
-

pas d’un islam
faiseur de paix !

* Prêtre catholique du diocèse de Lyon, connu sous les surnoms de

“curé des Minguettes» et «d’abbé des Beurs». Acteur des relations

islamo-chrétiennes ; co-auteur avec Azouz Begag de Quartiers
sensibles, Paris, Seuil, coll. Point-Virgule, 1994, où se trouve une

analyse de la situation dans les banlieues populaires. Christian
Delorme est directeur de la publication Alternatives non-violentes.

es musulmans
de France ne

sont pas de dan-

gereux islamistes.
Leur affirmation reli-

gieuse donne avant

tout un sens à leur
existence, qu’ils ne

trouvent pas autre-

ment dans la société.

ANV : L’islam appartient désormais à la réalité françai-
se ; il en est une de ses composantes. Que diriez-vous de cet

“islam de France” ? Quels visages revêt-il ? Quelle est son

importance ?

Christian Delorme : Si l’islam, comme vous dites, est

devenu une composante de la réalité française, c’est parce

que des populations musulmanes se sont implantées, ces

dernières quarante années, au sein du peuplement de notre

pays. Il me semble ainsi plus juste, avant de parler d’islam,
de parler des musulmans. Et ce qu’on peut dire de ceux-ci,
c’est qu’ils représentent un fait extrêmement varié. Ils sont

loin d’être homogènes et, par là-même, ils donnent à l’islam

qui est en France une grande pluralité de visages.
Ces musulmans, déjà, nous avons du mal à évaluer leur

nombre, puisqu’en France il n’est pas permis — et c’est

heureux — de “ficher” les gens sur la base de leurs apparte-
nances confessionnelles. On parle de trois à quatre millions

de musulmans, dont au moins un million de nationalité fran-

çaise, les autres étant de nationalités étrangères fort diverses.
A ces différences de nationalités, s’ajoutent, bien entendu,
des différences par sexes, par classes d’âges, par statuts

socio-professionnels, par convictions politiques, etc.



christian delorme

Paris, marché d'Aligre. L'abattage rituel : une demande religieuse
des musulmans de France

Photo D. Aubert

Il est également sûr que le degré d’appartenance des
musulmans de France à l’islam diffère énormément selon les
individus. La pratique en islam est assez contraignante (elle
exige cinq prières par jour à des heures bien précises), mais
comme elle se fait majoritairement dans le secret des mai-
sons, il est bien difficile de l’évaluer. Tout au plus peut-on
faire une estimation de la fréquentation du millier de salles
de prières qui existent dans l’hexagone, et là le chiffre est
faible : moins de deux cent mille personnes !

Sans doute la majorité des gens que l’on désigne et qui
se désignent aujourd’hui en France comme “musulmans”
sont des croyants. Mais la plupart d’entre eux ne respectent
pas toutes les obligations du croyant, à commencer par les
cinq prières quotidiennes. Le plus grand nombre, au vrai, est
constitué par les musulmans que l’on pourrait qualifier de
“musulmans sociologiques”. Ils sont croyants, de manière
plus ou moins intensive, peu pratiquants (le respect du jeûne
du mois de Ramadan est souvent leur pratique essentielle),
voire pas du tout. Leurs connaissances religieuses sont très
minces, parce qu’ils n’ont pas, généralement, bénéficié d’un

enseignement religieux. Ils n’ont absolument pas la préten-
tion d’imposer à la société française la mise en place d’un
islam très voyant et très revendicatif. Une “désislamisation”,
même, les touche, et plus encore leurs enfants, dans une

société où les philosophies du doute et le matérialisme de la
société de consommation ont décimé les rangs des dévots.

À ces deux “catégories”, “croyants-pratiquants” et

“musulmans sociologiques” il faut ajouter ceux dont on a

tendance aujourd’hui à parler le plus et qui, de fait, font le

plus parler d’eux : les musulmans que j'appelle “militants”,
c’est-à-dire ceux qui, non seulement sont croyants et prati-
quants, mais qui, encore, veulent réislamiser les “musul-
mans sociologiques” et installer l’islam dans la société fran-
çaise d’une manière visible. Leur nombre est très difficile à
évaluer. Et là aussi, il ne s’agit pas d’un bloc monolithique,
mais d’une réalité extrêmement diverse. Quoi de commun,
ainsi, entre les militants islamistes tures de l’organisation
Milli Gorus et les jeunes “beurs” de nos banlieues qui
s’enthousiasment soudain pour l’islam ?

ANV : A vous entendre, l’islam en France tendrait à
connaître les mêmes évolutions que celles que connaissent
ou ont connu les confessions chrétiennes. Vous “banalisez”
finalement beaucoup sa réalité.

C.D. : Le drame, me semble-t-il, est que, lorsque l’on
parle de l’islam en France, on parle presque toujours d’un
islam abstrait, ou alors d’un islam “fantasmé” aux visages
empruntés à des soubresauts violents des sociétés musul-
manes à l'extérieur de nos frontières. Presque jamais on ne

fait l’effort de regarder quel est l’islam majoritairement vécu
en France par ces centaines de milliers de familles ; ces mil-
lions de gens qui ne demandent rien d’autre, pour la plupart
d’entre eux, que de pouvoir avoir leurs convictions dans le
secret de leur vie privée. Ainsi évoque-t-on souvent le pro-
blème du statut des personnes dans l’islam, en référence au

droit des personnes (et particulièrement des femmes) dans
les sociétés majoritairement musulmanes. Mais qui, au sein
des musulmans de France, demande l’application du droit
musulman ? Peut-être une toute petite minorité qui, si on

consultait les gens concernés, serait largement désavouée !
Le débat sur le voile est, à cet égard, extrêmement instructif.
Qui débat ? Les musulmans ? On ne leur demande pas leur
avis. C’est la société française non musulmane qui débat. Et



ne nous privons pas d’un islam faiseur de paix ! 49

Un islam à la française ?
Par François Devinat

ment : « Mon combat, ce n’est pas le foulard. C’est de passer de demi-citoyenne à

citoyenne à part entière. On nous a ressorti le foulard avant les élections. Et, main-
tenant, on passe tous pour des intégristes. » Une gallicanisation de l'islam supposerait
d’être soutenue par un clergé de bon niveau et des élites intellectuelles musulmanes.
Mais ces dernières sont aujourd’hui découragées, quand elles ne s'exilent pas, comme

Mohamed Arkoun, ancien professeur à la Sorbonne parti en Hollande, tandis que la

mosquée de Paris semble de plus en plus coupée de la base. Bruno Etienne croit pour-
tant encore à l’accouchement d’un islam du « juste milieu », à condition de surmonter
deux écueils : « Celui des États musulmans étrangers, hostiles à tout projet d'intégration
signifiant une perte de contrôle sur leurs communautés respectives, et celui des “inté-

gristes de la laïcité”. »

« Le seul endroit au monde où l’islam puisse se réformer et s'adapter à la moderni-
té, c’est chez nous, où les trois religions du Livre coexistent en bonne intelligence »,

explique de son coté Pierre-Patrick Kaltenbach, conseiller à la Cour des comptes, qui est

à l’origine de la création de l’Union des familles musulmanes de France. |! note pourtant,
comme protestant : « // a fallu deux siècles de tueries pour que les protestants soient
reconnus en France. On demande beaucoup aux musulmans en bien peu de temps. »

Ar
et musulmane active dans la communauté, Djaouida Jazaerli le dit claire-

Se dégager des pétrodollars

pncore cet islam doit-il s'appuyer sur des circuits de financement indépendants, déga-
gés des pétrodollars octroyés par les pays du Golfe, ce qui est difficile tant qu'il reste

confiné comme religion plus tolérée que reconnue par l'Etat.

Un cercle vicieux renforcé par les barrages que dressent les collectivités locales à la
construction de lieux de cultes musulmans dignes de ce nom. Une mise à l'index qui

encourage un islam “sauvage”. facile ensuite a diaboliser.

Une nébuleuse d’associations

la différence des autres religions l'islam ne dispose pas d’institutions représentatives
susceptibles de parler au nom de tous les musulmans de France. Parmi les quelque

890 associations islamiques recensées, la plupart sont regroupées au sein d'unions ou

de fédérations. Les plus importantes sont : l’Union des organisations islamiques de

France (UOIF), la Fédération nationale des musulmans de France (FNMF) et l’association
Foi et pratique. La Mosquée de Paris est la plus ancienne des institutions islamiques de

France, fortement marquée par l’influence algérienne. Elle est dirigée depuis 1992 par le

D' Dalil Boubaker, et dispose d’un réseau d’imams et d'associations, et donc d’une

audience importante parmi la communauté maghrébine. Cependant, beaucoup de

musulmans ne se reconnaissent pas dans ces organismes et souhaitent rester à l'écart

des querelles d'associations

Extrait de Libération du 30/09/94

à partir de quelle réalité ? Moins de sept
cents foulards dans les établissements de

l’enseignement primaire et de l’ensei-

gnement secondaire, alors qu’il y a peut-
être deux cent mille gamines et jeunes
filles de familles musulmanes dans les
classes de l’Éducation nationale ! On ne

débat pas — et ce serait pourtant le plus
intéressant et le plus instructif — pour
savoir pourquoi quelque cent quatre
vingt dix neuf mille gamines ou jeunes
filles ne sont pas voilées tandis que seu-

lement moins de mille le sont ! Arrêtons
de nous interroger pour savoir si les
normes et les valeurs que prône l’islam
sont ou non compatibles avec les normes

et les valeurs que s’est données, au cours

des siècles, la société française et qui
constituent aujourd’hui son ciment !

Regardons plutôt comment ces normes

et ces valeurs de la société française sont

à la fois appliquées aux musulmans, et

comment elles sont vécues par ceux-ci.
Et là, si l’on est honnête, que relèvera-t-
on ? On relèvera que, globalement, la
société française trahit les valeurs

qu’elle prétend défendre dans son com-

portement à l’égard des musulmans, les-

quels sont victimes — et de plus en plus
— de discriminations dans l’accès au

logement, au travail, à la formation, dans
le fonctionnement des institutions poli-
cière et judiciaire, dans le droit de vivre
leur religion de manière non seulement

privée mais encore publique car l’exerci-
ce public du culte est reconnu par la

Constitution. Quant aux musulmans, on

s’apercevra que, pour la plupart d’entre

eux, ils adhèrent aux grands idéaux de la

République, mais que ces idéaux, ils y
adhéreraient d’autant mieux s’ils pou-
vaient en bénéficier de manière plus
équitable…



50 christian delorme

ANV : Ne minorez-vous pas trop la montée en puissance
de groupes de musulmans fondamentalistes ? Beaucoup
d'observateurs de l’islam en France s’inquiètent d’une
structuration de l’islam qui serait de plus en plus le fait de
ces groupes. Vous-même, me semble-t-il, avez eu l’occasion
d’en parler ?

C.D. : Je dis que les fondamentalistes — ceux que l’on
appelle ainsi — sont loin de représenter la majorité des
musulmans qui sont en France. Cela dit, l’islam qui s’orga-
nise, qui se structure en profondeur (c’est-à-dire dans les
quartiers, et pas dans des accords fabriqués à la hâte par un

ministre de l’Intérieur avec quelques notables musulmans),
cet islam, en effet, est souvent marqué par des courants que
l’on peut désigner comme fondamentalistes, c’est-à-dire des
courants assez peu ouverts au dialogue avec la modernité.
Nous vivons malheureusement une période de l’histoire où
l’islam intégriste est devenu la référence dans tout le monde
musulman, parce que ce monde ne cesse de se sentir agressé
(il l’est réellement) et que l’intégrisme est pour une partie
importante de ses masses un réflexe de défense. Qui plus
est, cet intégrisme bénéficie de moyens, surtout de fonds
saoudiens, et il s’exporte beaucoup plus facilement que les
recherches qui tendent à tracer des voies nouvelles pour
l’islam dans le monde moderne. La France, hélas, ne fait pas
exception. Les organisations, les mouvements les plus
vivants, qui sont en train de structurer les musulmans mili-
tants, appartiennent pratiquement tous aux courants isla-
mistes, lesquels sont, globalement, un développement poli-
tique de l’intégrisme. Plus dommageable encore : la presque
totalité des productions éditoriales et vidéos qui diffusent un

enseignement de l’islam chez les musulmans désireux de
s'informer et de se former, la presque totalité de ces produc-
tions est l’œuvre de courants intégristes.

Je ne “minore” donc pas du tout la place, en France,
comme dans l’ensemble du monde, des courants fondamen-
talistes. Simplement je dis que, en négligeant de considérer
l’islam réel, concret, du plus grand nombre des musulmans
de France, en n'ayant pas le souci de faire droit aux revendi-
cations des populations musulmanes de ce pays quant à leurs
demandes d’être traitées dignement et dans le respect des
règles d'égalité de tous, eh bien on se prive d’un islam fai-
seur de paix, faiseur de conciliation et de réconciliation.

Cela dit, je ne “diabolise” pas pour autant tous les cou-

rants islamistes à l’œuvre dans la société française. Ils sont

aussi marqués par des divergences importantes entre eux et

ils cultivent des contradictions en eux-mêmes. Certains sont
animés par un vrai souci de faire respecter le droit des plus
pauvres, et cela les rend tout à fait respectables.

ANV : On évoque de plus en plus fréquemment l’enga-
gement dans l’islam — et dans un islam militant pour
reprendre votre typologie — des jeunes des banlieues.
Quelle réalité cela recouvre-t-il ?

C.D. : Qu’est-ce qui est le plus valorisant ? Se recon-

naître chômeur, peut-être “à vie”, ou bien musulman ? Notre
société a exclu — et continue d’exclure — une grande partie
des jeunes issus des immigrations maghrébines du champ du
travail et du champ social. Ceux-ci, essentiellement les gar-
çons, les filles se vivant autrement dans la société française,
ont donc besoin de se trouver une identité qui leur permette,
à la fois de se respecter eux-mêmes, et d’être un tant soit peu
respectés même si c’est d’une manière conflictuelle. L’affir-
mation religieuse (qui peut, d’ailleurs, ne pas s’accompagner
de pratique !) est un moyen de défense, lequel, bien entendu,
donne sens à des existences qui n’en trouvaient pas dans
notre société.

Que représente, cependant, en nombre, cet engagement
dans l’islam ? Là aussi on risque de fantasmer ! Sans vouloir
être provocateur, je dis assez fréquemment que le vrai dan-
ger pour nos banlieues c’est la désislamisation beaucoup
plus que la réislamisation !

Quelques milliers, seulement, sur les centaines de mil-
liers que comptent nos banlieues populaires, de jeunes de
familles musulmanes s’investissent dans des associations,
des organisations, des mouvements musulmans. Plus nom-

breux sont ceux, hélas !, qui empruntent les chemins de
l’illégalité, de la délinquance (et particulièrement celui du
commerce illicite du cannabis, voire d’autres stupéfiants), de
la “débrouille” individualiste. Il y a, malheureusement, bien
plus de jeunes d’origine musulmane dans les prisons de
France que dans les salles de prières islamiques. La police
lyonnaise, à elle seule, possède un fichier de plusieurs cen-

taines de mineurs délinquants dont quelque huit cents n’ont
pas quatorze ans. Il serait probablement plus heureux que
ces garçons soient des militants musulmans !



115008rev
rGR
era

ne nous privons pas d'un islam faiseur de paix !

L’Iftar, rupture du jeûne du Ramadan, repas pris en commun à la mosquée - Photo Courrier de l'Unesco, déc. 94

La société française actuelle a une image tellement déva-
lorisée de l’islam, tellement négative (cette religion serait
des plus obscurantistes, elle nourrirait par nature la violence
et l’intolérance…) qu’elle perd toute raison en face de

l’émergence d’un islam de jeunes dans nos “quartiers sen-

sibles”. D’aucuns — je l’ai entendu dans la bouche d'acteurs

sociaux — en viennent même à dire préférer la délinquance
à l’engagement de jeunes dans l’islam ! Comment, dès lors,
éviter chez les jeunes qui font cette démarche (et ceux qui
peuvent être tentés de la faire) l’apparition d’une sorte de

paranoïa ? A la succession d’exclusions (de l’école, de la

formation, du travail, du droit au logement, des boîtes de



christian delorme

“Penser l'islam
comme politique

conduit à l’échec”
Entretien avec Olivier Roy

— Que revendiquent exactement les islamistes ? Quel type de
société poursuivent-ils ?
— Aujourd’hui la pensée islamiste se réduit à des slogans du
type : « Tout est dans le Coran. » Le Coran comme réponse à
tout, à la pauvreté, l’injustice, l'impérialisme, etc. Les tracts, les
slogans qu'ils diffusent relèvent de la seule incantation militan-
te. Il n’y a qu’à appliquer la loi islamique, la charia, disent-ils.
)

— Un projet islamiste peut-il se concevoir en Occident ?
— L'islamisme peut s’imaginer partout où se trouvent des
espaces d'exclusion sociale, de désespoir et où vivent des
jeunes éduqués, en mal de reconnaissance et d’intégration
sociale. Mais on ne fait jamais une révolution avec des margi-
naux. || faut une certaine taille démographique, des masses de
déshérités, un vrai mouvement social. Cet espace existe-t-il en

France ? La réponse est négative, bien sûr. Les zones d’exclu-
sion sociale, les banlieues chaudes sont bien sûr marquées par
la population étrangère. Mais la majorité des étrangers en

France ne se trouvent pas dans ces zones d'exclusion sociale.

Les islamistes les plus actifs ne vont donc fonctionner en

France que comme des minoritaires au sein de minorités
musulmanes. Non pas tel un parti d'avant-garde, mais telles des
sectes. Avant de dénoncer l’État, ils dénoncent par exemple les
mauvais musulmans, les imams de mosquée trop modérés.
N'est-ce pas le système de l’excommunication cher aux sectes ?
D'un côté ces groupes islamistes en France redonnent donc une

certaine fierté à tous ceux qui sont exclus. De l’autre, ils font
peur à tous ceux qui souhaitent une intégration et une recon-

naissance en France.

Extrait d’un entretien avec Olivier Roy paru dans Le Monde du 13/10/94

nuit, des centres de décision de la société, etc.) qu’ils ont

déjà longuement expérimentées, voilà qu’on en rajoute une

nouvelle : l’exclusion du droit à la liberté religieuse, laquelle
a droit à une expression publique et pas seulement privée !

Cette attitude de la société française, dont témoignent la

majorité des médias, des décideurs comme des intellectuels
de notre pays, me parait extrêmement grave et donne aux

ruptures créées par notre système économique et social une

dimension religieuse. Les militants musulmans, qui ont vécu
la guerre du Golfe de 1991 comme une “croisade” de
l’Occident contre un islam relevant la tête ; qui vivent
l’abandon des Bosniaques comme une attitude volontaire
des pays “chrétiens” contre des populations musulmanes ;

qui se sentent également humiliés à travers le sort des
Palestiniens ou des Tchétchènes… Les militants musulmans
ont de plus en plus le sentiment que, ici en France aussi, se

mène une guerre contre l’islam ! Comment les convaincre
que telle n’est pas la vérité, alors que tout laisse penser que,
pour une majorité de gens en France, un bon musulman…
est un musulman non croyant, ou, au moins, non pratiquant ?

ANV : Craignez-vous que se développe, par ce fait
même, un islam des banlieues qui encouragerait des révoltes
violentes ?

C.D. : Je crains que notre société n’ait pas suffisamment
le souci et la volonté de réduire l’exclusion dans laquelle
sont, de plus en plus, enfermés jeunes Maghrébins et jeunes
Noirs des banlieues, et cela d’une manière collective concer-

nant la majorité des garçons. Il en résultera alors non seule-
ment de plus en plus de misère, de plus en plus de détresses,
mais aussi des ruptures profondes. Aujourd’hui déjà, toute
une jeunesse d’origine musulmane qui a, le plus souvent, la
nationalité française, ne croit plus dans le discours prétendu-
ment “intégrationniste” de notre société et est tentée par un

“repli communautaire”. Dans les associations de jeunes
musulmans, il est de plus en plus fréquent que le “modèle
britannique” soit idéalisé et présenté comme la solution. On
sait que ce “modèle” privilégie la prise en charge des com-

munautés “ethniques” par elles-mêmes et leur auto-organisa-
tion, alors que le “modèle français” d’intégration préconise
l'assimilation des individus. Je ne crains pas vraiment un

“islam violent”, un “GIA des banlieues” que certains
seraient certainement trop heureux de voir apparaître pour



ne nous privons pas d'un islam faiseur de paix ! 53

pouvoir “casser de l’Arabe’”’ une nouvelle fois dans notre

histoire : je crains un islam qui s’isolerait, qui s’enfermerait,
qui se retrancherait du fonctionnement global de notre socié-
té. Il en serait alors fini de nos rêves de fraternité.

ANV : Que préconisez-vous ?

C.D. : Toutes mes réponses à vos questions le disent : il
faut rompre avec ce discours toujours négatif et toujours
suspicieux sur l’islam et les musulmans. Au regard de l’his-

toire, l’islam a apporté de grands biens à toute une partie de
l’humanité et continue de le faire. Il a été facteur de paix
plus que de guerres. Il a donné du sens à des peuples entiers
et à des centaines et des centaines de millions d’hommes. Il
a suscité de grands moments de civilisation. Et nous pou-
vons croire qu’il peut nous apporter de grands biens à nous

aussi, ici en France, aujourd’hui même.

Bien entendu, je ne dis pas que l’installation de l’islam
dans la société française ne pose pas des difficultés. Je dis

que ces difficultés doivent pouvoir être surmontées avec les

populations musulmanes, en ouvrant des espaces de paroles,
de réflexion, de débats, de travail scientifique…

L’autre exigence pour éviter l’aggravation de la situation

présente c’est, évidemment, une volonté politique réelle

d’enrayer l’exclusion. Les électeurs vont-ils savoir ouvrir ce

chemin ? J’avoue en douter.

Propos recueillis

par Antoine Obana

e Contre l'intégrisme islamique, de Rifaat El Saïd Mohammad
Saïd Al Ashmawy et Khalil Abdel Karim, septembre 1994,
Maisonneuve et Larose, 191 pages.

e Etre musulman en France, Associations, militants et mosquées,
de Jocelyne Césari, mai 1994, Karthala, IREMAM, 367 pages,
140 francs.

e Exils et royaumes. Les appartenances au monde arabo-
musulman, sous la direction de Gilles Kepel, Etudes réunies
par Rémy Leveau, mars 1994, Presses de la Fondation nationale
des sciences politiques, 220 pages, 176 francs.

e L'islam et la République. Des musulmans de France contre

l’intégrisme, de Martine Gozlan, Belfond, février 1994,
180 pages, 95 francs.

e [Échec de l’islam politique, d'Olivier Roy, 1992, Seuil,
252 pages, 130 francs.

e L'islam dans le monde, de Paul Balta, Le Monde-Éditions, 1991,
390 pages, 140, francs.

e Le Prophète et le pharaon. Aux sources des mouvements
islamistes, de Gilles Kepel, 1993 (première édition 1984), Seuil,
312 pages, 140 francs.

Éléments de bibliographie
e Demain l'islam de France, de Magali Morsy, Mame, 1993,

220 pages.
e l'islam laïque, d'Olivier Carré, Armand Colin, 1993, 167 pages,

99 francs.
e / es Frères et la mosquée. Enquête sur le mouvement islamiste

en Algérie, d’Ahmed Rouadjia, 1990, 310 pages.
e / a France et l’islam, de Bruno Étienne, 1989, Hachette,

322 pages, 118 francs.
e Intellectuels et militants de l'islam contemporain, de Yann

Richard et Gilles Kepel, Seuil, 1989.
e / es Banlieues de l'islam, de Gilles Kepel, 1987, Seuil,

425 pages, 130 francs.
e Le Radeau de Mahomet, de Jean-Pierre Péroncel-Hugoz, 1984,

Flammarion, Champs, 256 pages, 37 francs.
e Massignon et Gandhi, la contagion de la vérité, de C. Drevet,

Cerf, 1987.
e Quartiers sensibles, de À. Begag et C. Delorme, Seuil, 1994.

e ANV n° 83, “Violence et non-violence en islam” (encore
disponible).



Les quakers
face à
la violence

JEANNE-HENRIETTE LOUIS*

* Professeur à l’université d’Orléans, où elle a fondé les Études
nord-américaines en 1970. Auteur de : L’engrenage de la violence.
La guerre psychologique aux Etats-Unis pendant la seconde guerre
mondiale, Paris, Payot, 1987 ; et avec J-O Héron, de : William
Penn et les quakers : ils inventèrent le Nouveau Monde, Paris,
Découvertes/Gallimard, 1990.

es quakers, dès leur apparition au

XVII® siècle, ont adopté l’éthique de
la non-violence. Mais plus tard, la

légitimation de la violence a parfois divi-
sé les quakers entre eux.

Les premiers quakers

I quakers ne sont certes pas le premier groupe chrétien
à avoir pris le parti de la non-violence pour tenter de

résoudre les conflits personnels ou collectifs. Dans son

ouvrage La paix créatrice, Barthélémy de Ligt retrace le fil
d’Ariane des témoins qui se sont succédés au cours des
siècles depuis deux mille ans, sans parfois avoir conscience

d’appartenir à une continuité. Mais il convient de replacer
les quakers dans le contexte de la réforme radicale lancée à

partir du XVI siècle par le mouvement anabaptiste-menno-
nite en Europe continentale pour comprendre qu’une impul-
sion nouvelle a été donnée à cette tradition lors de la
Renaissance. Les mennonites voulaient revenir à la simplici-
té et au pacifisme du christianisme primitif. Ils insistaient
sur la nécessité d’explorer le monde intérieur, aux antipodes
du Nouveau monde extérieur. De même, le mouvement qua-
ker, né en Grande-Bretagne au milieu du XVIIe siècle, pro-
venait d’une insatisfaction à l’égard de la réforme classique :

les Eglises calviniste, luthérienne, anglicane, s’étaient arrê-
tées à mi-chemin dans leur effort de rénovation du christia-
nisme. Aller jusqu’au bout de la rénovation avait pour
conséquence le désir de sortir de l’engrenage de la violence
dans les relations humaines.

Le fondateur de la Société religieuse des Amis, Georges
Fox, et ses compagnons, affirmaient qu’il existe en chaque
être humain une étincelle divine, enfouie dans les ténèbres.
Cela implique que chaque être est éminemment respectable,
même si lui-même ne sait plus qu’il l’est. Les fondements



les quakers face à la violence 55

du quakerisme ont été exposés par le quaker écossais Robert

Barclay dans l’Apologie publiée en 1675 dans un but péda-
gogique à l’adresse du roi Charles II et de quiconque s’inté-
resse aux questions religieuses. L'existence de la Lumière
intérieure même chez quelqu’un qui paraît monstrueux (cf.
le conte “La Belle et la Bête”) interdit de tuer ce monstre car

il est riche d’une potentialité qui n’a pu éclore. C’est à partir
de 1660 que les Amis ont déclaré publiquement en

Angleterre qu’ils ne pouvaient participer à aucune guerre :

« Nous n’avons pas d’ennemi extérieur », déclara un groupe
d’Amis à Charles II cette année-là. Il était beaucoup plus
urgent de se confronter à son ennemi intérieur que de tuer

l’ennemi extérieur, estimaient-ils. Depuis cette déclaration,
l’objection de conscience a été largement pratiquée par les
Amis au cours des guerres européennes et américaines.

Voltaire (1694-1778) à connu et apprécié des quakers.
Il aimait leurs critiques de la religion catholique et de
son clergé. Ce philosophe des Lumières a loué chez les

quakers la réalité d’une vie chrétienne fidèle à

l’Évangile, refusant d’user de violence. Il à écrit
à leur sujet trois célèbres lettres.

Vous avez déjà vu que les quakers datent depuis Jésus-Christ,
qui fut, selon eux, le premier quaker. La religion, disent-ils, fut

corrompue presque après sa mort, et resta dans cette corruption
environ seize cents années ; mais il y avait toujours quelques qua-
kers cachés dans le monde, qui prenaient soin de conserver le feu
sacré éteint partout ailleurs, jusqu’à ce qu’enfin cette lumière
s’étendit en Angleterre en l’an 1642.

Ce fut dans le temps que trois ou quatre sectes déchiraient la

Grande-Bretagne par des guerres civiles entreprises au nom de

Dieu, qu’un nommé Georges Fox, du comté de Leicester, fils d'un

ouvrier en soie, s’avisa de prêcher en vrai apôtre, à ce qu’il préten-
dait, c’est-à-dire sans savoir ni lire ni écrire ; c’était un jeune
homme de vingt-cinq ans, de mœurs irréprochables, et sainte-
ment fou. Il était vêtu de cuir depuis les pieds jusqu’à la tête ; il

allait de village en village, criant contre la guerre et contre le cler-

gé. S’il n’avait prêché que contre les gens de guerre, il n'avait rien

à craindre : mais il attaquait les gens d’Église : il fut bientôt mis en

prison. On le mena à Derby devant le juge de Paix. Fox se présen-
ta au juge avec son bonnet de cuir sur la tête. Un sergent lui

donna un grand soufflet, en lui disant : « Gueux, ne sais-tu pas
qu’il faut paraître nu-tête devant Monsieur le Juge ? » Fox tendit

Voltaire et les quakers
l’autre joue, et pria le sergent de vouloir bien lui donner un autre

soufflet pour l’amour de Dieu. Le juge de Derby voulut lui faire

prêter serment avant de l’interroger. « Mon ami, sache, dit-il au

juge, que je ne prends jamais le nom de Dieu en vain. » Le juge,
voyant que cet homme le tutoyait, l’'envoya aux Petites-Maisons
de Derby pour y être fouetté. Georges Fox alla, en louant Dieu, à

l'hôpital des fous, où l’on ne manqua pas d’exécuter à la rigueur la
sentence du juge. Ceux qui lui infligèrent la pénitence du fouet
furent bien surpris quand il les pria de lui appliquer encore

quelques coups de verges pour le bien de son âme. Ces mes-

sieurs ne se firent pas prier, Fox eut sa double dose, dont il les

remercia très cordialement. |! se mit à les prêcher ; d’abord on rit,
ensuite on l’écouta : et, comme l'enthousiasme est une maladie

qui se gagne, plusieurs furent persuadés, et ceux qui l’avaient

fouetté devinrent ses premiers disciples.
Délivré de sa prison, il courut les champs avec une douzaine

de prosélytes, prêchant toujours contre le clergé, et fouetté de

temps en temps. Un jour, étant mis au pilori, il harangua tout le

peuple avec tant de force qu’il convertit une cinquantaine d'audi-

teurs, et mit le reste tellement dans ses intérêts qu’on le tira en

tumulte du trou où il était ; on alla chercher le curé anglican dont

le crédit avait fait condamner Fox à ce supplice, et on le piloria à
sa place.

Il osa bien convertir quelques soldats de Cromwell, qui quittè-
rent le métier des armes et refusèrent de prêter le serment.

Extrait de la “Troisième lettre sur les quakers”, éditée dans Lettres philosophiques,
Voltaire, Paris, Garnier-Flammarion, 1964, pp. 30-31.



56 jeanne-henriette louis

Non-violence ou violence ?

la question : qu’est-ce-qui permet à un quaker d’avoir
recours à l’usage de la violence et de la justifier ?, je

suis tentée de répondre: rien ne justifie ce recours. Mais dès
lors je m’implique dans cette réponse, et il est certain que la

question du rejet de la violence ne fait plus l’unanimité
parmi les Amis actuellement. Je voudrais d’abord donner
mon point de vue personnel sur la question, puis mentionner
le cas d’Amis qui, au cours des siècles, ont légitimé le
recours à la violence.

Personnellement je considère que sur le plan théorique,
rien, chez les quakers, ne justifie l’usage de la violence.
Certes, les quakers sont faillibles, et il arrive que certains
sombrent dans la violence, mais il s’agit alors d’un échec,
d’une ‘trahison’, en quelque sorte, de l’éthique quaker. Les
Amis croient beaucoupà l’interactivité : on induit le compor-
tement de l'adversaire, par son propre comportement, souvent

inconsciemment. La violence de l’autre est un révélateur de
nos propres insuffisances, c’est une invitation à se remettre
en question, et à mûrir. C’est une éthique exigeante, qui
déstabilise en permanence celui qui cherche à la suivre. Une
aventure, en quelque sorte. Lorsqu’on évite la violence
(physique ou psychologique), on est fidèle à l’éthique qua-
ker. Si on n’a pu l’éviter, on trahit l’éthique. Et la vie des
quakers est semée d’embûches, qu’il faut d’ailleurs
apprendre à décoder. On est d’ailleurs tenté de dire, comme

Françoise Verny : « Dieu existe, je l’ai toujours trahi »…

Aux XVIIe et XVIIIe siècles, en Amérique du Nord, la
non-violence était tellement reconnue comme une partie
importante de l’identité quaker, que ceux qui y renonçaient
devaient quitter la Société religieuse des Amis. Des débats
très importants ont eu lieu à ce sujet, surtout en Pennsylvanie
au XVIIIe siècle. En effet, la Pennsylvanie avait été fondée
en 1682 par le quaker William Penn comme un pays sans

armée, pratiquant la coexistence pacifique avec les autoch-
tones et l'Amérique française. Mais cette Expérience, quali-
fiée de Sainte, s’est terminée officiellement le 12 avril 1756,
lorsque la Pennsylvanie a déclaré la guerre aux Français et
aux Indiens. Et c’est justement au milieu du XVIII siècle
que les quakers ont eu à faire des choix au sujet de leur iden-
tité. Des Amis qui siégeaient au gouvernement de la
Pennsylvanie et qui s’étaient enrichis pas le commerce,

avaient progressivement dérivé du refus de la guerre à

l’acceptation d’un conflit “juste” parce que défensif (contre
les Français et les Indiens). Sans en être très conscients, ils
devenaient des quakers prêts à cautionner une guerre, de
même que certains quakers pennsylvaniens pratiquaient
encore l'esclavage dans la première moitié du XVIIIe siècle.

La crise qui éclata en Pennsylvanie au cours des années
1750 est au cœur du débat sur le rapport entre le quakerisme
et la violence ou la non-violence. Sous l’influence de
Benjamin Franklin, qui n’était pas quaker, mais avait de
l'influence sur certains Amis, le Parti quaker, fondé dans les
années 1740 comme le Parti de la paix, devint progressive-
ment dans les années 1750 le Parti de la guerre. Lorsque la

Pennsylvanie déclara la guerre aux Français et aux Indiens,
les quakers du groupe de Philadelphie, qui ne siégeaient pas
au gouvernement de la Pennsylvanie, incitèrent leurs frères

politiciens à démissionner afin de ne compromettre dans
cette guerre ni eux-mêmes ni la Société religieuse des Amis.
C’est ce que firent six d’entre eux en juin 1756. Aux élec-
tions d’octobre, seulement douze quakers furent élus sur

trente-six membres du gouvernement. Pour la première fois
dans l’histoire de la Pennsylvanie, il n’y avait plus de majo-
rité quaker à l’Assemblée. À l’instigation des Amis britan-

niques, quatre d’entre eux démissionnèrent quelques jours
après l’élection, ce qui laissait à six le nombre d’Amis au

gouvernement. Désormais la Pennsylvanie était banalisée.
Pour la première fois de son histoire elle entrait en guerre.
Mais la crise de 1756 avait obligé les Amis à choisir claire-
ment leurs priorités : ils ne pouvaient à la fois gouverner et

accepter la guerre. En 1756 le choix fut fait en faveur de la
non-violence, au détriment du pouvoir politique. Le quake-
risme pennsylvanien survécut, mais il devint marginal dans
la Province fondée par William Penn. En même temps, les
réformateurs purs et durs, tels que Antoine Benezet et John
Woolman, insistèrent pour que le quakerisme se rapproche
de ses valeurs d’origine (non-violence, fraternité, simplicité,
frugalité, renoncement à la pratique de l’esclavage) qui
avaient été mises à mal par soixante-quatorze années de pra-
tique du gouvernement. Le quakerisme avait quelque peu
dérivé à cause de l’exercice du pouvoir politique et de l’enri-
chissement matériel. Il fut corrigé au cours des décennies de
1750 à 1780. Benjamin Franklin, pendant ce temps, devint
le personnage le plus influent du Parti quaker, qui n’avait



rs

NE

MSN

1

qe”

MEN
NT

MN

NT

t

Ê

les quakers face à la violence 57

guère plus de quaker que le nom. Franklin put donner libre
cours à sa francophobie de l’époque, en encourageant la

Pennsylvanie à lutter contre les Français et les Indiens.

Il est intéressant de constater dès lors, que Benjamin
Franklin est passé pour un quaker lorsqu’il est venu en

France en 1776... afin d’entraîner le pays dans la guerre
d’indépendance des États-Unis, ce qu’il réussit à faire en

1778. Cette confusion révèle que les Français ne font pas
toujours la différence entre la guerre et la paix, et qu’ils ne

voient pas que si Franklin avait été quaker, sa mission en

France aurait été très difficile à accomplir. En même temps
cette confusion révèle que les Amis ont souvent été tentés

par le renoncement au pacifisme, au point que ce dernier ait
été exclu de l’identité quaker par des esprits prompts à faire
des amalgames.

On peut encore se tourner vers l’histoire de la fin de la

Saint-Expérience de la Pennsylvanie pour expliquer com-

ment les quakers conçoivent leur pacifisme. La question
indienne est à nouveau au cœur du débat. La bonne entente

avec les autochtones était la clef de voûte de la paix relative

qui régna en Pennsylvanie lors des premières décennies. Le

fait que quakers et mennonites aient acheté les terres

indiennes à un prix correct, et qu’ils n’aient pas porté
d’armes, a instauré des relations mutuelles de confiance
entre les deux groupes, blancs et autochtones. C’est à partir
du moment où les Indiens ont été maltraités, soit par de nou-

veaux immigrants qui ne partageaient pas les valeurs des

fondateurs, soit par des descendants de quakers qui s’éloi-

gnaient des valeurs de leurs parents ou grand-parents, que
des tensions ont surgi dans les relations avec les Delaware.
Et c’est ainsi que les Delaware ont rejoint les Français (mais
oui !) aux confins de la Pennsylvanie pour se retourner

contre les colons de cette province. Ils ont attaqué des

fermes à la frontière de la Pennsylvanie, et les victimes de

ces attaques ont demandé que la Pennsylvanie crée une

armée ou une milice pour les protéger. Une milice de volon-

taires fut alors créée par Benjamin Franklin au milieu du

XVIIIe siècle. Le débat qui s’est instauré en Pennsylvanie
dès lors au sein du gouvernement et parmi la population fut

le suivant : comment mettre fin aux violences indiennes ?

Un nombre de plus en plus grand de Pennsylvaniens soute-

naient Benjamin Franklin, partisan de la manière forte, tan-

dis que des quakers s’obstinaient à dire que les Indiens ne

seraient pas devenus violents s’ils n’avaient pas été maltrai-
tés. Ils appelaient la population à procéder à un examen de
conscience plutôt qu’à prendre les armes.

Lorsque la Pennsylvanie déclara la guerre aux Français
et aux Indiens, donc, en 1756, des quakers de Philadelphie,
concernés par la tradition pacifiste de la Société des Amis,
créèrent l’“Association amicale en vue de restaurer et de

protéger la paix avec les Indiens par des mesures paci-
fiques». Parmi eux se trouvaient des anciens membres de
l’Assemblée de la Pennsylvanie qui avaient démissionné en

1756. Cette association se donna pour but essentiellement de

dédommager les Indiens pour les malhonnêtetés dont ils
avaient été les victimes. Elle dura jusqu’en 1763. Certes, ses

fondateurs furent accusés de vouloir continuer à gouverner
la Pennsylvanie par d’autres moyens malgré leur démission
du gouvernement. Une grande partie des Pennsylvaniens
leur reprochaient d’être mieux disposés à l’égard des Indiens

qu’à l’égard de leurs victimes. Etre actif dans cette associa-
tion impliquait donc un certain isolement psychologique
parmi les Blancs de la Province. Cependant, bien qu’elle ait

été impopulaire et très critiquée à cette époque, cette asso-

ciation a permis de limiter les déprédations commises par les

Indiens en Pennsylvanie pendant la guerre. Des historiens

américains lui accordent même le crédit (du point de vue

anglophone) d’avoir permis la victoire des Anglais sur les

Français pendant cette guerre en freinant l’hémorragie des

départs indiens de la Pennsylvanie vers le camp français. O

paradoxe ! le pacifisme peut permettre de gagner une guerre !

La non-violence demeure la norme

dans l’éthique quaker
ette histoire illustre bien, me semble-t-il, l’attitude qua-
ker lors des guerres en général : refus de tuer, recherche

d’une réconciliation par la justice, aide aux victimes et aux

opprimés. À travers les guerres de l'Occident du XVII° au

XXe siècles, on retrouve des quakers comme objecteurs de

conscience, aux côtés des réfugiés, des victimes de guerre.

Il est temps cependant de répondre à la première ques-

tion, non sur le plan des principes, mais à la lumière de la

praxis. Il vaut mieux dès lors formuler ainsi la question :

qu’est-ce qui a parfois permis à des quakers d’avoir recours



58 jeanne-henriette louis

à la violence et de la justifier ? Nous ne sommes pas là sur le
plan du droit, mais de la pratique. Depuis la guerre
d’Indépendance des États-Unis il y a souvent eu une minori-
té de quakers pour s’engager dans des guerres. À cette

époque, des quakers se sont engagés dans le conflit au nom

de la liberté. Ils voulaient être acteurs de la révolution amé-
ricaine, fût-ce par la violence. C’est ainsi que Thomas
Mifflin, célèbre négociant quaker de Philadelphie, devint
général dans l’armée de Washington, Samuel Morris devint
capitaine du régiment de cavalerie qui servit de garde du
corps à Washington, et le général Nathanael Greene avait été
également un quaker. Mais ce qui prouve que les quakers
américains avaient fait un choix en faveur de la non-violen-
ce, c'est le fait que tous les quakers qui avaient opté pour la
guerre furent exclus de la Société des Amis. Ceux de
Philadelphie, qui s’appelaient eux-mêmes des “quakers
libres”, créèrent dès lors un groupe autonome, et en 1783 ils
construisirent leur propre Maison d’Assemblée. Ils n’étaient
que quelques dizaines, et le groupe s’éteignit aux environs
de 1820.

Lors de la guerre de Sécession (1861-1865), certains des
quakers manifestèrent de diverses façons leur accord avec

les Nordistes. Leur engagement dans le mouvement d’aboli-
tion de l’esclavage des Noirs leur donnèrent l’impression
qu’il s'agissait d’une guerre juste, contre l’esclavage. C’est
ainsi que deux ou trois cents jeunes quakers s’enrôlèrent
dans l’armée nordiste, surtout dans l’Indiana. Le 15° régi-
ment de la Pennsylvanie, quant à lui, était commandé par un

Ami, le colonel John Palmer. On l’appelait le “régiment
quaker”, car beaucoup de ses officiers et de ses hommes
étaient quakers. Certains groupes quakers exclurent de tels
membres, d’autres s’abstinrent de le faire. Et le ministre de
la Guerre de cette époque, Edwin Stanton, était le fils d’un
quaker… Enfin une situation comparable se présenta lors de
la Deuxième guerre mondiale. On trouve encore beaucoup
d’objecteurs de conscience engagés dans l’aide aux réfugiés,
bien sûr, mais nombre de quakers britanniques et améri-
cains, horrifiés par le nazisme, se résignèrent au concept de
guerre juste. Actuellement la Société des Amis n’exclut plus
guère les membres qui pactisent avec la guerre, laissant ce

choix à la conscience individuelle.

e Bacon Margaret, The Quiet Rebels. The Story of the Quakers in
America, Basic Books, New York, 1969.

e Barclay Robert, La Lumière intérieure, source de vie. Apologie
de la vraie théologie chrétienne telle qu'elle est professée et
préchée par ce peuple appelé par mépris les quakers, Paris,
Dervy, 1990.

e Blough Neal, Christologie anabaptiste, Labor et Fides, 1984.
e Brock Peter, Pacifism in the United States. From the Colonial

Era to the First World War, Princeton, N.J., Princeton University
Press, 1968.

e Brodin Pierre, Les quakers en Amérique du Nord au XVIIe siècle
et au début du XVIIIe, Dervy, 1985.

e Dommen Edouard, Les quakers, Paris, Le cerf, 1990.
e Van Etten Henry, Chronique de la vie quaker française, 1745-1945,

Centre quaker de Paris, 1945.
e Fillet René, “Les relations entre la Touraine et la Pennsylvanie

au XVIIe siècle, Moyse Amyraut et William Penn”, Bulletin de la

Bibliographie sommaire
société d'études anglo-américaines des XVIIe et XVIIIe siècles,
n° 37, nov. 1993, 121-140.

e De Ligt Barthélémy, La paix créatrice. Histoire des principes et
des tactiques de l’action directe contre la guerre, Paris, Marcel
Rivière, 1934 (épuisé). On peut se procurer une réédition chez
Roland de Miller, C.E.D.E.C., Le Château, Sigoyer, 04200 Sisteron.

e Louis Jeanne-Henriette et Jean-Olivier Héron, William Penn et
les quakers : Ils inventèrent le Nouveau Monde,
Découvertes/Gallimard n° 90, 1990.

e “Benjamin Franklin et les quakers : chassés-croisés
identitaires”, Frontières 4 (1992) : 166-180. “Benjamin Franklin
et les quakers : différences et complémentarités”, Benjamin
Franklin et la France, Actes du colloque organisé par le Collège
“Dickinson en France”» à Toulouse le 22 février 1993, p. 51-62.

e Penn William, Sans Croix, Point de Couronne, Paris, Dervy, 1988.
e Wilson Robert, Philadelphia Quakers, 1681-1981, Philadelphia

Yearly Meeting of the Religious Society of Friends, Philadelphia,
Pa, 119102.



les quakers face à la violence 59

Quant à la question : qu’est-ce qui peut permettre à un

quaker de faire le choix de la non-violence ?, elle ne

s’applique pas au sujet étudié, à mon avis. La non-violence
est encore la norme dans l’éthique quaker contemporaine. Si
elle constitue un choix, elle est encore tellement liée à
l’essence du quakerisme, que c’est au niveau de l’adhésion
au quakerisme que s’effectue souvent le choix. La non-vio-
lence va encore de soi. La violence est l’exception qui
confirme la règle.

Avec leurs exigences personnelles et leurs atermoie-

ments, les quakers sont présents actuellement dans le monde
au nombre de 215 000 environ, dont une cinquantaine de
mille en Afrique, quelques milliers en Asie, une vingtaine de
mille en Europe et au Proche-Orient, et environ 140 000 sur

le continent américain, dont 110 000 aux États-Unis. Ils

communiquent entre eux au minimum par des Epîtres rédi-

gées à la fin de l’Assemblée annuelle de chaque groupe, et

par des rencontres triennales du Comité mondial de consul-

tation des Amis. Leur témoignage traditionnel en faveur de
la paix est remis en question depuis la fin de la guerre froi-

de, non sur le fond lui-même, mais plutôt sur les formes que
peut revêtir ce témoignage. Présents en Afrique du Sud, au

Proche-Orient, en Irlande, comme médiateurs discrets

depuis de nombreuses années, ils se réjouissent du progrès
de la paix sur le plan politique dans ces pays depuis plu-
sieurs mois, et cherchent, à leur échelle, soit à consolider ce

progrès, soit à se rendre sur d’autres terrains explosifs aux-

quels on n’a pas encore suffisamment prêté attention.
D’autre part des groupes quakers se développent depuis
quelques années en Russie, où ils semblent répondre à une

attente et à une recherche chez certains citoyens russes.

En conclusion, l’engagement quaker au service de la

paix a traversé plusieurs siècles depuis la naissance de la

Société religieuse des Amis au XVIIe siècle, et en dépit de
nombres d’aléas, il constitue encore une partie importante de
l’identité de ce mouvement.

OFFREZ-VOUS
UN ABONNEMENT A ANV

(180 F, voir en dernière page)

VOUS IREZ MIEUX, ET NOUS AUSSI !



[mages de Dieu
et sacralisation
de la violence

ÉMILE GRANGER*

* Éducateur et théologien, auteur de plusieurs articles dont “Face
au mal, une éthique de la compassion”, in Le supplément n° 172
(éd. du Cerf).
ANV publie ici un article d’Émile Granger déjà paru dans ANV
n° 48 (été 1983), mais l’auteur l’a repris et enrichi dans ce n° 94.

U: lien profond conduit les religions à
sacraliser la guerre et à rendre hom-

mage ainsi à la divinité.

Faut-il que la “guerre” pose problème ! On a toujours
cherché à lui donner des qualificatifs qui la valorisent. Elle
fut “fraîche et joyeuse”, “juste” et au siècle de la science elle
se veut “guerre propre”. Mais voici qu’une nomination
que l’on croyait enfin disparue refait surface et en force : la
“guerre sainte”. Il se peut que cela soit en partie manipulé
pour présenter comme fanatique un danger réel ou supposé ;
notre vigilance doit rester en éveil. Mais il est aussi indé-
niable que c’est au nom de Dieu que des combats sont
menés. Celui qui cherche à être artisan de paix ne peut
qu'être atterré ; mais s’il est croyant, la question redouble :

comment cela se peut-il ? Il serait trop facile d’en appeler
aux excès et surtout aux erreurs des autres religions !

Quelques préalables

JT ne prétends pas résoudre ce problème, qui n’est pas seu-

lement rationnel, mais seulement apporter quelques élé-
ments de réflexion. En partant plus particulièrement de ma

propre appartenance religieuse, à savoir le christianisme et
dans sa mouvance “catholique”. Évidemment j'essaye de
prendre du recul mais je ne dois pas être indemne des débats
actuels qui font mal à mon Église.

Nous voudrions amorcer ici une recherche sous un angle
bien particulier : y a-t-il des images de Dieu qui favorisent le
recours à la violence pour soutenir la cause du divin ? Y a-t-
il d’autres images de Dieu qui, au contraire, permettent de
désacraliser la violence ?

La question est en grande partie émotionnelle. Il ne

s'agit pas de nier cette dimension, mais, ici, de donner prio-
rité à une certaine rigueur. C’est pourquoi notre première



images de dieu et sacralisation de la violence 61

démarche tentera de mieux cerner l’objet d’étude et les
manières de l’aborder. Et cela en précisant trois aspects.

Une situation particulière
remière précision, circonstancielle, mais d’élémentaire
honnêteté : on n’écrit pas du point de vue de Sirius. Le

problème est si vaste qu’il supposerait une érudition ency-
clopédique que je ne possède évidemment pas.

Il faudrait pourtant ne pas ignorer les religions et cul-
tures qui représentent la majeure partie de l’humanité. Mais
les risques sont grands. D’une part, on peut toujours les
déconsidérer inconsciemment ou, sous prétexte d’irénisme,
les exalter naïvement. Et lors même que l’on s’efforce à une

connaissance objective, ne risque-t-on pas de les interpréter
selon nos propres codes, plutôt que selon leur logique propre ?
C’est dire combien il faudrait que ce texte soit complété par
d'autres experts…

Nous nous situons donc dans le monde occidental et, par
conséquent, dans l’héritage biblique : l’islam et le judaïsme
seront nos interlocuteurs privilégiés ; mais il reste que le
christianisme (et, pour moi, dans sa version “catholique””)
est notre lieu spontané. Il est vrai qu’il y a déjà là de quoi
alimenter le débat ! Mais, pour aller au bout de l’avertisse-
ment aux lecteurs, il faut bien avouer que, tout en essayant
d’être objectif, je ne suis pas neutre. La fascination du Dieu
crucifié doit bien aussi induire ma démarche : il importait
donc de préciser “ce lieu d’où je parle”.

Un champ mêlé

ous allons avoir affaire à un champ très mêlé, où bien
des éléments se croisent. Il n’est sans doute pas inutile

d’opérer un premier discernement pour pointer ce que nous

entendons par “guerre sainte”.

1) La violence et le sacré

Tout d’abord, notons un lien diffus mais très profond
entre la violence et le sacré.

On peut ne pas admettre le modèle précis que René

Girard a construit et surtout l’extension générale qu’il lui
donne. Reste qu’il a bien mis ces rapports en évidence : le
mécanisme du “bouc émissaire” en particulier est éclairant.
Mais nous noterons aussi que Girard met la violence à l’ori-

gine du sacré et non l’inverse. Cela peut nous prémunir
contre des simplifications abusives.

NA Âtre,

JIHC
1/35



62 émile granger

Mais la sacralisation, dans les couches profondes de

l’inconscient, ne tient-elle pas simplement au fait que, dans
les guerres, il y va de la vie et de la mort, de l’héroïsme et

du “sacrifice”, de la peur et de la splendeur. Spontanément,
il faut bien absolutiser ce pour quoi l’on meurt et l’on fait
mourir. Par ailleurs, quels que soient les discours légiti-
mants, la violence nous plonge dans l’excès et l’irrationnel.
Autant de thèmes qui consonnent au sacré.

Dès lors, le lien n’a rien d’étonnant. On le trouve dans
les cosmogonies primitives où le sacré est exprimé en récits
de combats entre les dieux. Mais on le trouve aussi dans nos

sociétés sécularisées : la littérature officielle des discours
d’anniversaires guerriers abonde en exemples de ce recours

au sacré.

2) Dieu avec nous

Autre modalité bien connue du rapport divin/guerre : la

réquisition de Dieu au service d’un camp. Les exemples sont

multiples, même à demeurer dans notre Occident et entre

nations chrétiennes.

Il y a d’abord les prises de positions historiques célèbres.
On connaît les sermons enflammés des évêques de Paris et

de Berlin au cours de la “Grande Guerre”, et la figure de
Jeanne d’Arc fait partie de notre patrimoine culturel. Il n’y a

pas si longtemps que le cardinal Spellman bénissait les
canons. Il y a comme un glissement subtil entre le “moral
des armées”, et la morale confortée par Dieu. Le pire, c’est

qu’au-delà des manipulations conscientes, il y a aussi de la
sincérité dans ces annexions.

Cette sincérité, elle existe éminemment au niveau popu-
laire. Son lieu de prédilection est alors la prière. La prière de
demande est spontanée, et il est inévitable qu’en période de
conflits elle se soucie de ceux que l’on aime et qui sont

menacés. De là à prier “pour la victoire” le pas est vite fran-
chi et l’on ne s’en est pas privé. Ladite victoire apparaissant
d’ailleurs comme “jugement de Dieu”, selon une application
religieuse de la loi du plus fort qui écrit l’histoire.

Reste à remarquer que le “patriotisme”, qui fut long-
temps vecteur de cette démarche, est en partie relayé par les

options politiques et sociales. C’est du même mouvement

que certains dictateurs se réclament de la “Sécurité nationa-
le” et de la défense de la “civilisation chrétienne”. Certaines

expressions des théologies de la libération mettent en œuvre

le même schéma. Ce qui nous permet, au passage, de préci-
ser que notre étude ne tend pas à renvoyer dos à dos tous

ceux qui se réclament de Dieu, mais à mettre à jour un cer-

tain nombre de démarches sans préjuger de la valeur d’une
cause : nous ne mettons pas sur le même pied l’oppresseur et

l’opprimé, le bourreau et le torturé.

3) La guerre sainte

La réalité n’est jamais monolithique. Les deux aspects
que nous venons d’esquisser interfèrent dans une troisième

perspective, à laquelle nous réserverons le nom de “guerre
sainte”, et qu’il nous faut maintenant observer.

Nous désignons par là toute lutte menée au nom d’un
Absolu qui se donne comme transcendant le groupe qui s’en
veut le héraut. Il ne s’agit pas, par conséquent, de cette abso-

lutisation, précédemment évoquée, d’une cause “particuliè-
re” où, par définition, la “patrie” est limitée. Il s’agit d’une
certaine revendication universelle et transcendante. L’enne-

mi, dès lors, n’est plus seulement l’adversaire que l’on peut
à la limite respecter, mais “l’infidèle” qui s’élève contre la
divinité. Aussi bien peut-on prétendre que c’est aussi “pour
son bien” que l’on combat. Par ailleurs, la transcendance
même de la “Cause” lui permet de cumuler toutes les

valeurs ; le fanatisme, déjà suscité par la violence, peut se

déployer en toute bonne conscience.

Historiquement, ce sont les religions qui ont véhiculé

pareilles démarches. L'expression même de “guerre sainte”
l’atteste. Des drames récents montrent qu’elles continuent à

opérer en ce sens. Mais des idéologies qui, par ailleurs, se

prétendent athées n’échappent pas au schéma. Dès lors, il
vaut la peine d’approfondir ce rapport à l’Absolu qui
engendre larmes et sang, et d’en repérer les mécanismes.

Parlant de “guerre sainte”, nous nous situons d’emblée
sur un plan “idéologique”. Mais n’oublions pas que d’autres
éléments jouent aussi dans le déroulement des conflits. Il est

certain que les références religieuses couvrent d’autres inté-
rêts. Les rapports économiques et politiques ne sont pas
innocents dans les guerres saintes, quelle que soit la
conscience que les protagonistes en ont.

Admettre cela n’est pas trancher la question de savoir ce

qui joue en dernière instance dans le déploiement de la réalité



images de dieu et sacralisation de la violence

saŸ

= 1e© 45 -

EST»

historique. Mais, même en admettant l’apport marxiste, nous

pouvons tenir, avec Gramsci et Althusser, qu’il y a une rela-
tive indépendance du niveau “idéologique”. Cela doit vou-

loir dire, pour le moins, qu’au niveau conscient, la ferveur

religieuse peut être motivante. Et que par ailleurs il serait un

peu “primaire” de réduire les images de Dieu à une situation
sociale objective. Cela permet de comprendre comment des
masses fanatisées peuvent se laisser entraîner dans des

guerres qui ne servent pas immédiatement leurs intérêts.

Mais il faut aussi reconnaître que les “images de Dieu”
ne sont pas indemnes de leurs conditions économiques et

sociales de production. Cela vaut même pour les religions
dites “révélées”. Dès lors, il ne sera pas vain de déceler ce

qui se cache sous les prétextes pieux (comme sous d’autres
nobles prétextes d’ailleurs).

Notre tâche, du coup, se précise : en quoi l’appel au reli-

gieux, notamment dans les guerres saintes, vient-il “surdé-
terminer” d’autres causes bellicistes ? En quoi ces données

“profanes” ont-elles à leur tour des incidences sur les images
du divin ?

Des représentations ambiguës
partir de quelques exemples, nous pouvons repérer
comment certaines images de Dieu peuvent inciter à la

guerre sainte, ce qui nous acheminera à détailler davantage
les processus qui peuvent engendrer ce lien.

Multiples sont les noms et les figures de la divinité.
Retenons-en quelques-unes.

1) Le Moloch

Retenons d’abord la figure du dieu Moloch, plus comme

symbole que dans sa réalité historique précise. Divinité
avide de sacrifices humains et de sang, elle a revêtu plu-
sieurs visages dans les religions primitives ; mais on en

retrouve la figure terrifiante dans des idéologies profanes
dont le nazisme n’est, hélas, pas la dernière incarnation.

Appuyé sur le fond le plus archaïque de l’humanité, il conti-
nue à hanter nos mémoires, tant il est vrai que cet archaïs-
me-là ne disparaît jamais vraiment. Est-on sûr qu’il ne se

dissimule pas même derrière des divinités plus “civilisées” ?
Au demeurant, le sacrifice à Moloch entendait bien fonder et

maintenir la cité…

Pour notre propos, nous retiendrons essentiellement ceci :

la divinité peut être perçue comme réclamant des sacrifices
humains. Et cela non seulement dans les rangs de ses enne-

mis, mais aussi dans ceux de ses propres fidèles. Nous tou-

chons là un des ressorts (et non des moindres) de la guerre
sainte. Mourir pour le dieu et pour sa cause apparaît comme

sort enviable. Et l’on a vu en effet des masses fanatisées se

jeter dans la fournaise. Entendons-nous bien : nous ne vou-

lons pas contester la grandeur du martyre. Mais nous indi-

quons comment fonctionne un certain rapport efficace : la

guerre sainte consiste certes à accepter de tuer, mais aussi à

accepter d’être tué. Et c’est même cette grandeur réelle qui a

longtemps masqué (et pas seulement dans les conflits reli-

gieux) le meurtre de ceux d’en face.

2) Le dieu unique
A l’autre bout de l’évolution religieuse, nous trouvons la

foi au Dieu unique, notamment dans la grande veine issue
d’Abraham. Du coup, les traces des divinités primitives



64 émile granger

vont-elles disparaître en entraînant avec elles tout recours à
la violence ?

Il est indéniable que la foi au Dieu unique s’est accom-

pagnée d’un progrès de la conscience morale. Mais, à regar-
der l’histoire, on doit bien reconnaître que cela n’a pas éli-
miné la guerre sainte. Au contraire, il semble bien que cette

pratique ait trouvé son terrain d’élection avec les grandes
religions monothéistes. De Yahvé conduisant à la victoire
les armées d’Israël aux Croisades et au Jihad islamique, les

exemples ne sont pas marginaux mais constituent la trame

même de l’histoire. Aussi bien donnent-ils lieu à des justifi-
cations théologiques.

Il ne s’agit pas de simplifier la réalité. D’une part, il y a

des différences entre les diverses réalités historiques que
nous avons évoquées ; d’autre part ces guerres ont d’autres
motifs que religieux. Il reste que la proclamation du Dieu

unique peut non seulement justifier après coup mais provo-
quer le recours aux armes.

Reconnaître un Dieu unique, c’est donner nom à
l’Absolu. Or celui-ci, par définition, réclame toute sa part,
apparaît comme vérité à transmettre à tous : « Le relatif
meurt au contact de l'absolu », et ses tenants deviennent
naturellement prosélytes. En contexte religieux, la ferveur
devient lutte contre l’idolâtrie, tant pour préserver les fidèles

que pour rendre gloire au vrai dieu. Cette lutte est constituti-
ve de la foi. Mais l’on comprend aisément qu’elle ne se

déroule pas seulement sur le plan spirituel ou intellectuel,
surtout lorsqu’il s’agit de religion instituée, donc d’un phé-
nomène collectif.

Joue en effet le couple ‘“universel/élection”. La commu-

nauté qui adore le Dieu unique n’a qu’à regarder autour

d’elle pour constater que d’autres référents existent. Et pour-
tant, si le dieu est unique, il a portée universelle. Cette
contradiction du singulier et de l’universel va être levée,
notamment dans la Bible, par la conscience de l’élection :

Dieu s’est choisi un peuple. Celui-ci d’une part jouit de la

protection divine, d'autre part est chargé de mission : attes-

ter que les idoles sont inférieures au vrai Dieu, amener les
nations à la reconnaissance du véritable Absolu. Si, en

Israël, cet universalisme reste tâtonnant, il s’affirme dans le
christianisme et l’islam. Mais, de toute façon, la guerre sain-
te s’en trouve justifiée. D’un côté, les histoires manifestent
la protection dont jouit le peuple élu. De l’Exode aux

Psaumes, on pourrait multiplier les citations de l’Ancien
Testament. De l’autre côté, les “soldats de Dieu”, entraînent
dans leur sillage l’annonce de la vérité. Qu’on songe aux

conquistadores du XVI: siècle et aux colonialismes du XIXe :

les missionnaires à l’abri du drapeau tricolore. Ce qu’il
importe de noter, c’est la relative bonne foi des acteurs de ce

processus. Il s’agit bien de répandre la vérité, de ramener les

peuples égarés à la divinité qui les concerne. S’il y a perver-
sion, elle est en grande partie inconsciente.

3) Le Dieu Tout-Puissant

À la notion de divinité est éminemment liée celle de

puissance. Spirituels et théologiens s’efforcent de purifier
cet attribut et, par exemple, d’en écarter les résonances

magiques. Mais son enracinement n’est pas supprimé. Et
c’est là que jouent un certain nombre d’éléments qui rejoi-
gnent notre propos.

a) Depuis Freud, on connaît le lien qui unit la fonction
du Père à celle de la divinité. Le rêve de la toute-puissance
en est un des appuis les plus importants. Le processus met

notamment en jeu les besoins de protection et d’autorité,
mais aussi ce sentiment d’être soi-même tout puissant, senti-
ment que l’enfant va déléguer successivement à son père
puis à la divinité. Le « je veux tout », se transforme en « mon

père, ou dieu, peut tout me donner ». On pressent combien
cela peut, inconsciemment, alimenter la guerre sainte. La

“conquête” devient réalisation de ce don : « Je mets ce pays
entre tes mains », dit le texte biblique. Et les victoires sont
le signe de cette protection et de la supériorité de la divinité,
dont la puissance s’étend sur les nations païennes.

b) Collectivement, le schéma se dédouble. Il y a mise en

place de la séquence “père-roi-dieu”. Cet appel à la royauté
n’est pas innocent. Notre conception de la “puissance”
s’enracine dans ces expériences humaines. Or on ne devient
guère chef par la non-violence ; il faut être le plus fort.
Certes, dans les images du roi idéal, d’autres qualités sont

exigées, qui l’empêchent d’être seulement un tyran, mais il
reste que la force armée et l’art du combat sont primordiaux.
Très vite, la mesure de la puissance devient la capacité de
domination. Et notre langage actuel le montre : on parle
« des grandes puissances » pour désigner les nations capables
de diriger le sort de la planète, en particulier par leurs arme-



images de dieu et sacralisation de la violence 65

ments et autres moyens de pression. Le glissement n’est pas
évité lorsqu’on applique le schème de “puissance” à la divi-
nité : le « Dieu des armées » n’est pas une invention anticlé-
ricale. Et nous retrouvons la guerre sainte comme attestation
de la grandeur divine.

Une foi pervertie

N n’aurons pas la prétention de révéler tous les pro-
cessus sociaux et psychologiques qui peuvent agir dans

les problèmes que nous soulevons. Simplement, nous retien-
drons deux axes de recherche.

1) L'homme et son image
« Si Dieu a fait l’homme à son image, l’homme le lui a

bien rendu » : la célèbre boutade résume assez bien un des
ressorts de cette réalité de la guerre sainte. Les attributs
divins sont projections de qualités humaines, forgés à partir
de nos expériences collectives et individuelles. Nous l’avons

suggéré notamment à propos de la “puissance”. Le divin se

présente alors comme une constellation de “valeurs” reflé-
tant le donné humain, y compris dans ses particularités his-

toriques et culturelles. Mais, une fois constituée, la religion
fait partie d’une objectivité qui précède l’individu et tend à
lui inoculer les valeurs ainsi absolutisées. Reste qu’au départ
il y a la condition humaine. Il n’est donc pas étonnant d’en
retrouver les éléments fondamentaux même dans les concep-
tions les plus purifiées de la religion.

Or, parmi ces soubassements constitutifs de l’humain, il

y a l’agressivité. En simplifiant, nous pouvons dire qu’elle
se situe dans les fondations même de l’être humain, “en-des-
sous” des valeurs morales. En ce sens, il est vain et même

néfaste de prétendre la supprimer. Elle ne fait donc pas
nombre avec celles-ci mais les investit. Elle s’y réalise, en

même temps qu’elle contribue à leur dynamisme. Il n’est

donc pas étonnant de la retrouver dans la projection en Dieu

et, du même coup, de la retrouver comme à son tour absolu-
tisée. C’est la conséquence normale de ce rapport spéculaire
entre l’homme et ses dieux.

Il faut aussi aborder un troisième facteur, au fonctionne-
ment beaucoup plus complexe : celui de la culpabilité. Là

encore, Freud en a bien marqué l’importance dans la genèse
du religieux. Le rôle du divin par rapport à la culpabilité est

paradoxal. D’une part, il la renforce : on est coupable
« devant Dieu et devant les hommes », l’offense devient infi-

nie, puisqu’elle atteint l’absolu. Mais, par ailleurs, elle

l’apaise, offrant les moyens de la racheter par le “sacrifice”.
Ce n’est pas par hasard que le départ en croisade devenait

moyen d’obtenir l’indulgence plénière. Mais, surtout, en

remettant à la divinité le soin de fixer le bien et le mal, le

permis et le défendu, on ouvre un espace subtil à la trans-

gression. Ce qui est culpabilisant devient juste, dès lors qu’il
est accompli comme obéissance à la volonté divine : « Dieu

le veut ! » Là encore, il y a des formes sécularisées du pro-
cessus. L’Absolu est ce qui fixe les frontières du bien et du
mal. L'application aux pulsions violentes, individuelles et

collectives n’a pas manqué
Évidemment, ces notes sont rudimentaires, et par consé-

quent approximatives. Mais on pressent à travers elles que le
recours à la guerre sainte est inviscéré dans la réalité humai-

ne. Venons-en à un dernier processus, plus “théologique”,
qui concerne le schème religieux de “révélation”.

2) La révélation

Dans leur textualité, plusieurs religions inversent le pro-
cessus que nous venons de décrire. Sans nier les démarches

humaines, elles se réclament d’une connaissance donnée par
la divinité. Cette “révélation” peut prendre de multiples
formes : visions, voix de la conscience, inspiration de textes

sacrés, etc. Nous n’avons pas ici à nous prononcer sur la

vérité de ces affirmations mais seulement à en marquer les

incidences sur notre sujet.
Tout d’abord est présenté un bloc de vérités que son ori-

gine met à l’abri de la critique. Y attenter serait blasphème.
Si, en certains cas, sa connaissance apparaît comme réservée

aux initiés, dans d’autres traditions elle doit être diffusée

universellement (cf. ce que nous disions plus haut du mono-

théisme). L’on sait combien les “droits de la vérité” et “la

lutte contre l’erreur” peuvent devenir sources d’intolérance

et de fanatisme. N’est-ce pas d’ailleurs pour le bien même

de ceux qu’il faut convertir ? Ce droit de la vérité s'impose
d’autant plus qu’elle vient de plus haut que l’homme et que,

par conséquent, celui-ci doit lui être soumis.



66 émile granger

Par ailleurs, dans certaines de ces “révélations”, l’appel à
la guerre sainte figure explicitement comme volonté divine.
Si la conception de l’inspiration ne tient pas compte des
médiations humaines qui ont constitué le texte sacré, on voit

que ce commandement peut apparaître comme toujours
d’actualité (et ce d’autant plus facilement qu’il trouve en

nous, on l’a vu, quelque complicité).
Par ailleurs, du fait que la révélation est transcendante,

parole sur le mystère, elle suppose un corps d’interprètes

autorisés qui aient, d’une façon ou d’une autre, autorité délé-

guée du Dieu pour fixer la vérité et l’orthodoxie. Que ce soit
là un lieu privilégié pour la “volonté de puissance”,
consciente ou non, c’est indéniable. Il n’est pas interdit, en

conséquence, d’envisager que la guerre sainte prêchée par
ces autorités soit pour elles une façon d’agrandir leur pou-
voir, ou de le préserver s’il est menacé. La menace peut être
soit externe (il s’agit alors de défendre telle religion contre

une concurrence), soit interne (en cas de dissensions dans la

communauté). Chacun sait

qu’un excellent moyen de
ressouder un groupe est de
le mobiliser contre un

adversaire commun. En

signalant cela, nous ne

supposons pas systémati-
quement la perfidie des
chefs religieux. Sans doute
certains étaient-ils de
bonne foi en se prétendant
au service de la vérité
révélée. Nous marquons
seulement comment la
notion de révélation peut
être le lieu de certains glis-
sements.

Résumons-nous. La

“guerre sainte” (qui ne se

limite pas aux seules réali-
tés strictement religieuses)
n’est pas seulement une

déviation annexe et acci-
dentelle du rapport à
l’Absolu. Les processus
socio-psychologiques
qu’elle met en jeu sont

fondamentaux dans la réa-
lité humaine ; les images
de Dieu sur lesquelles elle

peut s’appuyer font partie
non pas seulement de
“déviations” aisément reje-
tables, mais des axes



images de dieu et sacralisation de la violence 67

mêmes des grandes religions. La question ne peut que nous

hanter : n’est-ce pas alors le principe même du recours à
l’Absolu qu’il faut remettre en cause ?

Pour une foi
sans violence

a seule issue est-elle de renoncer à tout Absolu, et

plus spécialement à toute démarche religieuse ? Tel
n’est pas notre propos. Tout d’abord, non sans amer-

tume, nous pouvons reconnaître que les hommes sont

capables de s’entre-tuer même pour des causes relatives.
D'autre part, nous nous sommes ici efforcés de trouver un

certain nombre de perversions possibles du meilleur de la

religion. C’était honnêteté. Mais l’effet “massif” de cette

recherche peut induire en erreur : il est aussi honnête d’indi-

quer ce qui, dans le recours à l’Absolu, peut servir d’antido-
te aux dangers réels que nous avons parcourus.

Des religions de la non-nuisance

= il faudrait sans doute céder la place à un spécialiste des

religions orientales. Nous pouvons cependant nous faire
l’écho d’un certain nombre de résonances que leur ren-

contre, même lointaine, peut éveiller.

Partons d’une réalité historique : c’est un fait que la

grande victoire non-violente, celle qui reste la référence

essentielle, est celle de Gandhi et du peuple de l’Inde. Il est

vrai que Gandhi a reconnu sa dette au message du Christ
dans l’élaboration de sa doctrine. Mais la question est posée :

est-ce par hasard que c’est là-bas que la démarche non-vio-
lente a pu porter du fruit ? Elle se pose notamment du fait

que c’est en s’appuyant sur leurs convictions religieuses que
Gandhi a pu rallier les masses qui ont créé le rapport de

forces non-violent. De plus, il est indéniable que c’est en

lien avec ces apports orientaux que les mouvements non-

violents en Occident ont affiné leur pratique et leur théorie.
C’est pourquoi, même si l’histoire subséquente en a quelque

peu terni l’image, nous sommes fondés à rechercher en ces

lieux des dimensions religieuses induisant une tolérance pro-
fonde, un refus de la guerre sainte.

La première dimension est celle de l’ahimsa. Il s’agit du

principe de non-nuisance universelle que Patangali résume
ainsi : « Ne causer de douleur à aucune créature par aucun

moyen et jamais. » Principe tout à la fois psychologique,
moral et religieux. Il semble se fonder sur une conception
qui insiste sur l’unité de l’univers et un immense respect de
la vie s’étendant même aux animaux. Il y a comme une cir-
culation vitale entre tous les êtres vivants, dont la ‘‘réincar-
nation” est une des manifestations. Ainsi s’établit ce que
dans notre langage occidental nous pourrions appeler une

solidarité fondamentale entre les vivants et notamment les

hommes, moins perçus comme personnes autonomes que
comme membres du grand tout vital. Ce “respect” se traduit
alors en tolérance.

Autant que nous puissions en juger, la conception de
l’Absolu divin relève de cette perspective. Il ne s’agit pas
d’un être personnel dont pourrait se réclamer de façon privi-
légiée tel ou tel groupe, mais bien de la suprême réalité qui
diffuse dans tout être vivant. On pourrait presque parler de

panthéisme. Mais il est vrai que cela dispose à admettre

d’autres démarches pour lui rendre hommage. On a parlé à
ce sujet de syncrétisme : les avatars de la divinité lui permet-
tant de se faire entendre à plusieurs voix. Il n’entre pas dans

notre propos d’élucider plus avant la question. Nous n’en

retiendrons qu’une affirmation : il est des démarches reli-

gieuses susceptibles d’inciter à la tolérance sans renier la

mystique, donc la recherche de l’Absolu. Et une question :

est-il possible de découvrir dans la tradition biblique
l’aspect universaliste qui ne se traduise pas en domination
mais en fraternité ? Il semble que certaines approches du

Dieu créateur et surtout de l’agapé, l’amour du Dieu vivant,
puissent aller en ce sens. Mais la question théorique et pra-

tique subsiste. En jouant sur les mots, je l’énoncerai ainsi :

le “monisme”, est-il la seule alternative au “monothéisme”’
si nous voulons éviter la guerre sainte ?

Autrement dit, est-il possible de trouver dans notre ‘“tra-

dition”, et sa spécificité, de quoi rejeter les tentations

d’imposer l’Absolu ? En le faisant, nous ne voulons pas
faire œuvre apologétique, mais seulement essayer d’être

honnêtes avec nous-mêmes.



émile granger

René Girard
et la non-violence

our René Girard, un chercheur français à l’université de
Stanford en Californie, ses conclusions sur la violence
induisent un constat fondamental pour la non-violence

comme méthode de changement. L'enseignement de l’Évangile,
et, à sa suite des textes qui révèlent le rôle et les consé-
quences de la violence collective, modifie les comportements
humains dans leurs relations et dans leur pensée. La violence
n’est plus un moyen incontournable d'action. L’être humain
découvre, consciemment ou inconsciemment, d’autres façons
d'agir et de penser. La théorie de René Girard réconcilie par là
la pensée spirituelle et les sciences humaines: l’action peut se

fonder à la fois sur une expérimentation scientifique et sur une

croyance religieuse, sans contradiction. « La seule voie qui
reste ouverte, écrit René Girard, est celle d’une réconciliation
qui n’exclura personne et ne devra plus rien à la violence »

(Des choses cachées…, p. 467). Ou encore : « Les petits
enfants voient ces vérités qui échappent aux puissants et aux

habiles : la concurrence mimétique a doté l'humanité d’un
potentiel de violence tel que la seule voie de survie pour l’espè-
ce est le renoncement unanime à la violence. On ne peut envi-
sager de détruire l'Autre sans se détruire soi-même » (René
Girard et le problème du Mal, p. 52).

Dans cet ouvrage, l’auteur estime que « /es religions et les
cultures dissimulent cette violence pour se fonder et se perpé-
tuer. Découvrir leur secret, c’est apporter une solution qu'il
faut dire scientifique à /a plus grande énigme de toute science
de l'homme, celle de la nature et de l’origine du religieux » (p.
141). Et il fustige les chercheurs et les modernes qui font des
« controverses pour les mouches » et « rejettent les évidences
les plus fortes » (p. 144). René Girard explique que Jésus, le
premier, a compris l’origine de la violence et a réussi à trans-
mettre cette connaissance à ses disciples.

Yann Forget

Le Dieu crucifié
ous pouvons en venir au cœur du christianisme. Les tra-

hisons des Églises n’en abolissent pas le message. Il
nous semble que la figure de Jésus dément doublement
l’appel à la guerre sainte.

Il est faux de faire du Christ un “doux rêveur” ou un

pacifiste naïf (« il savait ce qu’il y a dans l’homme »). On ne

célera pas l’abrupt de son message. Reste que les non-vio-
lents n’ont pas tort de se réclamer de lui. Il refuse le messia-
nisme temporel, et c’est l’une des raisons de son rejet.
L'homme des béatitudes en appelle à la liberté humaine,
comme l’a magnifiquement mis en scène Dostoïevski dans
sa Légende du grand inquisiteur. Et sa fin tragique l’atteste :

s’il épouse la violence, c’est du côté des victimes. Il refuse
qu’on tire l’épée en sa faveur et il se livre « comme un

agneau qu'on mène à l’abattoir ». Devant ce visage suppli-
cié, toute violence est dénoncée comme toute mise à mort au

nom de la divinité puisque c’est lui qui en fait les frais.

La Passion est donc subversion radicale de toute immo-
lation à Dieu. Notons que la “victoire de la résurrection”
parachève cette dénonciation puisque, même après être res-

suscité, Jésus refuse de rétablir le royaume d’Israël. À en

rester donc au seul plan humain, il apparaît légitime de ren-

contrer dans l’Évangile le refus de la guerre et de la coerci-
tion, même pour la bonne cause.

Voici qu’à pénétrer dans le domaine de la foi, nous trou-
vons aussi des choses étranges qui peuvent immuniser
contre la guerre sainte.

Tout d’abord, Jésus vit le mode de sa mission, et en par-
ticulier sa mort, comme « accomplissement de la volonté du
Père ». Pour rendre compte de ce mystère, les interpréta-
tions n’ont pas manqué, y compris celles qui font appel à
une divinité mythique et sadique. Mais nous pouvons aussi y
lire ceci : la volonté du Père ratifie la démarche de Jésus
refusant la violence et l’oppression de la Loi, se donnant
pour une fraternité universelle. Si Jésus meurt pour être fidè-
le à une certaine idée de Dieu, tenue dans l’obscurité, c’est
un Dieu « qui veut la miséricorde et non le sacrifice ».

On peut même se laisser déplacer plus avant par la foi, et
cela au cœur même de notre problématique. Ce sont des
intuitions difficiles à exprimer et qu’il ne faut surtout pas



images de dieu et sacralisation de la violence 69

transformer en slogans. Je l’exprimerai ainsi : tout au long
de notre parcours, nous avons vu que l’Absolu tendait à faire
mourir le relatif, que les hommes naturellement en viennent
à absolutiser ce pour quoi ils meurent et font mourir. Il y a là
une source de courage indéniable. Mais aussi bien des
drames. Il se trouve que le dogme chrétien affirme l’incar-

nation, à savoir que le crucifié du Golgotha était Dieu. Nous

butons sur un scandaleux renversement (« la croix, scandale
et folie ») : c’est l’Absolu qui meurt pour le relatif, et non

l’inverse…

Ces lignes ne se veulent pas “défense et illustration” de
la religion et, plus spécialement, du christianisme. Au

demeurant, elles s’offrent au débat. Mais elles se voudraient
d’abord appel aux croyants. Il importe de reconnaître les
tentations inhérentes à la foi chrétienne, y compris dans ce

qu’elle a de plus central.

Mais il importe aussi de découvrir que c’est au nom

même de notre fidélité que nous avons à nous prémunir
contre elles. Et la tâche est toujours à mener. Elles se vou-

draient aussi partage avec tous les hommes de bonne volon-
té. L’absolu meurt pour le relatif : cela nous invite à ne pas
trop vite tout sacrifier à nos causes, même légitimes. Pour

autant, il ne s’agit pas de se démobiliser. Il reste possibles,
pour le relatif de donner sa vie.

Et puisqu’il s’agit de relatif, donc d’histoire et

d’hommes concrets, il n’y a pas de solutions tombées du

ciel. Mais il y a des solutions à rejeter. Il nous reste, comme

Gandhi, comme Jésus, à inventer des solutions provisoires.
Et nous ne serons jamais assez nombreux pour le faire,
croyants et incroyants.

Pour ne pas conclure

arlant ainsi du christianisme, est-ce que je ne succombe

pas à la tentation, justement, de tenir une supériorité reli-

gieuse qui, même irénique, est subtilement “impériale” ?
Nul n’est à l’abri de rien. Je pose seulement deux éléments

qui peuvent me servir de garde-fou.
Le premier tient en peu de mots. Il me semble qu’il

s’agit de respecter les autres traditions, en ne cherchant pas à
leur place ce qui dans leur propre dynamisme peut être por-
teur de dialogue et de paix. D’autres contributions de ce

numéro d’ANV l’attestent.

Mais il me semble que cela pose aussi un problème théo-

rique et pratique de fond que l’ambiance New Age à la fois
révèle et brouille un peu et qui, dans l’hexagone, marque par

exemple les nouveaux débats sur la laïcité. Il est difficile à

exprimer et pour le faire, je compte sur la bienveillance des
lecteurs que je risque de hérisser…

Faut-il pour éviter toute intolérance, chercher unique-
ment du côté d’un syncrétisme teinté d’indifférence ? On

peut le penser d’autant que nous avons appris que la vérité
est toujours partielle. Mais je propose aussi un autre pari. La

conviction peut aussi servir le respect de l’autre. Un

exemple historique nourrit cette sorte de défi : aux temps du

nazisme, en Allemagne, c’est l’Église protestante confessan-
te qui su dire non à la bête immonde, parce que arc-boutée

sur la foi qui dénonce les idoles. L'enjeu est toujours devant

nous.

Et pour en revenir au “singulier” comme porteur d’uni-

versel, est-il utopique de suggérer ceci : les enfants
d’Abraham diront non aux sacrifices humains, au nom d’un

principe humain partagé par tout homme de bonne volonté,
mais aussi au nom du Dieu vivant révulsé devant ce qu’un
croyant croit devoir lui offrir, et qui intervient de manière

décisive : « Ne fais pas de mal à l’enfant. »

espérance avec leurs familles et amis.

mois contre un cancer. Notre ami Jean Toulat est également décédé fin décembre 94. Tous deux étaient des passionnésA NV vient d'apprendre fin mars le décès d’Émile Granger, l’auteur de cet article. Il se battait avec courage ces derniers

de la vraie vie. Leur sourire et leur rayonnement vont maintenant beaucoup manquer sur notre terre. ANV partage peine et



Christian MELLON
et Jacques SEMELIN
La non-violence
Paris, PUF, coll. “Que sais-je ?” ;

n° 2912,1994, 128 p., 40 F.

Après d’utiles clarifications

conceptuelles portant sur le mot “non-
violence”, et la non-violence définie
comme mode d’action, les auteurs

montrent ce que celui-ci offre de plus
spécifique dans l’espace public (mou-
vements sociaux, stratégies civiles de

sécurité…). Il résulte de ce choix déli-
béré (p. 118) que l’action non-violente
dans les domaines relationnel et éduca-
tif, par exemple, n’est que juste évo-

quée, dans la conclusion. Certains

pourraient le regretter.

Cet ouvrage est le premier à

présenter succinctement, mais tou- 4/7
€

|

jours avec grande clarté, les prin- 7? El
cipes et les méthodes de l’action 2
non-violente dont les applications
jalonnent l’histoire contemporaine. Les
recherches entreprises depuis 1960

pour élaborer des stratégies civiles de
défense sont l’objet d’un tour d’hori-
zon qui dépasse agréablement une pro-
blématique française. Le lecteur profite
dans tout ce livre de ce que Christian
Mellon et Jacques Sémelin connaissent
bien les milieux non-violents anglo-
saxons. Depuis la fin de la guerre froi-
de, les efforts des chercheurs ne portent
plus sur ce qu’on appelle encore en

France “la dissuasion civile”. Face aux

drames survenus en Yougoslavie, en

Somalie, au Rwanda, l’heure est à la
recherche de sanctions économiques et
d’interventions civiles efficaces. Le
monde change, les perspectives
qu’offre l’action non-violente aussi.

François VAILLANT

À

Jean-Marie MULLER

Gandhi
La sagesse de la non-violence

Paris, Epi/DDB, 1994, 116 p.… 60 F.

Ce livre ne raconte pas la vie de
Gandhi, lequel a forgé le terme “non-
violence”. J.-M. Muller a ici préféré
s'appuyer sur la pensée et les grandes
actions non-violentes du Mahatma

be
CAO

pour montrer qu’il n’y a pas d’autre

sagesse spirituelle et politique que la
non-violence. C’est pourquoi, après un

rappel utile de plusieurs dates centrales
dans la vie de Gandhi (p. 13-20),
l’auteur traite successivement de la
recherche de la vérité chez Gandhi, de
sa perception des religions, de sa stra-

tégie d’action si originale avec la non-

collaboration et la désobéissance civile.

L’un des mérites de ce petit livre
est qu’il contient de très nombreuses
citations de Gandhi, traduites par
l’auteur à partir d’ouvrages en anglais,
introuvables actuellement dans le com-

merce. Gandhi apparaît en vérité
comme un génie spirituel et un génie
politique très moderne. D’une part, ce

maître de sagesse « rejette, comme il le
dit lui-même, toute doctrine religieuse
qui ne soit pas consonante à la raison
et qui s’oppose à la morale » (p. 42).
Et d’autre part, commente J.-M. Muller,
« la vraie démocratie [selon Gandhi],
ne se réalisera que lorsque la violence,



nous avons lu…

[es
en]
sou
pot

=
_
_

se

><
<T

L

>
=
Le
Li

pre

GANDHI
La
sagesse
de la
non-violence

ë Ü DESCLÉE DE BROUWER

comme méthode de gouvernement, sera

éliminée » (p. 103).
Ce livre est loin de cerner toute la

pensée et toute la stratégie d’action de
Gandhi. Certains pourront même

regretter qu’elles ne soient pas plus
situées dans une histoire, celle de la

libération de l’Inde, mais cet ouvrage a

l’immense avantage de bien présenter
et commenter de nombreux aspects de
la non-violence chez Gandhi. Ce qui,
en définitive, n’avait jamais encore été
fait de la sorte.

F.V.

c >

Giuseppe BARBAGLIO

Dieu est-il violent ?
Une lecture des Ecritures juives et
chrétiennes

Paris, Seuil, 1994, 344 p., 160 F.

Depuis longtemps, des chrétiens et

des non-chrétiens sont scandalisés par
le fait massif que Dieu lui-même, dans

la Bible, a souvent un comportement
violent. Au début du christianisme, un

théologien, Marcion, imagina que
l’Église devait se couper de l’Ancien
Testament et de son Dieu violent, pour
ne garder que le Dieu d’amour annoncé

par Jésus. Cette visée est souvent réap-
parue. L’Église l’a toujours rejetée.
Comment comprendre alors l’image
d’un Dieu violent dans la Bible

hébraïque ?

Exégète italien de renom, l’auteur

reprend partiellement la pensée de

René Girard, lequel a montré l’imbri-
cation de la violence et du sacré, puis il

relit la Bible juive et chrétienne, avec

les outils de l’exégèse moderne. La tra-

dition yawhiste met de la violence dans

la divinité, ce qui n’est pas le cas de la

tradition sacerdotale. Les prophètes
l’ont bien compris, et dans leur foulée,
Jésus invite les hommesà se libérer du

mécanisme de projection de la psyché
humaine qui se construit si facilement

un Dieu à sa propre image et ressem-

blance, c’est-à-dire violent. Le

Nouveau Testament n’a-t-il pas aussi

quelques traces d’un Dieu de colère ?

Barbaglio introduit le lecteur à une

relecture des guerres bibliques rappor-
tés par la tradition sacerdotale, après

l’Exil. Il en ressort que Dieu n’approu-
ve plus vraiment la violence.

La lecture du Nouveau Testament
éclaire celle de l’Ancien, si bien que,
sans rien nier de la violence guerrière
du peuple hébreu à certaines époques,
l’auteur dégage les indices de l’évolu-
tion qui montrent que le Dieu des juifs
et des chrétiens est présenté comme

quelqu’un qui tient la violence en hor-

reur, parce qu’il est non-violent.

Un ouvrage capital sur un vieux

problème, à lire un crayon à la main.

F.V.

Giuseppe Barbaglio
Dieu est-il violent ?

Une lecture des Écritures juives et chrétiennes

2. Parole de Dieu

Seuil



nous avons lu…

Jacques MONNOT

Le drame du Sud-Soudan
Chronique d’une islamisation forcée
Paris, L'Harmattan, 1994, 224 p., 130 F.

Le Soudan est le pays le plus grand
d’Afrique. Il est néanmoins une créa-
tion artificielle du colonialisme britan-

nique. Le pouvoir central s’exerce à
Khartoum, au Nord, mais de profondes
différences existent entre les popula-
tions du Nord et celles du Sud. Outre
les différences ethniques, les habitants
du Nord sont à majorité musulmane,
ceux du Sud à majorité chrétienne et

animiste.

Pour le Sud-Soudan, la décolonisa-
tion depuis 1956 n’aura été qu’une
longue suite de guerres, asservisse-
ments, persécutions religieuses, menés

par les régimes successifs de
Khartoum. On compte à ce jour déjà
deux millions de morts et quelque trois
millions de réfugiés pour une popula-
tion totale d’environ sept millions de
Sud-Soudanais. La situation va de mal
en pis, car le régime de Khartoum
applique la Charia (loi islamique),
laquelle est absolument étrangère à
l’histoire des Sud-Soudanais. Seule une

auto-détermination du Sud-Soudan
pourrait rétablir les droits de l'Homme
dans cette contrée, mais il faut bien
reconnaître que les pressions occiden-
tales sur Khartoum demeurent extrê-
mement faibles. La France n’a-t-elle
pas obtenu récemment l’extradition du
terroriste Carlos en offrant au régime
de Khartoum des photos satellites du
Sud-Soudan, lesquelles vont permettre

Jacques MONNOT

LE DRAME
DU SUD-SOUDAN

Chronique d'une islamisation forcée

f
L eatten

à l’armée soudanaise d’organiser une

prochaine offensive contre les rebelles
du Sud ? (cf. La lettre de Justice et
Paix n° 16)

L'auteur reconstitue pas à pas le
drame d’un peuple assiégé, en dénon-
çant l’intégrisme musulman qui
asphyxie et tue au Sud-Soudan. Les
fautes sont rapportées avec sérieux,
grâce aux rapports d’organisations
humanitaires, comme Médecins sans

frontières qui affirme qu’un « véritable
processus d’extermination est à
l’œuvre » (p. 125). Un seul regret : cet

ouvrage ne cite jamais la figure du
théologien musulman et leader poli-
tique Mohamed Taha (1909-1985) qui,
parfois appelé “le Gandhi soudanais”, a

milité pour un islam pacifique et res-

pectueux des droits de l’homme.
Accusé d’hérésie, il fut jugé et pendu à
Khartoum le 18 janvier 1985.

Avec la parution de ce livre, il sera

impossible de dire, comme cela s’est

produit pour les camps nazis, “on ne

savait pas”.
F.V.

=

Sami ALDEEB

Les Musulmans
face aux droits de l’homme.

Religion, droit et politique.
Etudes et documents.

1994, 610 p.

Ouvrage en français, à commander auprès
de l’éditeur : V.D. Winkler, POB 102665,
44726 Bochum, Allemagne. Prix : 127
D.M.

L'auteur, professeur de droit à
Lausanne, analyse le droit musulman et

le droit actuel des pays arabes sous

l’angle des droits de l’homme. Ses cri-
tiques très sévères à l’égard des pra-
tiques arabo-musulmanes ne l’empê-
chent pas de s’élever aussi contre

l’Occident si souvent hypocrite en

matière de droits de l’homme. Cet

ouvrage présente trois intérêts majeurs.
Le premier intérêt réside dans le

mode de l’analyse. Pour chaque droit
de l’homme retenu, on trouve des ver-

sets commentés du Coran, des textes de
la Sunnah et des écrits juridiques des

pays concernés. Ce travail de forçat
invite à comprendre pourquoi les



nous avons lu…

Les Musulmans
jace aux droits de l'homme

religion & droit & politique

Étude et documents

oLailll 555 ogoLudl

dibgg dual35

musulmans des pays arabes ont des cri-
tères parfois très différents pour exer-

cer un jugement sur la limitation des

naissances, la liberté religieuse, la
liberté de la presse, le droit syndical…

Le second intérêt est de débattre
des droits de l’homme tels qu’ils sont

interprétés en milieu arabo-musulman,
en faisant valoir ce qui fut parfois leur
évolution historique. Mais aujourd’hui,
pour les sunnites, c’est l’université

intégriste égyptienne de l’Al-Azhar qui
dicte toutes les interprétations.

Le troisième intérêt est la présenta-
tion intégrale, en annexe (plus de cent

pages !), de documents officiels arabo-
musulmans relatifs aux droits de
l’homme.

Qui entend écrire de nos jours sur

le monde arabo-musulman se doit de
lire cet ouvrage de référence, qu’il soit

journaliste, étudiant, juriste ou théolo-

gien.
F.V.

_,
Jean MOLÉNAT
La dissuasion nucléaire,
l’Eglise des armes,
N° 87 de la revue Visages, 11 rue Molière,
69006 LYON, 34 p., 30 F.

« L'histoire des peuples est une

contradiction perpétuelle [.….] entre

l’amour accepté comme loi de la vie, et

la violence reconnue et louée, procla-
mée même comme une nécessité »,

écrivait Tolstoï au début de ce siècle.
Cette contradiction, tous les chrétiens
ne s’y résignent pas, convaincus que si
la violence est inhérente à la condition

humaine, leur vocation — et donc celle

des Églises — est de combattre « pour
la paix et la justice avec les armes de

la non-violence ».

Rédigé par Jean Molénat et cosigné
par une trentaine de chrétiens de la

région montpelliéraine, ce document

dénonce les pires des compromissions
de l’Eglise catholique : celles qui
l’amènent à accepter, voire même justi-
fier et appuyer les logiques de violence

des Etats. Ici des évêques légitiment la

dissuasion nucléaire ; là, la hiérarchie
de l’Église fait le jeu de régimes dicta-

toriaux… À travers des exemples et des

témoignages souvent accablants, cette

brochure met au jour des zones d’ombre
de l’histoire contemporaine de l’Église,
sans complaisance. Malgré ses allures
de réquisitoire, il s’agit plus d’une

interpellation que d’une condamnation.

_Interpellation de l’intérieur de

l’Eglise, par des gens qui souffrent de
ne pas la voir mieux remplir sa mission :

proposer au monde la paix du Christ.
Car « lorsque l’Église a le courage de

s’engager dans le combat pour la justi-
ce [...] c’est un véritable courant

d’espérance qui se lève ». Une espé-
rance illustrée par quelques grands
témoins du courage évangélique et par
des paroles de paix signées. Jean-
Paul II !

Ce texte est aussi une invitation à la

réflexion, au dialogue, et à l’engage-
ment pour tous les chrétiens qui veu-

lent rester fidèles à l'esprit des
Béatitudes et garder le souffle de

l’encyclique Pacem in Terris, sûrs que
la paix ne se gagne pas en préparant la

guerre.

Thierry CASTELBOU

>,

Eugen DREWERMANN

La spirale de la peur
Le christianisme et la guerre

Paris, Stock, 1994, 422 p., 140 F.

La guerre existe depuis que le
monde existe. La religion — et particu-
lièrement le christianisme — a été

impuissante à la stopper. Plus, par ses



nous avons lu…

tentatives moralisatrices, elle a même
renforcé le problème de la guerre.
Pourtant, la seule issue à la guerre est

la religion, et plus précisément le chris-

tianisme, lequel de par ses rites et

sacrements possède le seul moyen de
transmuer l’agressivité. Telles sont les
assertions de Drewermann.

La démonstration est souvent spé-
cieuse, se fondant sur des informations

partielles et choisies en vue de valider

l’hypothèse de base. Ainsi, l’auteur
écrit à la page 40 de l’introduction :

« S’il doit se révéler, à l’étude de l’his-

toire, qu’il y a des guerres tant qu’il y
a des hommes ; et si l’on doit consta-

ter, à l’étude de la psychologie humai-

ne, que dans certaines circonstances et

pour certaines raisons la guerre est

une donnée humaine fondamentale,
alors il faut bien reconnaître que
l’éthique, la psychologie, et la sociolo-

gie sont placées devant un problème
qui ne relève pas en principe de leur
ressort ; alors seule la religion peut
être, comme elle le prétend, le lieu pos-
sible d’une paix que le monde est inca-

pable de donner. Il semble, poursuit
l’auteur, que les hommes de la préhis-
toire ont été incapables de se représen-
ter le monde sans la guerre. » Il
semble bien plutôt que ce sont les
hommes d’aujourd’hui, et Eugen
Drewermann le premier, qui semblent
avoir des difficultés à se représenter les
hommes préhistoriques sans guerre. Et
s’il est vrai que les gravures rupestres
représentent de multiples scènes de

chasse, la paléontologie a pu prouver
en analysant les squelettes trouvés

qu’aucun ne portait des blessures infli-

gées par l’homme. Si les hypothèses de
Borneman ne sont pas unanimement
reconnues par tous les scientifiques, ce

n’est pas une raison pour les balayer
ainsi.

Un contre-sens sur l’histoire du roi

Açoka, une information manipulée par
l’auteur, servent son argumentaire :

« L’homme est belliqueux, guerrier par
nature. » Un public peu averti pourrait
s’y laisser prendre.

Ce livre paraît écrit trop vite, des

phrases lourdes (mais peut-être est-ce

dû à la traduction ?), de nombreuses
redondances lassantes, mais aussi des
contradictions. La seule solution réside
dans la psychologie des profondeurs…
Mais la psychologie est impuissante !
« S’il est une quelconque solution reli-

gieuse qui puisse délivrer l’humanité
du fléau de la guerre, c’est la doctrine
taoïste »... Mais le christianisme ouvre

la seule issue, par sa dimension théo-

phage !

Pour autant Drewermann nous offre
aussi des passages fort intéressants : les
trois préfaces, pleines de colère contre

la guerre, l’influence de la conscience
sur la peur, les lois de dynamique des

groupes, l’inanité de la théorie de la

dissuasion, l’anthropocentrisme du

christianisme, le refoulement de

l’agressivité, la répression de la sexua-

lité et le déni de la part féminine en

l’homme. Il devient critiquable sur son

analyse du rituel chrétien comme

représentant le seul espoir de sortir de
la violence. Pour Drewermann, le
sacrement de l’Eucharistie, à la fois
libère l’homme de la peur (il est par-

donné, accepté inconditionnellement
par Dieu) et ritualise l’agressivité natu-

relle par la théophagie (les catholiques
revivent la mort du Christ, et le man-

gent, opérant ainsi le meurtre rituel

nécessaire).
Après 288 pages (plus 130 pages de

notes), on se sent tout aussi démuni

qu’à l’entrée et très interrogatif.
Drewermann lui-même le perçut, puis-
qu’il nous dit p. 240, « plus d’un lec-
teur aura peut-être déjà perdu patience
en lisant les pages qui précèdent ».

Mais il est toujours bon de s’interroger,
et ce travail vaut la peine d’être lu.

Isabelle FILLIOZAT

c__—_—

François-Xavier VERSCHAVE

Complicité de génocide ?
La politique de la France au Rwanda

La Découverte/essais, 1994, 178 p., 89 F.

Que la France ait soutenu le régime
Habyarimana, dont l’aile extrémiste est

responsable du génocide d’avril-

juin1994, justifie-t-il le terme de “com-

plicité” ? C’est ce que veut montrer

notre ami F-X. Verschave (il a écrit

plusieurs fois dans ANV). Depuis long-
temps convaincu de la nocivité de la

politique africaine de la France, il voit
dans l’affaire du Rwanda la conséquen-
ce extrême de tout ce que dénonce

depuis des années le mouvement

Survie dont il est l’animateur : aveu-

glement sur la nature des régimes



nous avons lu…

“amis” (au nom de nos intérêts, notam-

ment contre les Anglophones : « On
préfère un dictateur francophone à un

démocrate anglophone »), complaisan-
ce due aux liens personnels tissés entre

la classe politique française et les clans
de certains pays, livraisons d’armes,
etc. Tout cela a empêché les respon-
sables français d’évaluer à temps le
“fascisme ethniste” du Hutu power, les
a poussés à poursuivre le soutien au

régime, y compris après le 7 avril 94,
les a retenus d’utiliser le mot “génoci-
de” pour qualifier leurs massacres, les
a amenés à monter une opération
Turquoise aux motivations ambiguës,
etc. Le dossier, appuyé sur de nom-

breux faits et témoignages, est acca-

blant.

Christian MELLON

be
DIETRICH
BONHOEFFER

Victime
et vainqueur
de Hitler

= DESCIÉE DE BROUWER

Georges HOURDIN

Dietrich Bonhoeffer
Victime et vainqueur de Hitler

Paris, Desclée de Brouwer, 1994,
118 p., 60 F.

« Comment vivre avec Dieu dans
un monde sans Dieu ? »

Telle est la réflexion que mène
Dietrich Bonhoeffer, pasteur luthérien
dans les années 1920-1945, homme
séduisant à la personnalité puissante.

Bonhoeffer transforma sa vie en

quête d’une liberté chrétienne et d’une

paix des peuples, asservies à cette

époque au dictateur germanique.
Fondateur de l’Église confessante,
contre-espion au service de la Résis-
tance, 1l participa au tyrannicide avorté
contre Hitler.

Cependant, l’œuvre majeure de
Bonhoeffer réside dans ses écrits, révé-
lateurs de sa pensée philosophique et

théologique. La prescience d’un Dieu,
présent au milieu du monde, porteur
d’espérance au sein même de la souf-
france, guide sa destinée. C’est en

témoin et maître spirituel que ce pro-
testant voue sa vie à l’incarnation.
Cette association “au Calvaire et à la
Passion du Christ” va le conduire à
subir les pires exactions du régime
nazi, de l’emprisonnement à la terrible

épreuve des camps de concentration

jusqu’au Golgotha de la pendaison.
Cette biographie reste d’actualité en

notre époque troublée. Tout en parlant
d’un sujet grave, cet ouvrage n’est pas
source de tristesse. Au contraire, il

apporte pour le chrétien un témoignage
de cette foi qui “renverse les mon-

tagnes” et pour le laïc une formidable
leçon d’humanité.

Élisabeth HATZAKORTZIAN

cc

ANNE-MARIE ET ISABELLE FILLIOZAT

Pour en finir
avec le sentiment de
culpabilité des mères

qui travaillent

Anne-Marie et Isabelle FILLIOZAT

Le défi des mères.
Pour en finir avec le sentiment de

culpabilité des mères qui travaillent

Paris, Dervy, 1994, 274 p.… 129 F.

Si vous, mères d’hier, d’aujour-
d’hui ou de demain, vous femmes



nous avons lu…

actives, vous vous êtes déjà demandé,
tout comme Kant : « Qu'est-ce que je
dois faire pour bien faire ? », ce livre
pourra sans doute vous aiguiller !

Cet ouvrage s’attache en effet à
montrer combien une mère est déchi-
rée, voire même frustrée, entre le choix
de rester à la maison et donc de s’occu-
per de ses enfants, et celui de travailler,
lui permettant d’exister en tant que
femme ! Mais au fond a-t-elle vraiment
le choix ?

Les deux auteurs (mère et fille)
s’emploient à analyser le comporte-
ment de culpabilité qui hante les mères
qui travaillent, à trouver l’origine de ce

mal, à décrire ses manifestations dans
un but bien précis : découvrir la pana-
cée du syndrome maternel.

Si ce livre reste par moment, un peu
superficiel et tient fréquemment des
propos de types sexistes, en oubliant le
rôle des pères dans l’éducation des
enfants, qualifiés de « mâles humains »,
assimilés à des dictateurs : « L’homme
Jait travailler sa femme gratuitement »,
il constitue néanmoins une aide pré-
cieuse pour certaines mamans.

À travers une série de questions-
réponses, d’exercices d’application,
mais surtout grâce à une multitude
“d’histoire vraies”, on perçoit, on com-

prend, on arrive parfois même à se

reconnaître, et cela aide à franchir cer-

taines marches de la vie de la femme-
mère.

Anne-Marie et Isabelle Filliozat
nous livrent ainsi quelques secrets

intimes, mais néanmoins efficaces, en

vue d’améliorer la situation des mères,

de leur donner confiance et de trouver
un équilibre nécessaire à leur bien-être
et à celui de leurs “progénitures”.
Comme elles le rappellent utilement,
« éduquer, c’est surtout accompagner
et respecter la vie intérieure et les
émotions de l’être qui grandit au

milieu de nous » (p. 115).
Nathalie CASANOVA

=

Eudes de GALZIN
et Jean CARDONNEL

Dora

Souvenirs d’avenir

Lyon,. Golias, 1994, 112 p., 80 F.

(Peut être commandé directementà :

Golias, BP. 4034, 69615 Villeurbanne).

Les différences entre les hommes
constituent un vecteur essentiel des
études sociologiques, ce livre en est un

témoignage plus que probant. Dans ce

récit d’une véracité extrême, les
auteurs nous prennent comme témoins
invisibles d’un cauchemar d’où l’on
craint de ne jamais se réveiller. Cet
écrit fait de l’horreur et des supplices
infligés aux détenus du camp de
concentration de Dora une description
très pesante. « Ils dominaient le camp
d'une présence intolérable » (p. 17).

Cet ouvrage reste une vitrine ouver-

te sur la conjugaison de deux groupes :

les soumis et les dominants. Il retrace
l’histoire de la construction d’une base
souterraine nazie destinée à la fabrica-

tion de fusées meurtrières, et montre

que la notion de secret qui entoure ce

projet est partagée avec les détenus,
mais à un autre niveau. Ainsi, « la
conspiration du silence nous maintient
dans la mort, elle se voudrait notre lin-
ceul » (p. 29). Pourtant, chez ces pri-
sonniers, un instinct de vie considé-
rable surmonte ce secret, également
sujet de souffrance : « Nous ne reste-

rons pas enfouis sous la terre, nous

deviendrons vivants » (p. 29). On
observe que les deux groupes en oppo-
sition sont en fait rapprochés par
l’emprisonnement de leurs actes. Les
uns contraints d’exécuter les autres

contraints d’exécuter la tâche.

En effet la hiérarchie militaire S.S.
conduit à l’aliénation, au point que les

prisonniers se sentent parfois libres tant

la machine de guerre nazie ôte le pou-
voir de décision : « L’obéissance

déchargeait les nazis du fardeau de
leur liberté : ils exécutaient » (p. 34).
Devant cet océan de cruauté, une

invraisemblable solidarité se noue

entre les détenus pour le partage de la
vie : « Dans le train de la mort, un seul
trou sauva plusieurs mourants, parce
qu’il fut partagé » (p. 47). « La domi-
nation avilit, le partage fait vivre » (p.
67). Cet entretien de la vie offrira aux

détenus la joie de la résistance à

l’oppresseur.
Cet ouvrage permet d’engager une

réflexion sur les limites du pouvoir du
fort sur le faible : « Non, je refuse
d’obéir à cet ordre… l’un des nôtres
venait de braver publiquement le pou-
voir » (p. 87).



nous avons lu… 77

L’homme est capable d’endurer
toutes les souffrances que l’on peut lui

infliger pour défendre une idée, l’idée
essentielle sans doute dans la vie
humaine: la liberté.

Jean-Michel MESSINA

>,

Bernard HOLZER

Les leçons de la solidarité

Vingt ans au service du CCFD

Paris, Ed. du Centurion, 1994, 184 p.…
110 F.

BERNARD HOLZER

LES LEÇONS
DELA

L’auteur, Bernard Holzer, secrétai-

re général du CCFD (Comité catho-

lique contre la faim et pour le dévelop-
pement) de 1984 à 1992 nous fait

partager dans ce livre son expérience
de « solidarité internationale » qu’il a

acquise grâce à ses différents voyages
à travers le tiers-monde.

Il s’est rendu compte qu’il avait au

début une fausse image du tiers-

monde. En fait, là-bas, les gens sont

conviviaux et très chaleureux. La soli-

darité est pour eux une « nécessité vita-

le », d’ailleurs ils donnent à la religion
une dimension sociale.

Bernard Holzer, nous fait part aussi

de son aventure spirituelle, c’est pour-

quoi dans certains passages il se réfère

à l’Évangile. Ce livre nous fait prendre
conscience des réels problèmes qu’il y

a dans le monde. Les différents pays ne

communiquent pas assez entre eux, il y

a un véritable besoin de dialogue.
Selon l’auteur, l’urgence première est

de donner la priorité aux pauvres.

Ce qui me plaît dans ce livre, c’est

le discours franc de l’auteur et de ses

convictions. Bernard Holzer est un

homme très engagé. Pour lui, il nous

fait en quelque sorte vivre ce qu’il a

vécu : « Une Église qui s’engage, qui
s’ouvre au monde, qui prend des

risques pour le transformer, intéresse

et passionne. » Les petites histoires ou

anecdotes racontées sont très vivantes.

Ce livre est à conseiller si l’on veut

savoir ce qu’est réellement la solidarité !

Sandra GRANDVUILLEMIN

La Vie Spirituelle, n° 711

Paris, Les Éditions du Cerf, 1994, 50 F.

L'eau qui
fait vivre

 P.-M. Beaude
 S. Légasse

J.-M. Gueullette

Ph. Sellier

B. Lefort

ln vie
spirituelle

La revue La Vie Spirituelle a consa-

cré en 1994 quatre numéros à l’étude

des quatre éléments : la terre, l’air,
l’eau et le feu. Ce numéro 711 aborde
celui de l’eau. À travers les cinq
articles qui en parlent comme insépa-
rable de la vie de l’homme, le lecteur

peut approfondir la double symbolique
de l’eau. Féconde ou mortifère, à nous

d’en prendre garde ! C’est un cri qui
s’élance vers les hommes, pour qu’ils
prennent conscience de leur relation

intime avec Dieu.

Malgré les fort jolis poèmes qui
parcourent et égayent ce numéro, on



nous avons lu…

peut y déplorer une absence qui altère à
nos yeux cette présentation du symbo-
lisme et de la foi. Une pointe d’œcu-
ménisme aurait nettement contribué à

impulser à cette étude une visée plus
ouverte et plus caractéristique du genre
humain.

Ce numéro consacré à l’eau est à
lire avec toujours dans l’esprit un coin
de théologie catholique.

Christian RICHERT
Nathalie SEGOT

La guerre
civilisée

La défense
par actions civiles

Gene SHARP

La guerre civilisée

La défense par actions civiles
Presses universitaires de Grenoble, 1995,
192 p.. 110 F.

Alors que le bel ouvrage La dissua-
sion civile (Mellon, Muller, Sémelin),
paru en 1985, ne considérait les res-

sources d’une stratégie civile non-vio-
lente que principalement dans l’hypo-
thèse d’une agression soviétique,
celui-ci veut aller plus loin. Il s’intéres-
se à toutes les situations possibles
d'agression et d’usurpation du pouvoir,
et recommande des dispositions à

prendre par les États et la société pour

développer une véritable défense par
actions civiles non-violentes.

L'auteur a longtemps enseigné à
Harvard, aux USA, où ce livre a été

publié en 1990. Il passionnera toutes

les personnes qui travaillent sur les

problèmes de défense, qu’elles soient
civiles ou militaires.

F.V.

ES LE SE ESS LL D 1264: SES
À la communauté de l’Arche de Bonnecombe (Aveyron) :

e Du jeudi 6 juillet au mercredi 12 juillet :

Éveil du cœur — Parole du corns
Repos, confiance… retour à ses racines profondes ; chemin de l’oraison, écoute de la
parole biblique, avec Danielle Perez

Reconnaître et gérer sa violence
Approche de la résolution non-violente des conflits, avec Jean-Jacques Samuel
Pour tout renseignement : Arche de Bonnecombe, Comps-Lagranville, 12120 Cassagnes
Bégonhès. Tél. (16) 65 74 13 40.

Au Cun du Larzac (Aveyron)
Du 30 juillet au 5 août : /es 20 ans du Cun
Tables-rondes et ateliers sur la pédagogie, les énergies renouvelables, la santé, la non-

violence. Avec fête et tourisme.

Pour tout renseignement : Le Cun du Larzac, 12100 Millau. Tél (16) 65 60 63 33.
Envoi du catalogue de toutes les sessions prévues cet été, sur simple demande

À l'espace spirituel de la Tourette (près de Lyon)
Les 13 et 14 mai 95 :

La prise de risque d’un philosophe et d’un croyant, avec Alain Cugno
Pour tout renseignement : L'espace spirituel, couvent de la Tourette, BP 0105, Éveux,
69615 L'Arbresle. Tél (16) 74 01 01 03



Courrier
dles læecieurs

Dans le numéro Face aux vio-
lences sexuelles , j'ai été très tou-

chée par le témoignage d ’Édith D.
et son attitude face à la violence
des hommes qu’elle a rencontrés.

[...] Je citerai bien entendu les

références d’ANV dans la biblio-

graphie de mon travail.

Pascale Triozon (11)

Le numéro sur Tolstoï est génial !
Voilà qui permet de faire vraiment
le point sur un grand auteur dont a

trop souvent occulté l’évolution et

la sagesse spirituelle.
Pascal Keller (25)

S i je ne me réabonne pas à ANV,
ce n’est pas parce que cette revue

ne m'intéresse plus, mais parce que
mon budget devient de plus en plus
serré maintenant que je suis chô-
meur longue durée. Je reste cepen-
dant fidèle à vous par la pensée.

Christian Jouin (60)

Pourriez-vous penser à nous par-
ler de l’éducation des enfants à la

non-violence ? Je me trouve

confrontée à mes enfants adoles-

cents, séduits par la théorie mais si

peu prêts à la mettre en pratique.
[.…] Même si notre vie nous permet
de témoigner de nos convictions,
nous ne faisons guère le poids face
à leur environnement social très

imprégné par les soucis écono-

miques. [.…] Une fidèle lectrice,
satisfaite par votre revue.

Sylvie Flandrin (84)

Le numéro sur l’humour n’a pas

fini de m’intéresser, car l'humour
se hume lentement. J’ai bien appré-
cié l’article du dessinateur
Lécroart [.…]

André Blain (13)

Dans le numéro d’ANV sur

l’humour, c’est avec un peu de nos-

talgie que j'ai revu ces fameuses
affiches “Larzac” de la

Communauté d’Orléans. J'étais à

cette époque au Lycée, à Chartres,
et avec Albert Ratz et l'Union

Pacifiste j'ai sillonné la Beauce

pour coller ces affiches dans le
moindre village. [.….] Le numéro
sur Tolstoï m’a par ailleurs beau-

coup servi lors d’une franche dis-
cussion avec un général russe à un

Colloque à Toulouse. [.…] Serait-il

possible de dater les numéros dans
leur présentation à la fin de chaque
numéro ? Cela éviterait un calcul
mental quand je fais des
recherches. [.…] Bonne année à

toute l’équipe, de la part d’un paci-
fiste non-violent.

Joël Tanaff (28)

J ai beaucoup regretté de recevoir

le numéro “Faites l’humour, pas la

guerre” juste avant le 1er janvier. Si

je l’avais reçu par exemple le 10

décembre, je peux vous affirmer
que je vous en aurais commandé

plusieurs exemplaires pour faire
des cadeaux autour de moi. IL est

vraiment très bon.

Patrice Rimor (59)



r--------------

débatface les lecteurs.

La revue SILENCE
_ offre un lien entre

;

tous ceux
|

et toutes celles
‘ qui pensent

qu'il est possibleECOLOGIE eALTERNATIVES  NON-VIOLENCE | de vivre autrement,
sans accepter
ce qu'on nous

présente comme

une fatalité.

reflexion analyses, livres. et ouvre le

NOM et Prénom
ACTOSSE : 010005 0000ese0s acer tiers cemternren ete race eren stat On ete een

Q désire un numéro spécimen
(Q prend un abonnement d'essai 50 F les 3 n°s à retourner avec votre règlement à :

(9 prend un abonnement normal 220 F les 12 n°s SILENCE4 rue Bodin 69001 LYON

secceee ue 00000000000000 000100000000 0 000000000000 0000 000000000600 6000 000000000000 000600000000 000 0000000 0000006 0006000000 {I
t



Er à ANV

PE 27
‘

22 VENT. IBREN
Pour recevoir Gratuitement

au 10 20 ou 50 dépliants
: hes ;

selon ;

dossiers, recherc = lence 7 L'écui
votre choix.

gur la nom:vI9 . équipe d’ANV v

solution Non-violente des Conflits (IRNC) @

hal
ous en remercie

chaleureusementi
ur la Ré

revue associéee à l'institut de Recherches S

ANV édite un joli dépliant qui présente la revue, indique les numéros disponibles et propose un abonnement.

-— Aidez-nous à le distribuer !

Offrez le numéro d’Alternatives non-violentes que vous

venez de lire sur “Les religions sont-elles violentes ?”

1 exemplaire : 58 F au lieu de 66 F.

3 exemplaires : 160 F au lieu de 492 F. REDUITSs
5 exemplaires : 270 F au lieu de 345 F

Tous ces tarifs s'entendent port compris.

Prix

A retourneràANV B.P 27, 13122 Ventabren
1 ST a ee ad EE

Nom.…._._... Prénon ....__°’°…’……_…….…111.etat entr

Adresse... . :____:°°î,__°°°!°ï|jï°j_.....+ssrsannse2s5 0caciane can nn ann asa aa TTTA men enn EM Stan rantaTE RAA TEEN AAA ANA TTA NA OUR

COdS DOSIGI ...……0.002000 1 eee cran acer aran ren centrns ras es réa RCEnA TA Ce

Je commande … exemplaire(s) du n° 94 d’ANV pour le prix de …

Joindre le chèque à la commande à l’ordre de ANV, CCP 2915 21 U Lyon



ApPEL À SOUSCFIPTION

A nos ami(e)s
L'année 1995 va être déterminante pour ANV. En 1993, une souscription auprès des lecteurs a permis

de maintenir à flots cette revue, d’améliorer sa présentation, sans modifier les tarifs d’abonnement.
« Qui n'avance pas recule », c’est exactement ce qui pourrait arriver à ANV.

Il nous faut absolument trouver 60 000 F
d’ici le mois de mai 1995, pour que cette

publication puisse continuer à

progresser. Si, grâce à vous, nous

réunissons cette somme, nous pourrons
mieux faire connaître ANV en réalisant

d'importantes promotions (salons, stands
de presse, mailings).

Si ANV parvient à passer le cap difficile
de l’année 1995, nous aurons ensuite, selon toute vraisemblance, un budget équilibré. Participer à cette
souscription, c’est participer au développement d’ANV.

« Qui n'avance pas recule », l’année 1995 est décisive pour
l’avenir d’ANV. Nous vous remercions très sincèrement de l’aide
que vous pourrez nous apporter.

C'EST BIEN A
DECOUPER 1CI

À renvoyer à : ANV, BP. 27, 13122 Ventabren

Verse à ANV la somme de : 250 F Q 500FO Autre: =
Je souhaite recevoir un reçu fiscal: OUI NON
(chèqueà libeller à l’ordre de ANV)



ANV dira le résultat de la souscription dans son

prochain numéro à paraître en juin. Que les dona-

teurs soient déjà chaleureusement remerciés.

° Une vingtaine du n° 93 (sur l’humour) ont été expé-
diés aux abonnés avec une pagination défectueuse entre

ls pages 30 et 45. Que ceux qui ont reçu un tel numéro

nous le réexpédie. Nous leur rembourserons les frais de

port (8 F en Ecopli) et nous leur adresserons gratuite-
ment deux exemplaires pour les dédommager.
° Ce n° 94 sur les religions a exceptionnellement 84

pages au lieu des 72 pages habituelles. C’et pourquoi il

est vendu au détail 58 F. au lieu de 52 F Le prix de

l’abonnement, lui, ne varie pas.

Le prochain numéro

d’Alternatives Non-Violentes

portera sur la non-violence

en psychologie

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

à envoyer à: A.N.V.

B.P. 2/7

13122 Ventabren

Nom: à seeen

Prénom: —. 2eveen eus veus

Adresses:...;.ss

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
à partir du numéro ……………

Je commande dépliants de présentation de la revue

(gratuits).

Tarif minimum :180 FF.

Soutien, à partir de : 250 FF.

Etranger : 230 FF.

Chômeurs, étudiants, objecteurs… : 140 FF.

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”

comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi à

maintenir le tarif minimum assez bas, pour que personne ne

soit empêché de nous lire pour raison financière. Un

immense merci.



Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d’i numéro : plus 8 FF de port
envoi de 2 numéros : plus 14 FF de port
envoi de 3 numéros : plus 18 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 21 FF de port

Je verse donc la somme de ……………

à l’ordre de A.N.V., CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient être intéressées par A.N.V :

Voici l'adresse d’une librairie qui accepterait peut-
être de vendre régulièrement A.N.V :

N° 60 : GÉNOCIDES (40 F)
Les formes les plus extrêmes de la violence de masse sont un défi à ceux

qui veulent réduire la violence : il faut analyser et connaître les génocides
pour mieux empêcher leur retour. Léon Poliakov, F. Ponchaud, Y. Ternon,
J.L. Domenach, W. Berelowitch réfléchissent sur les génocides des Juifs
et des Arméniens et sur les massacres au Cambodbe, en URSS et en

Chine.

N° 63 : PHILIPPINES :

NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE (40 F)
Un dossier, unique en français, sur les événements de février 1986. Récit
et analyse de la révolution non-violente qui a chassé Marcos. Nombreux
témoignages des acteurs directs de ces événements. Dossier illustré de
nombreuses photos.

N° 68 : LEXIQUE DE LA NON-VIOLENCE (50 F)
Jean-Marie Muller propose les définitions d’une soixantaine de mots
couramment utilisés dans la recherche sur la non-violence. Toutes les
formes d'action sont passées en revue ainsi que quelques notions-clé.
Un outil pratique et éclairant.

N° 69 : LES DÉFIS DES TERRORISMES (40 F)
Le terrorisme : comment se distingue-t-il des autres formes de violence ?
Comment le juger ? Comment lui résister ? Des questions vitales pour la
démocratie. Avec Olivier Mongin, Michel Wieriorka, Edwy Plenel.

N° 72 : STRATÉGIES NON-VIOLENTES :

OÙ EN EST LA RECHERCHE ? (40 F)
Cinq ans après la création de l’Institut pour la résolution non-violente des
conflits (IRNC), un premier bilan des recherches qu’il a menées : sur

l'énergie, sur les collectivités locales, sur les associations, sur la défense
européenne.

N° 75 : POUR VAINCRE LA MISERE ICI ET LÀ-BAS (40 F)
La misère est une forme de violence qui a ses lois et ses victimes.
Diverses initiatives sont prises ici et là-bas pour la combattre, avec le
caractère inventif et exigeant de la non-violence. Économistes et militants
ont laparole. Interview de l'abbé Pierre.

N° 77 : VIOLENCES, LES ENFANTS AUSSI (40 F)
Quolibets et brimades, délinquance et suicide, d’où vient la violence des
enfants et des adolescents ? Ce numéro montre avant tout que les vio-
lences sournoises subies durant la petite enfance ressortent plus tard
chez le sujet. Psychologues, psychanalystes, pédiatre et avocat expli-
quent le pourquoi et le comment des violences chez l’enfant.



N° 79 : SPÉCIAL PROCHE-ORIENT N° 87 : DÉFENSE ET CITOYENNETÉ EN EUROPE (48 F)
LA GUERRE... ET APRES (40 F) Après l’effondrement du bloc de l’Est, les menaces pour la démocratie ont

L’embargo aurait marché si on l’avait poursuivi : propos d’un économiste. changé. Les stratégies civiles non-violentes sont-elles adaptées pour lut-
Le pétrole et les ventes d’armes. La guerre n’a fait qu’accentuer les pro- ter contre la xénophobie, les nationalismes purificateurs ? Le cas de l’ex-

blèmes au Proche-Orient. Interviews exclusives de Georges Corm et de Yougoslavie. ANV publie ici les Actes du colloque organisé par l'IRNC à
l’Arche de la Défense (9/01/93). Avec S. Cerovic, A. Michnick, J-M.Ilan Halévi.
Muller, J. Sémelin…

N° 80 : POUR UNE ÉTHIQUE DU COMPROMIS (40 F) N° 88 : FACE AUX VIOLENCES SEXUELLES (52 F)
La dynamique non-violente invite parfois à faire des compromis, non Viols, prostitutions, harcèlements sexuels… La non-violence offre des
des compromissions. Le compromis dans le couple. dans | entreprise, possibilités pour lutter contre ce qui défigure la relation homme-femme.
en politique… jusqu’où aller ? La médiation, par J-F. Six. Interview Témoignages et analyses. Avec J. Dillenseger, |. Filliozat…
exclusive de Paul Ricœur.

N° 89 : DU NOUVEAU SUR TOLSTOI (52 F)
N° 81 : ÉCOLOGIE, NON-VIOLENCE : Le grand écrivain russe a été un pionnier éblouissant de la non-violen-

LES CONVERGENCES (40 F) ; e.

ce, face à l’armée, l’État et l’Église, ce qui est méconnu. Un numéro

La démarche écologique inclut dans son éthique les principes de la non- d’ANV exceptionnel, illustré, avec la correspondance complète entre le
violence. Energies et civilisation. Où en est le Droit international pour jeune Gandhi et Tolstoi. Interview du docteur Serge Tolstoi, petit-fils
l'Environnement ? Paroles du chef indien Seattle, etc. de Léon Tolstoï.

N° 82 : AUX QUATRE COINS DU MONDE (40 F) N° 90 : REGARDS SUR LA JUSTICE (52 F)
Actualités de la non-violence : des bouleversements récents ont montré la La justice, chacun la ressent, la réclame. Le juge est un témoin de la vio-
force de la non-violence, comme parfois ses limites : ex-URSS, lence sociale à une époque de crise. Des magistrats s'expriment. La

Yougoslavie, Liban, Bénin, Madagascar, Tibet. Analyses et commen- médiation en justice. Glossaire.
taires.

N° 91 : LA “PAIX DES BRAVES”

N° 83 : VIOLENCE ET NON-VIOLENCE EN ISLAM (40 F) QUAND LA VIOLENCE S’ÉPUISE (52 F)
Le Coran légitime la guerre sous certaines conditions. Perceptions de Quand un conflit s'exacerbe cruellement durant des années, le temps de

l'Occident, de la démocratie et des droits de l'Homme dans le monde la “paix des braves” vient parfois. Réflexions et analyses à partir des cas

de l’Afrique du Sud, Israël/Palestine, El Salvador, Irlande du Nord. Avecmusulman. Le soufisme et la non-violence. Avec Arkoun, Etienne,
M. Barth, H. Ménudier, J. Sémelin.…Triaud…

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F) N° 92 : EMBARGO : QUELLE EFFICACITÉ ? (52 F)
Pourquoi des embargos réussissent-ils et d’autres échouent-ils ?

À partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou
QUES ELISS 45 ESA ‘

agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et Réflexions éthique et politique sur les sanctions économiques. Les cas de

du pardon. Avec 0 Abel E. Granger, J. Sommet… l’Afrique du Sud, de l’Irak et d'Haïti. Interview de René Dumont.

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
= INT nfN° 85 : DEEEEN : DESANMEME A F)

L’humour ne blesse pas, à la différence de l'ironie ou de la méchanceté. Il

; 4 5 7

(
;

est depuis longtemps un instrument de résistance à l'oppression et à la
Les dépenses militaires des pays industrialisés sont partout à la baisse. bêtise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux
Est-ce pour autant que le désarmement et la reconversion sont correcte- exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénomène de l'humour.
ment engagés ? Les armées continuent à dégrader l’environnement. Avec À lire absolument !
J-P. Hébert, Ben Cramer, J-M. Lavieille…

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES? (58 F)
N° 86 : L’ÉTAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F) L’hindouisme, le judaïsme, le christianisme et l’islam ont historique-

Il existe un rapport entre l’Etat, la guerre et la violence. L'Etat de droit ment prôné l’usage de la violence, à la différence du bouddhisme. Un

peut aller dans le sens de la non-violence, mais à quel prix ? Regard sur tel constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser l’évo-

la philosophie politique d’Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard lution de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec

Quelquejeu, Hervé Ott… Interview de Blandine Kriegel. des spécialistes des sciences des religions.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n° 54826 / Dépôt légal : 4ème trimestre 1994 / Maquette : Goliards’Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Etienne



ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

BP. 27
13122 VENTABREN
Tél. (16) 42.28.72.25

Revue associée à l’Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits
(LRNE)

COMITÉ D'ORIENTATION
Sylvie BLËTRY
Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON
[Isabelle FILLIOZAT
Etienne GODINOT
Anne LE HUÉROU
François MARCHAND
Christian MELLON
Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU
Ina RANSON
Alain REFALO

Jacques SEMELIN
Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :

Christian DELORME

Rédacteur en chef :

François VAILLANT

PIsommahe

Éditorial 1

Les religions sont-elles violentes ?

VIOLENCE ET NON-VIOLENCE DANS L’HINDOUISME
Charles Cadoux

BOUDHISME ET NON-VIOLENCE

Interview de Chan Khong

TRADITION JUIVE ET NON-VIOLENCE

Dominique Cerbelaud

VIOLENCE ET NON-VIOLENCE POUR UN CATHOLIQUE D’AUJOURD’HUI
Christian Mellon

LES MUSULMANS FACE À LA VIOLENCE

Sami Aldeeb

NE NOUS PRIVONS PAS D’UN ISLAM FAISEUR DE PAIX !
Interview de Christian Delorme

LES QUAKERS FACE À LA VIOLENCE

Jeanne-Henriette Louis

IMAGES DE DIEU ET SACRALISATION DE LA VIOLENCE

Émile Granger

Nous avons lu

Courrier des lecteurs .

Appel à souscription

PRINTEMPS 1995


