ISSN 0223-5498

ALTERNATIVES

NON VIOLENTES

—
Les rellglons

Diew €51
e “{ AVEC MO //)
% /\\

sont-elles VIOIentes ?

94 revue trimestrielle 5 8 F




Les enjeux internationaux — la politique — les idées
la littérature — la philosophie — les avancées de la science
le théeatre — le cinéema — la musique — les questions

sociales et religieuses... vous interessent :

LISEZ TOUS LES MOIS

ETVDES

a paraitre dans les prochains numéros :

La « santé génésique »,

nouveau concept démographique Pierre MARTINOT-LAGARDE
Paix et turbulences au Népal Guillaume Korpp
Tendances de fond de la politique russe Leonid SEDOV
Prisons hollandaises, prisons francaises Patrick MOUNAUD
Structure des utopies LLéo MOULIN

Dans chaque numeéro : Choix de films, Chronigues de théatre, Revue des livres, Choix de disques

Le numéro (144 pages): 55 F - étr. : 62 F Rédacteur en chef
Abonnement (11 numéros/an) : 460 F - étr. : 560 F Jean-Yves CALVEZ
En vente dans les grandes librairies

Pour recevoir un numéro ou vous abonner envoyez vos nom, adresse et réglement a l'ordre d'Etudes a :

Assas Editions ® 14, rue d'Assas - 75006 PARIS - = (1) 44 39 48 48 - Minitel : 36 15 SJ* ETUDES




EDITORIAL

Les religions sont-elles fauteurs de troubles ou facteurs de
paix ? L’histoire semble donner raison a Robert Badinter pour
qui « les hommes de religion ont plus aidé aux conflits qu’ils ne
les ont empéchés »1.

L’hindouisme, le judaisme, le christianisme et 1’islam ont
historiquement proné 1’usage de la violence, a la différence du
bouddhisme. Pour chaque grande religion, ANV a posé aux
auteurs deux mémes questions, I’'une sur I’usage de la violence
et ce qui permet de la justifier, I’autre sur ce qui peut permettre
le choix de la non-violence.

Le fanatisme et I’intégrisme existent dans toutes les reli-
gions, mélant le plus souvent le religieux au politique. Ce numeé-
ro d’ANV n’a pas voulu s’y cantonner. Il aborde les grandes
religions, telles qu’elles se présentent aujourd’hui dans des
textes et des faits. En final de ce numéro, Emile Granger nous
livre une remarquable étude sur les images de Dieu et la sacra-
lisation de la violence.

Pour aborder le christianisme, ANV avait souhaité un article
sur le catholicisme et un autre sur le protestantisme. Nous
n’avons pas recu ce dernier, et nous le regrettons.

Au sujet de I’islam, le lecteur trouvera deux articles assez
différents I’un de I’autre. Pour Sami Aldeeb, la violence est ins-
crite dans toute la vie des Arabes musulmans, depuis la cellule

N0/ 2 familiale jusque dans les relations internationales. Pour
o\ C ___.-'; { T Christian Delorme, un islam d’un genre totalement nouveau est

Publié avec le concours du Centre National du Livre




éditorial
en train de naitre en France, en Europe, parce leur place dans ANV, une revue de réflexion et
que les musulmans qui y vivent sont profondé- de débat. Les abonnés sont toujours invités a y
ment influencés par les Droits de I’Homme. participer, en écrivant par exemple dans le
Mais encore faudrait-il, pour que cet islam courrier des lecteurs.

grandisse bien, que les Francais le reconnais- Francois VAILLANT
sent. Ces deux articles sur la religion musulma- e
ne ont un regard différent, mais tous deux ont 1) Cité dans ARM du 15 avril 1993, p. 29.

JACQUES GAILLOT,
‘ UN HOMME DE PAIX ET DE JUSTICE

a révocation de Jacques Gaillot, évéque
d’Evreux, est un coup de force odieux com-
mis par Jean-Paul II, le 13 janvier 1995. Les
| positions de I’ami Jacques, un fidéle abonné a
‘ ANV, dérangeaient plusieurs “bonnes consciences”
catholiques qui ne supportaient pas son oppo-
sition a la dissuasion nucléaire, aux ventes
‘ d’armes, son parti pris en faveur de [’école
publique, des exclus... La non-violence a été
et demeure pour Jacques Gaillot une fidélité
‘ courageuse a I’Evangile.

747’_&"1’ /s

| e Evreux sans frontiere (17 rue Charles Corbeau, 27000 Evreux) est un collectif qui se charge de ‘
proposer des actions et de recueillir des soutiens a Jacques Gaillot.

| La revue Golias (BP. 4034, 69615 Villeurbanne Cedex - Tél. 78 03 87 47) diffuse des cartes

| postales a envoyer a Jean-Paul II (cinq cartes, 25 F., port compris).

. Pour information :




Violence et
non-violence
dans
I'hindouisme

CHarLEs CADOUX*

* Professeur agrégé de droit public a la faculté de droit et de
science politique de ['université d’Aix-Marseille I11. Auteur de
nombreux articles, dont “Inde, la crise politique et constitutionnelle
des années 1975-1980", in Revue du droit public et de la science
politique (RDP), 1980, p. 1515-1561 ; et de “L’'Inde en 1987,
chronique d’un été indien orageux”, in RDP, 1988, p. 627-671.

’identité hindoue est en elle-méme
porteuse de violence. La Baghavad

ita peut étre interprétée soit dans le

sens de la violence, soit dans celui de la
non-violence comme I’a fait le Mahatma

Gandhi.

La société hindoue a toujours été une société violente
malgré sa trés grande capacité de tolérance philosophique et
religieuse, son ouverture permanente au multiculturalisme,
et son acceptation des contraires. L’Occident a toujours été
fasciné par ce monde hindou, étranger et étrange. Bien avant
les célebres “chemins de Kathmandu”, il y a eu (etil y a tou-

jours) I’appel de “la route de 1'Inde”, I"attrait pour cette

“vieille” civilisation infiniment riche et complexe, qui a la
fois passionne et révolte, ou décoit (momentanément) celui
qui s’était fait une représentation idyllique ou méme fantas-
magorique du “Modele hindou™!. Dans les années 1950-1970,
en France en particulier, I'Inde était principalement percue
comme le pays méme de la non-violence, tant les idées et les
pratiques du Mahatma Gandhi étaient propagées, analysées
et reprises dans un contexte “occidental” (cf. par exemple,
les écrits et expériences de Lanza del Vasto). Vrai ou faux ?
Les deux, tout ensemble.

On ne saurait donc sérieusement en quelques pages trai-
ter en profondeur de 1’alternative violence/non-violence
dans 1’hindouisme. On peut toutefois suggérer quelques
pistes de réflexion. Pour notre part nous en retiendrons trois
principales qui, d’une facon ou d’une autre, conduisent
toutes au méme lieu : I’hindouisme.

I - L’hindouisme en tant que “religion”

Précis(:mcnl I’hindouisme n’est pas une religion au sens
strict du terme, tel qu’on |’entend généralement :
croyances issues d’une Révélation divine, foi étayée par un




branches, le jainisme, que Gandhi a recu en héritage le

concept d'ahimsa. Selon I'universitaire indienne
Romila Thapar, « la tradition non-violente n'est pas hin-
doue, elle est bouddhiste et jain. L’hindouisme était extré-
mement violent avec ses sacrifices d'animaux. La pratique
de l'intouchabilité était I'exemple de cette trés grande into-
lérance sociale, tout comme l'esclavage dans le monde
méditerranéen »1.

Fondé par Mahavira a la fin du VI siecle avant notre
ére, le jainisme place I'ahimsa au centre de son éthique.
Cette tradition, restée trés minoritaire (quelques millions de
fideles aujourd’hui), affirme fortement le devoir de respec-
| ter toute vie, humaine et animale : les fidéles sont évidem-
ment végétariens ; les moines filtrent I'air qu'ils respirent,
au moyen d’'un voile placé sur leur bouche, de crainte
d’avaler un insecte volant.

L’hindouisme, en revanche, ne propose guére de fonde-
ment religieux & un refus global de la violence.

Ce n'est pas de I’hindouisme, mais d'une de ses

1) Le Monde, 11 mai 1993.

Extrait du livre de Christian Mellon et Jacques Sémelin, La non-
violence, Paris, PUF, “Que sais-je 7" n® 2912, 1994, p. 29-30.

-

ien que Gandhi ait toujours affirmé sa prédilection
Bpour la religion hindoue, il est convaincu que la vraie

religion est celle qui « déborde I'hindouisme, qui
transforme notre nature, qui nous lie indissolublement a Ia
vérité intérieure et qui purifie toujours »1. Il relativise donc
les vérités enseignées par les différentes religions dans la
mesure ol il est convaincu que la vérité qui se révele a la
conscience de chaque homme est au-dela de ce qu'elles
représentent et les transcende toutes. Au mieux, elles sont
des reperes qui jalonnent le cheminement de la raison vers
la vérité, au pire, elles sont des obstacles a la découverte de

charles cadoux

La religio;_de Gandhi

‘ i o

la vérité par la raison. Gandhi comprend que les religions
aient recours a des symboles différents pour exprimer leur
propre vision de Dieu. Un symbole peut étre utile et aider
lintelligence & mieux comprendre le mystére de Dieu, mais
« si le symbole est transformé en fétiche et en instrument
pour prouver la supériorité d’une religion sur une autre, il
n'est plus bon qu'a étre mis au rebut »2.

1) Letires & 'ashram, p. 131.
2) Ibid., p. 133.

Extrait du livre de Jean-Marie Muller, Gandhi. La sagesse de la
non-violence, Paris, DDB, 1994, p. 43-44.




violence et non-violence dans I'hindouisme 5

credo précis (commandements de Dieu par ex.), et dogme
formulé dans un (ou des) texte(s) capitaux, E\-'angilesf
Coran, Torah, ou autres. L’hindouisme n’a pas d’équivalent,
par exemple, du droit canon dans l’Eglisc catholique.

— L’hindouisme est d’abord une vision du monde, du cos-
mos, avec explication de son origine mythique (les épopées) ;
il est aussi et surtout systeme d’organisation sociale — trés
concret — induit de cette conception cosmique. Cette philo-
sophie — on ne saurait parler ici de théologie — repose sur
un ensemble scripturaire trés ancien (les Védas), trés vaste,
et évolutif (les Smritis, Upanishads et autres référents) fai-
sant I’objet d’interprétations, de re-lectures variables selon
les époques et les €coles de pensée. « Les textes de référence
sont I'objet de lectures différentes... chaque texte peut ainsi
légitimer des rapports a la violence, variables voire contra-
dictoires, selon U'acteur et 'enjeu »2.

— En tant que systéme d’organisation sociale I’hindouisme
pose le principe de hiérarchie qui induit une stratification
pyramidale rigide dans le cadre des quatre Varnas (couleurs)
a I'intérieur duquel s’inscrit le systéme des jati (castes et
sous-castes), lui méme tres différencié avec la répartition en
castes supérieures (les “deux fois nés”), castes inférieures et
basses castes, et... hors castes qui ont, eux aussi, une hiérar-
chie interne sur le plan social?,

Ce principe de hiérarchie totalisante et de complémenta-
rité nécessaire — chaque élément gradué de I’ensemble
s’établissant toujours par référence a 1’ensemble* — confére
a la caste brahmane (elle-méme hiérarchisée) la supériorité
sur toutes les autres : selon les Védas, le brahmane a le
monopole du sacrifice, du rite sacrificiel, parce qu’il détient
la pureté (il ne s’agit pas seulement de pureté raciale mais
de pureté liée aux actions et a la bonne conduite, & la nourri-
ture, a la connaissance des Védas). C’est ce privilége de la
pureté qui donne le droit et permet au brahmane de mainte-
nir, par le sacrifice, I’ordre social conforme a 1’ordre cos-
mique total, le Dharma. Malgré cette évocation extrémement
sommaire du systéme hindouiste, on comprendra qu’il rece-
le en lui-méme un processus de “violence interne” perma-
nente, et toujours susceptible d’exploser, en raison des rap-
ports pureté/impureté, sacrifice/hiérarchie, sacré/violence?,
— Mais la possibilité et liberté de lecture différente des
textes de référence, reconnues dans 1’hindouisme, autorisent
des interprétations qui, a I’occasion, renvoient a I’alternative

violence/non-violence. Ainsi en a-t-il été de I'interprétation
de la Bhagavad Gita par Gandhi qui en a fait la base de sa
doctrine de la non-violence et du renoncement (ahimsa).

La Bhagavad Gita est le poeme sacré et le texte sans
doute le plus célebre de 1'épopée du Mahabharata. Ce véri-
table “chant du Seigneur” préceéde, justement, la bataille
(violence) entre les deux clans rivaux d’une méme famille,
les Pandavas et les Kauravas. Gandhi, qui considérait que
politique et religion étaient étroitement imbriquées, voyait
(ou voulait voir) dans ce poeme la célébration de la conduite
de non-violence.

Ses disciples et héritiers, sanyassins et autres renongants,
font la méme analyse, celle de la non-violence comme arme
de combat. Parmi les plus fidéles & la doctrine de Gandhi, il
faut rappeler, ici, au moins deux noms qui font partie de
I’histoire nationale contemporaine indienne/hindoue, et ne
doivent pas étre oubliés : Jaya Prakash Narayan (JPN) et
Vinoba Bhave$, tous deux décédés peu apres 1980.

Une autre lecture de la Bhagavad Gita légitimant la
“violence externe” a travers une analyse militante de I’his-
toire de 1'Inde et des grandes épopées mythiques (Ramayana
et Mahabharata) s’oppose a celle de Gandhi. « La référence
textuelle privilégiée de ceux qui légitiment la violence
comme mode de comportement est la Bhagavad Gita, cadre
de définition de la voie de I'action (karma-marga)’, et non
plus du renoncement. » Cette interprétation “‘activiste”, si
I’on ose dire, a servi d’argument et d’instrument politique
aux nationalistes hindous en lutte au XIX® siecle/début XX¢
siécle contre le colonisateur britannique, notamment au
Bengale et au Maharashtra, avec des personnalités comme
Lajpat Rai, Tilak, Sri Aurobindo.

Il - L’exclusion individuelle
et collective pour cause
d’intouchabilite

Dans la hiérarchie sociale hindoue les intouchables
constituent, par-dela I'échelle des quatre grandes castes
reconnues, une cinquiéme et derniére catégorie. Mais les
textes n’en parlent pas puisque ces hors-caste sont, pour




cause d’'impureté initiale, exclus des varnas et donc stigma-
tisés en tant que tels. L’intouchable est condamné a accepter
et & subir sa vie durant, et dans les générations a venir, sa
condition d’étre inférieur et méprisé — le paria® de la socié-
té (sauf peut-étre a espérer individuellement par le karma et
a travers la réincarnation échapper a cette condition dans
une autre vie). Les professions considérées comme impures
(bien que nécessaires) — a commencer par toutes celles qui
touchent au travail du cuir? — leur sont réservées.
Inversement, et 1’on retrouve ici le croisement des
contraires, un intouchable peut fort bien faire fortune dans le
commerce (du cuir !) ou, occasionnellement, accéder par ses
qualités personnelles a un statut de premier plan dans le
domaine intellectuel ou/et politique!®. Mais dans I'ensemble,
surtout dans le monde rural, les intouchables sont toujours
victimes de la violence interne — 1’oppression psycholo-
gique — et parfois de la violence physique pure et simple.

Pour tenter de briser cette exclusion par une politique
non-violente, le Mahatma Gandhi avait proposé d'appeler
les intouchables Harijans, ¢’est-a-dire enfants de Dieu(x), et
de leur construire un statut moral et social adapté a une sorte
de “réintégration” dans le monde hindou. Il ne semble pas
avoir réussi dans son entreprise. Aujourd hui, le mot Dalit

charles cadoux

(équivalent hindi de intouchable) désigne communément
cette fraction de la communauté hindoue hors-caste, sujette
a toutes les discriminations... et humiliations.

Il n'y a pas d’échappatoire collectif & cette situation qui

ait, jusqu’ici, réussi. Cela changera peut-étre, mais dans
I’immédiat la seule solution individuelle pour sortir de
I’intouchabilité hindouiste est la conversion religieuse :
conversion au bouddhisme, a I'islam ou au christianisme!!,
mais avec les risques de déstabilisation personnelle et socia-
le que comporte, pour un hindou d’origine, un tel grand
changement religieux et culturel.
— Dans I'Inde moderne la question de I'intouchabilité ne
devrait plus se poser puisque la Constitution de 1950 I’abolit
et en interdit la pratique, a peine de sanction pénale (art. 17).
Interdiction confortée par la garantie des droits fondamen-
taux de I'individu (art. 12 a 35 de la Constitution fédérale),
notamment interdiction de toute « discrimination pour cause
de religion, race, caste, sexe, lieu de naissance » et garantie
expresse du « libre acces aux lieux publics » (art. 15 et 16),
cette formule visant implicitement mais directement les
intouchables!2.

A quoi s’ajoute ce qu’on appelle aujourd’hui le principe

des “discriminations positives™ formulé par la Constitution
indienne (art. 15 al. 4) en faveur des catégories socialement
et culturellement en retard par rapport aux autres (Backward
Classes of citizens), ainsi qu’en faveur d’un certain nombre
de castes et de tribus énumérées (Scheduled Castes and
Scheduled Tribes) dans les annexes a la Constitution. Une
abondante jurisprudence de la Cour supréme fédérale
indienne a, depuis 1951, précisé la portée de ces dispositions
constitutionnelles qui visent & un “rattrapage” des popula-
tions défavorisées et, plus simplement, a compenser la
rigueur théorique du principe d’égalité par un souci et une
politique... d’équité.
— C’est précisément la mise en ceuvre d’une politique de
plus grande justice sociale qui souléve a 1’occasion des
résistances violentes — et méme la chute de gouvernements
— parce qu’elle heurte 2 la fois le principe de hiérarchie et
les intéréts bien compris des classes sociales en compétition
(exemple : réservation d’un certain nombre de sieges dans
une assemblée ou de places dans une université, dans la
fonction publique, etc., aux candidats de basse caste ou hors
caste).




violence et non-violence dans I'hindouisme 7

Affrontements
entre hindous et musulmans

Le contexte politico-religieux

En Inde, les hindous représentent 80 % de la population, les
musulmans 11 % et les chrétiens 2,5 %. La Constitution de la
Républigue indienne garantit la liberté religieuse de tous les
citoyens, mais ce caractére laic de la nation indienne, défendu
par le Parti du Congres, est contesté par plusieurs autres partis.
Le Rastriva Swayam Sevak Sangh (RSS) et le Visvha Hindu
Parishad (VHP) sont des partis nationalistes d’extréme droite
qui forment le Sangh Parivar. |ls sont alliés au Bharatiya Janata
Party (BJP) fondé par Jana Sangh, qui est soutenu par des
brahmanes fanatiques et prone une idéologie hindouiste hostile
aux autres minorités religieuses.

L’origine des émeutes de 1992

Il existe aujourd’hui en Inde une idée trés répandue selon
laguelle la plupart des mosquees et des églises occupent les
sites d'anciens temples hindous. Cette opinion, renforcée par
les préjugés et de vagues arguments historiques, a son origine
dans quelques cas de persécution des hindous sous le gouver-
nement moghol et pendant la colonisation portugaise et britan-
nique, période qui s’étend du Moyen-Age occidental au début
du XXe siecle.

Le Sangh Parivar, soutenu par le BJP, décida en 1992 de
réparer le préjudice historique en reconstruisant le temple du
Seigneur Rama a Ayodhya. sur un site occupé par le Babri
Masjid, une mosquée inutilisée datant du XVI® siécle. La cam-
pagne pour la pose de la premiére pierre du temple fut le pré-
texte d’une série de rassemblements anti-islamigues qui dénon-
caient la laicité et proclamaient la suprématie hindoue. En
plusieurs régions du nord de I'Inde, les rassemblements dégé-
nérérent en pogroms anti-musulmans. Les violences atteigni-
rent leur paroxysme dans |'Etat pauvre et instable du Bihar. Des
casseurs mercenaires se déchainerent a travers les villages,
brilant les mosquées, les maisons et les boutiques des musul-
mans. C'est dans la ville de Bhagalpur que la violence fut la plus
horrible : des étudiants musulmans furent trainés hors de leurs
résidences universitaires, massacrés, et leurs corps servirent a
combler un puits.

Extrait de I'article “Conflit entre hindous et musulmans®, de Félix Machado, paru
dans la revue Spiritus, mai 1994, p. 170-171.

L’affaire du rapport de la Commission Mandal qui, dans
les années 1990, a entrainé une sérieuse crise gouvernementa-
le illustre la violence potentielle qui existe en ce domaine!3,

[l est vrai aussi que le probléme de I’intouchabilité ne se
pose plus de la méme facon dans les zones urbaines, trés
“métissées” par définition, que dans le monde rural traditio-
naliste. De plus, les intouchables s’efforcent aujourd’hui
d’organiser leurs revendications sur le plan (pacifique) du
terrain politique. La victoire aux €lections législatives, en
1993, dans I’Etat fédéré de Uttar Pradesh, le plus peuplé de
I’Inde, d’une coalition réunissant un parti de hors caste
(BSP) et des partis de basses castes, est une “premiere” en
Inde!4.

Pour I’ensemble des intouchables qui constituent environ
16 % de la population hindoue!S et qui sont en droit des
citoyens comme tous les autres, cette fin de XX¢ siécle est
peut-étre un tournant important sur le plan du statut social,
politique, voire économique.

Il n’en reste pas moins, dans le cadre de I’hindouisme (et
surtout de I’hindouisme militant), ce stigmate de I'impureté
et cette complémentarité nécessaire brahmane/intouchable,
soit pureté/impureté.

III - Nationalisme
et “communalisme” hindou

s’en tenir a I’histoire politique et militaire de 1’Inde

depuis le XIX¢ siecle — et sans remonter a la figure
légendaire du combattant Shivaji au Maharashtra au XVII®
siécle — le courant nationaliste militant hindou a ét€ perma-
nent, souvent violent, et plus ou moins marqué par le
contexte régional (notamment au Bengale et au
Maharashtra). La célebre “révolte des Cipayes” (1857) pré-
lude en quelque sorte 2 la résistance a la domination britan-
nique pronée, a partir des années 1880, par le parti du
Congres (Indian National Congress) promis a un role natio-
nal “incontournable” aprés la premiére guerre mondiale, et
sous 1'impulsion (non-violente mais... irritante) de Gandhi.
Ce combat pour 1’autodétermination (Swaraj) s’inscrit alors
dans le droit fil de I’hindouisme et de ses deux versants
contraires et complémentaires, soit la résistance non-violente




(le satyagraha) que prone avec succés le Mahatma, soit le
combat pur et dur contre tout ce qui n’est pas “hindu”.

— C’est dans ce contexte politique tres agité des décennies
1920-19401¢ que surgissent ou s’affirment des associations
et/ou mouvements de pensée et d’action politique se récla-
mant de la défense active d’un “nationalisme hindou” (et
non pas seulement indien). Ces mouvements sont/seront
relayés par des partis politiques trés combatifs dans 1'Union
indienne des années 1950-1970 (par ex. le Jan Sangh et le
Hindu Mahasabha) qui se perpétuent sous d’autres noms,
aujourd’hui.

— La création du mouvement hindou RSS!7 en 1925 appa-
rait comme le point de départ “activiste” d’un fondamenta-
lisme hindou exigeant et agressif. Le discours politique de
son principal représentant a I’époque ne laisse place 2 aucu-
ne hésitation!8,

D’autres organismes hindous trés militants, tels I’Arya
Samayj, le Shiv Sena (présent notamment au Maharashtra), le
V.H.P. ou Association hindoue universelle créée en 1964 ;
ou encore le parti B.J.P. ou Parti du peuple indien, qui espé-
re gagner la majorité aux prochaines élections législatives.

Tout ceci révele un certain désordre politique et politi-

cien mais, plus encore, une interrogation sur le devenir de
I"Union indienne née en 1947.
— Le théme de I'identité hindoue (Hindutva), identité “spé-
cifique” & défendre et & développer dans le cadre d’un Etat
indien a suprématie hindoue, est en lui-méme porteur de
violence. D’une part, et en dépit des apparences, il exprime
un sentiment de crainte et d’infériorité — sentiment *“d’infé-
riorité majoritaire” comme dit un observateur — d’une com-
munauté qui, démographiquement, est trés dominante!? mais
qui, & tort ou a raison, s’estime en permanence menacée.
D’autre part, et logiquement, cette menace portée a 1’identité
hindoue conduit cette communauté a se metire en situation
d’autodéfense, ¢’est-a-dire d’attaque chaque fois que 1’occa-
sion se présente, contre I’Autre. Complexe d’infériorité et
refus de I"altérité caractérisent, au fond, le discours politique
des fondamentalistes hindous, qui ne sont qu'une minorité
mais une minorité trés agissante et trés dérangeante — et
musclée — dans la République indienne contemporaine.

D’on les assauts, verbaux, et & I'occasion armés, contre
les autres communautés non hindoues qui militent elles

charles cadoux

aussi dans la légalité, pour le respect de leur identité cultu-
relle et de leur autonomie religieuse. La forte minorité
musulmane (11 % de la population) est souvent le bouc
émissaire prioritaire depuis la trés violente “partition™ de
1947 (Inde/Pakistan). La communauté sikh, branche de
I’hindouisme, n’échappe pas aux critiques des fondamenta-
listes dans la mesure surtout ou une partie de cette commu-
nauté (au Penjab) revendique 1’indépendance — un
“Khalistan™ — et n’a pas pardonné I’opération armée Blue
Star de 1984 lancée par Indira Ghandi contre la “résistance”
sikh?0, Il faudrait également citer I’hostilité manifestée par
les fondamentalistes hindous contre certaines communautés
chrétiennes — catholiques et protestantes —, notamment en
Assam, ol les populations tribales effectivement “conver-
ties™ par les missionnaires pour la plupart occidentaux ne
sont pas dans I'ensemble de civilisation hindoue. Et évoquer
encore le probléme, qui divise parfois les fondamentalistes,
des rapports historiques, religieux et mythiques entre 1'Inde
aryenne, celle du nord, et I'Inde dravidienne, celle du sud
(Tamil Nadu et autres régions).

Le “communalisme nationaliste” hindou n’est certes pas,
a lui seul, la cause de cette résurgence de la violence en Inde
depuis les années 1980. Il y a d’autres raisons politiques,
diplomatiques, économiques : menaces de séparatisme qu’il
convient, par tous les moyens, de contenir (Cachemire,
Penjab, Inde du nord-est) si I’on ne veut pas ouvrir la voie &
une “défédéralisation” d’un ensemble étatique si patiemment
et prudemment construit en 1947-1950-1956.

Le changement de politique économique opéré depuis
1992 par le Premier ministre R. Rao entraine des convul-
sions sociales ainsi que des divisions au sein du parti du
Congres ou certains fideéles de la social-démocratie ont
I'impression que ’on a définitivement tourné le dos 2 la phi-
losophie politique de J. Nehru. Dans ces failles du systéme
socio-politique indien les fondamentalistes hindous savent
trés bien s’infiltrer et entretenir un discours violemment
contestataire au nom de I’ Hindutva.

Il est probable que “I’affaire du 6 décembre 1992” fera
date dans I’histoire de I'Inde tant par I’action elle-méme que
par ses répercussions a moyen et a long terme. La destruc-
tion violente (plusieurs centaines de victimes, puis repré-
sailles) de la mosquée de Ayodhya, petite localité en Uttar
Pradesh, par des groupes de hindous fanatisés (encouragés

P e = T = R L R L P L =t

™ o8 M




e

ET YAURAIT pps
MOYEW paccEDer
AV PARADIS SANS

PASSER FAR L'ENFER ?

en sous-main par des partis politiques... et, semble-t-il, pas
tellement découragés par les forces de police présentes) a
fait littéralement chavirer, au nom de, ou sous le prétexte de
RAM?2!, "image d’une Inde moderne démocratique (« la
plus grande démocratie du monde ») et “laique” (secular),
profondément hindoue mais respectueuse de toutes les
croyances. Cette vision et espérance était celle de J. Nehru
qui dénongait les maux a éradiquer — « casteism, parochia-
lism, communalism »?2 — pour parvenir durablement a
« [’harmonie communautaire ». La menace de fascisation
rampante que fait peser un certain fondamentalisme hindou
a, effectivement, de quoi inquiéter.

Et I’on s’inquiete dans les milieux responsables. On
espere, en cette période de grande fragilisation, la re-nais-
sance de quelques leaders ou disciples d’un Gandhi (plutot
oublié aujourd’hui) ; on espére aussi un redressement moral

violence et non-violence dans I'hindouisme 9

dans I’hindouisme?? ; on souhaite enfin, comme antidote a
cette montée de la violence, une restructuration des forces
politiques dans le sens de la cohésion nationale et sociale.
On se rassure aussi en se disant que le pire n’est jamais
stir. Et en rappelant I'excellent livre et best-seller du journa-
liste Tibor Mende qui annoncait (année 1953) la quasi iné-
luctabilité de 1’éclatement dans la violence. Ce livre était
intitulé L’Inde devant 'orage?®. Cela fait bient6t un demi-
siecle, et I'Inde a su traverser les orages. C’est bon signe.

1) Guy Deleury, Le Modele Indou, Hachette, 1978.

2) Gilles Chuyen, La violence du Brahmane, mémoire DEA en science
politique, Institut d'études politiques d’Aix-en-Provence, 1994, p. 11 ;
cf. également Madeleine Biardeau, L hindouisme, anthropologie d'une
civilisation, Flammarion, 1981.

3) Les trois castes supérieures (brahmins, khsatrya et vaigya, c’est-a-dire
prétres, guerriers et commergants/agriculteurs) constituent 18 % de la
population indienne ; la quatrieme et basse caste, shudra, (serviteurs),
constitue environ 40 %.

Les populations tribales (adivasi) forment 7,8 % du total de la
population indienne, et les non hindous (musulmans, chrétiens,
bouddhistes, sikh, jain) environ 20 %. Pourcentages donnés au
recensement de 1981 ol I'Inde était créditée d’environ 900 millions
habitants.

4) Louis Dumont, Homo Hierarchicus, Gallimard, nouvelle édition 1992,

5) René Girard, La violence et le sacré, Grasset, 1993.

6) J.P.N., ghandien convaincu et soutien fidéle de Nehru, fut emprisonné a
I'époque de I'état d'urgence décidé en 1975 par Indira Gandhi. Vinoba
Bhave avait lancé notamment dans les années 1950-1970 le mouvement
du Boodhan, demandant aux grands propriétaires (Zamindovis) de céder
gratuitement un peu de terres aux paysans sans terre (landless).

7) G. Chuyen, op. cit., p. 61.

8) Le vocable paria viendrait du mot “peryar” qui désigne dans le Sud de
I'Inde la jati dont les membres sont chargés de I'incinération des morts.

9) La vache étant un symbole “sacré” pour tous les Hindous quelle que
soit I'école de pensée, Vishnouite, Shivaite ou autre.

10) 11 y a eu des ministres, voire un Premier ministre (Jan Jivam Ram en
1976) intouchable. Sauf erreur de notre part 1’actuel président de la
République de I'Inde est brahmane et le vice-président (c’est une
premiere) intouchable.




10

11) Le juriste Bhimrao Ambedkar, qui fut I'un des principaux peres
fondateurs de la Constitution indienne, était intouchable. Il réclamait,
lui, l'abolition des castes mais il ne fut guére entendu sur ce point.
Du coup, il se convertit au bouddhisme. Décédé en 1956.

12) Ainsi en est-il de I'article 15-1 (b) qui interdit expressément toute
discrimination en ce qui concemne... « {'utilisation des puits, des
réservoirs, des lieux de bains religienx (bathing ghats), des routes et
des lieux publics entretenus en totalité ou en partie sur fonds publics,
ou affectés a l'usage du public en général ».

13) Cette commission suggérait, entre autres propositions, un quota élevé
de places réservées aux basses castes et hors castes dans la fonction
publique tant au niveau fédéral qu'au niveau fédéré. Le Premier
ministre V-P. Singh, successeur un temps de Rajv Gandhi, avait cru
pouvoir, au nom d'une certaine équité, mettre en application cette
proposition. Ce fut, politiquement, sa défaite assurée.

14) Le BSP, Bahujan Samaj Party, est le “premier” parti politique fondé
en 1984 par des intouchables. Son leader actuel, Kanshi Ram, espére
méme forcer la victoire aux élections législatives fédérales
normalement prévues pour 1996,

15) Soit quelque 130 A 140 millions d’habitants aujourd’hui.

16) En 1942, le célebre mouvement Quit India fut 'un des temps forts
de la résistance pacifique & la colonisation britannique.

17) Le RSS (Rashtriya Swayamsevak Sangh, ¢’est-a-dire Corps national des

volontaires), est alors structuré sur le mode des organisations fascistes
de I'époque. C'est a partir de 1940 surtout que le gourou Golwalkar,
qui propose de rebaptiser I'Inde en Hindoustan (Etat hindou), en
formule le projet de société : « Les races étrangéres présentes en
Hindoustan devront en adopter la culture et la langue, n’avoir d'autre
préoccupation que la glorification de la race et de la culture hindoues,

et perdre leur identité propre pour se fondre dans cette race hindoue »,

cf. Rasheeduddin Khan, dans le quotidien frangais Libérarion du 11
aofit 1994. Pour GolwalKar, J. Nehru et Gandhi avaient « commis le
plus abominable des péchés en détruisant I'dme d'un grand et vieux
peuple ».

18) VHP ou Vishwa Hindu Parishad. Le BIP, Bharativa Janata Party, est &

I"heure actuelle, en puissance parlementaire, le deuxiéme parti du pays
derrigre le Congrés. Il milite pour une économie nationale (Swadeshi)
et, sans toujours 1’avouer, pour « un nationalisme culturel », ¢’ est-a-

charles cadoux

dire I’affirmation de I'hindouité (Hindutva) : ce qu’on pourrait
appeler... “la préférence nationale” hindoue.

Cf. Rolf Gauffin, “New-Delhi face & la marée hindouiste™ in Le Monde
Diplomatique, avril 1993 ; et les interviews trés suggestives des
responsables économique et politique du BIP in The llustrated Weekly
of India, 612 mars 1993, p. 30-33.

3

19) Les Hindous, toutes tendances et sectes réunies, constituent environ 83 %

de la population indienne. La trés forte minorité musulmane indienne
(plus de cent millions) fait que 1'Inde est, aprés I'Indonésie, le
deuxiéme ou troisieme pays musulman du monde en données
démographiques, & hauteur du grand voisin et adversaire potentiel, le
Pakistan. Ceci explique cela.

20) Ce fut I’attaque par 1'armée indienne du Temple d'Or d’ Amritsar —

haut lieu de la religion Sikh depuis le Guru Nanak — mais qui semblait
bien étre devenu, dans les années 1980, le haut lieu de la lutte armée
des Sikh “indépendantistes™ (trés minoritaires en réalité). Mais, dans
cette affaire hautement politique, Indira Gandhi a fini par perdre la face,
et par perdre la vie (assassinée en décembre 1984 par sa garde
personnelle... sikh) (sic).

21) La mosquée d’ Ayodhya avait été construite sur les fondements d’un

ancien temple hindou dans un lieu supposé avoir €t€ celui de la
naissance du dieu héros Rama. Beaucoup d’interprétations sont
données. « Le Ram de Advani (leader nationaliste du BJP) n'’est
heureusement pas le méme que celui de Gandhi » écrivait I'un des
dirigeants du BJP in The [llustrated Weekly of India, du 6-12 mars
1993, p. 30.

22) C’est-a-dire la mentalité de caste, I’esprit de clocher et le

“communautarisme”. Cf. J. Nehru, Discovery of India.

23) Pour I"historien R.N Panikkar, I’absence aujourd’hui d'un courant de

pensée et d’action sociale tel qu'il était inspiré par Vivekananda et par
Gandhi autrefois s’explique surtout par une dévaluation de
1I’hindouisme en tant que religion. « Dans le passé la religion était une

force morale qui engendrait un comportement fondé sur une certaine

éthique. Aujourd’hui les forces “communalistes” qui utilisent la
religion écartent totalement cet aspect fondamental de la religion. »
Cf. The Hlustrated Weekly of India, 6-12 mars 1993, p. 8.

24) Titre francgais de ’ouvrage paru originellement en anglais.



it

o

* Bouddhisme

non-violence

inTeErvieEw b CHAN KHONG*

* Seeur Chan Khong, d’origine vietnamienne, vit en France depuis
quelques années : village des Pruniers, Meyrac, 47120 Loubes
Bernac. Auteur de La force de ’amour, a paraitre en avril 1995,
éditions Table ronde.

e bouddhisme, de par sa nature phi-

losophique, est la seule grande reli-

ion a n’avoir jamais entrepris de
croisade ou de guerre sainte.

ANV : Votre combat non-violent au Vietnam fonde ses
racines dans le bouddhisme. Pouvez-vous nous parler de la
place de votre foi dans votre activité non violente ?

Chan Khong : La foi dans le bouddhisme n’est pas la
croyance en un étre en-dehors de nous-mémes. Cest la
conscience que, dans chaque individu, il y a des semences
de beauté, de bonté qu’on appelle la nature de bouddha. La
foi, c’est la pratique de la beauté, de la bonté ; c’est I'art du
jardinage. Notre étre est un jardin qui comporte beaucoup
d’herbes sauvages et d’épineux, mais aussi de nombreuses
plantes comestibles tendres et bonnes. Pour I'exprimer
autrement, le bouddhisme, c’est travailler de telle sorte
qu’une source de joie, de beauté et de bonté jaillisse en
nous. Ce travail, cet art, est plus une pratique qu’une foi.
Quand cette source de beauté et de bonté jaillit, on appelle
ca la non-violence. La non-violence est présente dans tout ce
que ’on fait, tout ce que ’on mange, tout ce que I'on boit.
On ne peut rien détruire.

ANV : Qu’apporte le bouddhisme a la non-violence ? Quels
moyens pratigues offre le bouddhisme pour aider quelqu’un
a étre non-violent ?

C.K. : Ce que le bouddhisme apporte c’est le respect de la
vie, non seulement des humains, mais aussi des animaux,
des végétaux et des minéraux. Dans un texte, appelé le Sutra
du Diamant, le Bouddha dit que I’erreur fondamentale est de
penser qu’il y a un “moi” séparé des autres €tres vivants, que
les humains sont différents des animaux, des végétaux, des
minéraux. Les humains sont formés des éléments non
humains que sont les animaux, les végétaux, les minéraux.




12

chan khong

Le bouddhisme et la paix

par le Vénérable Parawahera Chandaratana

violente, mais elle engendre toujours Ia haine. L'autre est

I'amour. La fagon de vivre du bouddhiste est la loi de
I'amour. Le Bouddha est nommé Maha Karunika (“celui qui
est compatissant”). Son enseignement est que le bonheur
et la paix peuvent étre réalisés avec I'amour et la compas-
sion, Metta et Karuna, mais aussi avec la sagesse et ['éveil,
Prajina.

Le but de 'homme n’est pas la conquéte de I'univers
mais la compréhension de celui-ci afin d’atteindre I'harmo-
nie. Cependant, « pour que I'amour soit efficace, dit le
Bouddha, il faudrait qu’il soit pour tous. Il doit inclure
toutes les formes de vie, pas seulement les étres humains. »
Selon les mots de la méditation que chague bouddhiste est
appelé a pratiquer, I'amour doit étre partout, pour les créa-
tures visibles et invisibles, proches ou lointaines, déja nées
ou & naitre.

La guerre est néfaste. Le mal doit étre compris en péné-
trant au-dela des catégories du vrai et du faux, pour rejeter
toute vanité. Le bouddhisme, plus que n'importe quelle reli-
gion, a contribué a promouvoir la paix dans le monde en
enseignant |a tolérance et I'amour. C'est aussi la doctrine
de la cause et de 'effet. Sans I'élimination de la cause,
I'effet ne peut étre annulé. S'il est possible de se débarras-
ser de la cause ou des causes qui ménent a la guerre, la
paix devient possible. La cupidité, I'envie et la colére sont
les premiers motifs des hostilités armées.

I |y a deux facons de surmonter un mal. L’une est la force

Une intervention de Bouddha contre une guerre

Dans l'ancienne Inde, la riviere Rohini était la frontidre
naturelle entre les royaumes Sakyan et Kokyan. Des deux
cOtés de la riviére, les fermiers se servaient en eau pour
cultiver leurs champs. Utilisée avec sagesse, elle donnait de

bonnes récoltes. Quand il y
avait une sécheresse, chacun
faisait attention & s’en servir
en respectant les besoins des
autres fermiers.

Soudain, il arriva que les
cultivateurs des deux cotés de
la riviere se mirent a se jalou-
ser mutuellement. Cette dis-
pute se répandit au-dela de la
communauté fermiére, et atteignit les fonctionnaires du
gouvernement central. Ceux-ci, de par leur esprit étroit, se
préparérent & la guerre a cause de leur cupidité. En un rien
de temps, les armées des deux royaumes furent assem-
blées sur les rives de la riviere Rohini.

En ce jour particulier, le Bouddha vit les deux armées de
ses parents maternels et paternels s’appréter pour la
bataille sur les bords de la riviére. Les deux rois étaient déja
sur le champ de bataille. Le Bouddha arriva et se mit entre
les deux armées. Dans le silence qui en découla, il s’adres-
sa aux deux armeées : « Pourquoi étes-vous préts a vous
battre ? » « C'est pour l'eau », répondirent les deux rois.
« Quelle est la valeur de I'eau ? », leur demanda le
Bouddha. lls rétorquérent : « Elle n'a qu’une petite valeur. »
« Et la vie humaine ? », questionna encore le Bouddha. « La
valeur de la vie humaine est incalculable », lui répondirent
les deux rois...

Le Bouddha prononga alors un discours. Tout le monde
comprit. La haine disparut. On se réconcilia, et méme deux
cent cinquante jeunes hommes se proposérent de chaque
cOté de la riviere pour devenir moines, afin de propager le
message de paix a travers tout le pays.

2 e R e L o Rl v R T sl

M (.M e am e N



A- L )

L atit

L A W

bouddhisme et non-violence 5 13

L’homme doit vivre en harmonie avec le monde animal,
végétal et minéral pour étre heureux.

Pratiquer cette foi, ¢’est pratiquer les cing préceptes (ou huit
ou encore davantage pour les nonnes et moines), mais les
préceptes dans le bouddhisme ne sont pas des ordres. Ce ne
sont pas des régles auxquelles il serait demandé d’obéir. Ils
commencent tous comme ceci : « Etant conscient que la
destruction de la vie améne beaucoup de malheur, je suis
déterminé a ne pas tuer. » Donc, personne ne nous dit de ne
pas tuer. On décide de ne pas tuer parce qu’on est conscient
que la violence détruit les semences de bonté et de beauté en
nous-mémes.

C’est une pratique quotidienne qui, petit a petit, nous permet
d’atteindre cette source de beauté, et de bonté en nous-
mémes. Le respect de la vie est présent dans notre facon de
manger dans la pleine conscience. 90 % des bouddhistes
asiatiques sont végétariens au moins deux fois par mois, a la
pleine lune et a la nouvelle lune. Acheter poissons et oiseaux
pour les libérer se fait couramment au Vietnam.

Dans les préceptes des moines, on ne coupe pas une pousse
de vie. Chez nous, au village des pruniers, nous ne coupons
pas la téte des laitues, nous les effeuillons petit a petit, elles
montent jusqu’a ce qu’elles fassent des fleurs et on ramasse
les graines. Personne ne nous a ordonné d’effeuiller les lai-
tues comme cela. mais on le fait parce que c’est une pratique
du respect de la vie.

La non-violence, c’est aussi ne pas se transformer en machi-
ne de production lorsqu’on travaille. On ceuvre doucement,
lentement, pour produire joie et paix dans 1’acte de tra-
vailler. En cultivant ainsi, et dans le respect de I’environne-
ment, quand on mange une laitue, on mange la paix et la
joie, la culture non-violente.

ANV : Avez-vous connaissance dans [’histoire de combats
violents se référant explicitement au bouddhisme ?

C.K. : Je ne pense pas qu’il y ait eu des combats violents.
Aux VII, VIII, IXe siecles, en Inde, le bouddhisme était vénéré
par les rois. Toute apogée a son revers. Les débats éloquents
des moines bouddhistes ont conquis les rois et on a un peu
oublié le petit peuple. C’est pourquoi , quand les musulmans
ont envahi I'Inde, ils ont tué, massacré les moines. Les
moines bouddhistes, vénérés comme ils étaient, auraient eu

4! & 2

Chan Khong

les moyens de combattre les musulmans, mais en pleine
conscience ils ont préféré ne pas commencer une guerre.

Au lieu de faire la guerre, il se sont enfuis au Tibet, au
Népal et en Chine. Ils ont alors développé le bouddhisme
autour d’eux. La-bas, le petit peuple pratique encore le
bouddhisme ; il peut encore continuer a exister méme en
I’absence d’intellectuels.




chan khong_

Regles de I'ordre de I'inter-étre
fondé au Vietnam pendant la guerre

1. Ne pas faire de quelque doctrine, théorie ou idéologie que ce
soit, v compris le bouddhisme, une idolatrie. Les systémes de
pensée bouddhique doivent étre considérés comme des guides
pour la pratique, et non comme la vérité absolue. L’humanité
souffre terriblement de I'attachement aux opinions.

2. Ne pas penser que son savoir actuel est immuable et vérité
absolue. Apprendre & pratiquer la voie du non-attachement afin
d'étre ouvert aux points de vue des autres. La vérité ne peut se
trouver que dans la vie et non dans les concepts.

3. Ne pas forcer les autres, y compris les enfants, a adopter nos
points de vue par quelque moyen que ce soit : autorité, menace,
argent, propagande ou méme éducation. Respecter les différences
entre les étres humains et la liberté d’opinion de chacun. Utiliser le
dialogue pour aider les autres a renoncer au fanatisme et a |'étroi-
tesse d'esprit.

4. Ne pas éviter le contact avec la souffrance, ni fermer les yeux
devant elle. Ne pas perdre la pleine conscience de I'existence de [a
souffrance dans le monde. Trouver les moyens d'approcher ceux
qui souffrent.

5. Ne pas accumuler de richesses alors gue des millions d'étres
humains souffrent de la faim. Ne pas faire de la gloire, du profit,
de la richesse ou des plaisirs sensuels le but de la vie. Vivre sim-
plement et partager son temps, son énergie et Ses ressources per-
sonnelles avec ceux qui en ont besoin. Consommer moins, pour
rester aussi libre que possible de cette machine économique et
sociale si destructive.

6. Ne pas conserver haine et colére en soi. Apprendre a examiner
et a transformer la colére et la haine lorsqu'elle ne sont encore
que des semences dans les profondeurs de la conscience. Quand
colére et haine se manifestent, tourner son attention sur la respi-
ration et observer de maniere pénétrante afin de voir et de com-
prendre la nature de cette colére ou de cette haine ainsi que la
nature des personnes qui sont supposées en étre la cause.
Apprendre a regarder les autres avec les yeux de la compassion.

7. Ne pas se perdre en se laissant aller dans la dispersion, ou
entrainer par son entourage. Pratiquer la respiration consciente et
revenir a ce qui se passe dans I'instant présent. Entrer en contact
avec ce qui est merveilleux, plein de fraicheur et de vigueur.

Semer en soi des graines de joie, de paix et de compréhension
afin d’aider le processus de transformation dans les profondeurs
de la conscience.

8. Ne pas prononcer de mots qui puissent semer la discorde et
entrainer la rupture de la communauté. Par des paroles sereines
et des actes apaisants, faire tous les efforts possibles pour récon-
cilier et résoudre tous les conflits, si petits soient-ils.

9. Ne pas dire de choses fausses pour préserver son intérét per-
sonnel ou pour impressionner les autres. Ne pas prononcer de
mots qui causent la division ou la haine. Ne pas répandre de nou-
velles sans les tenir pour certaines. Ne critiquer ni ne condamner
ce dont on n'est pas sir. Parler toujours avec honnéteté et de
fagon constructive. Avoir le courage de dire la vérité sur les situa-
tions injustes, méme si cela menace notre propre sécurite.

10. Ne pas utiliser la communauté bouddhiste pour son intérét
personnel, ni la transformer en parti politique. Une communaute
religieuse doit cependant prendre une position claire contre
I'oppression et I'injustice, et s'efforcer de changer la situation
sans s'engager dans des conflits partisans.

11. Ne pas exercer de profession qui puisse causer du tort aux
étres humains et a la nature. Ne pas investir dans des compagnies
qui enlévent aux autres toutes chances de vivre. Choisir une occu-
pation qui aide a réaliser son idéal de vie dans la compassion.
Observer ce précepte implique aussi de trouver des moyens
d’existence justes au niveau collectif.

12. Ne pas tuer. Ne pas laisser les autres tuer. Trouver tous les
moyens possibles pour protéger la vie et prévenir la guerre.
Travailler a 'établissement de la paix.

13. Ne rien posséder de ce qui appartient a autrui. Respecter la
propriété des autres, mais empécher toute tentative de s’enrichir
de la souffrance des &tres humains ou d’autres étres vivants.
Quvrir les yeux sur le malheur causé par I'injustice sociale.

14. Ne pas maltraiter son corps. Apprendre a le respecter. Ne pas
le considérer seulement comme un instrument. Préserver les
énergies vitales (énergie sexuelle, souffle, systéme nerveux) pour
la réalisation de la Voie. L'expression sexuelle ne se justifie pas
sans amour profond et engagement. Etre conscient de la respon-
sabilité de metire au monde de nouvelles vies.

Fan b A Rk

T

—

by e e T e L



il

g O, |

-t (D U -

bouddhisme et non-violence _ §102)

Lorsqu’un bambou rencontre un obstacle et ne peut pousser
a un endroit, il disparait, mais il ne meurt pas, il émerge un
peu plus loin, plus fort, plus solide. Quand les conditions ne
sont pas favorables, pourquoi essayer de causer des dégits
sur nous-mémes ou sur les autres ?

Les grands maitres bouddhistes, hier comme aujourd’hui,
n’ont jamais sollicité ni encouragé la guerre.

Au Vietnam, de 1975 a 1986, les communistes ont cherché a
supprimer le bouddhisme. Beaucoup de moines se sont
enfuis avec les boat people pour venir vivre en Occident, un
peu partout.

Au Nord-Vietnam, quand le communisme fut au pouvoir de
1956 a 1975, le bouddhisme était presque mort... A cette
période, au Sud, il y avait davantage de pratiquants. Aussi
en 1975, quand les communistes sont arrivés au Sud, ils ont

pris peur devant cette force incontrélable qu’était 1'Eglise
bouddhiste unifiée. Ils ont tenté de la saboter en érigeant une
nouvelle Eglise gouvernementale, laquelle a rassemblé un
certain nombre de moines. Sous n’importe quel régime, il y
a des gens qui ont peur de faire face a la violence, a la tortu-
re... Il y a done eu des moines pour coopérer avec le nou-
veau régime. Leur réle s’est limité a traduire des textes
bouddhiques. Les communistes continuérent & enfermer les
moines qui travaillaient pour les droits de I'Homme, ceux de
I’Eglise unifiée, tout en donnant une grande liberté aux
moines bouddhistes gouvernementaux. Au lieu d’étre
furieux, nous pratiquons la vue non-dualiste ; le moi est
formé des éléments non-moi. Aussi nous considérons que
I'Eglise bouddhiste unifiée, Eglise de lutte, est la main droi-
te, et I’Eglise gouvernementale du Vietnam est la main
gauche.

La main droite travaille pour que la main gauche en profite.
Grace 4 notre pression sur la main gauche le gouvernement a
ouvert ses griffes : il n’a plus détruit les statues, il a laissé
les gens restaurer les temples. La main gauche a continué
son travail de main gauche en ouvrant plus de monastéres et
d’instituts bouddhiques. Mais nous devons bien constater
que le gouvernement vietnamien emprisonne encore les
militants des droits de I"'Homme.

Je soutiens les deux Eglises, on a besoin des deux. Je sou-
tiens la main droite pour les droits de I"'Homme, mais je dis
a la main gauche de jouer son réle de main gauche. J utilise

également une troisieme main : j’envoie aussi de 1’argent a
de petites organisations a 1'étiquette gouvernementale qui
aident les victimes des inondations récentes. Quand on me
demande « pourquoi tu aides le gouvernement ? » ; je
réponds que je veux aider les victimes. J’ai des amis la-bas
qui peuvent me garantir que tous les dons que j’envoie sont
transformés en couvertures, en moustiquaires, et en nourritu-
re pour les victimes. Je ne suis pas dérangée par les éti-
quettes.

C’est la pratique du non-moi. Dans tous les temples boud-
dhistes vietnamiens, il y a deux figures opposées : Ong
Thien, I’homme de la bonté ; et I’autre trés méchante,
I’homme de la cruauté, Ong Ac. Toutes les deux sont deux
manifestations d’Avalokita ou Quan Am, le Boddhisattva de
la compassion.

ANV : Peut-on trouver dans les textes bouddhiques des élé-
ments autorisant la violence dans certains cas ?

C.K. : Le premier précepte est trés explicite, il parle d’ahim-
sa, non-violence, non dommage. « Etant conscient que les
tueries apportent beaucoup de malheur ; je suis déterminé a
ne pas tuer. » Le Bouddha a préché la non-violence depuis
les premiers jours. Mais nous vivons dans un monde relatif.
C’est comme le lever du soleil, on se dirige vers lui mais on
ne peut I’atteindre. Méme quand le Bouddha mangeait, il
avalait des micro-organismes. Personne ne peut dire qu’il est
non-violent a cent pour cent. Dans chacun de nous, il y a un
certain degré de violence. On cherche a aller dans la direc-
tion de la beauté, de la bonté, le plus possible.

ANV :0u’est-ce que le bouddhisme préconise en termes de
sanctions en cas de vol, meurtre... ?
C.K. : Dans le bouddhisme, il n'y a jamais de sanction.
Méme chez un pirate on peut toucher des points de beauté et
de bonté en lui pour le transformer.

Une femme bouddhiste, dans les rues de New York, sur le
point d’étre violée par un homme trés violent, a su revenir a
sa respiration consciente. En regardant profondément dans
les yeux de cet homme, elle a vu ses souffrances, elle a
ouvert ses bras et 1’a embrassé de facon trés tendre.
L’homme a été tres surpris. Il a cessé d’étre violent. Elle I’a
ramené a la raison et plus tard 1’a aidé a devenir un ami.




Une pensée tolérante et
respectueuse de toute croyance

oute idéologie, en fait, procéde de la croyance irrationnelle
en un certain ordre des choses (fondé, par exemple, sur la
volonté d'une entité divine, ou bien sur les lois de la natu-
re, ou encore sur le “sens de I'histoire”). Dans la mesure ot elle
rejette toute croyance a priori, la philosophie bouddhiste est
donc, par essence, impropre a fonder une idéologie, quelle
qu'elle soit. C'est aussi sans doute la raison pour laquelle, pen-
sée critique s'il en est (et surtout méfiante vis-a-vis des illu-
sions produites par I'esprit humain lui-méme), mais en méme
temps pensée tolérante et respectueuse de toute croyance, la
religion bouddhique est la seule des grandes religions univer-
selles au nom de laguelle n'aient jamais &té entreprises de
“croisades”, de “guerres saintes” ou de tentatives de conver-
sion forcee.
Richard Pottier

Extrait de Hommes et migrations, décembre 1993 J

Tout le monde est bouddhiste, car tout le monde posséde des
semences de beauté et de bonté en lui. Il lui suffit de les tou-
cher. On me demande souvent aussi ma positon sur I’avorte-
ment. Dans le bouddhisme, on pratique la prévention, on
pratique chaque jour en pleine conscience les cing préceptes
pour ne pas arriver a ce que le cas d’un avortement se pose.
Nous préférons créer les conditions pour éviter le plus pos-
sible I'avortement. Je ne peux pas donner un conseil général,
chaque cas est différent. Je refuse de signer quoi que ce soit,
c’est trop facile de condamner ceci ou cela, et puis il y a tou-
jours des facteurs psychologiques et sociologiques & com-
prendre profondément. Quand il y a un probleme a résoudre,
on se réunit en Sangha, en groupe, pour partager la sagesse
collective.

Donc, dans le bouddhisme on pratique la “médecine préven-
tive”. On tente de toucher chez les criminels le point de
beauté et de bonté. Mais, c’est parfois trés difficile, c’est
pourquoi le Bouddha a dit que les trois joyaux, Bouddha,
Dharma, Sangha, doivent aller ensemble :

chan khong

o le Bouddha c’est les semences de bonté, de beauté en cha-
cun de nous ;

e le Dharma, c’est I’enseignement de la compréhension et
I’amour ;

* le Sangha, c’est un groupe de personnes qui pratiquent le
Dharma ensemble, dans la méme direction. Pour aider les
gens qui ont de grandes difficultés, des criminels, il faut une
Sangha, un groupe de gens pour les entourer. Dans I’histoire
du Vietnam, 2 I’époque “bouddhiste”, c¢’est-a-dire quand les
rois étaient bouddhistes (du XIe au XIVe siecles), des crimi-
nels étaient régulierement libérés sous caution, non pas dans
le peuple ol ils seraient redevenus criminels, mais dans les
temples avec les moines, comme ouvriers agricoles.

Ils vivaient avec les moines, en contact avec leur pratiques
de bonté et de compassion. L’idée n’était pas de les forcer a
devenir moines. Un peu plus tard on leur donnait la possibi-
lité de se marier, de cultiver un lopin de terre...

ANV : Que dit le bouddhisme sur les autres religions ? Le
concept d’infidéle existe-t-il ?

C.K. : Que dit le bouddhisme sur les autres ? Quel boud-
dhisme ? C’est dualiste de généraliser ainsi. Je parle en mon
nom, Chan Khong, une bouddhiste : toutes les religions ont
enseigné la beauté, la bonté. Qu’on I’appelle la nature boud-
dhiste, Dieu, Allah... Mais dans I’histoire des autres reli-
gions, il y a eu des violences. Peut-étre ne doit-on pas
condamner ces religions mais les gens de ces périodes prati-
quant ces religions ? Il y a un grand manque de tolérance
dans beaucoup de religions.

Le Bouddha a enseigné le non-moi. Le moi est formé d’élé-
ments non-moi. Le bouddhisme est formé d’éléments non
bouddhistes. Le bouddhisme vietnamien est différent du
bouddhisme tibétain, lui-méme différent du bouddhisme
japonais, parce que les cultures sont différentes.

Le bouddhisme absorbe les courants de sagesse des terres
sur lesquelles il se répand. Il s’appuie sur les éléments de
beauté et de bonté de 1'endroit. On n’a pas besoin d’importer
la culture vietnamienne ou japonaise pour pratiquer le boud-
dhisme en France.

Le concept d’infidele n’existe pas. Thich Nhat Hanh, quand
il est arrivé ici, a été suivi par de nombreuses personnes. Il a
dit : « Si vous étes chrétien, restez chrétien, si vous étes




TES

rter
ud-

and
Il a
’tes

.".’IMS'L:‘;.’?’!(”I, restez musulman, mais en ..'}'.*'(.’H'qﬁfuﬂ le boud-

dhisme. » Avec la pleine conscience, chacun peut découvrir

dans sa propre religion d’infinies richesses, en lien avec sa
culture.

ANV : C’est pourquoi de nombreuses personnes disent que
le bouddhisme n’est pas une religion mais une philosophie.

C.K. : Ce n’est pas juste non plus, parce que la philosophie
est intellectuelle. Le bouddhisme est une pratique. Religion
ou philosophie ? Tout dépend de notre fagon de définir du
mot religion, et puis le mot a finalement peu d’importance !

a non-violence est dans I'essence méme du bouddhisme.,

Elle est inherente & son intention et constitue un pilier

essentiel de sa pratique. Il en fournit aussi les moyens : la
connaissance psychologique et la formation qu'il apporte. Si
deux millénaires et demi d'histoire de la moitié du monde ont
fourni bien des cas de figures, la non-violence des bouddhistes
“professionnels” (les moines) en est une constante. [...]

Dans la théorie philosophico-psychologique du bouddhis-
me, il y a cette idée cruciale du “non-soi” ou “non-ego”. Cest
en gros 'idée que lindividu n’existe que comme interrelation
entre des éléments physiques, psychigues, émotionnels, cogni-
tifs, etc. Mais il n'y a pas ce que les Occidentaux voient comme
un Je qui serait au ceeur de tous ces éléments et les ferait fonc-
tionner (ce que les philosophes appellent le “Moi transcendan-
tal” depuis Kant). Les bouddhistes pensent que c'est |a une des
idées les plus dangereuses auxquelles on puisse croire, tant
que l'on est pas arrivé a voir, aprés suffisamment d'introspec-
tion, que ga n'existe pas,

Cette idée est d’une grande utilité pour les attitudes non-
violentes. Je la trouve particuliérement bien adaptée aux mala-
dies de la modernité qui sont les maladies du Je, de “I'égalgie”.
Tout ceci est coupé a la base par le non-soi. Lorsqu’on a com-
pris ce principe, on ne peut plus étre jaloux, ressentir le besoin
de vengeance ou le besoin d'étre supérieur, etc. L'analyse de
cette illusion permet en outre de comprendre les attitudes de
ceux qui n'en sont pas libérés, attitudes que les bouddhistes
considerent comme morbides.

Extrait d'un entretien avec Serge-Christophe Kolm, paru dans le n® 64 d'ANV,
“Religions et violence” (&puisé).

bouddhisme et non-violence _ 17

Le bouddhisme est une pratique de pleine attention et de
regard profond, afin de comprendre et aimer ceux ou celles
qui sont tres difficiles a aimer.

ANY : Au moment de la guerre au Vietnam avec les
Américains, moines et nonnes se sont immolés par le feu
pour protester contre la guerre. Etait-ce au nom du boud-
dhisme ? Que dit le bouddhisme a propos de cette violence
contre soi-méme ?

C.K. : C’est toujours la question d’une réalité indivise.
Quand quelqu’un est en colére contre quelqu’un d’autre, au
village des Pruniers, on dit : tu es la main gauche, lui est la
main droite ; la réalité est un ensemble d’harmonie, de beauté
et de bonté. On essaye de réparer le mal ensemble, c’est tout.
Quand quelqu’un donne sa propre vie pour vous interpeller,
ca vous touche, vous écoutez. Je n’aime pas le mot de
“gréve de la faim” parce qu'on donne sa vie, je préfére le
mot “jeline”. De la méme fagon, on ne proteste pas par le
feu, on donne ce qu'on a de plus précieux, sa propre vie,
pour éveiller les gens. La personne qui donne sa vie, elle,
Voit que sa vie ne meurt pas.

Quand on tranche un bambou qui pousse & I'intérieur de la
maison, ¢a a I’air violent, mais il n’est pas détruit, il repous-
se plus fort un peu plus loin.

ANY :C’est au nom du bouddhisme qu’ils se sont immolés ?

C.K. : Non ; le bouddhisme, c’est I’art de pratiquer la beau-
té et la bonté avec 1’attention a chaque moment. C’est tout.
Cette pratique donne envie d'agir. L’immolation par le feu,
¢’est un des milliers d’actes qu’on peut poser.

Gandhi n’était pas bouddhiste, mais il I’était dans sa facon
de chercher la beauté et la bonté. Quand il décidait de ne pas
manger, il se disait, « je vais mourir ; par amour pour moi,
tout le monde va se lever et faire quelque chose ».

Le bouddhisme, c’est toucher la zone d’amour en soi. Si on
peut toucher cette zone d’amour en-soi, les méthodes non-
violentes jaillissent en fonction des conditions, de I’endroit.

ANV: Y a-t-il eu dans l’histoire des violences commises au
nom du bouddhisme, des “guerres justes” ?

C.K. : Non.




18

chan khong

ANV : Pourriez-vous nous parler d’un moment difficile de
votre combal, ol peut-étre vous auriez senti le désir de vio-
lence, et comment vous auriez utilisé votre pratique boud-
dhique pour vous aider a rester non-violente ?

C.K. : C’est une longue pratique ; je suis née I'année du
tigre, et dans 1"horoscope occidental bélier, je suis par nature
tres violente. Heureusement que je suis entourée par la
Sangha qui pratique la compréhension et I’amour.

Le moment ou je fus la plus furieuse est celui ou j’ai vu cer-
tains de mes amis assassinés durant la guerre.

Une premiére fois deux personnes ont été tuées et d’autres
blessées, une seconde fois quatre personnes ont été tuées
pendant leur service. Grice a mon entrainement bouddhiste
de plus de vingt ans, et 2 mon entourage si positif, je n’ai
jamais eu aucune intention de prendre les armes, mais j’étais
furieuse, j'avais envie de hurler, de crier, je ne savais pas
quoi faire.

Je me rappelle trés bien que d’un c6té les pro-américains
disaient que c’étaient des communistes qui avaient lancé les
grenades avant de fuir, de ’autre c6té les communistes
disaient que les Américains, les agents de la CIA, étaient

Attirance

e bouddhisme attire notamment par sa fagon de dédramati-

ser la mort que la société occidentale tient cadenassée au

fond de ses mouroirs. A preuve, le succés récent du Livre
tibétain de la vie et de la mort, de Sogyal Rimpotché, devenu un
best seller vendu a 80 000 exemplaires en France (la Table
ronde). « Les lamas tibétains sont de plus en plus invités dans
les hdpitaux et les unités de soins palliatifs », constate Pierre
Saurel. « A titre individuel, beaucoup de séropositifs les consul-
tent également. » Le succés occidental du bouddhisme se com-
prend plus largement par son absence de dogmatisme et ses
méthodes psycho-corporelles expérimentales sur fond de
croyance en la réincarnation. Bernard Besret. ancien moine cis-
| tercien et auteur d’une Letfre au pape qui veut nous assener la
| vérité dans toute sa splendeur (Albin-Michel), lui attribue une
autre vertu : « L'art de jeiner face a notre trop-plein de ce
savoir qui remplit des bibliotheques entiéres dans le catholicis-
me pour comprendre le dogme de la Trinité... »

Francois Devinat

Extrait de Libération du 27/06/94

La marche de la paix organisée au Cambodge
par le vénerable Ghosahanda, en juin 1993

responsables. Et moi, je me disais : non, non, je ne veux pas
accuser. Mais j’étais furieuse !

En pratiquant la méditation assise, je suis revenue a ’acte
présent, laissant de coté la fureur et ses causes. Pendant
quatre jours, j"ai fait cette pratique. Quand la fureur revenait,
Je me disais : je reviendrai quand je serai plus claire. Au
quatrieme jour, je ne pouvais plus attendre : je devais faire
un discours pour les funérailles. J'ai écrit alors ce texte :

« Dans chacun de nous il y a un Bouddha, I’homme n’est
pas notre ennemi, c'est le malentendu qui est notre ennemi,




et notre but est d’élucider le malentendu. Notre objectif est
de servir les pauvres dans la campagne. Mais il y a des gens
qui peuvent penser que nous cherchons a influencer les pay-
sans pour obtenir des votes, ou d’autres qui estiment que
nous cherchons a gagner la confiance du peuple pour
démanteler leurs réseaux secrets, ou je ne sais quoi enco-
re... Ils nous suspectent. La mort de mes amis va leur per-
mettre, je l'espére, de comprendre que notre seul but est
d'aider les gens et rien de plus. Nous n’avons aucune posi-
tion politique. Aux meurtriers, je dis : je ne peux pas vous
détester. Je déteste votre malentendu, mais pas vous. Ei
nous sommes préts a coopérer avec vous pour le bien-étre
de ces paysans pauvres qui n'ont pas d’école, pas d’aide
médicale, qui meurent parce qu’ils n’ont pas les médica-
ments de base. Nous avons besoin de votre aide. »

Au fond de moi, je n’aimais pas encore ces meurtriers, mais
je devais quand méme faire cette déclaration dans I'effort
d’aller dans la direction de la beauté et de la bont€,

" Eléments de bibliographie |

® [ntroduction au bouddhisme, par Jacques Martin,
éd. du Cerf, 144 p., 98 F.
® | ¢ Bouddha et ses disciples, par Mohan Wijayaratna,
ed. du Cerf, 220 p., 170 F.
® Comprendre le bouddhisme, par Dennis Gira,
éd. du Centurion, 199 p., 115 F.
® [ e Japon du silence et la contemplation du Christ,
par Bernard Rérolle, éd. du Centurion, 249 p., 152 F.
® | a sagesse du Bouddha, de Jean Boisselier,
éd. Gallimard, coll. Découvertes, 192 p., 83 F.
® | e houddhisme, de Peter Harvey, éd. du Seuil, 436 p., 150 F.
® [ ‘enseignement de Bouddha, par Walpola Rahula,
Points-Seuil.
® [ntroduction aux relations orientales
Hindouisme, bouddhisme, taoisme, par René Girault,
éd. Droguet et Ardant, 345 p., 75 F.
® Zen et Occident, de Jacques Brosse,
éd. Albin Michel, 301 p.,120 F.
® “L e bouddhisme en France”, n°® 1171 (décembre 1993)
de la revue Hommes et migrations (40 rue de la Duée,
75020 Paris).

bouddhisme et non-violence 19

La deuxiéme fois on a tué encore quatre de mes amis, ma
Sangha m’a demandé d’écrire un autre discours. J'ai tout
d’abord dit que je ne pouvais pas. J'avais exprimé dans le
premier discours toute ma bonté et ils avaient continué a
tuer. Puis je me suis mise a pratiquer avec ardeur le Samatha™
(arrét), y compris la nuit, pendant quatre jours consécutifs.
La veille du jour ou je devais prononcer le discours, il m’est
revenu une phrase prononcée par le meurtrier : « Je suis
désolé, mais je dois vous tuer ; étes-vous siirs que vous étes
de I’Ecole de la jeunesse et du service social ? Vous avez
Uair si bien, si bon. » Quand ‘mes amis ont répondu « oui »,
car ils faisaient partie de I’Ecole, il leur a dit : « Je suis
désolé, mais je dois vous tuer. » Je pouvais m’appuyer sur
cette phrase pour percevoir leur zone de beauté et de bonté.
J*ai donc écrit :
« Nous vous remercions d’avoir dit “je suis désolé” parce
que cela prouve que vous étes déja touchés par notre messa-
ge de compréhension et que vous nous aimez un petit peu.
Mais peut-étre avez-vous regu l'ordre de vos supérieurs qui
ne nous connaissent pas encore suffisamment, et vous devez
tuer. Je vous remercie quand méme. Nous espérons qu'un
jour certainement les conditions seront plus favorables et
que vous pourrez nous aider. »
Grice a cette déclaration nous avons touché le cceur de mil-
liers et de milliers de gens. Nous avons recu tant de témoi-
gnages de soutien ! Méme des moines et nonnes trés conser-
vateurs qui critiquaient nos méthodes progressistes ont €été
touchés par notre message. Suite a ce discours, ils ont com-
pletement changé leur attitude a notre égard. Méme les
meurtriers, je pense, ont été touchés. Depuis ce jour, mes
amis de I’Ecole de la jeunesse et du service social ont été
protégés. Les meurtriers ont envoyé€, un jour, un petit enfant
qui est venu nous prévenir : « Vous devez déménager, c'est
dangereux de rester ici ce soir. » Mes amis sont allés dormir
ailleurs ce soir-1a. Les meurtriers sont bien venus, ils ont
briilé la maison, mais personne n’a été tué.

Propos recueillis par Isabelle Filliozat

#11 y a deux pratiques fondamentales dans le bouddhisme, la restauration
de la sérénité avec 1'arrét des turbulences : le Samatha, et le regard profond
: le Vipassyana. On est comme un verre d’eau plein d*impuretés si on est
trop agité, on ne voit rien. Mais si on restaure 'unité du corps et de I'esprit,
on peut voir profondément et agir avec beauté et bonté. On respire de telle
sorte qu’on rétablit le calme en soi. La respiration, ¢’est le lien entre le
corps et I'esprit.




Bouddhisme

chan khong

aux multiples facettes

me avec qui il partage deux éléments importants de

doctrine : le karma, la loi de cause a effet, et la doctri-
ne des renaissances, appelée réincarnation dans |'hin-
douisme. Si, comme 'hindouisme, le bouddhisme a vu le
jour sur le sol indien, il s'est rapidement exporté dans la
quasi-totalité des pays asiatiques, pour finalement presque
disparaitre de I'Inde.!

Le bouddhisme est souvent confondu avec I'hindouis-

Le bouddhisme Théravada

Fondé par le Bouddha (Eveillé) cing siécles avant notre
ére, le Dharma (I'enseignement) s'est rapidement répan-
du d’abord au Sri Lanka, en Birmanie, en Thailande, au
Laos, au Cambodge, en Malaisie, & Singapour et jusqu'au
Vietnam, pour former le bouddhisme Théravada (la
Doctrine des Anciens). Les Théravadin prétendent &tre res-
tés les plus proches de I'enseignement originel du
Bouddha. Ses moines sont reconnaissables a la robe
safran qu'ils portent.

Le bouddhisme Mahayana

lus tard, le Dharma s’est étendu vers le Nord en direc-

tion de la Chine, de la Corée, du Vietnam, du Japon,
puis au Tibet. Cette forme de bouddhisme s’est appelée
Mahayana, qui signifie « Grand Véhicule », parce qu'elle
était ouverte a tous, a la différence du bouddhisme
Théravada qui était un bouddhisme essentiellement
monastique (c’est un peu moins vrai aujourd’hui).

Le bouddhisme tibétain

e bouddhisme, partout ou il se répandait, plut6t que
d'essayer d'extirper la religion ou les croyances qu'il

trouvait sur place, chercha a les incorporer. C’est ainsi
quau Tibet le bouddhisme Mahayana donna naissance au
tantrisme, qu'on appelle encore Vajrayana (la Voie du
Diamant).

Le bouddhisme tibétain devait par la suite étendre son
influence a ses pays limitrophes : Mongolie, Sikkim,
Bhutan, Népal. Il se développa par étapes, donnant nais-
sance a quatre grandes écoles de pratique : Nyingmapa,
Sakyapa, Kagyupa et Guélugpa. Le Dalai Lama n’est le lea-
der que de I'école Guélugpa, dont les moines portent, les
jours de cérémonie, une coiffe jaune. Mais, étant égale-
ment le chef temporel du Tibet, il est de par ce fait reconnu
comme le chef spirituel de tous les Tibétains, les domaines
spirituel et temporel n’étant au Tibet pas séparés.

Zen et Amidisme

n Chine et au Japon, mais aussi en Corée et au Vietnam,

le bouddhisme Mahayana prit de nombreuses formes.
Les écoles les plus anciennes, Shingon (ésotérisme tan-
trique) Kegon et Tendai? (écoles plutdt philosophiques)
attirérent les classes aisées, alors que les écoles Jodo et
Nichiren s'implantérent (plus tard) dans le peuple. Quant
au Zen, il s'est toujours situé un peu a part, intégrant des
éléments taoistes, et insistant sur la primauté de I'expé-
rience sur I'étude, la tradition et les rites.

Aujourd’hui le Jodo et le Nichiren sont largement majo-
ritaires au Japon. Le Jodo (I'école de la Terre Pure), encore
appelé Amidisme, prone la libération par la seule foi du dis-
ciple dans le Bouddha, les autres pratiques étant considé-
rées trop difficiles en cette ére dégénérée. Quant a I'école
de Nichiren, on hésite a la considérer encore comme une
école bouddhique, sa doctrine s’étant éloignée du message
originel du Bouddha.




bouddhisme et non-violence 21

Transmission a I’Occident

ans son récent livre3, Stephen Batchelor distingue cing
attitudes occidentales face au bouddhisme, attitudes
qui se sont succédées au cours de la rencontre progressive
entre les deux traditions/civilisations : I'indifférence
aveugle, le rejet arrogant, la connaissance rationnelle, le
réve romantique, enfin I'engagement existentiel. C’est a ce

Y
25

' —

=
L\ X)
]

dernier stade que nous sommes arrivés aujourd’hui. En
effet le bouddhisme a quitté son berceau traditionnel pour
se répandre en Amérique, en Europe, et jusqu’en Australie.
Mais les écoles sont trés inégalement représentées. Deux
grands courants émergent : le bouddhisme tibétain et le
Zen. Un troisiéme, issu du Théravada, se nomme en
Occident Vipassana. |l faudrait peut-étre aussi mentionner
la secte Soka Gakkai, dérivée directement du Nichiren japo-
nais et trés implantée en Occident, mais se tenant complé-
tement a I'écart des autres écoles.

Le bouddhisme tibétain séduit I'Occident par son coté
mystique et rituel haut en couleurs, et certainement aussi
par le coté a la fois “bon enfant” et rayonnant de ses
lamas. Dans le Zen, c’est au contraire le grand dépouille-
ment qui attire, et le fait qu’on mette I'accent sur I'expé-
rience directe de la réalité. Quant a la pratigue Vipassana,
elle constitue pour beaucoup une bonne introduction au
bouddhisme, satisfaisant & la fois le besoin rationnel du
pratiquant et, comme dans le Zen, la soif d’expérience
directe.

Le Dalai Lama

e trés charismatique et actif Dalai Lama, prix Nobel de la
Paix, a beaucoup contribué a faire connaitre le boud-
dhisme en Occident, ce qui fait qu'aux yeux du public occi-
dental, il est devenu une sorte de “pape” des bouddhistes.
Or il n'existe aucune Eglise bouddhique, ni aucune organi-
sation qui regrouperait les nombreuses traditions boud-
dhiques. Il en est ainsi depuis 2 500 ans et il semble qu'il
en sera encore longtemps ainsi.
Daniel Millas,
membre de Réseau bouddhisme et action

1) On ne dénombre aujourd’hui pas plus de 1 % de bouddhistes en Inde.

2) Toutes les écoles sont ici citées sous leur nom japonais, plus connu en
Occident.

3) The Awakening of the West: The encounter of Buddhism and Western
culture, Stephen Batchelor, London, Harper and Collins, 1994,




Tradition
juive et
non-violence

Dominiceue CERBELAUD*

* Dominicain, théologien, expert du Comité épiscopal pour les
relations avec le judaisme ; auteur du livre Ecouter Israél. Une
théologie chrétienne en dialogue (préface de A. Abecassis), a
paraitre en avril 95

"histoire
du peuple
juif est ja-

lonnée de guer-

res en tous

genres. Il s’a-

vere tres utile

d’y voir plus

clair.

Il peut sembler a
priori quelque peu
déplacé de s’interro-
ger sur la non-violen-
ce dans le judaisme :
comment projeter, sur une tradition qui a traversé plus de
trois millénaires, un concept si résolument moderne ? N’est-
ce pas s’exposer a toutes sortes d’anachronismes ? Bien plus :
ce concept, qui traduit I'ahimsd des hindouistes, provient
d’un univers spirituel fort éloigné de la mentalité sémitique :
n'y a-t-il pas quelque artifice & rapprocher ainsi des tradi-
tions que tout sépare ?

Une réflexion plus approfondie devrait toutefois per-
mettre de dissiper ces scrupules. C’est bien sur I’éthique que
ce que 1'on peut appeler la “théologie juive” fait toujours
porter I"accent principal. Or, méme si elle s’énonce selon
des perspectives et dans des lexiques différents, c’est fonda-
mentalement la méme expérience humaine qui se propose
dans ce registre. Qui plus est, la question de la violence ou
de son refus constitue toujours et partout I’un des grands
chapitres de I'éthique. Il semble donc loisible d’interroger
sur ce point le judaisme, tant dans ses textes fondateurs que
dans sa pratique historique réelle.

A vrai dire, c’est selon ce deuxiéme aspect que I’on a
choisi d’organiser le présent exposé. Les aléas de I’histoire




tradition juive et non-violence 23

ont imposé au judaisme plusieurs figures successives, déter-
minées notamment par le rapport du religieux et du poli-
tique. De facon schématique, on peut ainsi déceler dans
I’histoire d’Israél quatre grandes périodes, que nous allons
successivement survoler.

Mais avant cela, rappelons la base biblique de toute
I’éthique juive : la création de I’étre humain « dans l'image
et selon la ressemblance de Dieu » (Gn. 1,26). C’est bien
cette iconicité qui fonde le caractere sacré de la personne,
comme le dit un peu plus loin le texte biblique :

« Quicongque verse le sang de I'homme

par [’homme aura son sang versé,

car dans l'image de Dieu

I’homme a été fait » (Gn. 9,6).

Plus largement, elle fonde également le respect de toute
forme d’altérité, comme 1"humour hassidique I’exprime dans
ce bref dialogue :

« — Rabbi, rabbi, pourquoi tous les hommes sont-ils si dif-
férents les uns des autres ?

— Mon enfant, parce qu'ils sont tous a I'image et a la res-
semblance de Dieu ! »

De I’Exode a I’Exil
(du -XIIIe siécle a -587)

Il faut le dire d’emblée : Israél est né d’une violence. C’est
en s'arrachant a I’Egypte que la masse confuse des
Hébreux asservis devient, sous la conduite de Moise, le
peuple d’Israél. Or cette naissance s'accompagne d’intenses
douleurs. L’endurcissement du Pharaon provoque les dix
“Plaies™ qui fondent successivement sur I’Egypte.

Le dernier de ces fléaux, particulierement cruel, consiste
en la mise & mort de tous les premiers-nés — y compris
celui du monarque : « Pharaon se leva pendant la nuit, ainsi
que tous ses serviteurs et tous les L[;’\]JH{‘!H et ce fut en
mere une grande clameur car il n'y avait pas de maison
ou il n'y efit un mort » (Ex. 12,30).

Mais I’hécatombe ne s’arréte pas 13, puisque les poursui-

vants égyptiens des Israélites en fuite périssent noyés dans la
mer, tandis que les Hébreux sont passés a pied sec. Dans
leur enthousiasme, ces derniers s écrient : « Le Seigneur est
un guerrier, Seigneur est son nom ! » (Ex. 15,3).

L’événement de I'Exode constitue 1’archétype, inlassa-
blement réitéré, de I’intervention divine dans 1’histoire.
Lorsque le Seigneur “sauve” son peuple, c’est généralement
en le faisant triompher de ses ennemis, notamment apres
I’entrée en Terre promise. Nécessairement une dimension
militaire : le Seigneur, « le vaillant des combats » (Ps. 23-
24.8), « comme un héros s’avance, comme un guerrier il
éveille son ardeur » (Is. 42,13).

On se tromperait cependant en imaginant, de fagon sim-
pliste, que ce Dieu guerrier ne réve que de carnage et de des-
truction — c’est bien ainsi malheureusement que certains
persistent & caricaturer le « Dieu de I’Ancien Testament ».
Trois considérations devraient inciter a corriger ce stéréoty-
pe. C’est d’abord que I’aspect guerrier de la conquéte repreé-
sente comme 1’envers de I’ Alliance entre Dieu et son peuple.
Selon la théologie deutéronomiste, la possession de la Terre
promise dépend de la fidélité d’Israél a cette Alliance, et a
ses exigences de justice et d’intégrité. Si le peuple transgres-
sé ces normes, sa propre survie s’en trouve mise en péril.
Dans cette perspective, 1'Exil sera interprété comme un cha-
timent, parfois décrit d’ailleurs comme un retour a I’oppres-
sion égyptienne (Dt. 28,63-68).

11 convient en outre d’insister sur ce fait : I’'extermination
des sept nations qui occupent déja la terre de Canaan reste
conditionnelle. On ne s’en prendra a elles que si elles se
montrent agressives (Jos. 24,11), I’idéal restant celui de la
coexistence pacifique : « L'étranger qui réside avec vous
Sera pour vous comime un (.'f)f?f[}{{ff'f()ft’ et tu 'aimeras
comme toi-méme, car vous avez été étrangers au pays
d’Egypte. Je suis le Seigneur votre Dieu » (Lv. 19,34).

Enfin, il faut souligner que cette violence purement
défensive reste elle-méme mal considérée. David a définiti-
vement réduit toute opposition militaire. Mais précisément
parce qu'il a du sang sur les mains, ce n’est pas a lui qu’il
reviendra de construire le Temple : cette tache écherra a son
fils Salomon qui, comme son nom l’indique, « sera un
homme de paix » (cf. I Ch. 22,8-10).




dominigue cerbelaud

Israél sous occupation étrangere
(de -587 a +135)

Déporté a Babylone, le peuple d’Isragl inaugure avec “les
nations” un tout autre mode de relation. Il se trouve
désormais en situation de dépendance, voire de précarité :
tout dépend pour lui du bon vouloir de I"occupant. En effet,
apres le retour d’Exil (-538), plus jamais le Peuple n’aura de
structure politique autonome : aux occupants Perses succé-
deront les Grees (de -333 & -63), puis les Romains.

A vrai dire, les choses se passent tout d’abord plutét pai-
siblement. Certes, les reconstructeurs des remparts de
Jérusalem restent sur le qui-vive : « Les porteurs aussi
étaient armés : d’une main chacun assurait son travail,
l"autre main serrant un javelot. Chacun des bdtisseurs, tan-
dis qu'il travaillait, portait son épée attachée aux reins »
(Né. 4,11-12). Mais ces précautions visent les peuplades
locales hostiles a la restauration de la Ville sainte, et non
I’Empire perse. Aucune crise majeure ne devait survenir
entre Israél et la puissance occupante avant la période mac-
cabéenne, entre -167 et -164.

C’est a cette date en effet qu’éclate un conflit d’une rare
intensité. Le pouvoir grec, en la personne d”Antiochus Epi-
phane, décide une politique d’hellénisation forcée, multi-
pliant les provocations et les brimades a 'égard du Peuple
de I'Alliance. Celui-ci réagit de trois maniéres différentes :
d’aucuns pactisent avec I'ennemi ; d’autres se réfugient au
désert ; certains enfin prennent les armes, et entreprennent
une véritable guérilla contre 1’occupant. Couronné de suc-
ces, ce harcélement aboutira a une victoire militaire définiti-
ve, & la reconsécration du Temple et a la reprise du culte
Iévitique. Une frange du peuple d'Israél en gardera une soli-
de tradition de lutte armée contre la puissance étrangére.
Lorsqu’aux Grecs succéderont les Romains, ces terroristes
messianiques recevront le nom de “zélotes”.

L’année 70 ap. J.C. verra le triomphe des armées
romaines sur ces extrémistes. Exaspéré par I’agitation per-
manente qu’ils entretenaient a4 Jérusalem (notamment 2
I'occasion des grandes fétes de pelerinage), 1I’Empereur
décide de frapper un grand coup. Le siege, puis la destruc-
tion de la Ville sainte, I’incendie du Temple, marqueront —
plus largement encore — la fin d'un certain judaisme.

Méme si des groupes d’activistes continuent & harceler
’occupant jusqu’a 1’écrasement définitif de 135 (révolte de
Bar Kokhba), c’est désormais le courant pharisien qui
recueille a lui seul tout I'héritage des temps bibliques : la
synagogue prend le pas sur le Temple, le rabbin sur le
prétre, et I’étude de la Tarah sur le sacrifice.

Priere devant le mur des lamentations
Photo R. Vincent

Israél en situation de diaspora
(de 135 a 1948)

Duns cette troisiéme grande période, la législation rabbi-
nique structure donc I'identité juive, d’un bout a I’autre
de la diaspora. Déja bien développé — au moins sous forme
orale — a la fin de I'époque du second Temple, ce corpus
halakhique donnera finalement naissance au Talmud. II faut
souligner la tendance de cette littérature a mitiger systémati-
quement la sévérité de certains préceptes de la Tarah. C’est
ainsi que la fameuse “loi du talion” fait I'objet d’interpréta-
tions édulcorantes. De la méme fagon, la législation rend la
peine de mort, pourtant prévue dans le texte biblique,
presque impossible a appliquer. Le traité Avéth de la Mishna
affirme a ce sujet qu'un tribunal rabbinique qui, en ’espace
de sept ans, aurait prononcé une seule sentence capitale,
devrait Etre considéré comme sanguinaire ! Or un commen-
tateur ultérieur, rabbi Elie ben Azaria, corrigera pour sa part
« en l’espace de soixante-dix ans »...




tradition juive et non-violence 25

Vis-a-vis des nations étrangeres, c’est encore une nou-
velle situation qu’Isragl expérimente durant cette période.
Depuis sa compléte diasporisation, le peuple saint n’a plus
aucune structure de défense, et encore moins d’armée. La
seule violence qu’il aura & connaitre durant ces deux millé-
naires, ¢’est celle qu’on lui fait subir ! Et comme on le sait
les nations, notamment chrétiennes, ne lésineront pas.
Inutile de rappeler ici, sinon pour mémoire, I’acharnement
des chrétientés constantinienne, médiévale, moderne et
contemporaine, contre une tradition juive dont pourtant elles
émanent. Des synagogues détruites aux Talmuds briilés, des
pogroms aux autodafés, des mesures vexatoires aux expul-
sions massives, longue est la liste de ces crimes. Leur bana-
lisation a sans aucun doute contribué a anesthésier la
conscience chrétienne, préparant ainsi le terrain a I’horreur
indicible de la Shoah.

Devant ce continuel déferlement de violence, les enfants
d’Israél ont historiquement réagi de quatre facons diffé-
rentes. Bien rarement par 1’autodéfense, qu’autorise pourtant
la tradition rabbinique : « Si quelqu’un vient te tuer, tue-le
d’abord » (NbR. 21,5 ; Sanh. 72a). Parfois par la recherche
d’un compromis, basé sur la pratique de la dissimulation.
C’est I'attitude des “marranes” espagnols et portugais : sou-
mis a une conversion forcée, ces juifs continuaient a prati-
quer en secret leur religion, tout en faisant mine d’étre deve-
nus chrétiens. Une troisiéme réaction consiste a fuir, comme
ceux qui ont quitté I’'Espagne en 1492. Mais le plus fré-
quemment, les juifs ont adopté une derniere attitude : celle
de la “sanctification du Nom” (giddoush ha-Shem), c’est-a-
dire de I’acceptation du martyre. C’est ce qui explique
notamment |’absence presque totale de réactions juives face
a I'extermination entreprise par les nazis...

Depuis la création de I’Etat d’Israél
(1948-...)

‘est apres la Shoah qu'avec 1’accord des nations du
monde, Israél revient sur sa terre pour y fonder un Etat
moderne, renouant ainsi d’une certaine maniére avec sa plus
ancienne tradition. Certes, il faut bien se garder d’identifier
purement et simplement le Peuple et I’Etat. Outre le fait que
la communauté juive, dans sa grande majorité, persiste a

Christianisme et islam
ont peu ou prou développeé
I’idée de “guerre sainte”.
Qu’en est-il du judaisme ? |

e judaisme s'attaque aux idoles, aux faux dieux, mais en
Lson sein. || ne va pas détruire les idoles des autres tant que

les autres n'essaient pas de les imposer chez lui. C'est une
premiére constatation. La deuxiéme s’appuie sur une évidence :
on ne peut parler de guerre sainte, de croisade, gue lorsqu’on
dispose de I'épée. Ce qui ne fut pas le cas pour les juifs durant
presque vingt siécles. Mais il y a une raison plus déterminante :
le judaisme ne s’est jamais voulu universel que dans I'eschato-
logie. Certes, le Dieu d’Israél n'est pas que le Dieu d'Israél, il est
| le Dieu de I'humanité tout entiere. Mais cela ne sera manifeste
| qu'a lafin des temps.

Il n'y a pas de raison de hater cette reconnaissance. Elle
| interviendra le jour gue Dieu trouvera bon. Il en va autrement
dans le christianisme et dans l'islam : ces religions pensent qu'il |
faut hater la reconnaissance universelle du vrai Dieu.

Jean-Claude Guetny

Lu-dans ARM du 15 avril 1993

résider en diaspora, qu’il suffise de rappeler le caractere
athée du sionisme originel, et symétriquement les réticences
des “ultra-orthodoxes™ devant cette création politique. Cela
dit, de toute évidence, les deux entités ont quelque chose a
voir 1’une avec I’autre. On peut & tout le moins reconnaitre
que I’Etat d’Israél, laic dans sa constitution, est celui qui au
plan mondial abrite proportionnellement le plus de juifs...
La situation trés menacée de cet Etat, avec lequel ses
voisins arabes sont entrés en guerre dés le premier instant de
son existence, réactualise tout un pan de la législation rabbi-
nique concernant les conflits armés. Selon la Mishna (Sotah
8,7), ceux-ci se repartissent en trois catégories : les guerres
“obligatoires™, les guerres “prescrites” et les guerres
“d’opposition”. De ’avis général, la plupart des conflits qui
ont eu lieu depuis 1948 seraient a ranger dans la deuxiéme
catégorie — a I’exception de la guerre du Liban de 1982,




que certains classent dans la troisieme : elle devient alors la
conséquence d’un choix politique, et ne revét pas pour la
conscience juive de caractere obligatoire.

A cette menace extérieure vient s’ajouter depuis 1967, et
surtout depuis ces toutes derniéres années, 1’agitation chro-
nique d’une partie de la population palestinienne. S’il est
difficile d’évaluer a distance les affaires intérieures d’un
Etat, on ne peut que se réjouir des progrés considérables
accomplis durant ces derniers mois sur la voie de la justice
et de la paix. Contre tous les extrémismes et toutes les pro-
vocations, il faut souhaiter que la volonté de coexistence
exprimée par de nombreuses voix de part et d’autre
débouche sur des structures stables qui garantissent a tous

PAX SUR
LATERRE !

\toi

|
(

26 ~ dominique cerbelaud

/A SUR
LATERRE,
MEME

sécurité et prospérité. 11 faut le reconnaitre : 1’expérience du
“réel politique™ a toujours été pour Israél une mise a I'épreu-
ve. Rappelons qu’aux temps bibliques certains s’€taient
montrés réticents a I'institution de la royauté, pressentant
que cet alignement sur la pratique universelle (« Nous
aurons un roi et nous serons, Nous (!HSS!‘. comme foutes les
nations », 1 S. 8,19-20) risquait de diluer la spécificité du
Peuple élu. On peut, a cette lumicre, s’interroger sur cet Etat
créé en 1948 et auquel, consciemment ou non, les autres
nations imposent une telle exigence de perfection, pour ne
pas dire de sainteté...

Conclusion

Risquons, en guise de conclusion, une perspec-
tive d’ensemble. L’histoire pluri-millé-

naire du peuple d’Israél le montre :
la violence reste toujours pour lui un
pis-aller. Attribuée au Seigneur ou
émanant du Peuple lui-méme, elle
se légitime uniquement quand
I’existence de ce dernier se trouve
menacée. C’est dire qu’elle consti-
tue comme 1’envers du commande-
ment positif par excellence : assurer
la survie de I'identité juive. A vrai
dire, méme cette violence de légitime
défense a été parfois refusée, comme
nous 1’avons noté a propos de la Shoah.

Et le Talmud attribue a Rava cet apho-
risme : « Plutét se laisser tuer que de
commettre un meurtre » (Pes. 25b).
Dés lors, cette tradition religieuse
semble hantée par un réve de paix uni-
verselle. Le Talmud ira d’ailleurs jusqu’a
affirmer : « La paix est au-dessus de la véri-
té » (Sanh. 10 ;: BM 87a) ! Faut-il repousser
ce réve dans le monde a venir ? Il semble
bien qu’il concerne déja ce monde-ci. A la
fin de la célébration solennelle de Yom
Kippour, la liturgie déclare que ce

jour a été donné « afin que nous

= '
%Mﬂgr— cessions la violence »...



Violence et

non-violence
pour un

catholique
d’aujourd’hui

CHrisTiAN MELLON*

* Jésuite, rédacteur en chef de la revue Projet, auteur de Chrétiens
devant la guerre et la paix, Centurion, 1984 ; et co-auteur avec
Jacques Sémelin de La non-violence, PUF, coll. Que sais-je ?, n°
2912, 1994,

e la guer-

re juste a

la position
actuelle sur la
paix grace a la
justice, le dis-
cours des autori-
tés catholiques a
evoluée. Il encou-
rage par ailleurs
I’action non-vio-
lente depuis les années 1970, sans la
réclamer pour autant.

Alternatives non-violentes me pose deux questions appa-
remment simples : « Qu’est-ce qui permet a un catholique
d’avoir recours a l'usage de la violence et de la justifier ?
Qu’est-ce qui lui permet de faire le choix de la non-violence ? »

Pour répondre a ces questions, une précision préalable
s'impose : il est de notoriété publique que les personnes qui
se disent catholiques tiennent des positions fort diverses a
propos des enseignements éthiques de leur Eglise, allant de
I’adhésion totale a la critique explicite, en passant par
I’indifférence et la simple ignorance. Il me semble donc utile
de préciser que j ai interprété la double question posée par
Alternatives non-violentes comme une demande d’informa-
tion sur ce que 1’on trouve dans les textes émanant des auto-
rités catholiques (concile Vatican I, encycliques et déclara-
tions pontificales, documents de divers épiscopats : ce que,
pour faire bref, on appelle “magistére” dans notre vocabulai-
re)!. Dira-t-on pour autant que ce sont ces textes qui “per-
mettent’” & un catholique de tenir telle ou telle position sur la
violence et la non-violence ? Ce serait oublier que les catho-
liques ordinaires — du moins dans les pays d’Europe occi-




28 christian mellon

dentale — n’éprouvent guére le besoin d’une “autorisation”
officielle pour définir leurs opinions ou comportements.
Pris, comme tout un chacun, dans les “mutations du croire’?
a I’gre de la relativisation des croyances, ils ont appris a ne
pas prendre pour “parole d’Evangile” tous les textes venant
d’en haut ; on le sait bien a propos des questions de morale
sexuelle ; pourquoi en irait-il autrement sur les questions de
la violence et de la non-violence ?

Il est pourtant important de connaitre ce que disent les
textes du magistere, car s'ils ne déterminent pas mécanique-
ment les positions des catholiques, ils influent évidemment
beaucoup sur la formation de leurs opinions, a coté d’autres
facteurs : leurs préjugés (sociaux, culturels et politiques),
mais aussi leur lecture personnelle de 1’Ecriture, la réflexion
ambiante menée sur le registre de 1"“éthique séculiére3, etc.

Autre préalable, de méthode cette fois : juxtaposer deux
enquétes, 1'une sur la violence, 1’autre sur la non-violence, a
travers les textes du magistere aurait quelque chose d’insa-
tisfaisant. Certes, on trouve sans peine des citations, souvent
d’ailleurs extraites des mémes documents, rappelant les unes
que la non-violence est pour tout chrétien un idéal a viser,
les autres que certaines formes de violence peuvent parfois
constituer un moindre mal. Le lecteur n’attend sans doute
pas qu’on lui présente ici un alignement de ces citations,
mais une réflexion sur la maniére dont elles s’articulent®,

D’ou venons-nous ?

Pour évaluer les changements contemporains dans le dis-
cours du magistere catholique, on ne peut échapper a un
bref rappel de ce qu’il était hier. Pour comprendre d’oti vient
la fameuse doctrine dite “de la guerre juste”, il faut partir
d’une difficulté commune a tous les disciples du Christ
lorsque, confrontés a la violence dans le monde, ils enten-
dent ne pas lui laisser le dernier mot. D'une part, le recours
délibéré a une contre-violence mépriserait 1’appel évangé-
lique a I'amour des ennemis et au refus du glaive ; bien plus,
il irait contre I’exemple méme de Jésus. D’autre part, I’exi-
gence premiere posée par I’Evangile n’est pas celle de la
non-violence mais de la charité. Certes, le refus de la vio-
lence est bien une des composantes essentielles de la charité
(pour “aimer ses ennemis”, il faut commencer par les res-
pecter dans leur vie et dans leur dignité !), mais il n’en va

pas toujours ainsi : si I’on est témoin d’actes de violence
contre un autre (surtout s’il s’agit d’une personne faible, qui
demande du secours contre son agresseur), les deux exi-
gences sont-elles pratiquement conciliables ? La charité
impose évidemment qu’on fasse le nécessaire pour metire
un terme a I’agression ; et si aucun moyen non-violent sus-
ceptible d’atteindre ce résultat dans un délai compatible avec
la sauvegarde de la vie menacée n’est disponible sur le
moment, ’exigence de charité prime sur I’exigence de non-
violence. C’est a partir de ce probléme — qui concerne la
défense du “tiers”, non I’autodéfense — que s’introduit, au
début du IVe siecle, I'idée que le chrétien peut — et parfois
doit — recourir a certaines formes de violences, rompant
ainsi avec |’attitude dominante des trois premiers siecles.
Tres vite elle donnera lieu a toute une réflexion théorique,
connue sous le nom de “doctrine de la guerre juste”, dont il
faut maintenant rappeler les grandes lignes.

En gros, elle consiste a tenter de limiter, en |’enserrant
dans un jeu serré de conditions strictes, cette violence que
I’on a pensé nécessaire de légitimer dans certains cas. Evo-
quons les plus importantes de ces conditions : que la cause
soit “juste” et importante, qu’il n’existe aucun autre moyen
pour la défendre, que I’intention soit bien de rétablir la paix
et la justice (a ’exclusion de tout autre objectif), que le
recours a la violence n’entraine pas davantage de maux que
I’agression que I’on veut contrer, que le recours a la violen-
ce puisse atteindre 1’objectif désiré. (espérance de victoire),
etc. Et méme si, ces conditions étant réunies, on se trouve
dans un cas de “guerre juste”, il importe encore de faire res-
pecter, dans la mise en ceuvre de la violence, des principes
éthiques de limitation : le principal d’entre eux étant Iinterdic-
tion de prendre délibérément pour cibles les non-combattants®.

Sans entrer ici dans un débat sur la validité théorique de
cette doctrine (et notamment sur son caractéere “chrétien” ou
non : la notion méme de “guerre juste” vient d’ Aristote et de
Cicéron), on peut soutenir la thése que, si les responsables
de I’Eglise, au cours des siécles, avaient veillé a faire res-
pecter strictement ces limitations par les princes et les
peuples chrétiens, il n’y aurait pas eu beaucoup de guerres !
Malheureusement, les faits sont 1a : des deux volets de la
théorie — légitimation et limitation — ils n’ont mis en
valeur et largement utilisé que le premier. Violant sans ver-
gogne leur propre enseignement, les autorités catholiques
ont béni presque toutes les guerres des princes chrétiens,



violence et non-violence pour un catholique d'aujourd’hui 29

puis celles des dirigeants des Etats-nations modernes, quand
elles n’ont pas carrément adopté une perspective de “guerre
sainte”” ! Presque toujours, leur solidarité avec les intéréts et
idéologies de leurs nations respectives a pris le pas sur
toutes les autres considérations, y compris 1’éthique qu’elles
enseignaient. Le cas le plus évident est celui de I’agression
hitlérienne contre la Pologne en 1939 : y avait-il une initiati-
ve guerriére plus clairement injustifiable, au regard méme de
I’enseignement catholique le plus traditionnel ? Quel évéque
allemand a eu le courage de le dire et d’en tirer les consé-
quences ?

S’il est un proces historique a faire aux autorités catho-
liques a travers les siécles (sauf quelques exceptions, comme
le pape Benoit XV), c’est donc moins d’avoir maintenu et
développé une doctrine justifiant certains recours a la vio-
lence guerriére que de n’avoir pas eu le courage de rappeler,
a temps et a contre-temps, toutes les conditions mises par
cette doctrine méme a une telle légitimation.

Les Sarrasins déguisés en diables effraient I'armée de Charlemagne.
Grandes chroniques de France (XIVe siecle)
Bibliotheque nationale de France.

Aujourd’hui :
la limitation revient en force

i on se penche maintenant sur les textes émanant du

magistére catholique depuis quarante ans, on y remarque
trés vite, sinon une rupture radicale avec la doctrine tradi-
tionnelle, du moins un trés fort déplacement de I’accent : le
cadre conceptuel de la doctrine est conservé, mais I’accent
est désormais placé sur le volet limitation.

1. Pas de rupture radicale.

La légitimité du recours a la violence dans certains cas
bien définis est réaffirmée. Ainsi le concile Vatican II décla-
re : « Aussi longtemps que le risque de guerre subsistera,
qu’il n’y aura pas d’autorité internationale compétente et
disposant de forces suffisantes, on ne saurait dénier aux
gouvernements, une fois épuisées toutes les possibilités de
réglement pacifiques, le droit de légitime défense »®. Pour
éviter tout malentendu sur ses positions contre la guerre du
Golfe, Jean-Paul II a pris soin de souligner qu’il ne s’agis-
sait pas de pacifisme. Le Catéchisme universel reprend (n°
2307 a 2317) les grandes lignes de I’enseignement classique
sur la guerre juste. Quant au métier des armes, il est toujours
déclaré pleinement légitime s’il est exercé dans le seul but
de maintenir la paix et de servir la sécurité et la liberté des
peuples.

2. Un considérable déplacement de accent

Mais alors, dira-t-on, le magistere ne s’est-il pas payé de
mots en invitant, selon une célébre formule du concile, a « re-
considérer la guerre dans un esprit entiérement nouveau »? 7

® Priorité a la construction de la paix. De fait, si I'on
entend par “esprit entiecrement nouveau” une rupture avec
I’idée que les moyens militaires puissent étre parfois un
“moindre mal”, ce n’est évidemment pas le cas. Par “esprit
entierement nouveau”, il faut visiblement comprendre que la
guerre, considérée jusqu’alors comme une réalité dont il fal-
lait s’accommoder, est désormais percue comme un Veri-
table scandale : ¢’est son éradication, non plus son amé-
nagement, qui est objectif. C’est pourquoi les textes du
magistére, remettant en valeur le lien biblique entre la justice




1994 : génﬂc_ide au Rwanda,
un pays a majorité catholique

ans la région du Rwanda qu'ils contrblent encore, les mili-
Dciens hutus charges de fouiller les véhicules en quéte

d'improbables Tutsis portent souvent, autour du cou, des
chapelets de couleur. La croix bien en évidence sur la poitrine,
érigée en gri-gri protecteur. Comme les autres, avec la méme
fureur, sans plus de respect pour [a vie humaine, sans crainte
de profaner les églises, les catholiques rwandais ont participé |
aux massacres du mois d’avril. Monseigneur Thadée |
Nsengiyumva I'admettait avec lucidité : « Aprés quatre-vingt- !
quatorze ans d'évangélisation, de telles tueries sont la sanction |
de notre échec. Certains prétres de mon diocese ont vu leurs

plus fidéles paroissiens brandir leurs machettes et participer a
la destruction des lieux de culte. Voila la terrible vérité. La popu-
lation n’a jamais assimilé les valeurs chrétiennes. Il nous faut
tout recommencer, avec de nouvelles méthodes... » Mais que
faire 2 A deux reprises déja, en 1992 et en 1993, les évéques de
Tanzanie, du Zaire, du Burundi, du Rwanda et d’Quganda
s'étaient réunis a Bujumbura pour s'interroger sur les origines
de la violence endémique de cette région des Grands Lacs, et
| sur la responsabilité de I'Eglise. « En confrontant nos expé-
riences, nous nous Sommes apergus que notre erreur avait été
de pratiquer une évangélisation de masse, expliquait I'évéque.
En quatre-vingt-quatorze ans, il y a eu beaucoup de conversions
et peu de changement dans les comportements. Plus de 50 %
des Rwandais sont baptisés. Mais combien savent réellement
ce qu’est le catholicisme ? »

Extrait de Jeune Afrigue, du 16/06/94

et la paix, développent tout un enseignement sur la nécessité
de donner la priorité absolue a la construction de la paix,
notamment en travaillant a réunir ses conditions politiques,
sociales. culturelles, économiques : réduction des injustices
et inégalités, respect des droits de I’homme, éducation a la
paix, construction de la société internationale, etc. C’est
dans ce contexte qu'en 1967 Paul VI reprend et développe
dans Populorum Progressio une formule empruntée au mou-
vement Pax Christi : « Le développement est le nouveau
nom de la paix. » C’est également dans ce cadre que s’expli-
quent les nombreuses diatribes des textes pontificaux ou

christian me_llo_n

épiscopaux contre les dépenses militaires excessives et le
commerce des armes : les priorités n’ont pas été mises
comme il le faudrait.!?

» Abandon de I'expression “guerre juste”. Le discours
concernant 1’éventuelle 1égitimité morale du recours aux
armes n’est pas abandonné, on I’a vu, mais il est désormais
clairement présenté comme second : on n’y recourt que si,
les efforts pour construire la paix ayant été insuffisants ou
mis en échec, surviennent I’invasion ou la tyrannie. Et
méme alors, les textes mettent en garde contre toute glorifi-
cation de la violence : méme quand, dans une situation don-
née, il apparait comme un “moindre mal”, le recours a la
violence reste un mal. Affirmation qui n’a certes rien de
révolutionnaire par rapport a ce qu’avaient pu écrire Thomas
d’Aquin ou Vittoria, mais qui [’est certainement par rapport
a maint discours ecclésiastique tenu au XIXe¢ siécle et
jusqu’au milieu du XXe.

L’abandon de I'expression “guerre juste” témoigne de
cette nouvelle approche. Dés les années 30, quelques théolo-
giens avaient estimé, devant I’ampleur des hécatombes de
1914-1918, que I'idée méme de guerre juste devait étre
abandonnée, sauf en cas de Iégitime défense. En décembre
1944, Pie XII affirme que « la théorie de la guerre comme
moyen apte et proportionné de résoudre les conflits interna-
tionaux est désormais dépassée ». Le développement des
armes de destruction massive, notamment nucléaires, ne fera
qu’accentuer cette prise de conscience. Jean XXIII, en une
phrase ou certains ont vu un abandon de la doctrine tradi-
tionnelle, déclare : « Il devient humainement impossible de
penser que la guerre soit, en notre ére atomique, le moyen
adéquat pour obtenir justice d’une violation de droits »'!.
® La limitation prend le pas sur la légitimation. Si les fonde-
ments de la théorie classique ne sont pas remis en cause,
I’accent est désormais mis fortement sur le pole limitation.
Les criteres traditionnels, loin d’étre abandonnés, sont au
contraire redécouverts, remis en valeur, mais chaque fois en
vue de restreindre le nombre de cas oil le recours a la violen-
ce est envisageable.

Ainsi la notion de “cause juste” ne recouvre plus que des
cas ol il s’agit clairement de défense (alors que, dans la ver-
sion ancienne de la doctrine, on pouvait prendre I'initiative
de la guerre pour rétablir des droits violés)!2. Les textes
contemporains n’'envisagent que trois cas de “cause juste” :




L

— la légitime défense contre une agression militaire ;

— l'insurrection contre une « tyrannie évidente et prolon-
gée, qui porterait gravement atteinte aux droits fondamen-
taux de la personne et nuirait dangereusement au bien com-
mun du pays »13 ;

— Dintervention pour défendre un peuple en train de « suc-
comber sous les coups d’un injuste agresseur » ; c’est du
moins ce qu’on peut déduire de cette formule utilisée par
Jean-Paul II dans un discours de janvier 1993, pour critiquer
I'indifférence des Etats au drame de la Bosnie.

Mais il ne suffit pas de se trouver en présence d’une de
ces “causes justes” pour que le recours aux armes soit légiti-
me. Les textes rappellent avec vigueur les exigences, elles
aussi tout a fait traditionnelles, de proportionnalité et de dis-
crimination (entre combattants et non-combattants). C’est
sur elles que le concile fonde sa ferme condamnation de tout
emploi anti-cités des armes de destruction massive ; c’est en
les invoquant que les évéques américains, en 1983, criti-
quent les orientations stratégiques de Reagan en matiere
nucléaire : aucun emploi des armes nucléaires, méme en cas
de légitime défense, ne satisferait 4 ces criteres.!4

La doctrine classique ne laissait pratiquement pas de
liberté & la conscience individuelle pour juger elle-méme de

violence et non-violence pour un catholique daujourd’hui - _ 3

la moralité d’un appel aux armes : il y avait présomption de
Iégitimité, des lors que 1'ordre émanait des autorités de
I’Etat!5. D’ou un refus, non seulement de I’objection de
conscience absolue, mais méme — sauf cas trés exception-
nels — de I'objection sélective (celle d’un appelé refusant
non pas I’'usage des armes en général, mais de se battre dans
telle guerre précise). Les textes contemporains reconnaissent
ces deux formes d’objection de conscience, rappelant que
tout homme a le droit et le devoir de désobéir a des ordres
manifestement immoraux. N’est-ce pas pour avoir rappelé
aux soldats qu’ils ne doivent pas obéir a I’ordre de tirer sur
leurs freres paysans que 1’archevéque de San Salvador,
Oscar Romero, fut assassiné en mars 198016 ?

3. Priorité aux moyens non militaires

Un critére classique va étre particuliérement mis en
avant, celui de I'ultime recours : la violence meurtriére est
un moyen tellement contraire a toute I’exigence €éthique que,
pour s’y résoudre, il faut vraiment qu’il n’y en ait pas
d’autre qui soit efficace!”. Ce critére n’a rien de spécifique-
ment chrétien : il se fonde sur le refus, affirmé par la plupart
des traditions spirituelles ou philosophiques, de considérer
la violence comme un instrument éthiquement neutre, qu’on
pourrait choisir librement parmi d’autres. Il est en tout cas
aujourd’hui intégré dans tout discours juridique ou politique
sur la violence (pas seulement guerriére, mais aussi policié-
re) : chacun souligne qu’elle n’est envisageable qu’en “ulti-
me recours”.

C’est au nom de ce critére, notamment, que des évéques
et des théologiens ont jugé moralement inacceptable le
recours aux armes pour libérer le Koweit. En janvier 1991,
on ne pouvait affirmer qu’il n’y avait pas d’autres moyens
pour obtenir ce résultat : une négociation (qui aurait visé a
résoudre 2 la fois 1'invasion du Koweit par I'Irak et la pour-
suite de 'occupation illégale de la Cisjordanie par Israél),
les sanctions économiques, etc. D’une maniere générale,
tous les textes de 1'Eglise sur la solution des conflits plai-
dent pour que soient épuisées toutes les solutions autres que
militaires (arbitrage, négociation, pressions politiques et
diplomatiques) avant que soit envisagé le recours a des
moyens violents.




32 christian mellon

4. Action non-violente :
de la réticence a I’encouragement

Parmi ces moyens autres que militaires, quelle place est
faite a I’action non-violente, au sens ou 1'entendent les mou-
vements non-violents ? Les textes du magistére ne I’évo-
quent qu’avec beaucoup de réticence dans les années 60,
mais plus souvent et trés positivement par la suite. Tres
significative de cette réticence premiére est la formule alam-
biquée par laquelle le concile Vatican II — reculant devant
I"'usage de I’adjectif “non-violent” — exprime pour la pre-
miere fois le soutien officiel de I’Eglise catholique a I’action
non-violente : « Nous ne pouvons pas ne pas louer ceux qui,
renongant a ['action violente pour la sauvegarde des droits,
recourent a des moyens de défense qui, par ailleurs, sont a
la portée méme des plus faibles, pourvu que cela puisse se
faire sans nuire aux droits et aux devoirs des autres ou de la
communauté »'8, Mais, dés 1971, le mot apparait dans un
texte adopté par le synode des évéques sur « la promotion de
la justice dans le monde », et promulgué par Paul VI : « I/
est absolument nécessaire que les différends entre nations
ne soient pas résolus par la guerre, mais que soient trouvés
d’autres moyens conformes a la nature humaine ; que soit
favorisée en outre ['action non-vielente et que chaque
nation reconnaisse légalement ['objection de conscience et
lui donne un statut »'°.

Dans les années 70 et 80, les invitations a adopter cette
forme d’action se multiplient. Des évéques latino-américains
la présentent comme le meilleur moyen de résister aux dicta-
tures militaires sans entrer dans I’engrenage de la violence.
Plusieurs d’entre eux, comme Helder Camara, s’engageront
méme personnellement. Jean-Paul Il exhortera bon nombre
de ses auditoires a travers le monde a refuser la violence,
utilisant a plusieurs reprises la notion de non-violence. Mais
il la présente comme une attitude générale invitant a la
réconciliation, plutdét que comme une méthode d’action
impliquant un rapport de forces. D’oll une certaine ambigui-
té : sous couvert de non-violence, ne préche-t-il pas parfois
plutét la modération aux opprimés ? C’est seulement,
semble-t-il, aprés 1989 qu’il parle de ’action non-violente
comme d’un mode de résistance : réfléchissant sur les
causes de la chute des régimes communistes, il y voit le
résultat de « ’action non-violente d’hommes et de femmes
qui, alors qu'ils avaient toujours refusé de céder au pouvoir

par la force, ont su trouver dans chaque cas la manieére effi-
cace de rendre témoignage a la vérité ». Constat qu’il
conclut par ce veeu, que ses auditoires ne semblent guere
avoir entendu : « Puissent les hommes apprendre a lutter
sans violence pour la justice ! »20

De tous les textes du magistére, ce sont sans doute ceux
adoptés en 1983 et 1993 par la conférence €piscopale des
Etats-Unis qui s’expriment de la maniére la plus précise sur
I’action non-violente (en dépit d’un malheureux contre-sens,
assez répandu, sur le mot “force”, qu’ils prennent au sens de
“force armée”) : la non-violence chrétienne, écrivent-ils,
« ne doit pas étre confondue avec les notions populaires du
pacifisme non-résistant. Elle consiste, en effet, dans l'enga-
gement a résister a une injustice manifeste et au mal public
par des moyens autres que la force. Cela comprend le dia-
logue, les négociations, les protestations, les gréves, les
boycotts, la désobéissance et la résistance civiles. Bien que

_bes catholiql_les_occidentauxﬁ
non-violents en Algérie

ne centaine de prétres et de religieux, ainsi que
‘< U 200 religieuses environ restent sur place. On ne

peut tenir que si I'on porte en soi le désir de don-
ner sa vie pour une réconciliation.

A Tizi Ouzou, nous n'abandonnons pas le presbytére : |
l'implantation est maintenue et la présence reprendra dans |
quelque temps. Prés de 4 000 musulmans ont assisté 4 I'enter- |
rement des Péres blancs au cimetiére chrétien samedi dernier.
C'est un signe d'espoir. A mes yeux, I'Algérie-de demain est 1.

Nous avons également recu des centaines de témoignages
fraternels de la part de musulmans qui nous disent : « Non, ce
n'est pas nous, nous ne nous reconnaissons pas dans cette vio-
lence absurde. » Alors, nous nous appuyons sur eux malgré
tout, méme si quelques fous de Dieu pratiquent la politique de
la terre brilée. Le dialogue islamo-chrétien est plus que jamais
nécessaire. Nous ne pouvons laisser le dernier mot & des
assassins. »

Propos de Pierre Claverie, évéque d'Oran exirait de La Vie du 05/01/95 5




la non-violence ait été souvent regardée comme étant uni-
quement une option ou une vocation personnelle, ['histoire
récente suggére que, dans certaines circonstances, elle peut
également étre une entreprise collective efficace... Les res-
ponsables des gouvernements ont ['obligation morale de
veiller a ce que les options non-violentes soient envisagées
avec sérieux dans la gestion des conflits »21. Méme
approche, moins développée, dans le texte Gagner la paix,
adopté en 1983 par I’épiscopat francais et dont on a surtout
retenu — non sans raison ! — la légitimation apportée a la
dissuasion nucléaire. Ce texte posait une question fort perti-
nente, dont on peut regretter qu’elle n’ait guére été entendue :
« Le temps ne serait-il pas venu, sans renoncer bien siir a la
défense armée, d’examiner soigneusement le role et Ueffica-
cité des techniques non-violentes, de mieux poser leurs
risques et leurs chances comme aussi le role et les risques
de la course aux armements ? »

Ces textes francais et américains marquent une évolution
importante : I’'Eglise ne propose plus seulement 1’action
non-violente aux pauvres et aux opprimés comme moyen de
libération, mais aussi, désormais, aux responsables des
grands Etats comme un moyen de restreindre les cas ol ils
jugent pouvoir recourir aux armes. On peut toutefois s’inter-
roger sur I’absence de suite pratique donnée a de telles posi-
tions par ceux-12 méme qui les ont énoncées.

La longueur de cet exposé m’interdit de terminer par
mes propres appréciations sur divers débats soulevés par ces
positions?2, J’introduirai pourtant quelques accents plus per-
sonnels dans la bréve réponse que, pour conclure, j’apporte
maintenant aux deux questions posées en ouverture.

Le catholique d’aujourd’hui — dans la mesure ol il se
réfere i ces divers textes du magistere pour former son juge-
ment sur ces questions — peut y trouver :

— une invitation ferme a donner la priorité absolue a tout ce
qui “construit la paix” dans les esprits, les institutions, la
politique, I’économie, eftc. ;

— le ferme rappel du devoir de donner la priorit€, dans tout
conflit, aux solutions non militaires : I’action non-violente
bien sfir, mais aussi les sanctions (économiques ou autres),
les procédures d’arbitrage et de médiation, I’intervention
civile en soutien aux forces démocratiques, etc. A mon sens,
ce devoir a pour corollaire, d&s le temps de paix, celui de

violence et non-violence pour un catholique d'aujourd’hui 33

Non-violence
dans I’Evangile ?

ous ne trouvons pas dans I'Evangile une doctrine de

I'action non-violente. Nous aurions tort de nous en éton-

ner, mais nous nous tromperions gravement si nous pen-
sions qu'il ne nous renvoie pas a notre capacité de réflexion
pour comprendre, a partir des situations de violence que Jésus
a affrontées et assumées, comme a partir de sa prédication, que
ce que Gandhi et King ont appelé non-violence est manifeste
d’'un bout  I'autre de I'Evangile.

Extrait du livre de Frangois Vaillant, La non-violence dans I'Evangile, Paris, Les
Editions Ouvriéres, 1991, p. 12 (ouvrage traduit en espagnol et en italien).

tout faire pour multiplier et rendre plus efficaces ces solu-
tions non-militaires : il serait hypocrite de prétendre, dans le
feu de I’action et de la décision urgente, qu’aucune solution
non-violence efficace n’est disponible, si I’on ne s’est pas
donné les moyens d’en trouver et d’en développer quand on
avait tout le loisir de le faire ;

— [’affirmation que le recours a certaines formes d’action
violente reste légitime, notamment dans les situations
concrétes ot la décision de s’en abstenir aurait pour consé-
guence pratique une situation absolument inacceptable au
regard de valeurs plus essentielles encore que celle de la
non-violence. Exemple évident : neutraliser une armée se
livrant & un génocide. ..

— un ensemble de considérations spirituelles et théolo-
giques visant 2 empécher que cette légitimation du recours a
certaines formes de violence, qui n’est consentie qu’en fonc-
tion d’une analyse cas par cas, ne serve de prétexte a une ré-
idéologisation de la violence en soi. Selon I’enseignement
actuel de I'Eglise catholique, en effet, il n’y a plus de “guer-
re juste”, mais seulement le droit et le devoir de discerner,
cas par cas, quelles sont les situations concretes ou la déci-
sion de recourir 4 des moyens violents semble, par compa-
raison — et seulement par comparaison — moins immorale
que toute autre.




1) Je ne pense pas en effet que les lecteurs d’ANV ont grand besoin d’étre
informés sur les positions que tiennent les catholiques qui se situent
dans une recherche de non-violence explicite. Pour cela, on pourra se
reporter au texte rédigé collectivement par des catholiques et
protestants frangais, Lurter autrement, Nouvelle Cité, 1989.

2) Voir “Religion et politique, si loin, si proches”, Projet n° 240, hiver
1995, 14 rue d’ Assas, 75006 Paris.

3) Bien des catholiques situent assez spontanément leur réflexion sur
violence et non-violence sur le registre d'une « éthique séculiére a
vocation universelle », selon I'heureuse formule de Bernard Quelquejeu :
voir son article, *Non-violence : religion ou éthique 7 dans
Alternatives non-violentes, n° 64, juillet 1987. 1ls s’inscrivent ainsi,
souvent sans le savoir, dans le droit fil d’une tradition ancienne, qui
distingue la pensée catholique de la pensée protestante : la référence i
la notion de “loi naturelle” en matiére d’éthique.

4) Beaucoup dépend, évidemment, de la définition que I'on se donne de la
non-violence : si I'on postule que cette définition comprend le refus
absolu et inconditionnel de toute forme de violence, la question d’une
éventuelle articulation entre non-violence et possibilité de légitimer
certains recours  la violence ne se pose méme pas. Sur ces questions de
définition, voir le chapitre 1 de C. Mellon et J. Sémelin, La non-
violence, Que sais-je 7, PUF, 1994.

5) Ainsi saint Ambroise de Milan (339-397) écrit : « Celui qui, s'il le peut,
n’éearte pas de son prochain une injustice est aussi coupable que celui
qui commet l'injustice. »

6) Un exposé plus complet de la doctrine de la guerre juste exigerait un
article bien plus long. Je me permets de renvoyer au chapitre 5 de mon
livre Chrétiens devant la guerre et la paix (Centurion, 1984).

7) Voir le récent livre de Georges Minois, L'Eglise et la guerre (Fayard,
1994).

8) Gaudium et Spes, 79, 4.

9) Gaudium et Spes, 80, 2.

10) Ainsi Jean-Paul Il ;: « Une course folle aux armements absorbe les
ressources nécessaires au développement des économies internes et @
I'aide aux nations les plus défavorisées » (Centesimus annus, 18).

1 1) Pacem in terris, 127.
12) Ainsi la phrase, citée plus haut, par laquelle le concile confirmait la
validité du concept de Iégitime défense, est suivie de cette précision
explicite : « Faire la guerre pour la juste défense des peuples est une
chose, vouloir imposer son empire a d'autres nations en est une autre. »
13) Paul VI, Populorum progressio, 31. C'est visiblement avec une grande
réticence que Paul VI Iégitime dans ce cas I'insurrection
révolutionnaire : cette phrase est présentée en incise, comme une

christian mellon

exception, dans un passage qui condamne plutot une telle violence
révolutionnaire, car « on ne saurait combattre un mal réel au prix d'un
plus grand malheur ».

14) On sait que la dissuasion nucléaire, en revanche, n’est pas condamnée.
Se présentant comme une doctrine de non-emploi, elle met les
théologiens moralistes sur un terrain ot manquent leurs reperes
traditionnels. Le concile et, par la suite, plusieurs textes épiscopaux de
1983 manifesteront leur embarras en se ralliant, au nom d’une « éthique
de détresse », i une position en fait plus politique qu’éthique, celle-de
Ia tolérance provisoire. Tous soulignent cependant que I'on ne doit pas
se résigner durablement aux armes nucléaires et qu'il faut chercher les
moyens de « résoudre nos conflits d'une maniére plus digne de
I’homme ». Récemment, la position du Vatican semble avoir évolué
dans le sens d’une condamnation plus ferme de la notion méme de
dissuasion nucléaire. Dans un discours prononcé le 25 octobre 1993
devant I’ Assemblée générale de I'ONU, M Renato Martino, délégué
du Saint-Siege, déclarait : « L'idée que la stratégie de dissuasion
nucléaire est essentielle & la sécurité d’une nation est la présomption la
plus dangereuse qui se soit transmise de la période de la guerre froide
a cette nouvelle période... La dissuasion nucléaire constitue un
obstacle au désarmement nucléaire authentique. Elle assure une
hégémonie inacceptable sur les nations sans armes nucléaires. »

15) C’est encore la position exposée dans le Catéchisme universel.

16) Dans une homélie prononcée la veille de son assassinat, il s’adressait
ainsi aux soldats : « Fréres, vous étes du méme peuple que nous, vous
tuez vos fréres paysans. Devant I'ordre de tuer donné par un homme,
c’est la loi de Dieu qui doit prévaloir, la loi qui dit : “tu ne tueras
point”... Une loi immaorale, personne ne doit la respecter. » Cité dans
Assassiné avec les pauvres, Cerf, 1981, p. 231

17) Et disponible dans le moment ou la décision doit se prendre : cette
précision est importante, car on peut toujours imaginer un moyen qui
serait plus efficace si on avait pris le soin de le préparer. Le probleme
éthique du décideur est différent : c’est maintenant qu'il doit prendre la
décision, parfois dans |'urgence !

18) Gaudium et Spes, 78, 5.

19) Justicia in mundo, 68.

20) Centesimus annus 111,23

21) Le fruit de la justice est semé dans la paix, texte adopté par la
Conférence épiscopale des Etats-Unis le 17/11/93, publié en frang:
dans la Documentation catholigue, 20/02/94, p. 177.

22) Je renvoie pour cela & mon article “Que dire de la guerre juste
aujourd’hui 7", publié dans I'ouvrage collectif Actualiser la morale,
Cerf, 1992, pp. 197-214.



Les musulmans
face a la violence

Le point de vue d’un juriste

* Arabe chrétien d’origine palestinienne, docteur en droit, responsable du
droit arabe et musulman a [Institut suisse de droit comparé, Lausanne.
Auteur d'une centaine d’articles sur le Proche-Orient et le droit
musulman, et de plusieurs ouvrages dont : Les non-musulmans en pays
d’islam, cas de I’Egypte, Fribourg, 1979, 420 pages ; Discriminations
contre les non-juifs tant chrétiens que musulmans en Israél, Lausanne,
1992, 36 pages ; Mutiler au nom de Yahvé ou d’Allah, Saint-
Sulpice/Suisse, 1994, 60 pages ; Les musulmans face aux droits de
I'homme, Winkler, P.O. Box 102665, D-44726 Bochum (Allemagne),
1994, 610 pages (en frangais). Les trois premiers ouvrages peuvent ére
commandés auprés de I'auteur : Sami Aldeeb, Ochertaz 17, 1025 Saint-
Sulpice, Suisse. Le dernier ouvrage peut étre commandé directement
aupres de |’éditeur en Allemagne).

a societe musul-

mane, que 'au-

eur connait
bien, manifeste de
la violence a tous
les échelons : famil-
le, ecole, pouvoir
etatique. Les rares
tentatives vers la
non-violence conti-
nuent a étre ba-
layées de nos jours.
La faute vient-elle
du Coran, des paroles de Mahomet ou de
leurs interprétations ? Le déebat est
ouvert.

L’islam n’existe pas. Ce qui existe ce sont les musul-
mans. C’est donc des musulmans (notamment arabes) face a
la violence dont je parlerai en me référant a leurs deux
sources religieuses principales, a savoir :

— le Coran, texte laconique et désordonné ; il est considéré
par les musulmans comme révélé par Dieu 2 Mahomet ;

— les récits de Mahomet, réunis dans de nombreux recueils
longtemps aprés la mort de Mahomet ; ils servent a interpré-
ter, 2 combler et parfois a contredire le Coran.

J’aborderai ici la question de la violence dans le cadre de
la famille, de 1’enseignement et du droit pénal, sur le plan du
pouvoir et dans les relations internationales.

N.B. Le lecteur trouvera les références des citations qui peuvent
manquer dans cet article dans "ouvrage de Sami Alfdeeb, Les
musulmans face aux droits de ’homme.




36 ; sami aldeeb

1. Violence dans la famille

La violence dans la société musulmane commence a la
maison, contre les enfants et les femmes.

A. Violence contre les enfants : la circoncision

La circoncision masculine est pratiquée par les juifs, les
musulmans, les animistes et certains chrétiens. Quant a la
circoncision féminine, elle est pratiquée dans 28 pays par
des animistes, des chrétiens, des musulmans et des juifs (les
falachas d’Ethiopie). L"Egyple (environ 75 %), le Soudan
(environ 98 %) et la Somalie (environ 98 %) sont les princi-
paux pays musulmans qui pratiquent cette coutume sous ses
trois variantes :

— ablation du clitoris (recommandée par les milieux reli-
gieux musulmans) ;

— ablation du clitoris et des deux petites levres (pratiquée
en Egypte) ;

— ablation du clitoris, des petites lévres et d’une partie des
grandes lévres. Le vagin est ensuite cousu pour ne laisser
qu’'un minuscule orifice pour le passage de 1'urine et du flux
menstruel (pratiquée au Soudan et en Somalie).

De nombreux pays musulmans cependant ne connaissent
pas la circoncision féminine (Iran, pays d’Afrique du Nord,
Jordanie, Syrie, Irak, etc.).

Comment les musulmans justifient-ils ces deux formes
de mutilations ? Le Coran ne mentionne nulle part les cir-
concisions masculine et féminine. Au contraire, on peut y
trouver des versets qui peuvent facilement &étre interprétés
comme une condamnation de ces deux pratiques :

« Notre Seigneur ! Tu n'a pas créé tout ceci en vain
(3,191).

|Dieu] a bien fait tout ce qu'il a créé (32,7).

[Le démon dit :] « Oui, je prendrai un nombre déterminé
de tes serviteurs ; je les égarerai et je leur inspirerai de
vains désirs ; je leur donnerai un ordre, et ils fendront les
oreilles des bestiaux ; je leur donnerai un ordre, et ils chan-
geront la création de Dieu » (4,119).

On peut déduire des deux premiers versets que le prépu-
ce est une partie intégrante du corps humain créée par Dieu

Une excision. Avec l'ablation du clitoris,
le plaisir féminin est évacué
Photo : Courrier de I'Unesco, décembre 94

et on ne saurait le supprimer pour parfaire 1’ceuvre de Dieu.
Le troisieme verset considere le changement de la nature
comme une obéissance au démon.

Al-Azhar (au Caire), le Centre islamique le plus impor-
tant dans le monde, est pourtant a I’origine de plusieurs fat-
was (décisions religieuses) justifiant aussi bien la circonci-
sion masculine que féminine par différents récits de
Mahomet. 1l cite aussi en faveur de la circoncision masculi-
ne le verset coranique obscur suivant : « Lorsque son
Seigneur éprouva Abraham par certains ordres et que celui-
ci les eut accomplis, Dieu dit : « Je vais faire de.toi un guide
pour les hommes » (2,124). Cette épreuve serait 1’ordre
donné par Yahvé a Abraham (a I’age de 99 ans !) de se cir-
concire, comme le relate la Bible (Genése, 17,1-14).

A ces arguments religieux, les auteurs musulmans
modernes ajoutent des raisons médicales, développées
notamment par des chercheurs juifs pour justifier la Bible.
Selon ces chercheurs, les partenaires des maris circoncis
seraient moins exposées au cancer du vagin. Certains vont
Jusqu’a dire que la circoncision préviendrait le sida. La
Bible contiendrait ainsi des secrets médicaux, theme tres 2 la
mode chez les juifs et les musulmans.

Les circoncisions masculine et féminine constituent les
premieres violences dans la société musulmane (et juive) et



les musulmans face a la violence 37

frappent des enfants sains sans défense. Comble de sadisme,
elles sont souvent suivies de festivités familiales.
Actuellement, les milieux opposés a la circoncision masculi-
ne aux Etats-Unis estiment qu’elle est une des causes de la
violence et de I’esprit belliqueux de ce pays. Selon les psy-
chologues, ce que la société fait aux enfants, ceux-ci le lui
rendent. Signalons ici qu’aux Etats-Unis la circoncision
masculine est pratiquée sur environ 60 % des enfants et
constitue un moyen de gain juteux d’environ un milliard et
demi & deux milliards de dollars annuellement pour les chi-
rurgiens et les laboratoires qui récupérent le prépuce et le
développent pour utilisation sur les grands briilés.

B. Violence contre les femmes

Le Coran a institué la domination de 1’homme sur la
femme : « Les femmes ont des droits équivalents a leurs
obligations, et conformément a ['usage. Les hommes ont
cependant une prééminence sur elles » (2,228). Et ailleurs :
« Les hommes ont autorité sur les femmes, en vertu de la
préférence que Dieu leur a accordée sur elles, et a cause
des dépenses qu’ils font pour assurer leur entretien » (4,34).

A DOIT ETRE DUR
D ETRE ENFERME *

Fille, la femme est sous ’autorité du pere : il peut la
marier sans son consentement (parfois au plus offrant) ; elle
ne peut contracter mariage sans le consentement du pére ou
du tuteur male. Mariée, elle est sous I'autorité de son époux
qui peut I'empécher de sortir de la maison ou de travailler et
I’obliger a porter le voile. Si elle désobéit, le mari peut la
chétier selon le Coran : « Admonestez celles dont vous crai-
gnez linfidélité (nushuz) ; reléguez-les dans des chambres a
part et frappez-les. Mais ne leur cherchez plus querelle si
elles vous obéissent » (4,34-35).

Ce passage du Coran a une histoire. Sa’d Ibn-al-Rabi’
avait frappé sa femme Habibah Bint Zayd dont le pére était
venu se plaindre auprés de Mahomet. Celui-ci lui dit que sa
fille a le droit de lui rendre la pareille. Entre-temps, 1’ange
Gabriel révéla 2 Mahomet ces versets. Ayant convoqué le
pere et la fille, Mahomet leur annonga la nouvelle en disant :
« Nous avons voulu une chose, et Dieu en a voulu une autre,
et ce que Dieu veut est meilleur ».

2. Violence dans I’enseignement

Cclui qui analyse I’enseignement en Egypte ne peut que
s’étonner de la violence et de la haine religieuse qui se
trouvent dans les programmes imposés par I’Etat aux écoles
publiques et privées. Des termes comme la guerre sainte
(gihad), les mécréants (kafir), les polythéistes (mushrik) y
sont souvent utilisés. Ces deux derniers termes désignent
normalement les non-musulmans et ceux parmi les musul-
mans qui ne partagent pas le point de vue musulman ortho-
doxe. Ce méme phénomene est observé dans d’autres pays
arabes. Avec un tel enseignement, les régimes arabes pous-
sent la jeunesse au fanatisme et creusent leur propre tombe.

Ce genre d’enseignement a sa part de responsabilité dans
la violence qui régne actuellement en Algérie. Aprés son
indépendance, ce pays a arabisé les programmes d’enseigne-
ment. Ceci en soi est légitime pour un pays arabe. Mais
comme 1’ Algérie n’avait pas de cadre enseignant, il a fait
venir par bateaux entiers des enseignants de I’Egypte. Il
s’agissait notamment de gens diplomés de 'université Al-
Azhar, et donc de tendance intégriste. Ceux-ci ont alors
incrusté le fanatisme religieux égyptien dans I'esprit de la
jeunesse algérienne. Certains parmi ces enseignants ont




Les intégristes
et la science |

par Faouzia Charfi

majorifaires dans les établissements scientifiques, et par-

ticulierement dans les écoles d'ingénieurs. Le paradoxe
n'est qu'apparent. Les sciences exactes peuvent, en effet, plus
facilement que les sciences humaines, étre dissociées du
contexte humaniste ou elles se sont développées.

| Comment concilier le rejet des valeurs occidentales et la
nécessaire acceptation des révolutions scientifiques nées en
Occident ? En les réduisant & leurs apports technologiques. A la
science, les intégristes préférent la technique, qui laisse peu de
place au doute. lls s'en servent d'ailleurs fort habilement : les
dirigeants intégristes algériens n'ont pas hésité, lors d’une
réunion en 1991, a inscrire dans le ciel, a I'aide d'un laser, la
formule sacrée « Allah est grand ».

Les islamistes n'admettent que ce qui ne risque pas de
remettre en cause leur interprétation des textes religieux. |l est
difficile en cette fin du XXe siécle de ne pas reconnaitre les pro-
agrés de la physique ou ceux de la biologie par exemple. Mais
des progres de la biologie, on peut se contenter de retenir les
conséquences sur le développement de la medecine : la théorie
de I'évolution des especes n'a pas a étre enseignée. Des pro-
grés de la physique, on veut bien garder le formidable dévelop- |
pement des moyens de communication, mais on est trés géné
par la valeur finie de la vitesse de la lumiére...

Au nom d'une incontournable référence au sacré, la vision
intégriste du monde mutile la connaissance scientifique et frei- |
ne considérablement le développement culturel et scientifique
des pays islamiques, ol, aujourd’hui, la pensée scientifique est
moins libre qu'a certaines épogues du Moyen Age.

Dans plusieurs pays arabes, les étudiants intégristes sont

Extrait du Courrier de I'Unesco, décembre 1994

occupé des fonctions importantes. Tel est le cas du Cheikh
Al-Ghazali, qui fut doyen d’une faculté universitaire. Ce
méme Al-Ghazali a justifié en 1992 I’assassinat du penseur
Farag Fodah, tué par des intégristes égyptiens en raison de
ses opinions libérales.

sami aldeeb

On peut dire la méme chose des programmes religieux
diffusés a longueur de journée (et parfois méme de nuit) par
les radios et les télévisions du monde arabe. Ces pro-
grammes créent souvent un véritable climat d’hallucination
religieuse parmi la population musulmane. Méme Radio
Orient — qui émet de Paris — (financée notamment par
I’ Arabie saoudite) n’échappe pas a ce phénomene ! Et on ne
comprend pas comment la France laique ferme les yeux sur
ce fait extrémement dangereux !

3. Violence dans le droit pénal

haque société prévoit des sanctions contre ceux qui vio-

lent ses normes. L’évolution tend cependant en général :
— a humaniser les sanctions portant atteinte a la dignité de
I’lhomme (interdiction de la torture et des peines cruelles et
abolition progressive de la peine de mort) ;
— a dépénaliser la liberté de pensée et d’expression entrai-
nant ainsi la fin de I'inquisition contre les dissidents reli-
gieux, politiques et scientifiques.

Qu’en est-il chez les musulmans ?

A. Humaniser les sanctions

Le Coran et les récits de Mahomet ont repris et dévelop-
pé des normes en vigueur en Arabie, notamment parmi les
juifs, copiant presque a la lettre la Bible : loi du talion (vie
pour vie, ceil pour ceil, dent pour dent), lapidation ou flagel-
lation de I’adultére, amputation de la main du voleur, mise a
mort et crucifixion des rebelles, mise & mort des sorciers,
ete.

Etant révélées par Dieu, ces normes sont considérées par
les musulmans comme supérieures a toute norme moderne.
La conséquence de cette croyance est le maintien partout
dans les pays arabo-musulmans de la peine de mort. L’ abolir
serait mettre en question les normes “divines”. D’autre part,
certains pays comme 1’Arabie saoudite, |'Iran, le Soudan et
le Pakistan continuent a appliquer les autres normes pénales
islamiques susmentionnées.

Un grand nombre de pays arabo-musulmans cependant
ont opté pour des codes pénaux inspirés des codes occiden-




les musulmans face a la violence 39

taux. Ils se trouvent actuellement confrontés a une opposi-
tion a tous les niveaux.

En 1982, un projet de code pénal musulman a été présen-
té au parlement égyptien, préparé par une commission parle-
mentaire composée du mufti de la République, d’un ancien
président, d’un vice-président et de conseillers de la Cour de
cassation, du secrétaire général du Conseil supréme des
affaires islamiques, et de plusieurs professeurs des universi-
tés d’Al-Azhar, du Caire, d’ Ain-Shams et de Mansourah. Ce
code intégre entierement toute la panoplie des chatiments
islamiques : loi du talion (vie pour vie, ceil pour ceil, pénis
pour pénis, testicule pour testicule, etc.), lapidation pour
adultére, amputation des mains et des pieds et flagellation.

Le Coran

e Coran est le recueil des révélations que Dieu fit au pro-

pheéte Mohammad, révélations effectuees essentiellement

par I'intermédiaire de I'archange Gabriel, appelé Jibril en
arabe, dans les années 610-632 de I'ére dite chrétienne, en
Arabie et plus particulierement & Makka (La Mecque) et &
Médine, al-Madina, la ville par excellence. Aux yeux des musul-
mans, ce message de Dieu cldt la prophétie monothéiste : le
prophéte est le Sceau de la Révélation.

L'ensemble du message a été révélé par morceaux, aussi le
texte du Coran est-il divisé en 114 chapitres, ou sourates, eux-
mémes divisés en versets numérotés. Ces divisions, ainsi que
les titres, lettres ou signes placés en téte de chaque sourate, ne
datent, vraisemblablement, que du Xe siécle ( Il1¢ siécle de
I'Hégire), et I'ordre de classement des sourates ne concorde
pas avec la chronologie de la Révélation, ni d’ailleurs avec leur
importance, bien que les plus longues soient placées au début
et que les derniéres ne comportent que quelgues versets. La
tradition musulmane a indiqué en téte de chaque sourate si
celle-ci a été révélée a La Mecque ou & Médine. La sourate 96
est considérée comme la premiere puisqu'elle aurait eté révélée
au Prophéte alors qu'il méditait dans la grotte de Hira, au début
de son ministére.

Extrait du Livre de Bruno Etienne, L ’isfamisme radical, Le livre de poche
n°® 4103, 1987, pp. 43-44.

La Ligue arabe a rédigé en 1986 un projet de code pénal
arabe unifié qui devrait s’appliquer a tous les pays arabes.
Ce projet va dans le méme sens que le projet égyptien.

Aujourd’hui, toute critique contre les normes islamiques est
considérée comme une critique contre la religion musulmane.

B. Liberte de pensée et d’expression

Le Coran dit : « La vérité émane de votre Seigneur. Que
celui qui le veut croie donc et que celui qui le veut soit
incrédule » (18,29). Et ailleurs : « Pas de contrainte en reli-
gion ! » (2,256). Mahomet cependant aurait dit : « Celui qui
change de religion [musulmane], fuez-le ». Ou encore : « Il
n'est pas permis d’attenter a la vie du musulman sauf dans
les trois cas suivants : la mécréance aprés la foi [musulma-
nel, l'adultére apres le mariage et I’homicide sans motif ».

Les musulmans tenteront toujours de vous convertir a
leur religion. Le droit musulman classique ne donne aux
adeptes d’une religion non-monothéiste que le choix entre la
conversion a I’islam ou la guerre. Si en revanche vous étes
juifs ou chrétiens, les musulmans se serviront du dialogue et
de la persuasion appuy€s par des pressions indirectes : statut
inférieur pour ceux qui refusent, et de nombreux avantages
pour les convertis. Rien ne peut mieux flatter I’amour-propre
des musulmans que la conversion d’un Occidental a I’islam,
quelle que soit sa motivation : recherche de la vérité, avan-
tages matériels ou infiltration pour espionnage, mariage avec
une musulmane (Garaudy ne pouvait épouser une musulma-
ne de la famille Al-Hussayni de Jérusalem sans devenir
musulman : Paris vaut bien une messe !).

En revanche, I’apostasie (abandon de I'islam) n’est pas
tolérée par les musulmans. Dans le passé, ¢’était la mise a
mort s’il s’agissait d’un individu, et la guerre s’il s agissait
d’un groupe. Aujourd’hui, seuls deux pays arabes prévoient
expressément la peine de mort pour abandon de I'islam : le
Soudan et la Mauritanie. Les manuels de droit dans toutes
les universités arabes enseignent aux €tudiants que tout
musulman qui quitte sa religion doit étre tué. En Egypte
(mais aussi en Tunisie, au Maroc et ailleurs), le musulman
qui devient chrétien doit pratiquement quitter le pays ou...
finir en prison, voire tué par un de ces illuminés qui font
I’actualité en Egypte. Sa femme et ses enfants sont séparés
de lui et sa succession est ouverte comme s’il était mort.




40 : Sa[ni aldeeb

Gare 2 celui qui tente de convertir un musulman au christia-
nisme. Cette intolérance contre ceux qui abandonnent
I’islam frappe aussi ceux qui en ont une vue différente de
celle des autorités religieuses et des islamistes. Ainsi Farag
Fodah, un musulman égyptien, a été tué en juin 1992 en raison
de son opposition a la réintroduction du droit musulman en
Egypte. Plusieurs intellectuels égyptiens sont sur la liste des
islamistes pour la méme raison. Les menaces de mort et les
assassinats sont précédés de fatwas (décisions religieuses)
contre ces intellectuels, interdisant la vente de leurs ouvrages
et réclamant I’ouverture de procés pénaux contre eux pour
atteinte a la religion. C’était le cas de Farag Fodah comme
c’est le cas de Naguib Mahfouz, le seul prix Nobel de littéra-
ture arabe, poignardé au mois d’octobre 1994 a cause de son
ouvrage Les enfants de notre quartier, ouvrage interdit par
Al-Azhar. Les cas de Salman Rushdie et de Taslima Nasreen
sont bien connus. Les religieux lancent 1’anathéme, les fous
de Dieu exécutent, et Dieu reconnaitra les siens.

4. Violence dans le pouvoir

A. Alternance violente du pouvoir

hez les animaux, le male le plus fort prend le pouvoir (et
les femmes). Le perdant et les concurrents sont tués,
expulsés ou assujettis (et dépossédés de leurs femmes).
C’est la * loi de la jungle” en vigueur aussi chez leurs fréres
humains, loi renforcée parfois par des arguments religieux :

Dieu m’a confié votre sort et autant de femmes que je veux
(voir sur Salomon le Premier livre des rois 11,3, et sur
Mahomet le Coran 33,50).

Certaines sociétés ont imaginé des formes d’alternance
de pouvoir ne mettant pas en danger la vie des dirigeants ou
des opposants, tout en n'impliquant pas de pouvoir sur les
femmes. C’est la démocratie (doublée de la monogamie et
de I’égalité des sexes). Les dirigeants sont choisis et écartés
sur la base du critere de la capacité, sans menacer autrui et
sans étre menacés. Mais cette démocratie se mue en barbarie
dans les rapports avec les autres sociétés, rapports caractéri-
sés par la domination politique, économique, militaire et...
sexuelle (le droit de cuissage fut supprimé en Occident mais
n’est-il pas remplacé par le tourisme sexuel vers les pays
asiatiques 7).

La “loi de la jungle” reste en vigueur a l’intérieur des
pays non-démocratiques. C’est le cas de la société arabo-
musulmane. Dans cette société, la religion intervient pour
légitimer la domination de ’homme sur la femme : interdic-
tion ou limitation de 1’accés au pouvoir politique et législa-
tif, inégalité des sexes, polygamie, concubinage, mariage
temporaire (chez les shiites dont les dignitaires religieux ont
autant de femmes qu’ils veulent), tourisme sexuel (de riches
Arabes vers I'Inde et le Pakistan), sous forme de mariage
(contre paiement), mariage dissous par la répudiation aussi-
tot apres la défloration.

Ni le Coran ni les récits de Mahomet n’ont établi de
regles relatives a I'alternance du pouvoir. Cette alternance




les musulmans face a la violence 41

s’est faite presque toujours selon la “loi de la jungle». Trois
des quatre premiers califes ont été assassinés. Sous I’empire
ottoman, le pouvoir passait au plus fort. Aprés son investitu-
re, le calife se pressait, avec la bénédiction des autorités reli-
gieuses, de liquider physiquement ou d’enfermer dans des
cages (qgafas) les membres de sa famille dont il craignait la
concurrence. Sur 26 successions, il y a eu 17 cas de destitu-
tions par la force. Ceux qui sont destitués sont tués ou jetés
dans les cages.

Aujourd’hui encore la violence continue. Sur 28 change-
ments de régimes intervenus dans six pays arabes (Algérie,
Soudan, Irak, Libye. Syrie et Yémen du Nord) entre 1950 et
1985, deux se sont faits par cession volontaire, deux par
mort naturelle et le reste s’est fait par la destitution violente
accompagnée dans cinq cas d’assassinat. Entre 1971 et
1985, il y a eu dans le monde arabe 34 tentatives de coups
d’Etat, 37 tentatives d’assassinats, cinq assassinats de chefs
de I'Etat et plus de 2 727 peines de mort pour des raisons
politiques. Il est rare qu'un chef d’Etat arabe abandonne Ie
pouvoir de son propre choix ou par voie démocratique, qu’il
soit monarque ou président.

La religion a souvent servi comme moyen pour justifier
le renversement de 1’adversaire, considéré forcément comme
impie. Et que fait-on face a un impie ?

Le Coran prescrit au musulman d’ordonner le bien et
d’interdire le mal (9,71). Mais comment y parvenir ? Le
Coran dit : « Appelle les hommes dans le chemin de ton
Seigneur, par la sagesse et une belle exhortation ; discute
avec eux de la meilleure maniére. Oui, ton Seigneur connait
parfaitement celui qui s’égare hors de son chemin, comme il
connait ceux qui sont bien dirigés » (16,125). Mahomet
aurait cependant dit : « Celui qui voit un mal, qu'il le corri-
ge par sa main. S’il ne le peut pas, qu'il le corrige par sa
langue. S’il ne le peut pas non plus, qu’il le corrige dans
son ceeur, et ¢’'est le moindre de la foi. » Mais qui faut-il
suivre : le Coran ou Mahomet ? C’est le dilemme de tout
musulman face au pouvoir et aux intellectuels qui ne sont
pas de son avis. Faut-il parvenir a une solution par le dia-
logue, ou faut-il au contraire imposer sa propre solution par
la force ? Les réponses sont diverses, chacune s’appuyant
sur des versets et des récits biens choisis.

Il y a avant tout le courant qui prone la révolte armee
continuelle contre le pouvoir impie. Pour certains, chaque

Film interdit
pour cause de charia

'Emigré, le dernier film du célébre cinéaste égyptien

Youssef Chahine, n'a plus droit de cité dans son propre

pays. Ainsi en a décidé I'université Al-Azhar du Caire, la
plus haute instance sunnite (c'est-a-dire “orthodoxe”, opposée
a la chiite “hétérodoxe”) du pays. Motif officiel de la mise a
I'index de I'ceuvre par la trés conservatrice institution millénaire :
en personnifiant un propheéte, le réalisateur a enfreint un interdit
majeur de la religion. Le film est donc « contraire a la charia »,
le droit canon de I'islam !

Le prophéte en question n'est autre que le Joseph de
I’Ancien Testament. Alors que la Bible ne sacralise nullement le
fils de Jacob, le Coran en fait un prophéte a part entiére, autre-
ment dit un « messager d’Allah », un des anneaux d’une chaine
humaine gue Mahomet a bouclée, d'ot son titre de “Sceau de la
prophétie”. Chahine, qui porte le prénom de son héros, proteste
contre cette lecture théologique de son travail. « L'Emigré,
insiste-t-il, ne traite pas de religion mais raconte la soif de
connaissance d’un homme qui vit en plein désert et réve de par-
tir 'instruire dans 'Egypte de la XVIlIe dynastie pharaonique. »

Lu dans La Wie, du 12/01/95

fois que les opposants atteignaient le nombre de quarante, ils
devaient se révolter contre le pouvoir ; cette révolte ne
devait cesser que lorsque leur nombre tombait a trois. Le
Calife ‘Umar Ibn-al-Khattab haranguait le peuple en ces
termes : « Si vous voyez en moi un défaut, corrigez-moi. »
Quelqu'un lui répondit : « Par Dieu, si nous trouvons en toi
un défaut, nous te corrigerons par nos épées. » ‘Umar répli-
qua : « Louange soit rendu a Dieu qui suscita dans ma
nation quelqu'un qui corrige ‘Umar par I’épée. » ‘Umar
finit ses jours assassing.

Il y a ensuite le courant de la faisabilité qui ne permet la
révolte armée contre le pouvoir que si cette révolte a des
chances d’aboutir, et & condition que le résultat escompté
soit meilleur que la situation actuelle.




Il y a enfin le courant de la patience. Selon ce courant, il
fallait user de beaucoup de tact a I'égard des autorités, fus-
sent-elles iniques, s’abstenir de porter les armes contre elles
et souffrir I’oppression du pouvoir comme une punition
divine en priant que I’épreuve passe.

On trouve aujourd’hui ces trois courants auxquels il faut
ajouter le courant trés minoritaire de la non-violence qui
mérite qu'on s’y attarde.

B. Courant de la non-violence

Le courant de la non-violence a de la peine a s’imposer
dans la société arabo-musulmane. A notre connaissance le
seul ouvrage écrit par un auteur arabe musulman sur ce sujet
est celui de Khalid Al-Qashtini, un opposant politique ira-
kien qui vit a Londres. Cet ouvrage intitulé Vers la non-vio-
lence a rencontré beaucoup de difficultés avant d’étre enfin
publié en 1984 par Dar al-Karmil (maison d’édition palesti-
nienne 2 Amman), aprés la suppression de certains de ses
passages. Il fut réédité en 1986 a Jérusalem par le Centre
palestinien pour ['étude de la non-violence.

Au nom d’un islam triomphant

= e | n véritable géno-
« cide est en cours
7 ; contre les chré-

| tiens et les animistes du

Soudan :

Soudan. Au nom d'un islam
triomphant, ils sont victimes
d'une sorte de purification
ethnico-religieuse, qui avan- |
ce sans aucun obstacle, |
dans le silence le plus com-

plet, car on ne peut plus
| entrer dans le pays. »

| Rony Brauman, ancien président de Médecins sans frontiéres,
cité dans Le Monde du 29/12/92

sami aldeeb

Son auteur explique que I’homme arabe a commis
I’erreur politique d’affronter les régimes arabes de la méme
maniere avec laquelle il a affronté les forces coloniales, a
savoir avec la violence et les armes. Le changement de
régimes arabes par la force, loin d’apporter les résultats
escomptés, n’a fait que radicaliser ces régimes, renforcer
leur oppression et détruire les entreprises et les biens du
pays. Sachant qu’en cas de perte du pouvoir, les dirigeants
risquent la peine de mort, ils se protégent en muselant
I’opposition et en la liquidant physiquement. Ayant été régie
par I’épée, I’opposition qui parvient au pouvoir se sert a son
tour de I'épée pour se maintenir au pouvoir. C’est le cercle
vicieux de la violence.

Pour remédier a cette situation, il faut ceuvrer pour I’éta-
blissement de régimes démocratiques. Mais cela nécessite
un travail de longue haleine et une éducation de la masse. Il
faut renoncer a I’opposition violente, car celle-ci, qu’elle
gagne ou qu’elle perde, laisse toujours des pertes irrémé-
diables dans les vies et les biens, créant un fardeau difficile a
porter.

Tout en reconnaissant que la notion de la non-violence
reste une notion nouvelle pour les peuples du Proche-Orient,
notre auteur pense qu’« aprés le rejet des méthodes des
coups d’Etat militaires et 'amertume des conflits internes
armés, il ne reste devant tout citoyen libre que la méthode
de la résistance non-violente s’il a véritablement a ceeur la
réparation de ce qui est réparable ».

Il termine son livre sur un ton prophétique : « Le Proche-
Orient est une région ancienne qui a vu la naissance et la
disparition d’une dizaine de peuples et de nations. Ni Dieu
ni personne n'a jamais donné a la nation arabe une assu-
rance de rester jusqu’a l'éternité. Le Coran, au contraire,
dit « mes serviteurs justes hériteront de la terre » [21,105].
Or, nul d’entre nous ne considére aujourd’hui les peuples
arabes comme faisant partie des serviteurs justes de Dieu.
L’histoire a mis fin aux Babyloniens, aux Cananéens, aux
Phéniciens, aux Pharaons en raison de leur injustice et de
leurs mauvais pouvoirs et gestions. Il en sera de méme de la
nation arabe dont les biens seront hérités par d’autres
nations si elle continue a se comporter de cette maniére
insolente, a s’entre-déchirer et a se gouverner d’une manie-
re distraite. »




les musulmans face a la violence 43

5. Violence dans les relations
internationales

Selon la charte de I'ONU, les Etats membres doivent
avoir « des relations amicales fondées sur le respect du
principe de I’égalité de droits des peuples et de leur droit a
disposer d’eux-mémes » (art. 1.2) ; ils doivent « régler leurs
différends internationaux par des moyens pacifiques, de
telle maniére que la paix et la sécurité internationales, ainsi
que la justice, ne soient pas mises en danger » (art. 2.3).

Malgré cela, les rapports entre les Etats restent régis
principalement par la “loi de la jungle”. Cela se constate
dans le cadre de I’'ONU dont le Conseil de sécurité est domi-
né par cing Etats, chacun d’eux essayant de s’imposer dans
sa zone d’influence et sur ses autres coéquipiers. Trois de
ces cinq Etats (les Etats-Unis, la France et la Grande-
Bretagne) sont pourtant des pays démocratiques sur le plan
interne. Ainsi la démocratie interne de ces pays se mue en
barbarie lorsqu’il s’agit des rapports avec |’extérieur.

Qu’en pensent les musulmans ? Nous parlerons ici des
rapports des pays musulmans entre eux et ensuite de leurs
rapports avec les pays non-musulmans.

A. Violence entre pays arabo-musulmans

Le Coran établit une fraternité entre les croyants, frater-
nité fondée sur 1’appartenance religieuse : « Les croyants
sont des fréres » (49,10). Mahomet aurait dit : « N’est pas
de nous celui qui fait appel a I’esprit de clan (‘assabiyyah) ;
n’est pas de nous celui qui meurt en pronant un esprit de
clan ; n’est pas de nous celui qui combat pour un esprit de
clan. » Apres la mort de Mahomet, des tribus refusérent
d’obéir au pouvoir central dominé par la tribu de Quraysh de
Mahomet. Le Calife Abu-Bakr a dii engager une guerre sans
merci pour les faire revenir sur leur décision. Par la suite, ce
furent des révoltes d’ordre nationaliste, menées notamment
par les mawalis, les non-Arabes convertis a 1'islam.

Les pays arabo-musulmans restent toujours obsédés par
la volonté de réaliser leur unité et de supprimer les frontieres
politiques héritées du colonialisme. Cette contestation des
frontieres prend différentes formes : refus de reconnaitre
I’indépendance d’un pays (par exemple le Liban par la

Quand des musulmans
tuent en Algeérie

fLanTia

es médias frangais parlent des assassinats en Algérie sur-
tout quand les islamistes s'en prennent a des journalistes
ou a des étrangers. Et les autres victimes ? Elles sont
citées seulement quand il s'agit d’'un attentat de grande enver-
gure ; voiture piégée... .
Depuis 1992, plus de 30 000 civils et militaires sont morts
assassinés. Depuis janvier 1995, le chiffre est de 500 par semai-
ne. Qui est touché ? Des hommes et des femmes musulmans !
F.V.

i Source : Le Monde du 01/02/95

Syrie), projets d’unifications, regroupement d’Etats indépen-
dants, répression violente de toute aspiration nationale (par
exemple les Kurdes) et invasions militaires (par exemple le
Koweit par 1'Irak et le Sahara occidental par le Maroc).




44

Toutes ces tentatives d’unification ont en commun
I’absence de consultation des populations concernées. Cela
ressemble étrangement au mariage des mineurs et des
femmes en droit musulman : il est conclu sur décision de
leurs tuteurs males sans tenir compte de 1’avis des mariés.
La famille étant la cellule fondamentale de la société, ce qui
se pratique dans la famille se répercute forcément sur la
SOCIEtE.

Une jeune fille du Sud Liban, mariée sans son consente-
ment a un vieillard, s’enfuit de la maison familiale. N'ayant
pas d'autres choix, elle se rend chez I’ennemi israélien.
C’est ce qui s’est réalisé avec I’invasion irakienne du
Koweit. Sans parler des pertes matérielles et en vies
humaines, cette invasion a jeté les pays arabes du Golfe dans
les bras des Occidentaux qui y installent des bases militaires
en principe pour les protéger et en réalité pour assurer leurs
propres intéréts. Un proverbe arabe dit : Un fou a jeté un
caillou dans un puits, ou trouver sept sages pour l’en sortir?

B. Violence face aux autres pays

Les légistes musulmans ont partagé le monde en deux :
d’un coté, Dar al-islam (pays d’islam), de I’autre, Dar al-
harb (pays de guerre) appelé aussi Dar al-kufr (pays de
mécréance) qui, un jour ou I'autre, passera sous le pouvoir
musulman. La victoire finale de I'islam fait partie des
croyances des musulmans. Mais comment y parvenir et
quels rapports faut-il entretenir avec les pays non-musul-
mans avant la réalisation de cet objectif ?

Avant la fuite de Mahomet de la Mecque vers Médine en
I’an 622, le Coran demandait aux musulmans de ne pas
recourir & la guerre méme s’ils étaient agressés (16,127 et
13,22-23). Apres I'arrivée de Mahomet a Médine et la créa-
tion du premier Etat musulman, le ton change. Le Coran
commence par permettre aux musulmans de combattre ceux
qui les combattent (22.39-40). Apres le renforcement des
musulmans, le Coran leur ordonne de combattre ceux qui les
agressent et de faire la paix avec ceux qui veulent la paix
(2,190-193, 2,216 et 8,61). Le Coran va ensuite plus loin en
permettant aux musulmans d’initier la guerre contre les non-
musulmans (9,3-5). Les auteurs musulmans rapportent que
Mahomet, aprés avoir assuré sa position a Médine, avait
écrit des messages aux différents chefs de son temps les

sami aldeeb

menacant de guerre s’ils refusaient d’embrasser I’islam ou
de se soumettre & son pouvoir en payant un tribut.

D’apreés Abu-Yussuf (mort en 798), « il n'est pas permis
au représentant de I'Imam de consentir la paix a ['ennemi
quand il a sur eux la supériorité de forces ; mais s'il n’a
voulu ainsi que les amener par la douceur a se convertir ou
a devenir tributaires, il n’y a pas de mal a le faire jusqu’a
ce que les choses s'arrangent de leur cété ». Abu-Yussuf ne
fait que paraphraser le Coran : « Ne faites pas appel a la
paix quand vous étes les plus forts » (47,35).

Selon Al-Mawardi (mort en 1058), un des devoirs du
Calife est de « combattre ceux qui, aprés avoir été invités, se
refusent a embrasser Uislam, jusqu’a ce qu'’ils se convertis-
sent ou deviennent tributaires, a cette fin d’établir les droits
d’Allah en leur donnant la supériorité sur toute autre reli-
gion ».

Ibn-Khaldun (mort en 1406) écrit qu’il y a une différen-
ce entre la guerre menée par les musulmans et la guerre
menée par les autres communautés religieuses :

— l'islam est une religion universelle qui s’adresse a tous ;
tous doivent y adhérer, soit volontairement, soit par la force
(taw’an aw kurhan). De ce fait, la guerre [offensive] est
1égitime pour les musulmans ;

— en revanche, les autres religions n’ont pas de caractére
universel ; de ce fait, la guerre menée par les non-musul-
mans n’est légitime que si elle est défensive (illa fil-muda-

Ja’'ah faqat).

Le concept de la guerre sainte offensive qui viserait a
occuper les pays des non-musulmans et a les contraindre a
se convertir a I'islam ou & payer le tribut, ce concept est
mani€ avec beaucoup de précaution par les auteurs musul-
mans contemporains, mais il n’a pas disparu pour autant.

[l nous faut cependant reconnaitre ici que les musulmans
ne sont pas les seuls a vouloir dominer le monde. Les chré-
tiens d"Europe ont occupé presque 1’ensemble de la plancte,
y compris les pays arabo-musulmans. Encore aujourd’hui,
ils y disposent de bases militaires et continuent a s’ingérer
dans les affaires intérieures de ces pays. Les musulmans
révent du gihad et de la domination du monde, mais dans la
réalité ils sont dominés par les Occidentaux. Aux uns les
réves, aux autres la réalité !



W =

Explications
sur le jihad

Quel sens donner a la réalité coranique du jihad ?

Traditionnellement, il y a deux sens :

® | e petit jihad qui est « Jutte dans la voie de Dieu », lutte armée
contre les ennemis de l'islam, les infidéles, les incrédules, les
hypocrites (ex : 9,73). Le combattant (mujahid) se dépense
corps et biens pour faire respecter les droits de Dieu. Ceux qui
sont tués sur cette voie ont la récompense du Paradis (3, 157
4,169 ; 47,4-6). Dieu “aime” ces combattants (5,54). C'est bien
une guerre religieuse. A la bataille de Badr en 624 le Coran pré-
cise : « Vous ne les avez pas tués ; c'est Dieu qui les a tugs ; et
ce n'est pas toi qui tirais quand tu tirais, mais c’est Dieu qui
tirait » (8,17). Cest vraiment la lutte de Dieu : c'est “Sa” guerre
(22,78). On combat non pour le butin (4,94), mais pour Lui
obéir, car |l a droit a Sa lutte(4,78, 9111).

e | ¢ grand jihad, celui des d&mes, le jihad majeur, spirituel : c’est
la lutte contre le mal et les passions avec la force du Coran.
Beaucoup lisent en ce sens : « N'obéis donc pas aux infidéles,
et lutte contre eux avec ceci en un grand jihad » (25,52), ce ver-
set datant de la période mekkoise de Muhammad sans armee.
Pour certains, le Muhammad de Médine avec armées serait une
régression. Les musulmans modernes ouverts sont tentés par
Iinterprétation du jihad intérieur, mais rares sont-ils a dénoncer
le jihad guerrier lorsqu’il est proclamé par les hommes d’Etat
musulmans.

Extrait de I'article de Frangois Jourdan, “Guerre et violence dans le Coran et la
tradition istamique”, paru dans le n°® 83 d’ANVintitulé “Violence et non-violence
en islam” (encore disponible).

Ajoutons 2 cela que les musulmans ne sont pas les seuls
responsables du réveil actuel du démon de la religion dans le
monde puisque I'Occident et 'ONU sont responsables de la
création de I'Etat d’Israél, Etat discriminatoire basé sur la
religion juive. Rappelons ici qu’Israél a détruit 385 villages
palestiniens et expulsé trois quarts de la population de la
Palestine dont une grand partie vit encore aujourd’hui dans

les musulmans face a la violence 45

61 camps de réfugiés (13 au Liban, 10 en Syrie, 10 en
Jordanie, 8 a Gaza et 20 en Cisjordanie). Alors qu’Israél per-
met aux juifs de I’ex-Union soviétique, de la Suisse et de
Honolulu de venir s’installer en Palestine, il interdit a ces
réfugiés de revenir chez eux pour le seul crime qu’ils ne sont
pas juifs.

C. Violence et resistance

Nous I’avons dit, la “loi de la jungle” régit les relations
internationales ; elle est instituée officiellement par les
Nations unies. Et qui dit “loi de la jungle”, dit agresseur et
agressé.

Malheureusement, parmi les hommes, comme parmi les
animaux, la raison du plus fort est toujours la meilleure.
Dans la fable de La Fontaine “Les animaux malades de la
peste”, le renard dit au lion :

« Sire, ...vous étes trop bon roi ;

Vos scrupules font voir trop de délicatesse ;

Eh bien ! manger moutons, canaille, sotte espece,
Est-ce un péché ? Non, non : vous leur fites, Seigneur,
En les croquant beaucoup d’honneur. »

Qu’en pensent les musulmans ? Le Coran accorde au
faible le droit de se défendre lorsqu’il est agressé : « Toute
autorisation de se défendre est donnée a ceux qui ont été
attaqués parce qu'ils ont été injustement opprimés |...] et a
ceux qui ont été chassés injustement de leurs maisons, pour
avoir dit seulement : « Notre Seigneur est Dieu! » (22,39-40).

Le Coran promet aux opprimés de I’emporter sur leurs
agresseurs : « Nous voulions favoriser ceux qui avaient été
humiliés sur la terre ; nous voulions en faire des chefs, des
héritiers : nous voulions les établir sur la terre » (28,5-6).

Le terme « humiliés sur la terre » (mustad’afun fil-ard)

revient souvent dans la terminologie des mouvements de
résistance islamiques qui s’opposent a Israél. D autres
termes coraniques sont utilisés, notamment :
— Hizb Allah (parti de Dieu) : il désigne un groupe shiite
situé au Sud Liban qui se bat contre I’occupation israélien-
ne. Hizb Allah dans le Coran (58,22) s’oppose a hizb al-
shaytan (parti de Satan) (58,19), terme utilisé contre les
Etats-Unis en raison de son soutien inconditionnel a Isragl ;




46 sami aldeeb

— Gihad (guerre sainte) : il s’agit de plusieurs groupes de
résistants musulmans face a ’occupation israélienne au
Liban et dans les Territoires occupés par Israél. On les trou-
ve aussi en Egypte et en Algérie.

Si en principe le droit a la résistance face a 1’oppression
et a 1’agression ne saurait sur le plan moral étre mis en
doute, on peut se demander s’il n’y a véritablement pas
d’autres moyens pour résister, lesquels seraient moins cod-
teux en vies humaines ? D’ou vient ce mépris de la vie chez
les musulmans ?

Le Coran glorifie le martyr : « Ne crois surtout pas que
ceux qui sont tués dans le chemin de Dieu sont morts. Ils
sont vivants. Ils seront pourvus de biens aupres de leur
Seigneur » (3,169 ; voir aussi 9,111). Mahomet dit :
« Personne de vous qui entre le paradis ne voudrait revenir
sur terre, sauf le martyr pour y étre tué une dizaine de fois
en raison de "honneur qu'il obtient par sa mort. »

Il serait cependant faux de croire que le Coran pousse les

gens & se jeter dans la bataille aveuglement. Le Coran insiste
sur la nécessité que le combat se fasse en premier lieu par
les biens, avant les personnes : « Luttez avec vos biens et vos
personnes » (9,41 ; voir aussi 4,95 ; 8,72 ; 9,20, 44, 81, 88 ;
49,15 ; 61,11). Bien plus, dans certains versets il est ques-
tion uniquement de combat par les biens (voir 2,261-262,
265 ; 9,20).

Malheureusement, les pays arabes ont fait le contraire
dans leurs guerres avec Israél. Ils ont envoyé a la mort des
milliers de leurs fils poussés par la ferveur religieuse, alors
que leurs biens étaient déposés dans les banques des pays
occidentaux qui s’en servent pour soutenir leur ennemi. Et si
aujourd’hui des jeunes préts au suicide se jettent a corps
perdu contre I’ennemi, c’est souvent en désespoir de cause.
La mort pour eux est souvent meilleure que la vie.

Certes, les actes de ces groupes relevent du terrorisme,
mais ce terrorisme n’est pas plus condamnable que le terro-
risme d’Etat ou de groupes (bien plus mortel) pratiqué par
les Occidentaux et les Israéliens. 1 serait donc injuste de lut-
ter contre le terrorisme des uns et de fermer les yeux sur le
terrorisme des autres. Les Occidentaux et les Israéliens
accusent ces groupes d’étre contre la paix. Ceci reléeve de
I"intoxication et du mensonge car on ne peut parler de paix
sans éliminer I'injustice qui est la principale source du terro-
risme proche-oriental. La paix ne peut exister sans justice, &
moins qu’il ne s’agisse de paix de cimetiére. Le prophete
Isaie le disait il y a 2700 ans : « La paix sera le fruit de la
Justice » (32,17) ; « Point de paix, dit Yahvé, pour les
méchants » (57,21).

Signalons a cet égard que les Occidentaux et les
[sraéliens s’opposent aussi bien aux actes terroristes qu’aux
actes non-violents. C’est ainsi qu’ils insistent pour que les
pays arabes cessent leur boycott économique contre Israél,
sans contrepartie, et sans volonté réelle de résoudre les pro-
blémes qui en sont la cause. Ils cherchent avec cela & mettre
les pays arabes a genoux — et ils y parviendront certaine-
ment en raison du délabrement actuel de ces pays. Mais est-
ce que les désespérés accepteront d’étre traités comme des
étres inférieurs sans droits ? Comment convaincre ces déses-
pérés que seuls les Israéliens et les Occidentaux ont droit a
la dignité humaine ? N’y a-t-il pas la une provocation de la
part des Israéliens et des Occidentaux qui poussera les
désespérés dans les bras du terrorisme & outrance ?



Ne nous privons
d'un islam
faiseur de paix !

ENTRETIEN AVEC
CHRrisTiAN DELORME*

* Prétre catholigue du diocése de Lyon, connu sous les surnoms de
“curé des Minguettes» et «d’abbé des Beurs». Acteur des relations
islamo-chrétiennes ; co-auteur avec Azouz Begag de Quartiers
sensibles, Paris, Seuil, coll. Point-Virgule, 1994, ou se trouve une
analyse de la situation dans les banlieues populaires. Christian
Delorme est directeur de la publication Alternatives non-violentes.

es musulmans

de France ne

sont pas de dan-
gereux islamistes.
Leur affirmation reli-
gieuse donne avant
tout un sens a leur
existence, qu’ils ne
trouvent pas autre-
ment dans la sociéte.

ANV : L’islam appartient désormais a la réalité francai-
se ; il en est une de ses composantes. Que diriez-vous de cet
“islam de France” ? Quels visages revét-il ? Quelle est son
importance ?

Christian Delorme : Si I'islam, comme vous dites, est
devenu une composante de la réalité francaise, c’est parce
que des populations musulmanes se sont implantées, ces
derniéres quarante années, au sein du peuplement de notre
pays. Il me semble ainsi plus juste, avant de parler d’islam,
de parler des musulmans. Et ce qu’on peut dire de ceux-ci,
c’est qu'ils représentent un fait extrémement varié. Ils sont
loin d’étre homogenes et, par la-méme, ils donnent a I’islam
qui est en France une grande pluralité de visages.

Ces musulmans, déja, nous avons du mal a évaluer leur
nombre, puisqu’en France il n’est pas permis — et c’est
heureux — de “ficher” les gens sur la base de leurs apparte-
nances confessionnelles. On parle de trois a quatre millions
de musulmans, dont au moins un million de nationalité fran-
caise, les autres étant de nationalités étrangeres fort diverses.
A ces différences de nationalités, s’ajoutent, bien entendu,
des différences par sexes, par classes d’ages, par statuts
socio-professionnels, par convictions politiques, etc.




48 christian delorme

Paris, marché d'Aligre. L'abattage rituel : une demande religieuse
des musulmans de France

Photo D. Aubert

Il est également str que le degré d appartenance des
musulmans de France a I'islam différe énormément selon les
individus. La pratique en islam est assez contraignante (elle
exige cinq priéres par jour a des heures bien précises), mais
comme elle se fait majoritairement dans le secret des mai-
sons, il est bien difficile de I’évaluer. Tout au plus peut-on
faire une estimation de la fréquentation du millier de salles
de prieres qui existent dans 1’hexagone, et 1a le chiffre est
faible : moins de deux cent mille personnes !

Sans doute la majorité des gens que I’on désigne et qui
se désignent aujourd’hui en France comme “musulmans”
sont des croyants. Mais la plupart d’entre eux ne respectent
pas toutes les obligations du croyant, & commencer par les
cing prieres quotidiennes. Le plus grand nombre, au vrai, est
constitué par les musulmans que 1’on pourrait qualifier de
“musulmans sociologiques”. Ils sont croyants, de maniére
plus ou moins intensive, peu pratiquants (le respect du jefine
du mois de Ramadan est souvent leur pratique essentielle),
voire pas du tout. Leurs connaissances religieuses sont trés
minces, parce qu’ils n’ont pas, généralement, bénéficié d’un

enseignement religieux. Ils n’ont absolument pas la préten-
tion d’imposer a la société francaise la mise en place d'un
islam trés voyant et trés revendicatif. Une “désislamisation”,
méme, les touche, et plus encore leurs enfants, dans une
société ot les philosophies du doute et le matérialisme de la
société de consommation ont décimé les rangs des dévots.

A ces deux “catégories”, “croyants-pratiquants” et
“musulmans sociologiques™ il faut ajouter ceux dont on a
tendance aujourd’hui a parler le plus et qui, de fait, font le
plus parler d’eux : les musulmans que j’appelle “militants”,
c’est-a-dire ceux qui, non seulement sont croyants et prati-
quants, mais qui, encore, veulent réislamiser les “musul-
mans sociologiques™ et installer I'islam dans la société fran-
caise d'une maniére visible. Leur nombre est trés difficile &
évaluer. Et la aussi, il ne s’agit pas d’un bloc monolithique,
mais d’une réalité extrémement diverse. Quoi de commun,
ainsi, entre les militants islamistes turcs de I’organisation
Milli Gorus et les jeunes “beurs” de nos banlieues qui
s’enthousiasment soudain pour I’islam ?

ANV : A vous entendre, ’islam en France tendrait
connaitre les mémes évolutions que celles que connaissent
ou ont connu les confessions chrétiennes. Vous “banalisez”

Jfinalement beaucoup sa réalité.

C.D. : Le drame, me semble-t-il, est que, lorsque 1’on
parle de I’islam en France, on parle presque toujours d’un
islam abstrait, ou alors d’un islam “fantasmé” aux visages
empruntés a des soubresauts violents des sociétés musul-
manes a I’extérieur de nos frontieres. Presque jamais on ne
fait I'effort de regarder quel est I’islam majoritairement vécu
en France par ces centaines de milliers de familles ; ces mil-
lions de gens qui ne demandent rien d’autre, pour la plupart
d’entre eux, que de pouvoir avoir leurs convictions dans le
secret de leur vie privée. Ainsi évoque-t-on souvent le pro-
bléme du statut des personnes dans I’islam, en référence au
droit des personnes (et particulierement des femmes) dans
les soci€tés majoritairement musulmanes. Mais qui, au sein
des musulmans de France, demande I’application du droit
musulman ? Peut-étre une toute petite minorité qui, si on
consultait les gens concernés, serait largement désavouée !
Le débat sur le voile est, A cet égard, extrémement instructif.
Qui débat ? Les musulmans ? On ne leur demande pas leur
avis. C’est la société frangaise non musulmane qui débat. Et



ne nous privons pas d'un islam faiseur de paix ! 49

Unislam a la frangaise 2

Par Frangois Devinat

ment : « Mon combat, ce n'est pas le foulard. C’est de passer de demi-citoyenne a

citoyenne a part entiére. On nous a ressorti le foulard avant les élections. Et, main-
tenant, on passe tous pour des intégristes. » Une gallicanisation de I'islam supposerait
d’8tre soutenue par un clergé de bon niveau et des élites intellectuelles musulmanes.
Mais ces derniéres sont aujourd’hui découragées, quand elles ne s'exilent pas, comme
Mohamed Arkoun, ancien professeur a la Sorbonne parti en Hollande, tandis que la
mosquée de Paris semble de plus en plus coupée de la base. Bruno Etienne croit pour-
tant encore a I'accouchement d’un islam du « juste milieu », a condition de surmonter
deux écueils ; « Celui des Etats musulmans étrangers, hostiles  tout projet d'intégration
signifiant une perte de contréle sur leurs communautés respectives, et celui des “inté-
gristes de la laicité”. »

« Le seul endroit au monde od l'islam puisse se réformer et s’adapter a la moderni-
té, c'est chez nous, ot les trois religions du Livre coexistent en bonne intelligence »,
explique de son coté Pierre-Patrick Kaltenbach, conseiller a la Cour des comptes, qui est
a l'origine de la création de I'Union des familles musulmanes de France. Il note pourtant,
comme protestant : « [l a fallu deux siécles de tueries pour que les protestants soient
reconnus en France. On demande beaucoup aux musulmans en bien peu de temps. »

Avocate et musulmane active dans la communauté, Djaouida Jazaerli le dit claire-

Se dégager des pétrodollars

Encore cet islam doit-il s'appuyer sur des circuits de financement indépendants, déga-
gés des pétrodollars octroyés par les pays du Golfe, ce qui est difficile tant qu'il reste
confiné comme religion plus tolérée que reconnue par |'Etat.

Un cercle vicieux renforcé par les barrages que dressent les coliectiyitég Iupales a la
construction de lieux de cultes musulmans dignes de ce nom. Une mise a I'index qui
encourage un islam “sauvage”,. facile ensuite a diaboliser.

Une nébuleuse d’associations

la différence des autres religions I'islam ne dispose pas d'institutions représentatives

susceptibles de parler au nom de tous les musulmans de France. Parmi les quelgue
890 associations islamiques recensées, la plupart sont regroupées au sein d'unions ou
de fédérations. Les plus importantes sont : 'Union des organisations islamiques de
France (UOIF), la Fédération nationale des musulmans de France (FNMF) et I'association
Foi et pratique. La Mosquée de Paris est la plus ancienne des institutions islamiques de
France, fortement marquée par l'influence algérienne. Elle est dirigée depuis 1992 par le
Dr Dalil Boubaker, et dispose d’un réseau d’imams et d’associations, et donc d'une
audience importante parmi la communauté maghrébine. Cependant, beaucoup de
musulmans ne se reconnaissent pas dans ces organismes et souhaitent rester a I'écart
des querelles d'associations

Extrait de Libération du 30/09/94

a partir de quelle réalité ? Moins de sept
cents foulards dans les établissements de
I’enseignement primaire et de 1’ensei-
gnement secondaire, alors qu’il y a peut-
étre deux cent mille gamines et jeunes
filles de familles musulmanes dans les
classes de I’Education nationale ! On ne
débat pas — et ce serait pourtant le plus
intéressant et le plus instructif — pour
savoir pourquoi quelque cent quatre
vingt dix neuf mille gamines ou jeunes
filles ne sont pas voilées tandis que seu-
lement moins de mille le sont ! Arrétons
de nous interroger pour savoir si les
normes et les valeurs que prone I'islam
sont ou non compatibles avec les normes
et les valeurs que s’est données, au cours
des siécles, la société francgaise et qui
constituent aujourd’hui son ciment !
Regardons plutét comment ces normes
et ces valeurs de la société francgaise sont
a la fois appliquées aux musulmans, et
comment elles sont vécues par ceux-ci.
Et 14, si I’on est honnéte, que relévera-t-
on ? On relévera que, globalement, la
société francaise trahit les valeurs
qu’elle prétend défendre dans son com-
portement a I’égard des musulmans, les-
quels sont victimes — et de plus en plus
— de discriminations dans 1’acces au
logement, au travail, a la formation, dans
le fonctionnement des institutions poli-
ciere et judiciaire, dans le droit de vivre
leur religion de maniére non seulement
privée mais encore publique car I’exerci-
ce public du culte est reconnu par la
Constitution. Quant aux musulmans, on
s’apercevra que, pour la plupart d’entre
eux, ils adhérent aux grands idéaux de la
République, mais que ces idéaux, ils y
adhéreraient d’autant mieux s’ils pou-
vaient en bénéficier de maniére plus
équitable...




ANV : Ne minorez-vous pas trop la montée en puissance
de groupes de musulmans fondamentalistes ? Beaucoup
d’observateurs de l'islam en France s’inquiétent d'une
structuration de 'islam qui serait de plus en plus le fait de
ces groupes. Vous-méme, nme semble-t-il, avez eu ['occasion
d’en parler ?

C.D. : Je dis que les fondamentalistes — ceux que 1’on
appelle ainsi — sont loin de représenter la majorité des
musulmans qui sont en France. Cela dit, I'islam qui s orga-
nise, qui se structure en profondeur (c’est-a-dire dans les
quartiers, et pas dans des accords fabriqués a la héte par un
ministre de I'Intérieur avec quelques notables musulmans),
cet islam, en effet, est souvent marqué par des courants que
I'on peut désigner comme fondamentalistes, c’est-a-dire des
courants assez peu ouverts au dialogue avec la modernité.
Nous vivons malheureusement une période de 1histoire ol
I'islam intégriste est devenu la référence dans tout le monde
musulman, parce que ce monde ne cesse de se sentir agressé
(il I’est réellement) et que I'intégrisme est pour une partie
importante de ses masses un réflexe de défense. Qui plus
est, cet intégrisme bénéficie de moyens, surtout de fonds
saoudiens, et 1l s’exporte beaucoup plus facilement que les
recherches qui tendent a tracer des voies nouvelles pour
I"islam dans le monde moderne. La France, hélas, ne fait pas
exception. Les organisations, les mouvements les plus
vivants, qui sont en train de structurer les musulmans mili-
tants, appartiennent pratiquement tous aux courants isla-
mistes, lesquels sont, globalement, un développement poli-
tique de I'intégrisme. Plus dommageable encore : la presque
totalité des productions éditoriales et vidéos qui diffusent un
enseignement de I’islam chez les musulmans désireux de
s’informer et de se former, la presque totalité de ces produc-
tions est 1'ceuvre de courants intégristes.

Je ne “minore™ donc pas du tout la place, en France,
comme dans I'ensemble du monde, des courants fondamen-
talistes. Simplement je dis que, en négligeant de considérer
I’islam réel, concret, du plus grand nombre des musulmans
de France, en n’ayant pas le souci de faire droit aux revendi-
cations des populations musulmanes de ce pays quant a leurs
demandes d’étre traitées dignement et dans le respect des
régles d’égalité de tous, eh bien on se prive d'un islam fai-
seur de paix, faiseur de conciliation et de réconciliation.

Cela dit, je ne “diabolise” pas pour autant tous les cou-

50 , christian delorme

rants islamistes a 1’ceuvre dans la société francaise. Ils sont
aussi marqués par des divergences importantes entre eux et
ils cultivent des contradictions en eux-mémes. Certains sont
animés par un vrai souci de faire respecter le droit des plus
pauvres, et cela les rend tout a fait respectables.

ANV : On évoque de plus en plus fréquemment I’enga-
gement dans l'islam — et dans un islam militant pour
reprendre votre typologie — des jeunes des banlieues.
Quelle réalité cela recouvre-t-il ?

C.D. : Qu’est-ce qui est le plus valorisant ? Se recon-
naitre chOmeur, peut-étre “a vie”, ou bien musulman ? Notre
société a exclu — et continue d’exclure — une grande partie
des jeunes issus des immigrations maghrébines du champ du
travail et du champ social. Ceux-ci, essentiellement les gar-
¢ons, les filles se vivant autrement dans la société francaise,
ont donc besoin de se trouver une identité qui leur permette,
a la fois de se respecter eux-mémes, et d’étre un tant soit peu
respectés méme si ¢’est d’une maniére conflictuelle. L’ affir-
mation religieuse (qui peut, d’ailleurs, ne pas s’accompagner
de pratique !) est un moyen de défense, lequel, bien entendu,
donne sens a des existences qui n’en trouvaient pas dans
notre société.

Que représente, cependant, en nombre, cet engagement
dans I’islam ? La aussi on risque de fantasmer ! Sans vouloir
étre provocateur, je dis assez fréquemment que le vrai dan-
ger pour nos banlieues c¢’est la désislamisation beaucoup
plus que la réislamisation !

Quelques milliers, seulement, sur les centaines de mil-
liers que comptent nos banlieues populaires, de jeunes de
familles musulmanes s’investissent dans des associations,
des organisations, des mouvements musulmans. Plus nom-
breux sont ceux, hélas !, qui empruntent les chemins de
I"illégalité, de la délinquance (et particulierement celui du
commerce illicite du cannabis, voire d’autres stupéfiants), de
la “débrouille” individualiste. Il y a, malheureusement, bien
plus de jeunes d’origine musulmane dans les prisons de
France que dans les salles de prieres islamiques. La police
lyonnaise, a elle seule, posséde un fichier de plusieurs cen-
taines de mineurs délinquants dont quelque huit cents n’ont
pas quatorze ans. Il serait probablement plus heureux que
ces garcons soient des militants musulmans !



ne nous privons pas d'un islam faiseur de paix ! 51

L'lftar, rupture du jetine du Ramadan, repas pris en commun a la masquée - Photo Courrier de I'Unesco, déc. 94

La société frangaise actuelle a une image tellement déva-
lorisée de I'islam, tellement négative (cette religion serait
des plus obscurantistes, elle nourrirait par nature la violence
et ’intolérance...) qu’elle perd toute raison en face de
I’émergence d’un islam de jeunes dans nos “quartiers sen-
sibles”. D’aucuns — je I’ai entendu dans la bouche d’acteurs

sociaux — en viennent méme a dire préférer la délinquance
a I’engagement de jeunes dans I'islam ! Comment, dés lors,
éviter chez les jeunes qui font cette démarche (et ceux qui
peuvent étre tentés de la faire) I’apparition d’une sorte de
paranofa 7 A la succession d’exclusions (de I'école, de la
formation, du travail, du droit au logement, des bofites de




“Penser I’islam

comme politique
conduit a I’échec”

Entretien avec Olivier Roy

— Que revendiguent exactement les islamistes ? Quel type de
société poursuiveni-ils ?

— Aujourd’hui la pensée islamiste se réduit & des slogans du
type : « Tout est dans le Coran. » Le Coran comme réponse a
tout, & la pauvreté, I'injustice, I'impérialisme, etc. Les tracts, les
slogans qu'ils diffusent relévent de la seule incantation militan-
te. Il n'y a qu’a appliquer la loi islamique, la charia, disent-ils.

(-.)

— Un projet islamiste peut-il se concevoir en Occident ?

— L'islamisme peut s'imaginer partout ol se trouvent des
espaces d'exclusion sociale, de désespoir et ou vivent des
jeunes éduqués, en mal de reconnaissance et d'intégration
sociale. Mais on ne fait jamais une révolution avec des margi-
naux. I faut une certaine taille démographique, des masses de
déshérités, un vrai mouvement social. Cet espace existe-t-il en
France ? La réponse est négative, bien sir. Les zones d'exclu-
sion sociale, les banlieues chaudes sont bien sir marquées par
la population étrangére. Mais la majorité des étrangers en
France ne se trouvent pas dans ces zones d’exclusion sociale.

Les islamistes les plus actifs ne vont donc fonctionner en
France que comme des minoritaires au sein de minorités
musulmanes. Non pas tel un parti d’avant-garde, mais telles des
sectes. Avant de dénoncer I'Etat, ils dénoncent par exemple les
mauvais musulmans, les imams de mosquée trop modérés.
N'est-ce pas le systeme de I'excommunication cher aux sectes ?
D'un cdté ces groupes islamistes en France redonnent donc une
certaine fierté a tous ceux qui sont exclus. De ['autre, ils font
peur a tous ceux qui souhaitent une intégration et une recon-
naissance en France.

Extrait d'un entretien avec Olivier Roy paru dans Le Monde du 13/10/94

christian delorme

nuit, des centres de décision de la société, etc.) qu’ils ont
déja longuement expérimentées, voila qu’on en rajoute une
nouvelle : I’exclusion du droit a la liberté religieuse, laquelle
a droit 4 une expression publique et pas seulement privée !
Cette attitude de la société francaise, dont témoignent la
majorité des médias, des décideurs comme des intellectuels
de notre pays, me parait extrémement grave et donne aux
ruptures créées par notre systéme économique et social une
dimension religieuse. Les militants musulmans, qui ont vécu
la guerre du Golfe de 1991 comme une “croisade” de
I’Occident contre un islam relevant la téte ; qui vivent
I’abandon des Bosniaques comme une attitude volontaire
des pays “chrétiens” contre des populations musulmanes ;
qui se sentent également humiliés a travers le sort des
Palestiniens ou des Tchétchenes... Les militants musulmans
ont de plus en plus le sentiment que, ici en France aussi, se
mene une guerre contre I’islam ! Comment les convaincre
que telle n’est pas la vérité, alors que tout laisse penser que,
pour une majorité de gens en France, un bon musulman...
est un musulman non croyant, ou, au moins, non pratiquant ?

ANV : Craignez-vous que se développe, par ce fait
méme, un islam des banlieues qui encouragerait des révoltes
violentes ?

C.D. : Je crains que notre société n’ait pas suffisamment
le souci et la volonté de réduire I’exclusion dans laquelle
sont, de plus en plus, enfermés jeunes Maghrébins et jeunes
Noirs des banlieues, et cela d’'une maniére collective concer-
nant la majorité des garcons. Il en résultera alors non seule-
ment de plus en plus de misére, de plus en plus de détresses,
mais aussi des ruptures profondes. Aujourd’hui déja, toute
une jeunesse d’origine musulmane qui a, le plus souvent, la
nationalité francaise, ne croit plus dans le discours prétendu-
ment “intégrationniste” de notre société et est tentée par un
“repli communautaire”. Dans les associations de jeunes
musulmans, il est de plus en plus fréquent que le “modéle
britannique” soit idéalisé et présenté comme la solution. On
sait que ce “modele” privilégie la prise en charge des com-
munautés “ethniques” par elles-mémes et leur auto-organisa-
tion, alors que le “modele francais” d’intégration préconise
I’assimilation des individus. Je ne crains pas vraiment un
“islam violent”, un “GIA des banlieues” que certains
seraient certainement trop heureux de voir apparaitre pour




ne nous privons pas d'un islam faiseur de paix ! 53

pouvoir “casser de 1’Arabe” une nouvelle fois dans notre
histoire : je crains un islam qui s’isolerait, qui s’enfermerait,
qui se retrancherait du fonctionnement global de notre socié-
té. Il en serait alors fini de nos réves de fraternité.

ANV : Que préconisez-vous ?

C.D. : Toutes mes réponses a vos questions le disent : il
faut rompre avec ce discours toujours négatif et toujours
suspicieux sur I'islam et les musulmans. Au regard de I’his-
toire, I'islam a apporté de grands biens & toute une partie de
I’humanité et continue de le faire. Il a été facteur de paix
plus que de guerres. Il a donné du sens a des peuples entiers
et a des centaines et des centaines de millions d’hommes. Il
a suscité de grands moments de civilisation. Et nous pou-
vons croire qu’il peut nous apporter de grands biens & nous
aussi, ici en France, aujourd’hui méme.

® Contre I'intégrisme islamique, de Rifaat El Said Mohammad
Said Al Ashmawy et Khalil Abdel Karim, septembre 1994,
Maisonneuve et Larose, 191 pages.

® Ftre musulman en France, Associations, militants et mosquées,
de Jocelyne Césari, mai 1994, Karthala, IREMAM, 367 pages,
140 francs.

® Exils et royaumes. Les appartenances au monde arabo-
musulman, sous la direction de Gilles Kepel, Etudes réunies
par Rémy Leveau, mars 1994, Presses de la Fondation nationale
des sciences politiques, 220 pages, 176 francs.

® [ ‘jslam et la Républigue. Des musulmans de France contre
l'intégrisme, de Martine Gozlan, Belfond, février 1994,
180 pages, 95 francs.

® | ‘Echec de I'islam politique, d’Olivier Roy, 1992, Seuil,
252 pages, 130 francs.

® | ‘islam dans le monde, de Paul Balta, Le Monde-Editions, 1991,
390 pages, 140, francs.

® ¢ Prophéte et le pharaon. Aux sources des mouvements
islamistes, de Gilles Kepel, 1993 (premiére édition 1984), Seuil,
312 pages, 140 francs.

Eléments de bibliographie

Bien entendu, je ne dis pas que I'installation de I’islam
dans la société francaise ne pose pas des difficultés. Je dis
que ces difficultés doivent pouvoir étre surmontées avec les
populations musulmanes, en ouvrant des espaces de paroles,
de réflexion, de débats, de travail scientifique...

L’autre exigence pour éviter I’aggravation de la situation
présente c’est, évidemment, une volonté politique réelle
d’enrayer I’exclusion. Les électeurs vont-ils savoir ouvrir ce
chemin ? J'avoue en douter.

Propos recueillis
par Antoine Obana

® Demain ['islam de France, de Magali Morsy, Mame, 1993,
220 pages.

e | ‘isfam laique, d'Olivier Garré, Armand Colin, 1993, 167 pages,
99 francs.

® | es Fréres et la mosquée. Enquéte sur le mouvement islamiste
en Algérie, d'’Ahmed Rouadjia, 1990, 310 pages.

e [ 2 France et 'islam, de Bruno Etienne, 1989, Hachette,
322 pages, 118 francs.

e |ntellectuels et militants de I'islam contemporain, de Yann
Richard et Gilles Kepel, Seuil, 1989.

e | os Banlieues de ['islam, de Gilles Kepel, 1987, Seuil,
425 pages, 130 francs.

e | e Radeau de Mahomet, de Jean-Pierre Péroncel-Hugoz, 1984,
Flammarion, Champs, 256 pages, 37 francs.

e [lassignon et Gandhi, Ia contagion de la vérité, de C. Drevet,
Cerf, 1987.

e Quartiers sensibles, de A. Begag et C. Delorme, Seuil, 1994,

e ANV n° 83, “Violence et non-violence en islam” (encore
disponible).




Les quakers
face a

la violence

JEANNE-HENRIETTE LOUIS*

* Professeur a 'université d'Orléans, ou elle a fondé les Etudes
nord-américaines en 1970. Auteur de : L’engrenage de la violence.
La guerre psychologique aux Etats-Unis pendant la seconde guerre
mondiale, Paris, Payot, 1987 ; et avec J-O Héron, de : William
Penn et les quakers : ils inventérent le Nouveau Monde, Paris,
Découvertes/Gallimard, 1990.

es quakers, des leur apparition au
XVIIe siecle, ont adopté I’ethique de
la non-violence. Mais plus tard, la
legitimation de la violence a parfois divi-
sé les quakers entre eux.

Les premiers quakers

Les quakers ne sont certes pas le premier groupe chrétien
a avoir pris le parti de la non-violence pour tenter de
résoudre les conflits personnels ou collectifs. Dans son
ouvrage La paix créatrice, Barthélémy de Ligt retrace le fil
d’Ariane des témoins qui se sont succédés au cours des
siecles depuis deux mille ans, sans parfois avoir conscience
d’appartenir a une continuité. Mais il convient de replacer
les quakers dans le contexte de la réforme radicale lancée 2
partir du XVIe¢ siecle par le mouvement anabaptiste-menno-
nite en Europe continentale pour comprendre qu'une impul-
sion nouvelle a été donnée a cette tradition lors de la
Renaissance. Les mennonites voulaient revenir a la simplici-
té et au pacifisme du christianisme primitif. Ils insistaient
sur la nécessité d’explorer le monde intérieur, aux antipodes
du Nouveau monde extérieur. De méme, le mouvement qua-
ker, né en Grande-Bretagne au milieu du XVIIe siecle, pro-
venait d’une insatisfaction & I’égard de la réforme classique :
les Eglises calviniste, luthérienne, anglicane, s’étaient arré-
tées a mi-chemin dans leur effort de rénovation du christia-
nisme. Aller jusqu’au bout de la rénovation avait pour
conséquence le désir de sortir de |’engrenage de la violence
dans les relations humaines.

Le fondateur de la Société religieuse des Amis, Georges
Fox. et ses compagnons, affirmaient qu’il existe en chaque
étre humain une étincelle divine, enfouie dans les téngbres.
Cela implique que chaque étre est éminemment respectable,
méme si lui-méme ne sait plus qu'il I’est. Les fondements




les quakers face a la violence 55

Angleterre qu’ils ne pouvaient participer a aucune guerre :
« Nous n’avons pas d’ennemi extérieur », déclara un groupe
d’Amis a Charles II cette année-la. Il était beaucoup plus
urgent de se confronter & son ennemi intérieur que de tuer
I’ennemi extérieur, estimaient-ils. Depuis cette déclaration,
I’objection de conscience a été largement pratiquée par les

du quakerisme ont été exposés par le quaker écossais Robert
Barclay dans 1’Apologie publiée en 1675 dans un but péda-
gogique a I’adresse du roi Charles II et de quiconque s’inté-
resse aux questions religieuses. L’existence de la Lumiere
intérieure méme chez quelqu’un qui parait monstrueux (cf.
le conte “La Belle et la Béte”) interdit de tuer ce monstre car

il est riche d’une potentialité qui n’a pu éclore. C’est a partir
de 1660 que les Amis ont déclaré publiquement en

Voltaire (1694-1778) a connu et apprécié des quakers.
Il aimait leurs critigues de la religion catholique et de
son clergé. Ce philosophe des Lumiéres a loué chez les
quakers la réalité d’une vie chrétienne fidéle a
I'Evangile, refusant d’user de violence. Il a écrit

a leur sujet trois célébres lefires.

Vous avez déja vu que les quakers datent depuis Jésus-Christ,
qui fut, selon eux, le premier quaker. La religion, disent-ils, fut
corrompue presque aprés sa mort, et resta dans cette corruption
environ seize cents années ; mais il y avait toujours quelques qua-
kers cachés dans le monde, qui prenaient soin de conserver le feu
sacré éteint partout ailleurs, jusqu’a ce qu’enfin cette lumiére
s'étendit en Angleterre en I'an 1642.

Ce fut dans le temps que trois ou quatre sectes déchiraient la
Grande-Bretagne par des guerres civiles entreprises au nom de
Dieu, qu'un nommé Georges Fox, du comté de Leicester, fils d’un
ouvrier en soie, s'avisa de précher en vrai apbtre, a ce qu'il préten-
dait, c’est-a-dire sans savoir ni lire ni écrire ; ¢'était un jeune
homme de vingt-cing ans, de meeurs irréprochables, et sainte-
ment fou. Il était vétu de cuir depuis les pieds jusqu'a la téte ; il
allait de village en village, criant contre la guerre et contre le cler-
gé. S'il n'avait préché que contre les gens de guerre, il n"avait rien
a craindre ; mais il attaguait les gens d’Eglise : il fut bientdt mis en
prison. On le mena & Derby devant le juge de Paix. Fox se présen-
ta au juge avec son bonnet de cuir sur la téte. Un sergent lui
donna un grand soufflet, en lui disant : « Gueux, ne sais-tu pas
qu'il faut paraitre nu-téte devant Monsieur le Juge ? » Fox tendit

Voltaire et les quaker's

Amis au cours des guerres européennes et ameéricaines.

I'autre joue, et pria le sergent de vouloir bien lui donner un autre
soufflet pour I'amour de Dieu. Le juge de Derby voulut lui faire
préter serment avant de l'interroger. « Mon ami, sache, dit-il au
juge, que je ne prends jamais le nom de Dieu en vain. » Le juge,
voyant que cet homme le tutoyait, I'envoya aux Petites-Maisons
de Derby pour y étre fouetté. Georges Fox alla, en louant Dieu, &
I'ndpital des fous, ol 'on ne manqua pas d'exécuter a la rigueur la
sentence du juge. Ceux qui lui infligérent la pénitence du fouet
furent bien surpris quand il les pria de lui appliquer encore
quelques coups de verges pour le bien de son &me. Ces mes-
sieurs ne se firent pas prier, Fox eut sa double dose, dont il les
remercia trés cordialement. Il se mit & les précher ; d'abord on rit,
ensuite on I'écouta ; et, comme I'enthousiasme est une maladie
qui se gagne, plusieurs furent persuades, et ceux qui I'avaient
fouetté devinrent ses premiers disciples.

Délivré de sa prison, il courut les champs avec une douzaine
de prosélytes, préchant toujours contre le clergé, et fouetté de
temps en temps. Un jour, étant mis au pilori, il harangua tout le
peuple avec tant de force qu'il convertit une cinquantaine d’audi-
teurs, et mit le reste tellement dans ses intéréts gu'on le tira en
tumulte du trou ol il était ; on alla chercher le curé anglican dont
le crédit avait fait condamner Fox a ce supplice, et on le piloria &
sa place.

Il osa bien convertir quelques soldats de Cromwell, qui quitte-
rent le métier des armes et refusérent de préter le serment.

Extrait de la “Troisiéme lettre sur les quakers”, éditée dans Letires philosophiques,
Voltaire, Paris, Garnier-Flammarion, 1964, pp. 30-31.




56 jeanne-henriette louis

Non-violence ou violence ?

la question : qu’est-ce-qui permet a un quaker d’avoir

recours & l'usage de la violence et de la justifier ?, je
suis tentée de répondre : rien ne justifie ce recours. Mais dés
lors je m’implique dans cette réponse, et il est certain que la
question du rejet de la violence ne fait plus I'unanimité
parmi les Amis actuellement. Je voudrais d’abord donner
mon point de vue personnel sur la question, puis mentionner
le cas d’Amis qui, au cours des siécles, ont 1égitimé le
recours a la violence.

Personnellement je considére que sur le plan théorique,
rien, chez les quakers, ne justifie |’usage de la violence.
Certes, les quakers sont faillibles, et il arrive que certains
sombrent dans la violence, mais il s’agit alors d’un échec,
d’une “trahison”, en quelque sorte, de I'éthique quaker. Les
Amis croient beaucoup a I’interactivité : on induit le compor-
tement de I’adversaire, par son propre comportement, souvent
inconsciemment. La violence de 1’autre est un révélateur de
nos propres insuffisances, c’est une invitation a se remettre
en question, et & mirir. C’est une éthique exigeante, qui
déstabilise en permanence celui qui cherche a la suivre. Une
aventure, en quelque sorte... Lorsqu’on évite la violence
(physique ou psychologique), on est fidele a I’éthique qua-
ker. Si on n’a pu I’éviter, on trahit 1’éthique. Et la vie des
quakers est semée d’embiiches, qu’il faut d’ailleurs
apprendre & décoder. On est d’ailleurs tenté de dire, comme
Francoise Verny : « Dieu existe, je I’ai toujours trahi »...

Aux XVII® et XVIII¢ siecles, en Amérique du Nord, la
non-violence était tellement reconnue comme une partie
importante de I'identité quaker, que ceux qui y renoncaient
devaient quitter la Société religieuse des Amis. Des débats
trés importants ont eu lieu & ce sujet, surtout en Pennsylvanie
au XVIIIe siecle. En effet, la Pennsylvanie avait été fondée
en 1682 par le quaker William Penn comme un pays sans
armée, pratiquant la coexistence pacifique avec les autoch-
tones et I’Amérique francaise. Mais cette Expérience, quali-
fie de Sainte, s’est terminée officiellement le 12 avril 1756,
lorsque la Pennsylvanie a déclaré la guerre aux Francais et
aux Indiens. Et c¢’est justement au milieu du XVIIIe siecle
que les quakers ont eu a faire des choix au sujet de leur iden-
tité. Des Amis qui siégeaient au gouvernement de la
Pennsylvanie et qui s’étaient enrichis pas le commerce,

avaient progressivement dérivé du refus de la guerre a
I"acceptation d’un conflit “juste” parce que défensif (contre
les Francais et les Indiens). Sans en étre trés conscients, ils
devenaient des quakers préts a cautionner une guerre, de
méme que certains quakers pennsylvaniens pratiquaient
encore 1’esclavage dans la premiére moitié du XVIIIe siécle.

La crise qui éclata en Pennsylvanie au cours des années
1750 est au cceur du débat sur le rapport entre le quakerisme
et la violence ou la non-violence. Sous 'influence de
Benjamin Franklin, qui n’était pas quaker, mais avait de
I'influence sur certains Amis, le Parti quaker, fondé dans les
années 1740 comme le Parti de la paix, devint progressive-
ment dans les années 1750 le Parti de la guerre. Lorsque la
Pennsylvanie déclara la guerre aux Francais et aux Indiens,
les quakers du groupe de Philadelphie, qui ne siégeaient pas
au gouvernement de la Pennsylvanie, incitérent leurs fréeres
politiciens a démissionner afin de ne compromettre dans
cette guerre ni eux-mémes ni la Société religieuse des Amis.
C’est ce que firent six d’entre eux en juin 1756. Aux élec-
tions d’octobre, seulement douze quakers furent élus sur
trente-six membres du gouvernement. Pour la premiére fois
dans I’histoire de la Pennsylvanie, il n’y avait plus de majo-
rité quaker a I’Assemblée. A I'instigation des Amis britan-
niques, quatre d’entre eux démissionnérent quelques jours
apres I'élection, ce qui laissait 2 six le nombre d’Amis au
gouvernement. Désormais la Pennsylvanie était banalisée.
Pour la premiére fois de son histoire elle entrait en guerre.
Mais la crise de 1756 avait obligé les Amis 2 choisir claire-
ment leurs priorités : ils ne pouvaient a la fois gouverner et
accepter la guerre. En 1756 le choix fut fait en faveur de la
non-violence, au détriment du pouvoir politique. Le quake-
risme pennsylvanien survécut, mais il devint marginal dans
la Province fondée par William Penn. En méme temps, les
réformateurs purs et durs, tels que Antoine Benezet et John
Woolman, insisterent pour que le quakerisme se rapproche
de ses valeurs d’origine (non-violence, fraternité, simplicité,
frugalité, renoncement a la pratique de I’esclavage) qui
avaient €t€ mises a mal par soixante-quatorze années de pra-
tique du gouvernement. Le quakerisme avait quelque peu
dérivé a cause de I’exercice du pouvoir politique et de I’enri-
chissement matériel. Il fut corrigé au cours des décennies de
1750 a 1780. Benjamin Franklin, pendant ce temps, devint
le personnage le plus influent du Parti quaker, qui n’avait



AL

bl

AV RV

Wa N

les quakers face a la violence ) DY

guere plus de quaker que le nom. Franklin put donner libre
cours a sa francophobie de I’époque, en encourageant la
Pennsylvanie a lutter contre les Frangais et les Indiens.

Il est intéressant de constater des lors, que Benjamin
Franklin est passé pour un quaker lorsqu’il est venu en
France en 1776... afin d’entrainer le pays dans la guerre
d’indépendance des Etats-Unis, ce qu’il réussit a faire en
1778. Cette confusion révele que les Francais ne font pas
toujours la différence entre la guerre et la paix, et qu’ils ne
voient pas que si Franklin avait été quaker, sa mission en
France aurait été trés difficile a accomplir. En méme temps
cette confusion réveéle que les Amis ont souvent été tentés
par le renoncement au pacifisme, au point que ce dernier ait
été exclu de I'identité quaker par des esprits prompts a faire
des amalgames.

On peut encore se tourner vers |’histoire de la fin de la
Saint-Expérience de la Pennsylvanie pour expliquer com-
ment les quakers concoivent leur pacifisme. La question
indienne est 4 nouveau au cceur du débat. La bonne entente
avec les autochtones était la clef de voite de la paix relative
qui régna en Pennsylvanie lors des premieres décennies. Le
fait que quakers et mennonites aient acheté les terres
indiennes a4 un prix correct, et qu'ils n’aient pas porté
d’armes, a instauré des relations mutuelles de confiance
entre les deux groupes, blancs et autochtones. C’est a partir
du moment ot les Indiens ont été maltraités, soit par de nou-
veaux immigrants qui ne partageaient pas les valeurs des
fondateurs, soit par des descendants de quakers qui s’éloi-
gnaient des valeurs de leurs parents ou grand-parents, que
des tensions ont surgi dans les relations avec les Delaware.
Et c’est ainsi que les Delaware ont rejoint les Francais (mais
oui !) aux confins de la Pennsylvanie pour se retourner
contre les colons de cette province. Ils ont attaqué des
fermes 2 la frontiere de la Pennsylvanie, et les victimes de
ces attaques ont demandé que la Pennsylvanie crée une
armée ou une milice pour les protéger. Une milice de volon-
taires fut alors créée par Benjamin Franklin au milieu du
XVIIIe sigcle. Le débat qui s’est instauré en Pennsylvanie
des lors au sein du gouvernement et parmi la population fut
le suivant : comment mettre fin aux violences indiennes ?
Un nombre de plus en plus grand de Pennsylvaniens soute-
naient Benjamin Franklin, partisan de la maniére forte, tan-
dis que des quakers s obstinaient a dire que les Indiens ne

seraient pas devenus violents s’ils n’avaient pas été maltrai-
tés. Ils appelaient la population & procéder a un examen de
conscience plutot qu'a prendre les armes.

Lorsque la Pennsylvanie déclara la guerre aux Francais
et aux Indiens, donc, en 1756, des quakers de Philadelphie,
concernés par la tradition pacifiste de la Société des Amis,
créérent 1I’“Association amicale en vue de restaurer et de
protéger la paix avec les Indiens par des mesures paci-
fiques». Parmi eux se trouvaient des anciens membres de
I’ Assemblée de la Pennsylvanie qui avaient démissionné en
1756. Cette association se donna pour but essentiellement de
dédommager les Indiens pour les malhonnétetés dont ils
avaient été les victimes. Elle dura jusqu’en 1763. Certes, ses
fondateurs furent accusés de vouloir continuer a gouverner
la Pennsylvanie par d’autres moyens malgré leur démission
du gouvernement. Une grande partie des Pennsylvaniens
leur reprochaient d’étre mieux disposés a I’égard des Indiens
qu’a I’égard de leurs victimes. Etre actif dans cette associa-
tion impliquait donc un certain isolement psychologique
parmi les Blancs de la Province. Cependant, bien qu’elle ait
été impopulaire et trés critiquée a cette époque, cette asso-
ciation a permis de limiter les déprédations commises par les
Indiens en Pennsylvanie pendant la guerre. Des historiens
américains lui accordent méme le crédit (du point de vue
anglophone) d’avoir permis la victoire des Anglais sur les
Francais pendant cette guerre en freinant I’hémorragie des
départs indiens de la Pennsylvanie vers le camp frangais. O
paradoxe ! le pacifisme peut permettre de gagner une guerre !

La non-violence demeure la norme
dans I’éthique quaker

ette histoire illustre bien, me semble-t-il, I’attitude qua-

ker lors des guerres en général : refus de tuer, recherche
d’une réconciliation par la justice, aide aux victimes et aux
opprimés. A travers les guerres de I’Occident du XVII® au
XXe siecles, on retrouve des quakers comme objecteurs de
conscience, aux cotés des réfugiés, des victimes de guerre.

Il est temps cependant de répondre a la premiére ques-
tion, non sur le plan des principes, mais a la lumiere de la
praxis. Il vaut mieux des lors formuler ainsi la question :
qu’est-ce qui a parfois permis a des quakers d’avoir recours




58 ___jeanne-henriette louis

a la violence et de la justifier ? Nous ne sommes pas 1a sur le
plan du droit, mais de la pratique. Depuis la guerre
d’Indépendance des Etats-Unis il y a souvent eu une minori-
té de quakers pour s’engager dans des guerres. A cette
époque, des quakers se sont engagés dans le conflit au nom
de la liberté. Ils voulaient étre acteurs de la révolution amé-
ricaine, fiit-ce par la violence. C’est ainsi que Thomas
Mifflin, célebre négociant quaker de Philadelphie, devint
général dans I'armée de Washington, Samuel Morris devint
capitaine du régiment de cavalerie qui servit de garde du
corps & Washington, et le général Nathanael Greene avait été
également un quaker. Mais ce qui prouve que les quakers
américains avaient fait un choix en faveur de la non-violen-
ce, c’est le fait que tous les quakers qui avaient opté pour la
guerre furent exclus de la Société des Amis. Ceux de
Philadelphie, qui s appelaient eux-mémes des “quakers
libres™, créeérent dés lors un groupe autonome, et en 1783 ils
construisirent leur propre Maison d’Assemblée. Ils n’étaient
que quelques dizaines, et le groupe s'éteignit aux enyirons
de 1820.

Lors de la guerre de Sécession (1861-1865), certains des
quakers manifesterent de diverses facons leur accord avec
les Nordistes. Leur engagement dans le mouvement d’aboli-
tion de I'esclavage des Noirs leur donnérent 1I'impression
qu’il s’agissait d’une guerre juste, contre 1’esclavage. C’est
ainsi que deux ou trois cents jeunes quakers s’enr6lérent
dans I’armée nordiste, surtout dans I'Indiana. Le 15¢ régi-
ment de la Pennsylvanie, quant a lui, était commandé par un
Ami, le colonel John Palmer. On I’appelait le “régiment
quaker”, car beaucoup de ses officiers et de ses hommes
étaient quakers. Certains groupes quakers exclurent de tels
membres, d’autres s’abstinrent de le faire. Et le ministre de
la Guerre de cette époque, Edwin Stanton, était le fils d’un
quaker... Enfin une situation comparable se présenta lors de
la Deuxiéme guerre mondiale. On trouve encore beaucoup
d’objecteurs de conscience engagés dans 1’aide aux réfugiés,
bien sfir, mais nombre de quakers britanniques et améri-
cains, horrifiés par le nazisme, se résignerent au concept de
guerre juste. Actuellement la Société des Amis n’exclut plus
guere les membres qui pactisent avec la guerre, laissant ce
choix a la conscience individuelle.

* Bacon Margaret, The Quiet Rebels. The Story of the Quakers in
America, Basic Books, New York, 1969.

| e Barclay Robert, La Lumiére intérieure, source de vie. Apologie

| de la vraie théologie chrétienne telle qu'elle est professée et
précheée par ce peuple appelé par mépris les quakers, Paris,
Dervy, 1990.

» Blough Neal, Christologie anabaptiste, Labor et Fides, 1984.

* Brock Peter, Pacifism in the United States. From the Colonial
|  Erato the First World War, Princeton, N.J., Princeton University
| Press, 1968.

* Brodin Pierre, Les quakers en Amérique du Nord au XVIIE siécle
et au début du XVIIfe, Dervy, 1985,

* Dommen Edouard, Les quakers, Paris, Le cerf, 1990,

| ®Van Etten Henry, Chronique de la vie quaker frangaise, 1745-1945,
| Centre quaker de Paris, 1945.

* Fillet René, “Les relations entre la Touraine et la Pennsylvanie
au XVIe siecle, Moyse Amyraut et William Penn”, Bulletin de Ia

Bibliographie som-maire -

société d'études anglo-américaines des XVIIE et XVII[e siécles,
n°® 37, nov. 1993, 121-140.

e De Ligt Barthélémy, La paix créatrice. Histoire des principes et
dgs lactiques de I'action directe contre la guerre, Paris, Marcel
Riviére, 1934 (épuisé). On peut se procurer une réédition chez
Roland de Miller, C.E.D.E.C., Le Chéteau, Sigoyer, 04200 Sisteron.

* Louis Jeanne-Henriette et Jean-Olivier Héron, William Penn et
les quakers : lls inventérent le Nouveau Monde,
Découvertes/Gallimard n° 90, 1990.

. “Benj_amin Franklin et les quakers : chassés-croisés
identitaires”, Frontiéres 4 (1992) : 166-180. “Benjamin Franklin
et les quakers : différences et complémentarités”, Benjamin
Ffz?'ﬂ.’(ﬁﬂ et Ia France, Actes du colloque organisé par le Collége
“Dickinson en France”» & Toulouse le 22 février 1993, p. 51-62.

* Penn William, Sans Croix, Point de Couronne, Paris, Dervy, 1988.

* Wilson Robert, Philadelphia Quakers, 1681-1981, Philadelphia

Yearly Meeting of the Religious Society of Friends, Philadelphia,
Pa, 119102.




les quakers face a la violence 59

Quant a la question : qu’est-ce qui peut permettre a un
quaker de faire le choix de la non-violence ?, elle ne
s’applique pas au sujet étudi€, 2 mon avis. La non-violence
est encore la norme dans 1’éthique quaker contemporaine. Si
elle constitue un choix, elle est encore tellement liée a
I’essence du quakerisme, que c’est au niveau de I’adhésion
au quakerisme que s’effectue souvent le choix. La non-vio-
lence va encore de soi. La violence est I’exception qui
confirme la regle.

Avec leurs exigences personnelles et leurs atermoie-
ments, les quakers sont présents actuellement dans le monde
au nombre de 215 000 environ, dont une cinquantaine de
mille en Afrique, quelques milliers en Asie, une vingtaine de
mille en Europe et au Proche-Orient, et environ 140 000 sur
le continent américain, dont 110 000 aux Etats-Unis. Ils
communiquent entre eux au minimum par des Epitres rédi-
gées 2 la fin de 1’ Assemblée annuelle de chaque groupe, et
par des rencontres triennales du Comité mondial de consul-

tation des Amis. Leur témoignage traditionnel en faveur de
la paix est remis en question depuis la fin de la guerre froi-
de, non sur le fond lui-méme, mais plutdt sur les formes que
peut revétir ce témoignage. Présents en Afrique du Sud, au
Proche-Orient, en Irlande, comme médiateurs discrets
depuis de nombreuses années, ils se réjouissent du progrés
de la paix sur le plan politique dans ces pays depuis plu-
sieurs mois, et cherchent, a leur échelle, soit & consolider ce
progres, soit a se rendre sur d’autres terrains explosifs aux-
quels on n’a pas encore suffisamment prété attention.
D’autre part des groupes quakers se développent depuis
quelques années en Russie, ou ils semblent répondre a une
attente et a une recherche chez certains citoyens russes.

En conclusion, I’engagement quaker au service de la
paix a traversé plusieurs siécles depuis la naissance de la
Société religieuse des Amis au XVIIe siccle, et en dépit de
nombres d’aléas, il constitue encore une partie importante de
I’identité de ce mouvement.

OFFREZ-VOUS
UN ABONNEMENT A ANV

(180 F, voir en derniére page)

VOUS IREZ MIEUX, ET NOUS AUSSI!




Images de Dieu
et sacralisation
de la violence

EmiLE GRANGER*

* Educateur et théologien, auteur de plusieurs articles dont “Face
au mal, une éthigue de la compassion”, in Le supplément n° 172
(éd. du Cerf).

ANV publie ici un article d’Emile Granger déja paru dans ANV
n° 48 (été 1983), mais I'auteur I'a repris et enrichi dans ce n° 94.

Un lien profond conduit les religions a
sacraliser la guerre et a rendre hom-
mage ainsi a la divinite.

Faut-il que la “guerre” pose probléme ! On a toujours
cherché a lui donner des qualificatifs qui la valorisent. Elle
fut “fraiche et joyeuse”, “juste” et au siécle de la science elle
se veut “guerre propre”... Mais voici qu’une nomination
que I’on croyait enfin disparue refait surface et en force : la
“guerre sainte”. Il se peut que cela soit en partie manipulé
pour présenter comme fanatique un danger réel ou supposé ;
notre vigilance doit rester en éveil. Mais il est aussi indé-
niable que c’est au nom de Dieu que des combats sont
menés. Celui qui cherche a étre artisan de paix ne peut
qu’étre atterré ; mais s’il est croyant, la question redouble :
comment cela se peut-il ? Il serait trop facile d’en appeler
aux exces et surtout aux erreurs des autres religions !

Quelques préalables

e ne prétends pas résoudre ce probléme, qui n’est pas seu-

lement rationnel, mais seulement apporter quelques élé-
ments de réflexion. En partant plus particulierement de ma
propre appartenance religieuse, & savoir le christianisme et
dans sa mouvance “catholique”. Evidemment j’essaye de
prendre du recul mais je ne dois pas étre indemne des débats
actuels qui font mal 2 mon Eglise.

Nous voudrions amorcer ici une recherche sous un angle
bien particulier : y a-t-il des images de Dieu qui favorisent le
recours a la violence pour soutenir la cause du divin ? Y a-t-
il d’autres images de Dieu qui, au contraire, permettent de
désacraliser la violence ?

La question est en grande partie émotionnelle. Il ne
s’agit pas de nier cette dimension, mais, ici, de donner prio-
rité & une certaine rigueur. C’est pourquoi notre premiére



démarche tentera de mieux cerner 1’objet d’étude et les
maniéres de I’aborder. Et cela en précisant trois aspects.

Une situation particuliére

remiere précision, circonstancielle, mais d’élémentaire

honnéteté : on n’écrit pas du point de vue de Sirius. Le
probléme est si vaste qu’il supposerait une érudition ency-
clopédique que je ne posséde évidemment pas.

I faudrait pourtant ne pas ignorer les religions et cul-
tures qui représentent la majeure partie de ’humanité. Mais
les risques sont grands. D’une part, on peut toujours les
déconsidérer inconsciemment ou, sous prétexte d’irénisme,
les exalter naivement. Et lors méme que I'on s’efforce a une
connaissance objective, ne risque-t-on pas de les interpréter
selon nos propres codes, plutét que selon leur logique propre ?
C’est dire combien il faudrait que ce texte soit complété par
d’autres experts...

Nous nous situons donc dans le monde occidental et, par
conséquent, dans I'héritage biblique : I'islam et le judaisme
seront nos interlocuteurs privilégiés ; mais il reste que le
christianisme (et, pour moi, dans sa version “catholique™)
est notre lieu spontané. Il est vrai qu’il y a déja la de quoi
alimenter le débat | Mais, pour aller au bout de I’avertisse-
ment aux lecteurs, il faut bien avouer que, tout en essayant
d’étre objectif, je ne suis pas neutre. La fascination du Dieu
crucifié doit bien aussi induire ma démarche : il importait
donc de préciser “ce lieu d’ot je parle”.

Un champ mélé

ous allons avoir affaire 2 un champ trés mélé, ol bien

des éléments se croisent. Il n’est sans doute pas inutile
d’opérer un premier discernement pour pointer ce que nous
entendons par “guerre sainte”.

1) La violence et le sacré

Tout d’abord, notons un lien diffus mais trés profond
entre la violence et le sacré.

On peut ne pas admettre le modele précis que René

fma_ges de dieE et sacralisation de la w‘oienge 61

Girard a construit et surtout I’extension générale qu’il lui
donne. Reste qu’il a bien mis ces rapports en évidence : le
mécanisme du “bouc émissaire” en particulier est éclairant.
Mais nous noterons aussi que Girard met la violence a I’ ori-
gine du sacré et non I'inverse. Cela peut nous prémunir
contre des simplifications abusives.




62 il : én’_:ile granger

Mais la sacralisation, dans les couches profondes de
I'inconscient, ne tient-elle pas simplement au fait que, dans
les guerres, il y va de la vie et de la mort, de I'héroisme et
du “sacrifice”, de la peur et de la splendeur. Spontanément,
il faut bien absolutiser ce pour quoi I’on meurt et I’on fait
mourir. Par ailleurs, quels que soient les discours légiti-
mants, la violence nous plonge dans I'excés et I'irrationnel.
Autant de themes qui consonnent au sacré.

Dés lors, le lien n’a rien d’étonnant. On le trouve dans
les cosmogonies primitives oll le sacré est exprimé en récits
de combats entre les dieux. Mais on le trouve aussi dans nos
sociétés sécularisées : la littérature officielle des discours
d’anniversaires guerriers abonde en exemples de ce recours
au sacré.

2) Dieu avec nous

Autre modalité bien connue du rapport divin/guerre : la
réquisition de Dieu au service d’un camp. Les exemples sont
multiples, méme a demeurer dans notre Occident et entre
nations chrétiennes.

Il y a d’abord les prises de positions historiques célebres.
On connait les sermons enflammés des évéques de Paris et
de Berlin au cours de la “Grande Guerre”, et la figure de
Jeanne d’ Arc fait partie de notre patrimoine culturel. Il n’y a
pas si longtemps que le cardinal Spellman bénissait les
canons. Il y a comme un glissement subtil entre le “moral
des armées”, et la morale confortée par Dieu. Le pire, c’est
qu’au-dela des manipulations conscientes, il y a aussi de la
sincérité dans ces annexions.

Cette sincérité, elle existe éminemment au niveau popu-
laire. Son lieu de prédilection est alors la priére. La priére de
demande est spontanée, et il est inévitable qu’en période de
conflits elle se soucie de ceux que I’on aime et qui sont
menacés. De la a prier “pour la victoire” le pas est vite fran-
chi et I'on ne s’en est pas privé. Ladite victoire apparaissant
d’ailleurs comme “jugement de Dieu”, selon une application
religieuse de la loi du plus fort qui écrit I’histoire.

Reste 4 remarquer que le “patriotisme”, qui fut long-
temps vecteur de cette démarche, est en partie relayé par les
options politiques et sociales. C’est du méme mouvement
que certains dictateurs se réclament de la “Sécurité nationa-
le” et de la défense de la “‘civilisation chrétienne”. Certaines

expressions des théologies de la libération mettent en ceuvre
le méme schéma. Ce qui nous permet, au passage, de préci-
ser que notre étude ne tend pas a renvoyer dos a dos tous
ceux qui se réclament de Dieu, mais a mettre a jour un cer-
tain nombre de démarches sans préjuger de la valeur d’une
cause : nous ne mettons pas sur le méme pied 1’oppresseur et
I"opprimé, le bourreau et le torturé.

3) La guerre sainte

La réalité n’est jamais monolithique. Les deux aspects
que nous venons d’esquisser interferent dans une troisieme
perspective, a laquelle nous réserverons le nom de “guerre
sainte”, et qu’il nous faut maintenant observer.

Nous désignons par 12 toute lutte menée au nom d’un
Absolu qui se donne comme transcendant le groupe qui s’en
veut le héraut. Il ne s’agit pas, par conséquent, de cette abso-
lutisation, précédemment évoquée, d’une cause “particulie-
re” ou, par définition, la “patrie” est limitée. Il s’agit d’une
certaine revendication universelle et transcendante. L’enne-
mi, des lors, n’est plus seulement 1’adversaire que 1’on peut
a la limite respecter, mais “I’infidéle” qui s'éleve contre la
divinité. Aussi bien peut-on prétendre que c’est aussi “‘pour
son bien” que I’on combat. Par ailleurs, la transcendance
méme de la “Cause” lui permet de cumuler toutes les
valeurs ; le fanatisme, déja suscité par la violence, peut se
déployer en toute bonne conscience.

Historiquement, ce sont les religions qui ont véhiculé
pareilles démarches. L expression méme de “guerre sainte”
I’atteste. Des drames récents montrent qu’elles continuent a
opérer en ce sens. Mais des idéologies qui, par ailleurs, se
prétendent athées n’échappent pas au schéma. Des lors, il
vaut la peine d’approfondir ce rapport a 1’ Absolu qui
engendre larmes et sang, et d’en repérer les mécanismes.

Parlant de “guerre sainte”, nous nous situons d’emblée
sur un plan “idéologique™. Mais n’oublions pas que d’autres
€léments jouent aussi dans le déroulement des conflits. Il est
certain que les références religieuses couvrent d’autres inté-
réts. Les rapports économiques et politiques ne sont pas
innocents dans les guerres saintes, quelle que soit la
conscience que les protagonistes en ont.

Admettre cela n’est pas trancher la question de savoir ce
qui joue en derniére instance dans le déploiement de la réalité



o

_7%@ o5

historique. Mais, méme en admettant I’apport marxiste, nous
pouvons tenir, avec Gramsci et Althusser, qu’il y a une rela-
tive indépendance du niveau “idéologique”. Cela doit vou-
loir dire, pour le moins, qu’au niveau conscient, la ferveur
religieuse peut étre motivante. Et que par ailleurs il serait un
peu “primaire” de réduire les images de Dieu & une situation
sociale objective. Cela permet de comprendre comment des
masses fanatisées peuvent se laisser entrainer dans des
guerres qui ne servent pas immédiatement leurs intéréts.

Mais il faut aussi reconnaitre que les “images de Dieu”
ne sont pas indemnes de leurs conditions économiques et
sociales de production. Cela vaut méme pour les religions
dites “révélées”. Des lors, il ne sera pas vain de déceler ce
qui se cache sous les prétextes pieux (comme sous d’autres
nobles prétextes d’ailleurs).

Notre tache, du coup, se précise : en quoi I’appel au reli-
gieux, notamment dans les guerres saintes, vient-il “surdé-
terminer” d’autres causes bellicistes ? En quoi ces données
“profanes” ont-elles & leur tour des incidences sur les images
du divin ?

r'ma_ges de dieu et sacralisation de la violence 63

Des représentations ambigués

Apartir de quelques exemples, nous pouvons repérer
comment certaines images de Dieu peuvent inciter a la
guerre sainte, ce qui nous acheminera a détailler davantage
les processus qui peuvent engendrer ce lien.

Multiples sont les noms et les figures de la divinité.
Retenons-en quelques-unes.

1) Le Moloch

Retenons d’abord la figure du dieu Moloch, plus comme
symbole que dans sa réalité historique précise. Divinité
avide de sacrifices humains et de sang, elle a revétu plu-
sieurs visages dans les religions primitives ; mais on en
retrouve la figure terrifiante dans des idéologies profanes
dont le nazisme n’est, hélas, pas la dernieére incarnation.
Appuyé sur le fond le plus archaique de I’humanité, il conti-
nue a hanter nos mémoires, tant il est vrai que cet archais-
me-la ne disparait jamais vraiment. Est-on sir qu’il ne se
dissimule pas méme derriére des divinités plus “civilisées” ?
Au demeurant, le sacrifice a Moloch entendait bien fonder et
maintenir la cité...

Pour notre propos, nous retiendrons essentiellement ceci :
la divinité peut étre percue comme réclamant des sacrifices
humains. Et cela non seulement dans les rangs de ses enne-
mis, mais aussi dans ceux de ses propres fideles. Nous tou-
chons 1a un des ressorts (et non des moindres) de la guerre
sainte. Mourir pour le dieu et pour sa cause apparait comme
sort enviable. Et I'on a vu en effet des masses fanatisées se
jeter dans la fournaise. Entendons-nous bien : nous ne vou-
lons pas contester la grandeur du martyre. Mais nous indi-
quons comment fonctionne un certain rapport efficace : la
guerre sainte consiste certes a accepter de tuer, mais aussi a
accepter d’étre tué. Et ¢c’est méme cette grandeur réelle qui a
longtemps masqué (et pas seulement dans les conflits reli-
gieux) le meurtre de ceux d’en face.

2) Le dieu unique

A 1’autre bout de I’évolution religieuse, nous trouvons la
foi au Dieu unique, notamment dans la grande veine issue
d’Abraham. Du coup, les traces des divinités primitives




vont-elles disparaitre en entrainant avec elles tout recours a
la violence ?

Il est indéniable que la foi au Dieu unique s’est accom-
pagnée d’un progres de la conscience morale. Mais, a regar-
der I'histoire, on doit bien reconnaitre que cela n’a pas éli-
miné la guerre sainte. Au contraire, il semble bien que cette
pratique ait trouvé son terrain d’élection avec les grandes
religions monothéistes. De Yahvé conduisant a la victoire
les armées d’Isragl aux Croisades et au Jihad islamique, les
exemples ne sont pas marginaux mais constituent la trame
méme de I’histoire. Aussi bien donnent-ils lieu a des justifi-
cations théologiques.

Il ne s’agit pas de simplifier la réalité. D une part, il y a
des différences entre les diverses réalités historiques que
nous avons évoquées ; d’autre part ces guerres ont d’autres
motifs que religieux. Il reste que la proclamation du Dieu
unique peut non seulement justifier aprés coup mais provo-
quer le recours aux armes.

Reconnaitre un Dieu unique, c¢’est donner nom 2
1I'Absolu. Or celui-ci, par définition, réclame toute sa part,
apparait comme vérité a transmettre a tous :
meurt au contact de I'absolu », et ses tenants deviennent
naturellement prosélytes. En contexte religieux, la ferveur
devient lutte contre 1'idolatrie, tant pour préserver les fideles
que pour rendre gloire au vrai dieu. Cette lutte est constituti-
ve de la foi. Mais I’on comprend aisément qu’elle ne se
déroule pas seulement sur le plan spirituel ou intellectuel,
surtout lorsqu’il s’agit de religion instituée, donc d’un phé-
nomene collectif.

Joue en effet le couple “universel/élection”. La commu-
nauté qui adore le Dieu unique n’a qu’a regarder autour
d’elle pour constater que d’autres référents existent. Et pour-
tant, si le dieu est unique, il a portée universelle. Cette
contradiction du singulier et de I'universel va étre levée,
notamment dans la Bible, par la conscience de 1’élection :
Dieu s’est choisi un peuple. Celui-ci d’une part jouit de la
protection divine, d’autre part est chargé de mission : attes-
ter que les idoles sont inférieures au vrai Dieu, amener les
nations a la reconnaissance du véritable Absolu. Si, en
Israél, cet universalisme reste titonnant, il s affirme dans le
christianisme et I'islam. Mais, de toute facon, la guerre sain-
te s’en trouve justifiée. D'un coté, les histoires manifestent
la protection dont jouit le peuple élu. De I’Exode aux

emile granger

« Le relatif

Psaumes, on pourrait multiplier les citations de I’ Ancien
Testament. De 1'autre coté, les “soldats de Dieu”, entrainent
dans leur sillage I’annonce de la vérité. Qu’on songe aux
conquistadores du XVIe siecle et aux colonialismes du XIX¢ :
les missionnaires a 1’abri du drapeau tricolore. Ce qu’il
importe de noter, c’est la relative bonne foi des acteurs de ce
processus. Il s’agit bien de répandre la vérité, de ramener les
peuples égarés a la divinité qui les concerne. S’il y a perver-
sion, elle est en grande partie inconsciente.

3) Le Dieu Tout-Puissant

A la notion de divinité est éminemment liée celle de
puissance. Spirituels et théologiens s’efforcent de purifier
cet attribut et, par exemple, d’en écarter les résonances
magiques. Mais son enracinement n’est pas supprimé. Et
c¢’est [ que jouent un certain nombre d’éléments qui rejoi-
gnent notre propos.

a) Depuis Freud, on connait le lien qui unit la fonction
du Pere a celle de la divinité. Le réve de la toute-puissance
en est un des appuis les plus importants. Le processus met
notamment en jeu les besoins de protection et d’autorité,
mais aussi ce sentiment d’étre soi-méme tout puissant, senti-
ment que ’enfant va déléguer successivement a son pére
puis a la divinité. Le « je veux tout », se transforme en « mon
pere, ou dieu, peut tout me donner ». On pressent combien
cela peut, inconsciemment, alimenter la guerre sainte. La
“conquéte” devient réalisation de ce don : « Je mets ce pays
entre tes mains », dit le texte biblique. Et les victoires sont
le signe de cette protection et de la supériorité de la divinité,
dont la puissance s’étend sur les nations paiennes.

b) Collectivement, le schéma se dédouble. Il y a mise en
place de la séquence “pere-roi-dieu”. Cet appel a la royauté
n’est pas innocent. Notre conception de la “puissance”
s’enracine dans ces expériences humaines. Or on ne devient
guere chef par la non-violence ; il faut étre le plus fort.
Certes, dans les images du roi idéal, d’autres qualités sont
exigées, qui ’'empéchent d’étre seulement un tyran, mais il
reste que la force armée et I’art du combat sont primordiaux.
Tres vite, la mesure de la puissance devient la capacité de
domination. Et notre langage actuel le montre : on parle
« des grandes puissances » pour désigner les nations capables
de diriger le sort de la planete, en particulier par leurs arme-



o ."E?gges de dieu et sacralisation de la violence 65

ments et autres moyens de pression. Le glissement n’est pas
évité lorsqu’on applique le schéme de “puissance” a la divi-
nité : le « Dieu des armées » n’est pas une invention anticlé-
ricale. Et nous retrouvons la guerre sainte comme attestation
de la grandeur divine.

Une foi pervertie

Nous n’aurons pas la prétention de révéler tous les pro-
cessus sociaux et psychologiques qui peuvent agir dans
les problémes que nous soulevons. Simplement, nous retien-
drons deux axes de recherche.

1) ’homme et son image

« Si Dieu a fait I'homme a son image, ["homme le lui a
bien rendu » : la célebre boutade résume assez bien un des
ressorts de cette réalité de la guerre sainte. Les attributs
divins sont projections de qualités humaines, forgés a partir
de nos expériences collectives et individuelles. Nous I’avons
suggéré notamment a propos de la “puissance”. Le divin se
présente alors comme une constellation de “valeurs™ reflé-
tant le donné humain, y compris dans ses particularités his-
toriques et culturelles. Mais, une fois constituée, la religion
fait partie d’une objectivité qui précéde I'individu et tend a
lui inoculer les valeurs ainsi absolutisées. Reste qu’au départ
il y a la condition humaine. Il n’est donc pas étonnant d’en
retrouver les éléments fondamentaux méme dans les concep-
tions les plus purifiées de la religion.

Or, parmi ces soubassements constitutifs de 1’humain, il
y a ’agressivité. En simplifiant, nous pouvons dire qu’elle
se situe dans les fondations méme de 1'étre humain, “en-des-
sous” des valeurs morales. En ce sens, il est vain et méme
néfaste de prétendre la supprimer. Elle ne fait donc pas
nombre avec celles-ci mais les investit. Elle s’y réalise, en
méme temps qu’elle contribue & leur dynamisme. Il n’est
donc pas étonnant de la retrouver dans la projection en Dieu
et, du méme coup, de la retrouver comme 2 son tour absolu-
tisée. C’est la conséquence normale de ce rapport spéculaire
entre I’homme et ses dieux.

11 faut aussi aborder un troisiéme facteur, au fonctionne-
ment beaucoup plus complexe : celui de la culpabilité. La

encore, Freud en a bien marqué I’importance dans la genése
du religieux. Le role du divin par rapport a la culpabilité est
paradoxal. D’une part, il la renforce : on est coupable
« devant Dieu et devant les hommes », |’offense devient infi-
nie, puisqu’elle atteint 1’absolu. Mais, par ailleurs, elle
I’apaise, offrant les moyens de la racheter par le “sacrifice”.
Ce n’est pas par hasard que le départ en croisade devenait
moyen d’obtenir I'indulgence pléniére. Mais, surtout, en
remettant a la divinité le soin de fixer le bien et le mal, le
permis et le défendu, on ouvre un espace subtil a la trans-
gression. Ce qui est culpabilisant devient juste, dés lors qu’il
est accompli comme obéissance a la volonté divine : « Dieu
le veut ! » La encore, il y a des formes sécularisées du pro-
cessus. L’ Absolu est ce qui fixe les frontiéres du bien et du
mal. L’application aux pulsions violentes, individuelles et
collectives n’a pas manqué

Evidemment, ces notes sont rudimentaires, et par consé-
quent approximatives. Mais on pressent a travers elles que le
recours a la guerre sainte est inviscéré dans la réalité humai-
ne. Venons-en a un dernier processus, plus “théologique”,
qui concerne le scheme religieux de “révélation”.

2) La revelation

Dans leur textualité, plusieurs religions inversent le pro-
cessus que nous venons de décrire. Sans nier les démarches
humaines, elles se réclament d’une connaissance donnée par
la divinité. Cette “révélation” peut prendre de multiples
formes : visions, voix de la conscience, inspiration de textes
sacrés, etc. Nous n’avons pas ici 2 nous prononcer sur la
vérité de ces affirmations mais seulement a en marquer les
incidences sur notre sujet.

Tout d’abord est présenté un bloc de vérités que son ori-
gine met a 1'abri de la critique. Y attenter serait blaspheme.
Si, en certains cas, sa connaissance apparait comme réservée
aux initiés, dans d’autres traditions elle doit étre diffusée
universellement (cf. ce que nous disions plus haut du mono-
théisme). L on sait combien les “droits de la vérité” et “la
lutte contre I'erreur” peuvent devenir sources d’intolérance
et de fanatisme. N'est-ce pas d’ailleurs pour le bien méme
de ceux qu’il faut convertir ? Ce droit de la vérité s’impose
d’autant plus qu’elle vient de plus haut que I’'homme et que,
par conséquent, celui-ci doit lui étre soumis.




émile granger

Par ailleurs, dans certaines de ces “révélations”, I’appel a
la guerre sainte figure explicitement comme volonté divine.
Si la conception de I’inspiration ne tient pas compte des
médiations humaines qui ont constitué le texte sacré, on voit
que ce commandement peut apparaitre comme toujours
d’actualité (et ce d’autant plus facilement qu’il trouve en
nous, on 1’a vu, quelque complicité).

Par ailleurs, du fait que la révélation est transcendante,
parole sur le mystere, elle suppose un corps d’interprétes

autorisés qui aient, d’une fagon ou d’une autre, autorité délé-
guée du Dieu pour fixer la vérité et I’orthodoxie. Que ce soit
12 un lieu privilégié pour la “volonté de puissance”,
consciente ou non, c¢’est indéniable. Il n’est pas interdit, en
conséquence, d’envisager que la guerre sainte préchée par
ces autorités soit pour elles une facon d’agrandir leur pou-
voir, ou de le préserver s’il est menacé. La menace peut étre
soit externe (il s’agit alors de défendre telle religion contre
une concurrence), soit interne (en cas de dissensions dans la
communauté). Chacun sait
qu’un excellent moyen de
ressouder un groupe est de
le mobiliser contre un
adversaire commun. En
signalant cela, nous ne
supposons pas systémati-
quement la perfidie des
chefs religieux. Sans doute
certains étaient-ils de
bonne foi en se prétendant
au service de la vérité
révélée. Nous marquons
seulement comment la
notion de révélation peut
étre le lieu de certains glis-
sements.

Résumons-nous. La
“guerre sainte” (qui ne se
limite pas aux seules réali-
tés strictement religieuses)
n’'est pas seulement une
déviation annexe et acci-
dentelle du rapport a
I’Absolu. Les processus
socio-psychologiques
qu’elle met en jeu sont
fondamentaux dans la réa-
lité humaine ; les images

de Dieu sur lesquelles elle
peut s appuyer font partie
non pas seulement de
“déviations” aisément reje-
tables, mais des axes




images de dieu et sacralisation de la violence 67

mémes des grandes religions. La question ne peut que nous
hanter : n’est-ce pas alors le principe méme du recours a
I’ Absolu qu’il faut remettre en cause ?

Pour une foi
sans violence

a seule issue est-elle de renoncer & tout Absolu, et

plus spécialement a toute démarche religieuse ? Tel

n’est pas notre propos. Tout d’abord, non sans amer-
tume, nous pouvons reconnaitre que les hommes sont
capables de s’entre-tuer méme pour des causes relatives.
D’autre part, nous nous sommes ici efforcés de trouver un
certain nombre de perversions possibles du meilleur de la
religion. C’était honnéteté. Mais I’effet “massif” de cette
recherche peut induire en erreur : il est aussi honnéte d’indi-
quer ce qui, dans le recours a 1’ Absolu, peut servir d antido-
te aux dangers réels que nous avons parcourus.

Des religions de la non-nuisance

Ici, il faudrait sans doute céder la place a un spécialiste des
religions orientales. Nous pouvons cependant nous faire
I’écho d’un certain nombre de résonances que leur ren-
contre, méme lointaine, peut éveiller.

Partons d’une réalité historique : c’est un fait que la
grande victoire non-violente, celle qui reste la référence
essentielle, est celle de Gandhi et du peuple de I'Inde. II est
vrai que Gandhi a reconnu sa dette au message du Christ
dans I’élaboration de sa doctrine. Mais la question est posée :
est-ce par hasard que c’est 1a-bas que la démarche non-vio-
lente a pu porter du fruit ? Elle se pose notamment du fait
que c’est en s appuyant sur leurs convictions religieuses que
Gandhi a pu rallier les masses qui ont créé le rapport de
forces non-violent. De plus, il est indéniable que c’est en
lien avec ces apports orientaux que les mouvements non-
violents en Occident ont affiné leur pratique et leur théorie.
C’est pourquoi, méme si 1histoire subséquente en a quelque

peu terni I’'image, nous sommes fondés a rechercher en ces
lieux des dimensions religieuses induisant une tolérance pro-
fonde, un refus de la guerre sainte.

La premiere dimension est celle de 1’ahimsa. 11 s’agit du
principe de non-nuisance universelle que Patangali résume
ainsi : « Ne causer de douleur a aucune créature par aucun
moyen et jamais. » Principe tout a la fois psychologique,
moral et religieux. Il semble se fonder sur une conception
qui insiste sur I'unité de I'univers et un immense respect de
la vie s’étendant méme aux animaux. Il y a comme une cir-
culation vitale entre tous les étres vivants, dont la “réincar-
nation” est une des manifestations. Ainsi s’établit ce que
dans notre langage occidental nous pourrions appeler une
solidarité fondamentale entre les vivants et notamment les
hommes, moins per¢us comme personnes autonomes que
comme membres du grand tout vital. Ce “respect” se traduit
alors en tolérance.

Autant que nous puissions en juger, la conception de
I’Absolu divin releve de cette perspective. Il ne s’agit pas
d’un étre personnel dont pourrait se réclamer de fagon privi-
1égiée tel ou tel groupe, mais bien de la supréme réalité qui
diffuse dans tout étre vivant. On pourrait presque parler de
panthéisme. Mais il est vrai que cela dispose a admettre
d’autres démarches pour lui rendre hommage. On a parlé a
ce sujet de syncrétisme : les avatars de la divinité lui permet-
tant de se faire entendre & plusieurs voix. Il n’entre pas dans
notre propos d’élucider plus avant la question. Nous n’en
retiendrons qu’une affirmation : il est des démarches reli-
gieuses susceptibles d’inciter a la tolérance sans renier la
mystique, donc la recherche de I’Absolu. Et une question :
est-il possible de découvrir dans la tradition biblique
I’aspect universaliste qui ne se traduise pas en domination
mais en fraternité ? Il semble que certaines approches du
Dieu créateur et surtout de I’agapé, |’amour du Dieu vivant,
puissent aller en ce sens. Mais la question théorique et pra-
tique subsiste. En jouant sur les mots, je I'énoncerai ainsi :
le “monisme”, est-il la seule alternative au “monothéisme”
si nous voulons éviter la guerre sainte ?

Autrement dit, est-il possible de trouver dans notre “tra-
dition™, et sa spécificité, de quoi rejeter les tentations
d’imposer 1'Absolu ? En le faisant, nous ne voulons pas
faire ceuvre apologétique, mais seulement essayer d’étre
honnétes avec nous-mémes.




68

René Girard
et la non-violence

our René Girard, un chercheur frangais a I'université de

Stanford en Californie, ses conclusions sur la violence

induisent un constat fondamental pour la non-violence
comme méthode de changement. L'enseignement de I'Evangile,
et, a sa suite des textes qui révélent le role et les consé-
quences de la violence collective, modifie les comportements
humains dans leurs relations et dans leur pensée. La violence
n'est plus un moyen incontournable d'action. L’&tre humain
découvre, consciemment ou inconsciemment, d'autres fagons
d'agir et de penser. La théorie de René Girard réconcilie par I3
la pensée spirituelle et les sciences humaines : I'action peut se
fonder a la fois sur une expérimentation scientifique et sur une
croyance religieuse, sans contradiction. « La seule voie qui
reste ouverte, écrit René Girard, est celle d’une réconciliation
qui n'exclura personne et ne devra plus rien & la violence »
(Des choses cachées..., p. 467). Ou encore : « Les petits
enfants voient ces Vérités qui échappent aux puissants et aux
habiles : la concurrence mimétique a doté I'humanité d'un
potentiel de violence tel que la seule voie de survie pour I'espé-
ce est le renoncement unanime a la violence. On ne peut envi-
sager de détruire I'Autre sans se détruire soi-méme » (René
Girard et Ie probiéme du Mal, p. 52).

Dans cet ouvrage, I'auteur estime que « les religions et les
cultures dissimulent cette violence pour se fonder et se perpé-
tuer. Découvrir leur secret, c'est apporter une solution qu'il
faut dire scientifique a /a plus grande énigme de toute science
de I'homme, celle de la nature et de I'origine du religieux » (p.
141). Et il fustige les chercheurs et les modernes qui font des
« controverses pour les mouches » et « rejettent les évidences
les plus fortes » (p. 144). René Girard explique que Jésus, le
premier, a compris l'origine de la violence et a réussi a trans-
mettre cette connaissance a ses disciples.

Yann Forget

émile granger

Le Dieu crucifié

ous pouvons en venir au cceur du christianisme. Les tra-

hisons des Eglises n’en abolissent pas le message. Il
nous semble que la figure de Jésus dément doublement
I’appel a la guerre sainte.

Il est faux de faire du Christ un “doux réveur” ou un
pacifiste naif (« il savait ce qu’il y a dans I'homme »). On ne
célera pas I’abrupt de son message. Reste que les non-vio-
lents n’ont pas tort de se réclamer de lui. Il refuse le messia-
nisme temporel, et c’est I'une des raisons de son rejet.
L’homme des béatitudes en appelle 4 la liberté humaine,
comme I’a magnifiquement mis en scéne Dostoievski dans
sa Légende du grand inquisiteur. Et sa fin tragique ’atteste :
s'il épouse la violence, c’est du coté des victimes. Il refuse
qu’on tire 1I’épée en sa faveur et il se livre « comme un
agneau qu'on méne a l'abattoir ». Devant ce visage suppli-
cié, toute violence est dénoncée comme toute mise & mort au
nom de la divinité puisque c’est lui qui en fait les frais.

La Passion est donc subversion radicale de toute immo-
lation a Dieu. Notons que la “victoire de la résurrection”
paracheve cette dénonciation puisque, méme aprés étre res-
suscit€, Jésus refuse de rétablir le royaume d’Israél. A en
rester donc au seul plan humain, il apparait 1égitime de ren-
contrer dans I’Evangile le refus de la guerre et de la coerci-
tion, méme pour la bonne cause.

Voici qu’a pénétrer dans le domaine de la foi, nous trou-
vons aussi des choses étranges qui peuvent immuniser
contre la guerre sainte.

Tout d’abord, Jésus vit le mode de sa mission, et en par-
ticulier sa mort, comme « accomplissement de la volonté du
Pére ». Pour rendre compte de ce mystere, les interpréta-
tions n’ont pas manqué, y compris celles qui font appel 2
une divinité mythique et sadique. Mais nous pouvons aussi y
lire ceci : la volonté du Pere ratifie la démarche de Jésus
refusant la violence et I’oppression de la Loi, se donnant
pour une fraternité universelle. Si Jésus meurt pour étre fide-
le & une certaine idée de Dieu, tenue dans I’obscurité, ¢’est
un Dieu « qui veut la miséricorde et non le sacrifice ».

On peut méme se laisser déplacer plus avant par la foi, et
cela au ceeur méme de notre problématique. Ce sont des
intuitions difficiles a exprimer et qu’il ne faut surtout pas



images de dieu et sacralisation de la violence e 69

transformer en slogans. Je I'exprimerai ainsi : tout au long
de notre parcours, nous avons vu que 1’Absolu tendait a faire
mourir le relatif, que les hommes naturellement en viennent
a absolutiser ce pour quoi ils meurent et font mourir. Il y a Ia
une source de courage indéniable. Mais aussi bien des
drames. Il se trouve que le dogme chrétien affirme I’incar-
nation, a savoir que le crucifié du Golgotha était Dieu. Nous
butons sur un scandaleux renversement (« la croix, scandale
et folie ») : c’est I’Absolu qui meurt pour le relatif, et non
Pinverse...

Ces lignes ne se veulent pas “défense et illustration” de
la religion et, plus spécialement, du christianisme. Au
demeurant, elles s’offrent au débat. Mais elles se voudraient
d’abord appel aux croyants. Il importe de reconnaitre les
tentations inhérentes a la foi chrétienne, y compris dans ce
qu’elle a de plus central.

Mais il importe aussi de découvrir que c’est au nom
méme de notre fidélité que nous avons a nous prémunir
contre elles. Et la tAche est toujours & mener. Elles se vou-
draient aussi partage avec tous les hommes de bonne volon-
té. L’absolu meurt pour le relatif : cela nous invite a ne pas
trop vite tout sacrifier 2 nos causes, méme légitimes. Pour
autant, il ne s’agit pas de se démobiliser. Il reste possibles,
pour le relatif de donner sa vie.

Et puisqu’il s’agit de relatif, donc d’histoire et
d’hommes concrets, il n’y a pas de solutions tombées du
ciel. Mais il y a des solutions a rejeter. Il nous reste, comme
Gandhi, comme Jésus, 2 inventer des solutions provisoires.
Et nous ne serons jamais assez nombreux pour le faire,
croyants et incroyants.

Pour ne pas conclure

Parlant ainsi du christianisme, est-ce que je ne succombe
pas 2 la tentation, justement, de tenir une supériorité reli-

gieuse qui, méme irénique, est subtilement “impériale” ?
Nul n’est a I’abri de rien. Je pose seulement deux éléments
qui peuvent me servir de garde-fou.

Le premier tient en peu de mots. Il me semble qu’il
s’agit de respecter les autres traditions, en ne cherchant pas a
leur place ce qui dans leur propre dynamisme peut €tre por-
teur de dialogue et de paix. D’autres contributions de ce
numéro d’ ANV I’attestent.

Mais il me semble que cela pose aussi un probleme théo-
rique et pratique de fond que I’ambiance New Age a la fois
révele et brouille un peu et qui, dans I’hexagone, marque par
exemple les nouveaux débats sur la laicité. Il est difficile a
exprimer et pour le faire, je compte sur la bienveillance des
lecteurs que je risque de hérisser. ..

Faut-il pour éviter toute intolérance, chercher unique-
ment du c6té d’'un syncrétisme teinté d’indifférence ? On
peut le penser d’autant que nous avons appris que la vérité
est toujours partielle. Mais je propose aussi un autre pari. La
conviction peut aussi servir le respect de 1’autre. Un
exemple historique nourrit cette sorte de défi : aux temps du
nazisme, en Allemagne, c’est I'Eglise protestante confessan-
te qui su dire non a la béte immonde, parce que arc-boutée
sur la foi qui dénonce les idoles. L’enjeu est toujours devant
nous.

Et pour en revenir au “singulier” comme porteur d’uni-
versel, est-il utopique de suggérer ceci : les enfants
d’Abraham diront non aux sacrifices humains, au nom d’un
principe humain partagé par tout homme de bonne volonté,
mais aussi au nom du Dieu vivant révulsé devant ce qu’un
croyant croit devoir lui offrir, et qui intervient de maniere
décisive : « Ne fais pas de mal a 'enfant. »

A,-W vient d’apprendre fin mars le décés d’Emile Granger, l'auteur de cet article. Il se battait avec courage ces dquers
mois contre un cancer. Notre ami Jean Toulat est également décédé fin décembre 94. Tous deux élaient des passionnés
de la vraie vie. Leur sourire et leur rayonnement vont maintenant beaucoup manquer sur notre terre. ANV partage peine et

espérance avec leurs familles et amis.




Nous avons Lu...

Christian MELLON
et Jacques SEMELIN
La non-violence

Paris, PUF, coll. “Que sais-je 7" ;
n® 2912,1994, 128 p., 40 F.

Aprés d’utiles clarifications
conceptuelles portant sur le mot “non-
violence”, et la non-violence définie
comme mode d’action, les auteurs
montrent ce que celui-ci offre de plus
spécifique dans I’espace public (mou-
vements sociaux, stratégies civiles de
sécurité...). Il résulte de ce choix déli-
béré (p. 118) que 'action non-violente
dans les domaines relationnel et éduca-
tif, par exemple, n’est que juste évo-
quée, dans la conclusion. Certains
pourraient le regretter.

Cet ouvrage est le premier a

présenter succinctement, mais tou-
jours avec grande clarté, les prin- ~%% Z AN
cipes et les méthodes de 1’action __}2'

non-violente dont les applications
Jjalonnent I’histoire contemporaine. Les
recherches entreprises depuis 1960
pour élaborer des stratégies civiles de
défense sont I’objet d’un tour d’hori-
zon qui dépasse agréablement une pro-
blématique francaise. Le lecteur profite
dans tout ce livre de ce que Christian
Mellon et Jacques Sémelin connaissent
bien les milieux non-violents anglo-
saxons. Depuis la fin de la guerre froi-
de, les efforts des chercheurs ne portent
plus sur ce qu’on appelle encore en
France “la dissuasion civile”. Face aux
drames survenus en Yougoslavie, en
Somalie, au Rwanda, I’heure est 2 la
recherche de sanctions économiques et
d’interventions civiles efficaces. Le
monde change, les perspectives
qu’offre I’action non-violente aussi.

Francois VAILLANT

< >

Jean-Marie MULLER
Gandhi

La sagesse de la non-violence
Paris, Epi/DDB, 1994, 116 p., 60 F.

Ce livre ne raconte pas la vie de
Gandhi, lequel a forgé le terme “non-
violence™. J.-M. Muller a ici préféré
s’appuyer sur la pensée et les grandes
actions non-violentes du Mahatma

pour montrer qu'il n’y a pas d’autre
sagesse spirituelle et politique que la
non-violence. C’est pourquoi, aprés un
rappel utile de plusieurs dates centrales
dans la vie de Gandhi (p. 13-20),
I’auteur traite successivement de la
recherche de la vérité chez Gandhi, de
sa perception des religions, de sa stra-
tégie d’action si originale avec la non-
collaboration et la désobéissance civile.

L’un des mérites de ce petit livre
est qu’il contient de trés nombreuses
citations de Gandhi, traduites par
I"auteur a partir d’ouvrages en anglais,
introuvables actuellement dans le com-
merce. Gandhi apparait en vérité
comme un génie spirituel et un génie
politique trés moderne. D une part, ce
maitre de sagesse « rejette, comme il le
dit lui-méme, toute doctrine religieuse
qui ne soit pas consonante a la raison
et qui s’oppose a la morale » (p. 42).
Et d’autre part, commente J.-M. Muller,
« la vraie démocratie [selon Gandhi],
ne se réalisera que lorsque la violence,




]
=
w

GANDHI

La

sagesse
de la
non-violence

m- DESCLEE DE BROUWER

comme méthode de gouvernement, sera
éliminée » (p. 103).

Ce livre est loin de cerner toute la
pensée et toute la stratégie d’action de
Gandhi. Certains pourront méme
regretter qu’elles ne soient pas plus
situées dans une histoire, celle de la
libération de 1'Inde, mais cet ouvrage a
I'immense avantage de bien présenter
et commenter de nombreux aspects de
la non-violence chez Gandhi. Ce qui,
en définitive, n’avait jamais encore été
fait de la sorte.

BN

< >

nous avons lu...

Giuseppe BARBAGLIO

Dieu est-il violent ?

Une lecture des Ecritures juives et
chrétiennes

Paris, Seuil, 1994, 344 p_, 160 F.

Depuis longtemps, des chrétiens et
des non-chrétiens sont scandalisés par
le fait massif que Dieu lui-méme, dans
la Bible, a souvent un comportement
violent. Au début du christianisme, un
théologien, Marcion, imagina que
I’Eglise devait se couper de I’ Ancien
Testament et de son Dieu violent, pour
ne garder que le Dieu d’amour annoncé
par Jésus. Cette visée est souvent réap-
parue. L'Eglise I’a toujours rejetée.
Comment comprendre alors ’image
d’un Dieu violent dans la Bible
hébraique ?

Exégete italien de renom, I"auteur
reprend partiellement la pensée de
René Girard, lequel a montré 1’imbri-
cation de la violence et du sacré, puis il
relit la Bible juive et chrétienne, avec
les outils de I'exégese moderne. La tra-
dition yawhiste met de la violence dans
la divinité, ce qui n’est pas le cas de la
tradition sacerdotale. Les prophétes
I’ont bien compris, et dans leur foulée,
Jésus invite les hommes a se libérer du
mécanisme de projection de la psyché
humaine qui se construit si facilement
un Dieu & sa propre image et ressem-
blance, c’est-a-dire violent. Le
Nouveau Testament n’a-t-il pas aussi
quelques traces d'un Dieu de colere ?
Barbaglio introduit le lecteur a une
relecture des guerres bibliques rappor-
tés par la tradition sacerdotale, apres

71

I’Exil. Il en ressort que Dieu n’approu-
ve plus vraiment la violence.

La lecture du Nouveau Testament
éclaire celle de I’Ancien, si bien que,
sans rien nier de la violence guerricre
du peuple hébreu a certaines époques,
I"auteur dégage les indices de 1'évolu-
tion qui montrent que le Dieu des juifs
et des chrétiens est présenté comme
quelqu’un qui tient la violence en hor-
reur, parce qu’il est non-violent.

Un ouvrage capital sur un vieux
probléme, a lire un crayon a la main.

F.V.

Giuseppe Barbaglio
Dieu est-il violent ?

Une lecture des Ecritures juives et chrétiennes

Parole de Dieu

Seuil




Jacques MONNOT
Le drame du Sud-Soudan

Chronique d’une islamisation forcée
Paris, L'Harmattan, 1994, 224 p., 130 F.

Le Soudan est le pays le plus grand
d’Afrique. Il est néanmoins une créa-
tion artificielle du colonialisme britan-
nique. Le pouvoir central s’exerce 2
Khartoum, au Nord, mais de profondes
différences existent entre les popula-
tions du Nord et celles du Sud. Outre
les différences ethniques, les habitants
du Nord sont & majorité musulmane,
ceux du Sud a majorité chrétienne et
animiste.

Pour le Sud-Soudan, la décolonisa-
tion depuis 1956 n’aura été qu’'une
longue suite de guerres, asservisse-
ments, persécutions religieuses, menés
par les régimes successifs de
Khartoum. On compte a ce jour déja
deux millions de morts et quelque trois
millions de réfugiés pour une popula-
tion totale d’environ sept millions de
Sud-Soudanais. La situation va de mal
en pis, car le régime de Khartoum
applique la Charia (loi islamique),
laquelle est absolument étrangére a
I’histoire des Sud-Soudanais. Seule une
auto-détermination du Sud-Soudan
pourrait rétablir les droits de I"'Homme
dans cette contrée, mais il faut bien
reconnaitre que les pressions occiden-
tales sur Khartoum demeurent extré-
mement faibles. La France n’a-t-elle
pas obtenu récemment [’extradition du
terroriste Carlos en offrant au régime
de Khartoum des photos satellites du
Sud-Soudan, lesquelles vont permettre

nous avons lu...

Jacques MONNOT

LE DRAME
DU SUD-SOUDAN

i Chronigue d'une islamisation forcée

I Hﬁuattan

a I'armée soudanaise d’organiser une
prochaine offensive contre les rebelles
du Sud ? (cf. La lettre de Justice et
Paix n° 16)

L’auteur reconstitue pas a pas le
drame d’un peuple assiégé, en dénon-
cant l'intégrisme musulman qui
asphyxie et tue au Sud-Soudan. Les
fautes sont rapportées avec sérieux,
grice aux rapports d’organisations
humanitaires, comme Médecins sans
frontieres qui affirme qu’un « véritable
processus d’extermination est a
I'eeuvre » (p. 125). Un seul regret : cet
ouvrage ne cite jamais la figure du
théologien musulman et leader poli-
tique Mohamed Taha (1909-1985) qui,
parfois appelé “le Gandhi soudanais”, a
milité pour un islam pacifique et res-

pectueux des droits de I’homme.
Accusé d’hérésie, il fut jugé et pendu a
Khartoum le 18 janvier 1985.

Avec la parution de ce livre, il sera
impossible de dire, comme cela s’est
produit pour les camps nazis, “on ne
savait pas”.

F.V.

TRESNRTY

Sami ALDEEB

Les Musulmans
Jace aux droits de ’homme.

Religion, droit et politique.

Etudes et documents.

1994, 610 p.

Ouvrage en frangais, 3 commander auprés
de I'éditeur : V.D. Winkler, POB 102665,
44726 Bochum, Allemagne. Prix : 127
D.M.

L’auteur, professeur de droit a
Lausanne, analyse le droit musulman et
le droit actuel des pays arabes sous
I'angle des droits de I’homme. Ses cri-
tiques trés séveres a I’égard des pra-
tiques arabo-musulmanes ne I’empé-
chent pas de s’élever aussi contre
I’Occident si souvent hypocrite en
matiére de droits de I’homme. Cet
ouvrage présente trois intéréts majeurs.

Le premier intérét réside dans le
mode de 1'analyse. Pour chaque droit
de I’'homme retenu, on trouve des ver-
sets commentés du Coran, des textes de
la Sunnah et des écrits juridiques des
pays concernés. Ce travail de forgat

=

invite a comprendre pourquoi les




Les Musulmans

face aux droits de I'homme
religion & droit & politique

Etude et documents

oluailll Ggisg og0ladl
dulually o gililly creall

\¥

musulmans des pays arabes ont des cri-
teres parfois trés différents pour exer-
cer un jugement sur la limitation des
naissances, la liberté religieuse, la
liberté de la presse, le droit syndical...

Le second intérét est de débattre
des droits de ’homme tels qu’ils sont
interprétés en milieu arabo-musulman,
en faisant valoir ce qui fut parfois leur
évolution historique. Mais aujourd hui,
pour les sunnites, c’est I'université
intégriste égyptienne de I’ Al-Azhar qui
dicte toutes les interprétations.

Le troisieme intérét est la présenta-
tion intégrale, en annexe (plus de cent
pages !), de documents officiels arabo-
musulmans relatifs aux droits de
I’homme.

nous avons lu...

Qui entend écrire de nos jours sur
le monde arabo-musulman se doit de
lire cet ouvrage de référence, qu’il soit

journaliste, étudiant, juriste ou théolo-

gien.
F.V.

Jean MOLENAT

La dissuasion nucléaire,

I’Eglise des armes,
N° 87 de la revue Visages, 11 rue Moliére,
69006 LYON, 34 p., 30 E.

« L’histoire des peuples est une
contradiction perpétuelle |...] entre
[’amour accepté comme loi de la vie, et
la violence reconnue et louée, procla-
mée méme comme une nécessité 2y
écrivait Tolstoi au début de ce siecle.
Cette contradiction, tous les chrétiens
ne s’y résignent pas, convaincus que si
la violence est inhérente a la condition
humaine, leur vocation — et donc celle

des Eglises — est de combattre « pour

la paix et la justice avec les armes de
la non-violence ».

Rédigé par Jean Molénat et cosigné
par une trentaine de chrétiens de la
région montpelliéraine, ce document
dénonce les pires des compromissions
de I’Eglise catholique : celles qui
’aménent 2 accepter, voire méme justi-
fier et appuyer les logiques de violence
des Etats. Ici des évéques légitiment la
dissuasion nucléaire ; la, la hiérarchie
de I’Eglise fait le jeu de régimes dicta-
toriaux... A travers des exemples et des
témoignages souvent accablants, cette

73

brochure met au jour des zones d’ombre
de I’histoire contemporaine de I'Eglise,
sans complaisance. Malgré ses allures
de réquisitoire, il s’agit plus d’une
interpellation que d’une condamnation.

Interpellation de I'intérieur de
I’Eglise, par des gens qui souffrent de
ne pas la voir mieux remplir sa mission :
proposer au monde la paix du Christ.
Car « lorsque I'Eglise a le courage de
s’engager dans le combat pour la justi-
ce [...] ¢’est un véritable courant
d’espérance qui se léve ». Une espé-
rance illustrée par quelques grands
témoins du courage évangélique et par
des paroles de paix signées... Jean-
Paul IT !

Ce texte est aussi une invitation a la
réflexion, au dialogue, et a I'engage-
ment pour tous les chrétiens qui veu-
lent rester fideles a ’esprit des
Béatitudes et garder le souffle de
I’encyclique Pacem in Terris, slrs que
la paix ne se gagne pas en préparant la
guerre,

Thierry CASTELBOU

< >

Eugen DREWERMANN
La spirale de la peur

Le christianisme et la guerre
Paris, Stock, 1994, 422 p., 140 F.

La guerre existe depuis que le
monde existe. La religion — et particu-
lierement le christianisme — a été
impuissante a la stopper. Plus, par ses




tentatives moralisatrices, elle a méme
renforcé le probléme de la guerre.
Pourtant, la seule issue a la guerre est
la religion, et plus précisément le chris-
tianisme, lequel de par ses rites et
sacrements posséde le seul moyen de
transmuer |’agressivité. Telles sont les
assertions de Drewermann.

La démonstration est souvent spé-
cieuse, se fondant sur des informations
partielles et choisies en vue de valider
I'hypothése de base. Ainsi, 1’auteur
écrit a la page 40 de 'introduction :
« 8'il doit se révéler, a l'étude de [’his-
toire, qu’il y a des guerres tant qu'il y
a des hommes ; et si I’on doit consta-
ter, a l’étude de la psychologie humai-
ne, que dans certaines circonstances et
pour certaines raisons la guerre est
une donnée humaine fondamentale,
alors il faut bien reconnaitre que
I’éthique, la psychologie, et la sociolo-
gie sont placées devant un probléme
qui ne reléve pas en principe de leur
ressort ; alors seule la religion peut
étre, comme elle le prétend, le lieu pos-
sible d’une paix que le monde est inca-
pable de donner. Il semble, poursuit
'auteur, que les hommes de la préhis-
toire ont été incapables de se représen-
ter le monde sans la guerre. » 1l
semble bien plutdt que ce sont les
hommes d’aujourd’hui, et Eugen
Drewermann le premier, qui semblent
avoir des difficultés a se représenter les
hommes préhistoriques sans guerre. Et
s'il est vrai que les gravures rupestres
représentent de multiples scenes de
chasse, la paléontologie a pu prouver
en analysant les squelettes trouvés
qu'aucun ne portait des blessures infli-

nous avons lu...

gées par I’homme. Si les hypothéeses de
Borneman ne sont pas unanimement
reconnues par tous les scientifiques, ce
n’est pas une raison pour les balayer
ainsi.

Un contre-sens sur 1’histoire du roi
Acoka, une information manipulée par
1’auteur, servent son argumentaire :
« L’homme est belliqueux, guerrier par
nature. » Un public peu averti pourrait
s’y laisser prendre.

Ce livre parait écrit trop vite, des
phrases lourdes (mais peut-étre est-ce
dii a la traduction ?), de nombreuses
redondances lassantes, mais aussi des
contradictions. La seule solution réside
dans la psychologie des profondeurs...
Mais la psychologie est impuissante !
« 8’1l est une quelconque solution reli-
gieuse qui puisse délivrer I’humanité
du fléau de la guerre, c’est la doctrine
taoiste »... Mais le christianisme ouvre
la seule issue, par sa dimension théo-
phage !

Pour autant Drewermann nous offre
aussi des passages fort intéressants : les
trois préfaces, pleines de colére contre
la guerre, ’influence de la conscience
sur la peur, les lois de dynamique des
groupes, |'inanité de la théorie de la
dissuasion, 1’anthropocentrisme du
christianisme, le refoulement de
I’agressivité, la répression de la sexua-
lité et le déni de la part féminine en
I’homme. Il devient critiquable sur son
analyse du rituel chrétien comme
représentant le seul espoir de sortir de
la violence. Pour Drewermann, le
sacrement de 1’Eucharistie, a la fois
libere I’homme de la peur (il est par-

donné, accepté inconditionnellement
par Dieu) et ritualise I’agressivité natu-
relle par la théophagie (les catholiques
revivent la mort du Christ, et le man-
gent, opérant ainsi le meurtre rituel
nécessaire).

Aprés 288 pages (plus 130 pages de
notes), on se sent tout aussi démuni
qu’a l’entrée et trés interrogatif.
Drewermann lui-méme le pergut, puis-
qu’il nous dit p. 240, « plus d’un lec-
teur aura peut-étre déja perdu patience
en lisant les pages qui précedent ».
Mais il est toujours bon de s’interroger,
et ce travail vaut la peine d’étre lu.

Isabelle FILLIOZAT

c = >
Francois-Xavier VERSCHAVE
Complicité de génocide ?

La politique de la France au Rwanda
La Découverte/essais, 1994, 178 p., 89 F.

Que la France ait soutenu le régime
Habyarimana, dont ’aile extrémiste est
responsable du génocide d’avril-
juin1994, justifie-t-il le terme de “com-
plicité” ? C’est ce que veut montrer
notre ami F-X. Verschave (il a écrit
plusieurs fois dans ANV). Depuis long-
temps convaincu de la nocivité de la
politique africaine de la France, il voit
dans I’affaire du Rwanda la conséquen-
ce extréme de tout ce que dénonce
depuis des années le mouvement
Survie dont il est I’animateur : aveu-
glement sur la nature des régimes



“amis” (au nom de nos intéréts, notam-
ment contre les Anglophones : « On
préfére un dictateur francophone a un
démocrate anglophone »), complaisan-
ce due aux liens personnels tissés entre
la classe politique francaise et les clans
de certains pays, livraisons d’armes,
etc. Tout cela a empéché les respon-
sables francais d’évaluer a temps le
“fascisme ethniste” du Hutu power, les
a poussés a poursuivre le soutien au
régime, y compris aprés le 7 avril 94,
les a retenus d'utiliser le mot “génoci-
de” pour qualifier leurs massacres, les
a amenés a4 monter une opération
Turquoise aux motivations ambigués,
etc. Le dossier, appuyé sur de nom-
breux faits et témoignages, est acca-
blant.

Christian MELLON

A
DIETRICH
BONHOEFFER

Victime
et vainqueur
de Hitler

m DESCLEE DE BROUWER

nous avons Iu...

Georges HOURDIN

Dietrich Bonhoeffer
Victime et vainqueur de Hitler

Paris, Desclée de Brouwer, 1994,
118 p., 60 F.

« Comment vivre avec Dieu dans
un monde sans Dieu ? »

Telle est la réflexion que méne
Dietrich Bonhoeffer, pasteur luthérien
dans les années 1920-1945, homme
séduisant a la personnalité puissante.

Bonhoeffer transforma sa vie en
quéte d’une liberté chrétienne et d’une
paix des peuples, asservies a cette
époque au dictateur germanique.
Fondateur de ’Eglise confessante,
contre-espion au service de la Résis-
tance, il participa au tyrannicide avorté
contre Hitler.

Cependant, 1I’ceuvre majeure de
Bonhoeffer réside dans ses écrits, révé-
lateurs de sa pensée philosophique et
théologique. La prescience d’un Dieu,
présent au milieu du monde, porteur
d’espérance au sein méme de la souf-
france, guide sa destinée. C’est en
témoin et maitre spirituel que ce pro-
testant voue sa vie & I’incarnation.
Cette association “au Calvaire et a la
Passion du Christ” va le conduire a
subir les pires exactions du régime
nazi, de I’emprisonnement a la terrible
épreuve des camps de concentration
jusqu’au Golgotha de la pendaison.

Cette biographie reste d’actualité en
notre époque troublée. Tout en parlant
d’un sujet grave, cet ouvrage n’est pas
source de tristesse. Au contraire, il

75

apporte pour le chrétien un témoignage
de cette foi qui “renverse les mon-
tagnes” et pour le laic une formidable
lecon d’humanité.

Elisabeth HATZAKORTZIAN

SIEC>

ANNE-MARIE ET ISABELLE FILLIOZAT

i

Pour en finir
avee le sentiment de

culpabilité¢ des meres
qui travaillent

Anne-Marie et Isabelle FILLIOZAT

Le défi des meres.

Pour en finir avec le sentiment de
culpabilité des meres qui travaillent

Paris, Dervy, 1994, 274 p., 129 F.

Si vous, meres d’hier, d’aujour-
d’hui ou de demain, vous femmes




76

actives, vous vous étes déja demandé,
tout comme Kant : « Qu'est-ce que je
dois faire pour bien faire ? », ce livre
pourra sans doute vous aiguiller !

Cet ouvrage s’attache en effet 2
montrer combien une mere est déchi-
rée, voire méme frustrée, entre le choix
de rester a la maison et donc de s’occu-
per de ses enfants, et celui de travailler,
lui permettant d’exister en tant que
femme ! Mais au fond a-t-elle vraiment
le choix ?

Les deux auteurs (mére et fille)
s’emploient a analyser le comporte-
ment de culpabilité qui hante les meéres
qui travaillent, a trouver I’origine de ce
mal, & décrire ses manifestations dans
un but bien précis : découvrir la pana-
cée du syndrome maternel.

Si ce livre reste par moment, un peu
superficiel et tient fréquemment des
propos de types sexistes, en oubliant le
réle des peres dans I’éducation des
enfants, qualifiés de « mdles humains »,
assimilés a des dictateurs : « L'homme

fait travailler sa femme gratuitement »,

il constitue néanmoins une aide pré-
cieuse pour certaines mamans,

A travers une série de questions-
réponses, d’exercices d’application,
mais surtout grice a une multitude
“d’histoire vraies”, on pergoit, on com-
prend, on arrive parfois méme a se
reconnaitre, et cela aide a franchir cer-
taines marches de la vie de la femme-
mere.

Anne-Marie et Isabelle Filliozat
nous livrent ainsi quelques secrets
intimes, mais néanmoins efficaces, en
vue d’améliorer la situation des meéres,

nous avons Iu...

de leur donner confiance et de trouver
un équilibre nécessaire & leur bien-étre
et a celui de leurs “progénitures”.
Comme elles le rappellent utilement,
« éduquer, c’est surtout accompagner
et respecter la vie intérieure et les
émotions de l'étre qui grandir au
milieu de nous » (p. 115).

Nathalie CASANOVA
A

Eudes de GALZIN
et Jean CARDONNEL

Dora
Souvenirs d’avenir
Lyon,. Golias, 1994, 112 p., 80 F.

(Peut étre commandé directement 2 :
Golias, BP. 4034, 69615 Villeurbanne).

Les différences entre les hommes
constituent un vecteur essentiel des
€tudes sociologiques, ce livre en est un
témoignage plus que probant. Dans ce
récit d’une véracité extréme, les
auteurs nous prennent comme témoins
invisibles d’un cauchemar d’o I’on
craint de ne jamais se réveiller. Cet
écrit fait de I'horreur et des supplices
inflig€s aux détenus du camp de
concentration de Dora une description
trés pesante. « Ils dominaient le camp
d’une présence intolérable » (p. 17).

Cet ouvrage reste une vitrine ouver-
te sur la conjugaison de deux groupes :
les soumis et les dominants. Il retrace
I"histoire de la construction d’une base
souterraine nazie destinée a la fabrica-

tion de fusées meurtriéres, et montre
que la notion de secret qui entoure ce
projet est partagée avec les détenus,
mais a un autre niveau. Ainsi, « la
conspiration du silence nous maintient
dans la mort, elle se voudrait notre lin-
ceul » (p. 29). Pourtant, chez ces pri-
sonniers, un instinct de vie considé-
rable surmonte ce secret, également
sujet de souffrance : « Nous ne reste-
rons pas enfouis sous la terre, nous
deviendrons vivants » (p- 29). On
observe que les deux groupes en oppo-
sition sont en fait rapprochés par
I’emprisonnement de leurs actes. Les
uns contraints d’exécuter les autres
contraints d’exécuter la tiche.

En effet la hiérarchie militaire S.S.
conduit a I’aliénation, au point que les
prisonniers se sentent parfois libres tant
la machine de guerre nazie ote le pou-
voir de décision : « L’obéissance
déchargeait les nazis du fardeau de
leur liberté : ils exécutaient » (p. 34).
Devant cet océan de cruauté, une
invraisemblable solidarité se noue
entre les détenus pour le partage de la
vie : « Dans le train de la mort, un seul
trou sauva plusieurs mourants, parce
qu’il fut partagé » (p. 47). « La domi-
nation avilit, le partage fait vivre » (p.
67). Cet entretien de la vie offrira aux
détenus la joie de la résistance 2
I’oppresseur.

Cet ouvrage permet d’engager une
réflexion sur les limites du pouvoir du
fort sur le faible : « Non, je refuse
d’obéir a cet ordre... I'un des nétres
venait de braver publiquement le pou-

voir » (p. 87).



L’homme est capable d’endurer
toutes les souffrances que ’on peut lui
infliger pour défendre une idée, I'idée
essentielle sans doute dans la vie
humaine : la liberté.

Jean-Michel MESSINA

Cle e 2
Bernard HOLZER
Les lecons de la solidarité

Vingt ans au service du CCFD

Paris, Ed. du Centurion, 1994, 184 p.,
110 F.

BERNARD HOLZER

LES LECONS

nous avons lu...

L’auteur, Bernard Holzer, secrétai-
re général du CCFD (Comité catho-
lique contre la faim et pour le dévelop-
pement) de 1984 a 1992 nous fait
partager dans ce livre son expérience
de « solidarité internationale » qu’il a
acquise grice a ses différents voyages
a travers le tiers-monde.

11 s’est rendu compte qu’il avait au
début une fausse image du tiers-
monde, En fait, la-bas, les gens sont
conviviaux et trés chaleureux. La soli-
darité est pour eux une « nécessité vita-
le », d’ailleurs ils donnent a la religion
une dimension sociale.

Bernard Holzer, nous fait part aussi
de son aventure spirituelle, c’est pour-
quoi dans certains passages il se référe
a I’Evangile. Ce livre nous fait prendre
conscience des réels problemes qu’il y
a dans le monde. Les différents pays ne
communiquent pas assez entre eux, il y
a un véritable besoin de dialogue.
Selon I’'auteur, 1'urgence premiére est
de donner la priorité aux pauvres.

Ce qui me plait dans ce livre, c’est
le discours franc de I'auteur et de ses
convictions. Bernard Holzer est un
homme trés engagé. Pour lui, il nous
fait en quelque sorte vivre ce qu’il a
vécu : « Une Eglise qui s’engage, qui
s’ouvre au monde, qui prend des
risques pour le transformer, intéresse
et passionne. » Les petites histoires ou
anecdotes racontées sont trés vivantes.

Ce livre est a conseiller si I’on veut
savoir ce qu’est réellement la solidarité !

Sandra GRANDVUILLEMIN

La Vie Spirituelle, n° 711
Paris, Les Editions du Cerf, 1994, 50 F.

L'eau qui
fait vivre

P-M. Beaude
S. Légasse

J.-M. Gueullette
Ph. Sellier
B. Lefort

Y. Congar
V. Margron

\% J. Gauthier

la vie
spirituelle

La revue La Vie Spirituelle a consa-
cré en 1994 quatre numéros a I’étude
des quatre éléments : la terre, I’air,
I’eau et le feu. Ce numéro 711 aborde
celui de 1'eau. A travers les cing
articles qui en parlent comme insépa-
rable de la vie de I’homme, le lecteur
peut approfondir la double symbolique
de I’eau. Féconde ou mortifére, a nous
d’en prendre garde ! C’est un cri qui
s’élance vers les hommes, pour qu’ils
prennent conscience de leur relation
intime avec Dieu.

Malgré les fort jolis poémes qui
parcourent et égayent ce numéro, on




peut y déplorer une absence qui altére 4
nos yeux cette présentation du symbo-
lisme et de la foi. Une pointe d’cecu-
ménisme aurait nettement contribué a
impulser a cette étude une visée plus
ouverte et plus caractéristique du genre
humain.

Ce numéro consacré a 'eau est a
lire avec toujours dans 1’esprit un coin
de théologie catholique.

Christian RICHERT
Nathalie SEGOT

La guerre
civilisee

l(u'l' (ﬁ_‘?;'nu:'
par dn‘”l.’f.’: / (‘f‘l'fl“fi':l

(xene ISHARP
La guerre civilisée
La défense par actions civiles

Presses universitaires de Grenoble, 1995,
192 p., 110 F.

nous avons lu...

Alors que le bel ouvrage La dissua-
sion civile (Mellon, Muller, Sémelin),
paru en 1985, ne considérait les res-
sources d’une stratégie civile non-vio-
lente que principalement dans 1’hypo-
thése d’une agression soviétique,
celui-ci veut aller plus loin. Il s’intéres-
se a toutes les situations possibles
d’agression et d’usurpation du pouvoir,

développer une véritable défense par
actions civiles non-violentes.

L’auteur a longtemps enseigné a
Harvard, aux USA, ol ce livre a été
publié¢ en 1990. Il passionnera toutes
les personnes qui travaillent sur les
problemes de défense, qu’elles soient
civiles ou militaires.

E.V.
et recommande des dispositions a
prendre par les Etats et la société pour
ST S Sl @) TN S5

A la communauté de I’Arche de Bonnecombe (Aveyron) :
* Du jeudi 6 juillet au mercredi 12 juillet :

Eveil du ceur — Parole du corps
Repos, confiance... retour a ses racines profondes ; chemin de I'oraison, écoute de la
parole biblique, avec Danielle Perez

Reconnailre et gérer sa violence
Approche de la résolution non-violente des conflits, avec Jean-Jacques Samuel

Pour tout renseignement : Arche de Bonnecombe, Comps-Lagranville, 12120 Cassagnes
Bégonhes. Tél. (16) 65 74 13 40.

Au Cun du Larzac (Aveyron)

Du 30 juillet au 5 aoiit : /es 20 ans du Cun

Tables-rondes et ateliers sur la pédagogie, les énergies renouvelables, la santé, la non-
violence. Avec féte et tourisme.

Pour tout renseignement : Le Cun du Larzac, 12100 Millau. Tél (16) 65 60 63 33.
Envoi du catalogue de toutes les sessions prévues cet été, sur simple demande

A 'espace spirituel de la Tourette (prés de Lyon)
Les 13 et 14 mai 95 :
La prise de risque d’un philosophe et d’un crayant, avec Alain Cugno

Pour tout renseignement : L'espace spirituel, couvent de la Tourette, BP 0105, Eveux,
69615 L'Arbresle. Tél (16) 74 01 01 03




79

(Comrerieie
lzectteuirers

dezs

D ans 1e numéro Face aux vio-
lences sexuelles , j'ai été trés tou-
chée par le témoignage d’Edith D.
et son attitude face a la violence
des hommes qu’elle a rencontrés.
[...] Je citerai bien entendu les
références d’ANV dans la biblio-
graphie de mon travail.

Pascale Triozon (11)

L(.’ numéro sur Tolstoi est génial !
Voila qui permet de faire vraiment
le point sur un grand auteur dont a
trop souvent occulté [’évolution et
la sagesse spirituelle.

Pascal Keller (25)

S i je ne me réabonne pas a ANV,
ce n'est pas parce que cette revie
ne m’intéresse plus, mais parce que
mon budget devient de plus en plus
serré maintenant que je suis cho-
meur longue durée. Je reste cepen-
dant fidele a vous par la pensée.
Christian Jouin (60)

P ourriez-vous penser a nous par-
ler de I’éducation des enfants a la

non-violence ? Je me trouve
confrontée a mes enfants adoles-
cents, séduits par la théorie mais si
peu préts a la mettre en pratique.
[...] Méme si notre vie nous permet
de témoigner de nos convictions,
nous ne faisons guere le poids face
a leur environnement social trés
imprégné par les soucis écono-
miques. [...] Une fidele lectrice,
satisfaite par votre revue.

Sylvie Flandrin (54)

Le numéro sur I’humour n’a pas

fini de m’intéresser, car I’humour

se hume lentement. J'ai bien appré-
cié ['article du dessinateur
Lécroart [...]

André Blain (13)

Dans le numéro d’ANV sur
[’humour, ¢’est avec un peu de nos-
talgie que j'ai revu ces fameuses
affiches  “Larzac” de la
Communauté d’Orléans. J étais a
cette époque au Lycée, a Chartres,
et avec Albert Ratz et I'Union
Pacifiste j’ai sillonné la Beauce

pour coller ces affiches dans le
moindre village. [...] Le numéro
sur Tolstoi m’'a par ailleurs beau-
coup servi lors d’une franche dis-
cussion avec un général russe a un
Collogue a Toulouse. [...] Serait-il
possible de dater les numéros dans
leur présentation a la fin de chaque
numéro ? Cela éviterait un calcul
mental quand je fais des
recherches. [...] Bonne année a
toute I’équipe, de la part d’un paci-

fiste non-violent.

Joél Tanaff (25)

9. = : ;
J ai beaucoup regretté de recevoir
le numéro “Faites ’humour, pas la
guerre” juste avant le 1¢" janvier. Si

je I’avais recu par exemple le 10

décembre, je peux vous affirmer
que je vous en aurais commandé
plusieurs exemplaires pour faire
des cadeaux autour de moi. Il est
vraiment trés bon.

Patrice Rimor (59)




La revue SILENCE

offre un lien entre

tous ceux

et toutes celles

qui pensent

il est ibl

ECOLOGIE - ALTERNATIVES * NON-VIOLENCE s e

sans accepter
ce qu'on nous
présente comme
une fatalité.

- ur quarante pages Ia revue présente
actualités, reflexions, analyses, livres... et ouvre le
débat avec les lecteurs.

1

NOM et Prénom i
Adresse : i
(1 désire un numéro spécimen i
E

1

1

1

- |

{1 prend un abonnement d'essai 50 F les 3 n°s 4 retourner avec votre réglement 2 :
(1 prend un abonnement normal 220 F les 12 n°s SILENCE 4 rue Bodin 69001 LYON

e

s ]
M



E‘I‘i vez, g ANV,

" e B_ P. 27’
S ALTERNATIVE 13122 Ve

NON VIOLENTES | 8957l sratuitemeny

o nts ' 2 ‘2;0 ou 50 dépliants

docume Selo ; 2

dossiers; 'echerc.h ?osl’ence L’équi ’n votre choix,
sur la non-vi _ ; €quipe d’ANVY v
{a Résolution Non-violente des Confits (RG] | us en remercie
e 4 'Institut 08 Recherches sur 1 ’ a el.ll‘eusernent.

Pl (oue associée

ANV édite un joli dépliant qui présente la revue, indique les numéros disponibles et propose un abonnement.
Aidez-nous a le distribuer !

Offrez le numéro d’Alternatives non-violentes que vous
venez de lire sur “Les religions sont-elles violentes ?”

1 exemplaire : 58 F au lieu de 66 F. g
. : RI>x
3 exemplaires : 160 F au lieu de 492 F. REDUIrs
5 exemplaires : 270 F au lieu de 346 F.

Tous ces tarifs s’entendent port compris.

A retourner a ANV. B.P. 27, 13122 Ventabren

.................................................................................................... }L—‘é%— Ty
NODY s e o s s s s b b asetiiw e essins s s A TOTNOMMY s ees i e iians e sanssiasersnonmsassannanesannsesssntrssantarsssenss
T o e o e b M L e B b BT e O o R e e B 1S Y P P T P i O L
COAOPOSIAN .iv.isvsivsssnssiersmissspsivssessiseomnensesorasansmssnssuswismissssss VIIE snssvantishsstiichssicieasevssivninssasssomaisssasossessmsasenss

Je commande ... exemplaire(s) du n° 94 d’ANV pour le prix de ...

Joindre le chéque a la commande a I'ordre de ANV, CCP 2915 21 U Lyon




APPEL A SOUSCRIPTION

A nos ami(e)s

L’année 1995 va étre déterminante pour ANV. En 1993, une souscription aupres des lecteurs a permis
de maintenir a flots cette revue, d’améliorer sa présentation, sans modifier les tarifs d’abonnement.

« Qui n’avance pas recule », ¢’est exactement ce qui pourrait arriver 3 ANV.
Il nous faut absolument trouver 60 000 F
d’ici le mois de mai 1995, pour que cette
publication puisse continuer a

EN 85 ,
JE VOTE DABORD
POUR ...

progresser. Si, grice a vous, nous S SR e
réunissons cette somme, nous pourrons :

mieux faire connaitre ANV en réalisant ((

d’importantes promotions (salons, stands

de presse, mailings). =4

Si ANV parvient a passer le cap difficile
de I'année 1995, nous aurons ensuite, selon toute vraisemblance, un budget équilibré. Participer 2 cette
souscription, ¢’est participer au développement d’ANV.

« Qui n’avance pas recule », ’année 1995 est décisive pour
IPavenir d’ANV. Nous vous remercions trés sincérement de I’aide
que vous pourrez nous apporter.

C EST BIEN A
DECOUPER iCl ...

A renvoyer a : ANV, BP. 27, 13122 Ventabren

S8 R L S e e st e e e A S A e s it el
G S e S e e e e el e e SN B e e o s

Gode postaliersiilie e e der Vs ann B o7 R e e e e i g b ) | W — o e ATRERA
Verse a ANViasommede:250 FQ 500FQ Autre: ... F

Je souhaite recevoir un recu fiscal : OUI NON
(cheque a libeller & I'ordre de ANV)




ANV dira le résultat de la souscription dans son
prochain numéro a paraitre en juin. Que les dona-
teurs soient déja chaleureusement remerciés.

* Une vingtaine du n° 93 (sur I’humour) ont été expe-
diés aux abonnés avec une pagination défectueuse entre
Is pages 30 et 45. Que ceux qui ont re¢u un tel numéro
nous le réexpédie. Nous leur rembourserons les frais de
port (8 F. en Ecopli) et nous leur adresserons gratuite-
ment deux exemplaires pour les dédommager.

® Ce n° 94 sur les religions a exceptionnellement 84
pages au lieu des 72 pages habituelles. C’et pourquoi il
est vendu au détail 58 F. au lieu de 52 F. Le prix de
I’abonnement, lui, ne varie pas.

Le prochain numéro
d’Alternatives Non-Violentes
portera sur la non-violence

en psychologie

Abonnez-vous. Abonnez vos amis

Bulletin
d’abonnement

a envoyer a: A.N.V.
B.P..27
13122 Ventabren

NI | = e i LT

P T O e e e s e s B e e e

L | e e = F S e S i SNt

Je souscris un abonnement d’un an (4 numéros),
a partir du nUMEro ...............

Je commande .................. dépliants de présentation de Ia revue
(gratuits).

Tarif minimum :180 FF.

Soutien, a partir de : 250 FF.

Etranger : 230 FF.

Chomeurs, étudiants, objecteurs... : 140 FF.

Si vous en avez les moyens, considérez le tarif “soutien”
comme le tarif normal pour vous : vous nous aiderez ainsi a
maintenir le tarif minimum assez bas, pour que personne ne
soit empéché de nous lire pour raison financiere... Un
immense merci.




Je désire recevoir les numéros suivants :

envoi d'1 numéro : plus 8 FF de port

envoi de 2 numéros : plus 14 FF de port
envoi de 3 numeéros : plus 18 FF de port
envoi de 4 numéros : plus 21 FF de port

Je verse donc la somme de ...
a l'ordre de A.N.V., CCP 2915-21 U LYON

Voici les noms et adresses de personnes qui
pourraient étre intéressées par A.N.V. :

Voici Il'adresse d’une librairie qui accepterait peut-
étre de vendre régulierement A.N.V. :

N° 60 : GENOCIDES (40 F)
Les formes les plus extrémes de la violence de masse sont un défi & ceux
qui veulent réduire la violence : il faut analyser et connaitre les génocides
pour mieux empécher leur retour. Léon Poliakov, F. Ponchaud, Y. Ternon,
J.L. Domenach, W. Berelowitch réfléchissent sur les génocides des Juifs
et des Arméniens et sur les massacres au Cambodbe, en URSS et en
Chine.

N° 63 : PHILIPPINES :
NON-VIOLENCE CONTRE DICTATURE (40 F)
Un dossier, unique en frangais, sur les événements de février 1986. Récit
et analyse de la révolution non-violente qui a chassé Marcos. Nombreux
témoignages des acteurs directs de ces événements. Dossier illustré de
nombreuses photos.

N° 68 : LEXIQUE DE LA NON-VIOLENCE (50 F)
Jean-Marie Muller propose les définitions d’une soixantaine de mots
couramment utilisés dans la recherche sur la non-violence. Toutes les
formes d'action sont passées en revue ainsi que quelques notions-clé.
I Un outil pratique et éclairant,

N° 69 : LES DEFIS DES TERRORISMES (40 F)
Le terrorisme : comment se distingue-t-il des autres formes de violence ?
Comment le juger ? Comment lui résister ? Des questions vitales pour la
démaocratie. Avec Olivier Mongin, Michel Wieriorka, Edwy Plenel.

N° 72 : STRATEGIES NON-VIOLENTES :
OU EN EST LA RECHERCHE ? (40 F)
Cing ans apres la création de I'lnstitut pour la résolution non-violente des
conflits (IRNC), un premier bilan des recherches qu'il a menées : sur
I'énergie, sur les collectivités locales, sur les associations, sur la défense
européenne.

N° 75 : POUR VAINCRE LA MISERE ICI ET LA-BAS (40 F)
La misére est une forme de violence qui a ses lois et ses victimes.
Diverses initiatives sont prises ici et la-bas pour la combattre, avec le
caractére inventif et exigeant de la non-violence. Economistes et militants
ont laparole. Interview de I'abbé Pierre.

N° 77 : VIOLENCES, LES ENFANTS AUSSI (40 F)
Quolibets et brimades, délinquance et suicide, d'oll vient la violence des
enfants et des adolescents ? Ce numéro montre avant tout que les vio-
lences sournoises subies durant la petite enfance ressortent plus tard
chez le sujet. Psychologues, psychanalystes, pédiatre et avocat expli-
quent le pourquoi et le comment des violences chez I'enfant.



N° 79 : SPECIAL PROCHE-ORIENT
LA GUERRE... ET APRES (40 F)
L’embargo aurait marché si on l'avait poursuivi : propos d'un économiste.
Le pétrole et les ventes d'armes. La guerre n'a fait qu'accentuer les pro-
blemes au Proche-Orient. Interviews exclusives de Georges Corm et de
llan Halévi.

N° 80 : POUR UNE ETHIQUE DU COMPROMIS (40 F)
La dynamique non-violente invite parfois a faire des compromis, non
des compromissions. Le compromis dans le couple. dans I'entreprise,
en politique... jusqu'od aller ? La médiation, par J-F. Six. Interview
exclusive de Paul Ricceur.

N° 81 : ECOLOGIE, NON-VIOLENCE :
LES CONVERGENCES (40 F)
La démarche écologique inclut dans son éthique les principes de la non-
violence. Energies et civilisation. Ou en est le Droit international pour
I'Environnement ? Paroles du chef indien Seattle, etc.

N° 82 : AUX QUATRE COINS DU MONDE (40 F)
Actualités de la non-violence : des bouleversements récents ont montré la
force de la non-violence, comme parfois ses limites : ex-URSS,
Yougoslavie, Liban, Bénin, Madagascar, Tibet... Analyses et commen-
taires.

N° 83 : VIOLENCE ET NON-VIOLENCE EN ISLAM (40 F)
Le Coran Iégitime la guerre sous certaines conditions. Perceptions de
I'Occident, de la démocratie et des droits de I'Homme dans e monde
musulman. Le soufisme et la non-viclence. Avec Arkoun, Etienne,
Triaud. ..

N° 84 : LES VICTIMES DES VIOLENCES (40 F)
A partir de témoignages de personnes violentées dans leur famille ou
agressées dans la rue, ce numéro aborde la question de la justice et
du pardon. Avec Q. Abel, E. Granger, J. Sommet...

N° 85 : DESARME CITOYEN ! DESARMEMENT
ET RECONVERSION : LE TOURNANT (48 F)
Les dépenses militaires des pays industrialisés sont partout a la baisse.
Est-ce pour autant que le désarmement et la reconversion sont correcte-
ment engagés ? Les armées continuent a dégrader 'environnement. Avec
J-P. Hébert, Ben Cramer, J-M. Lavieille...

N° 86 : L'ETAT, ENTRE VIOLENCE ET DROIT (48 F)
Il existe un rapport entre I'Etat, la guerre et la violence. L'Etat de droit
peut aller dans le sens de la non-violence, mais a quel prix ? Regard sur
la philosophie politique d’Eric Weil et de Hannah Arendt. Avec Bernard
Quelguejeu, Hervé Ott... Interview de Blandine Kriegel.

N° 87 : DEFENSE ET CITOYENNETE EN EUROPE (48 F)
Aprés I'effondrement du bloc de I'Est, les menaces pour la démocratie ont
changé. Les stratégies civiles non-violentes sont-elles adaptées pour lut-
ter contre la xénophobie, les nationalismes purificateurs ? Le cas de I'ex-
Yougoslavie. ANV publie ici les Actes du collogque organisé par I'IRNC a
I'Arche de la Défense (9/01/93). Avec S. Cerovic, A. Michnick, J-M.
Muller, J. Sémelin...

N° 88 : FACE AUX VIOLENCES SEXUELLES (52 F)
Viols, prostitutions, harcélements sexuels... La non-violence offre des
possibilités pour lutter contre ce qui défigure la relation homme-femme.
Témoignages et analyses. Avec J. Dillenseger, |. Filliozat. ..

N° 89 : DU NOUVEAU SUR TOLSTOI (52 F)
Le grand écrivain russe a eté un pionnier éblouissant de la non-violen-
ce, face a l'armée, I'Etat et 'Eglise, ce qui est méconnu. Un numéro
d’ ANV exceptionnel, illustré, avec la correspondance compléte entre le
jeune Gandhi et Tolstoi. Interview du docteur Serge Tolstoi, petit-fils
de Léon Tolstoi.

N° 90 : REGARDS SUR LA JUSTICE (52 F)
La justice, chacun la ressent, la réclame. Le juge est un témoin de la vio-
lence sociale @ une époque de crise. Des magistrats s’expriment. La
médiation en justice. Glossaire.

N° 91 : LA “PAIX DES BRAVES”
QUAND LA VIOLENCE S’EPUISE (52 F)
Quand un conflit s'exacerbe cruellement durant des années, le temps de
la “paix des braves” vient parfois. Réflexions et analyses a partir des cas
de I'Afrique du Sud, Israél/Palestine, El Salvador, Irlande du Nord. Avec
M. Barth, H. Ménudier, J. Sémelin....

N° 92 : EMBARGO : QUELLE EFFICACITE ? (52 F)
Pourquoi des embargos réussissent-ils et d'autres échouent-ils ?
Réflexions éthigue et politique sur les sanctions économiques. Les cas de
I'Afrique du Sud, de I'lrak et d'Haiti. Interview de René Dumont.

N° 93 : FAITES L'HUMOUR, PAS LA GUERRE (52 F)
L'humour ne blesse pas, a la différence de l'ironie ou de la méchanceté. Il
est depuis longtemps un instrument de résistance a |'oppression et a la
bétise. Ce numéro, abondamment illustré, rapporte de nombreux
exemples, tout en décortiquant joyeusement le phénoméne de I'humour.
A lire absolument !

N° 94 : LES RELIGIONS SONT-ELLES VIOLENTES ? (58 F)
L’hindouisme, le judaisme, le christianisme et I'islam ont historique-
ment proné I'usage de la violence,  la différence du bouddhisme. Un
tel constat, lourd de conséquences aujourd’hui, peut-il autoriser |'évo-
lution de certaines religions vers la non-violence ? Lesquelles ? Avec
des spécialistes des sciences des religions.

Directeur de publication : Ch. Delorme / Commission paritaire n® 54826 / Dépdt légal : 4Bme trimestre 1994 / Maquette : Goliards'Presse / Imp. Reynaud - 42000 Saint-Etienne




ALTERNATIVES
NON VIOLENTES

SBiR 27
13122 VENTABREN
Tel. (16) 42.28.72.25

Revue associée a I'Institut
de recherche sur la résolution
non-violente des conflits

(LR.N.C.)

COMITE D’ORIENTATION
Sylvie BLETRY

Bernard BOUDOURESQUES
Patrice COULON

Isabelle FILLIOZAT

Etienne GODINOT

Anne LE HUEROU

Francois MARCHAND
Christian MELLON
Jean-Marie MULLER

Bernard QUELQUEJEU

Ina RANSON

Alain REFALO

Jacques SEMELIN

Jean VAN LIERDE

Directeur de publication :
Christian DELORME

Rédacteur en chef :
Francois VAILLANT

N sommaire I
Editorial

Les religions sont-elles violentes ?

VIOLENCE ET NON-VIOLENCE DANS L’HINDOUISME
Charles Cadoux

BOUDHISME ET NON-VIOLENCE
Interview de Chan KNONG ..o

TRADITION JUIVE ET NON-VIOLENCE
Dominique Cerbelaud

VIOLENCE ET NON-VIOLENCE POUR UN CATHOLIQUE D’AUJOURD’HUI
Christian Mellon ...

LES MUSULMANS FACE A LA VIOLENCE
Sami Aldeeb ...

NE NOUS PRIVONS PAS D’UN ISLAM FAISEUR DE PAIX !
Interview de Christian Delorme

LES QUAKERS FACE A LA VIOLENCE
Jeanne-Henriette Louis

IMAGES DE DIEU ET SACRALISATION DE LA VIOLENCE
A | (I T 2 U o= s O A ks ot M A A ) .

Nous avons lu
Courrierdes lecteurs ...

Appel a souscription

PRINTEMPS 1995




